# في الأرتب المحارث

تأليف

عنت الدسوقي

أسناذ الأدب ، ورئيس قسم الدراسات الأدبية بكابة دار العلوم -- جاسة الفاهرة

انجهز الأول

ملتزم الطبع والنشر وارالف كرالعيت ربي

بسيات الرحمة الرحم

#### و به نستعین

### مقدمة الطمعة الأولى

فى مستهل القرن التاسع عشر أخذت مصر والبلاد العربية تسقيقظ من سبات طويل وتفرك عيونا طالت هجمتها ، وتنظر دهشة إلى دنيا حافلة بالجديد فى نظم العيش ، ووسائل التنلب على قوى الطبيعة وتذليلها للانسان ؛ بالمخترعات الحديثة ، وفى نظم النكر ، وعالم المعانى ، والآداب ، وما خلقه أدباء الغرب من صور ودبجوه من كتب ، ونظموه من شعر ، وسطروه من علم مبنى على التجارب المحصة ، ومن حقائق مؤيدة بالبراهين الساطعة . ومنذ ذلك الوقت ، ومصر والبلاد العربية ترداد بالغرب صلة ، وبأهله عمرفا ، وبحضارته وثقافته ولوعا . ولم تنس ماضها وتراثها الجيد من الحضارة والثقافة ، فأحيت ما ورثته عن العرب من آداب ضخمة ، وأخذت تتناول من القديم ، وتتناول من الجديد و عزج بين الثقافيين .

وكان اتصالها بالمرب عن طرق كثيرة : فمن بعثات ترى رأى المين ، وتتلقى العلم على أساندة مختصين عمة ، وتعود فتنقل صوراً جديدة من العادات والحياة ، وأفكاراً وآراء لم تمكن موجودة من قبل ، ومن ترجات لآثار العلماء الفربيين ورجال الأدب والفكر ، والفن والقانون ، يطلغ علما جهزة المتعلمين من الشعوب العربية ، ويدرسونها فيستقر ما بها من آراء في عقول الناس نتيجة التداول ، ومرور الزمن ، وتصير من تراث

الأمة العلى ؛ تظهر دون تعمد على ألسنة الخطباء ، وعلى أسلات الأقلام ، وفى ثنايا الأبيات الشعرية ، والصور الفنية ، وبذلك يتخذ الأدب والفن لونا جديداً عمره عن العصور السابقة ، ويطبعه بطابع خاص .

وكان التعليم المدنى الذى وضع محمد على أسسه فى مصر ، و ماه إساعيل واشتد عوده وأتى أكله بعد ثورتنا القومية فى سنة ١٩١٩ ، من أعظم العوامل التى ساعدت على اتصال الشرق بالغرب ؛ وكذلك فعلت النهضة التعليمية فى سوريا ، وفى لبنان على الأخص ، ومجهودات الإرساليات التبشيرية فى هذا المضار لا تنكر ، وسار الطالب العربى فى مدارس القاهرة و بيروت ودمشق وبغداد ، حتى وهو فى مرحلة الدراسة الثانوية يلم بشى وكثير من الأدب الغربى ، ويطلع على بعض صوره : من قصة ، وشعر ، ومقالة ، وحياة أدباء ، ويستوعب كل هذا ويؤدى فيه امتحانا ، ثم يخترنه فى عقله الواعى ، أو فى عقله غير الواعى ؛ ولن يستطيع أن يتخلص من تأثيره حين يتكلم ، وحين بكتب ، وحين غيرض الشعر ، وحين ينكر وحده ، دع جانبا دراسة التخصص فى الجامعات ، وما تقوم به الهيئات والأفراد من بحوث وترجمات ، ونهضة الصحافة والتجديد فى مادتها بنقل كثير من ألوان الصحافة الغربية وأبوابها لجهرة القراء وعامة الشعب .

وليس الغرب أمة واحدة ، ذات ثقافة واحدة ، ولكنه أمم شتى ، ولها أذواق مختلفة وآداب متباينة ولفات عديدة ، ولكل شعب أسلوبه فى التفكير ، وفسلفة خاصة فى الحياة ، ولم يكن اتصال مصر والبلاد العربية قاصراً على شعب غربى دون آخر ، بل اتصلنا بكل بلاد الغرب إن لم يكن عن طريق البعثات فعن طريق الترجمة ، اتصلنا بغرنسا ، وإيحلترا ، وألمانيا ، وإيطاليا وروسيا ، وأسبانيا ، والولايات المتحدة ، وغيرها ، وعرفنا صوراً وألواناً من آداب كل وفلسفة كل ، ولا سيا فى الحقبة الأخيرة ، بعد ما انتشر الطيران ، وازداد العالم اتصالا بعضه ببعض .

ومن العسير أن تحدد مدى تأثر الأدب العربى بكل ثقافة من هذه الثقافات . بيد أننا نستطيع أن نقول على وجه التقريب : إننا تأثرنا بادى و الأمر بالحضارة الفرنسية ، خنقلنا عنها كل ما يتصل بأسباب الحياة من طب وهندسة ، وعلوم تجارية ، وقانون وما شاكل هذا ؟ وإن مصر تأثرت بالثقافة الإنجليزية ، ثم بالثقافة الفرنسية ، ثم أخذت الواناً من ثقافات أخرى دون أن يكون لها تأثير كبر . أما لبنان فبالثقافة الفرنسية ، ثم بالثقافة الأمريكية والإنجليزية ، ثم سوى ذلك من الثقافات .

هذا التيار الغربي القوى الذي بجرى في حياة الأمة المربية المقلية والأدبية ، ينافسه تيار آخر حبيب إلى نفوس الأمة ، وعت إلى ماضها الجيد ، وبعرض الشخصيات المألوفة لديها الأثيرة عندها ، التي تبعث فيها العزة والكرامة ، وتقوى من شخصيها ، وتريد في اعتدادها بنفسها ، وذلك هو الأدب العربي القديم ، وهو أدب قوى ضخم ، غاص بكثير من آيات الفن ومعجزاته ، وهو قريب من نفسية الشعب العربي ، ويستطيع أن يتمثله بيسر ومسرة ، قريب من فكره وعاداته ، وعقيدته ، ومزاجه وشعوره ، فلا بدع إذا عظم هذا التيار واشتد وزاحم تيار الثقافة الغربية مزاحة عنيفة .

هذا، وقد حاول بعض أدباء العربية فى السنوات الأخيرة محاكاة المدارس الأدبية الأوربية ، التى نشأت بتطور تلك الأمم فى الحياة والمدنية ، والتى كانت أثراً لعوامل اقتصادية واجماعية وسياسية محتلفة .

حاولوا محاكاتها دون أن تحفزهم إلى هذه المحاكاة أو تدفعهم إلى لون خاص من الأدب دوافع قهرية كما كان/ف الغرب، ولكنه حب التجديد، والتقليد للأدب الغربي.

ولذاك رأينا من يقلد المدرسة الإبداعية ( Romantisme ) ، ومن يدعى أنه من المدرسة الواقعية ( Roalisme ) ، ومن يحاول أن يكون من المدرسة الرمزية ( Symbolisme ) إلى آخر ما هنالك من مدارس .

وأدب هؤلاء المغرقين في التجديد ، المغرمين بالتقايد ، هو أدب غربي صرف ، جاء في أوب عربي ضرف ، جاء في ثوب عربي ضميف النسيج ، ملون بألون صارخة يمجها الذوق العربي .

هذه الأعاط المختلفة من الأدباء ، وهذه الألوان التباينة من الأدب ، في عصر ازدحم العلوم والثقافات ، مجمل مهمة مؤرخ الأدب عسيرة في تعرف طريقه : في درسها وتقسيمها وحصرها ، وإصدار أحكام عامة عليها ، وتبيان كل مدرسة ، والفريق الذي ينتمى إليها في كل بلاد العروبة ، ولا سيا والنهصة اليوم عامة ، وهناك عشرات من الأدباء اللامهين يستيحقون الدراسة . ولا بد لمؤرخ الأدب كذلك من التعرض للعوامل السياسية والاجتماعية التي أثرت في الأدب العربي الحديث ، وتتبع عو هذا الأدب منذ عصر عمد على ، حين كان محاول التخاص من القيود التي كبل بها في عصور الانحطاط ، إلى أن قوى ، ووقف على قدميه حراً طليقاً ، ثم إلى أن صار مارداً عملاقاً في حيلنا الحاض

وأشهد أن هذا الممل الضخم يحتاج إلى دراسات واسمة قبل أن يتم ويصير عملا تاريخياً عليه له قيمته: فن دراسة لتأثر الشعر العربى الحديث بالثقافة الغربية من حيث الفكرة والخيال ، والغرض والصورة ، ومن دراسة للسكلات الدخيلة والمعربة التى استعملها الأدباء ، ومن دراسة لتطور القصة فى الأدب العربى قديماً وحديثاً ، ومن دراسة للأساليب الأدبية المتأثرة بالأساليب الغربية ، ومن دراسة لتطور النثر العربى ، وأدب العالمة ، إلى غير ذلك من الدراسات المنظمة المسهبة اللى تأخذ جزءاً خاصاً من هذا الممل الضخم ، وتبحثه وتصدر عليه أحكاماً مدعومة بالأدلة والنماذج ، لتمين مؤرخ الأدب حين يتعرض إلى المعارس الأدبية فى العصر الحديث ، ورجال كل مدرسة .

ولست أزعم أننى ضليع بهذا العب، وحدى وأننى حين أقدم هذا الكتاب للقارى، المربى قت بهذه الدراسات المستفيضة ، وانتهيت من الأحكام العامة التى تؤدى إليها هذه الدراسات . ولكن هذا الكتاب ليس إلا محاضرات القينها على طلبة كلية دار العاوم مجامعة القاهرة ، حاولت أن أعرض عليهم فيها عاذج من هذه التيارات المتباينة في الأدب الحديث ، وأسرد عليهم فيها كيف عا هذا الأدب وتطور ، في إجمال واختصار .

وقد الحواعلى إلحاحاً شديداً فى أن أقدمه للمطبعة ، حتى ينتفعوا به وينتفع غيرهم فيا يزعمون ! ولقد ترددت طويلا قبل أن أستجيب لرغبتهم ، لاعتقادى أن هذا العمل يتطاب جهداً عنيفا ووقتاً طويلا ، وأن الأولى به أن يظل دراسة حتى تستوفى عدتها ، وتحكمل أهبتها ، وتوضع في قالبها على صورة كتاب .

فأنا لا أعنى كتابى هذا من التقصير ، وإذا لم يستوعب الأدب الحديث ومدارسه ، وكل الشخصيات الأدبية الجديرة بالدرس ، فإبى أول المعترفين بذلك ، والمعتذرين عن تقصيرهم ، والذى يشفع لى عند القراء أنها محاولة لدرس الأدب الحديث ؛ عل فيهم من يكون أقوى منى مُدنَّة ، وأطول باعاً فيستوفى الموضوع ويلم بكل أطرافه ، أو يكون فيهم

من تستهويه ناحية خاصة ، أو أديب بعينه فيتخذه مجالا لدراسته ، وتزويد المكتبة العربية بها ، فيمين على تحديد معالم أدبنا المعاصر .

وبعد فإن المعاصرة حجاب ، وقد أتمرض في كتابى هذا بالنقد لبعض الأحياء من الأدباء ، والتعريف بآثارهم الأدبية . وقد يكون في كلاى مالا يروقهم ، أو يثقل عليهم ولكنى سألزم نفسى قول الحق مجرداً عن الأهواء والغايات ، ثم إلى مجتهد ، فإن أصبت فلى ثوابان ، وإلا فلن أعدم ثواب الاجتهاد ، ولن تحول المعاصرة بينى وبين تقرير الحقيقة ، والله الموفق للصواب .

عمت والذمنوفي

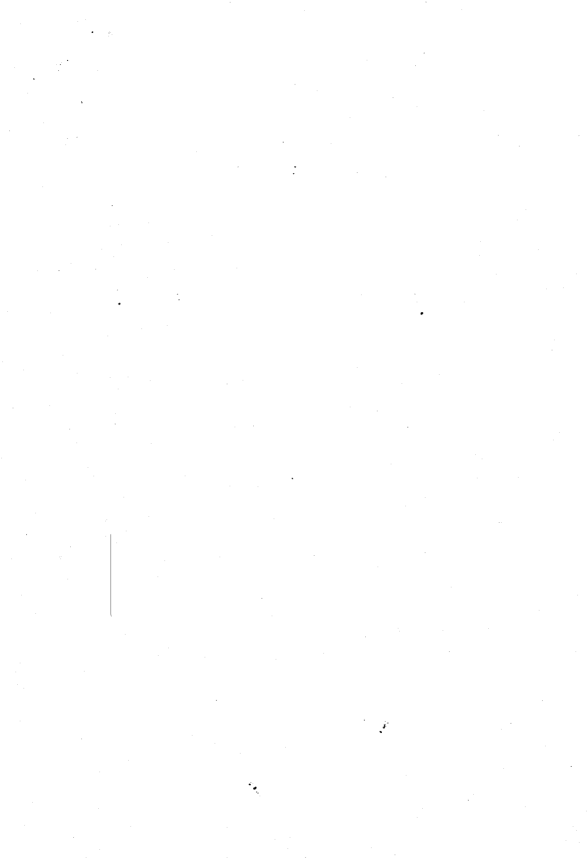
# مقدمة الطبعة السابعة

لم أزل منذ صدرت الطبعة الأولى لهذا الجزء من الكتاب عام ١٩٤٨ أواصل دراسة الأدب الحديث ، وأبحث عن مصادره ، وقد تسنى لى في هذه الحقبة الاطلاع على كثير من المراجع ، وإلى أتقدم اليوم بالطبعة السابعة إلى فراه العربية وفيها زيادات كثيرة في كل باب من أبواب الكتاب ، وإفاضة في تراجم الشعراء والكتاب .

على أن هذه المرحلة من الأدب الحديث لا ترال في حاجة إلى الدراسة ، واستقصاء المصادر ، حتى تظهر واضحة مجلوة لدارس الأدب ، فلست أزعم أن الكتاب قد بلغ الكل أو قاربه ، وإنى سأظل عاكفاً على الاسترادة من الأدب الحديث حتى أبلغ بالكتاب الغاية التي أصبو إليها إن شاء الله .

ومما يحفرنى على ذلك ما وجدته في جمهرة القراء من تشجيع ؛ حتى نفدت الطبمات السابقة في أمد وجير على الرغم مما تلاقيه الكتب الأدبية من انصراف عنها ، وزهد فيها . وإنى أقابل هذا التشجيع بالشكر راجيا أن يوفقنى الله إلى إرضاء العلم وجهور الأدباء ، وطلاب البحث . والله الموفق للصواب .

عمر الدسوفى



# الفصل *الأول* البعث

- \ -

#### قببل العث :

ظلت مصر وبلاد المروبة ثلاثة قرون تحت حكم الأتراك ، وهي في ظلام دامس ، وجهل فاضح ، تمانى مرارة الظلم ، وقسوة البغى .

قلب ما شئت من أسفار التاريخ فلن ترى إلا صفحات سوداء قاتمة ، تنبعث منها روائح الاستبداد والبطش ، وستسمع صراخ الظلومين يصم الآذان ، وتلمح دماء الفلاحين في كل صقع تسيل تحت سياط الجباة ، وتتمثل لك بلاد المروبة تخنقها يد غاشمة أصابعها : الفقر والمرض ، والحمل ، والذلة ، والانحلال .

لم يكن لولاة الأراك هم إلا استدرار الأموال بأية وسيلة ، غير مديرين صرخات الشعوب العربية تفاتاً ، وغير مهتمين بما يقاسونه من ضنك وبؤس وفاقة وجهل ، واشتد الخلف بين أمراء الماليك ، وسلبوا الوالى سلطته ، وشنوها حرباً شعواء كل على أخيه ، ينازعه السلطة والجاه . والضحية في هذا النزاع كله هم أبناء البلاد ، فلا غرو إذا أقترت ، من أهلها ، وقد جا، القرن التاسع عشر ، وسكان مصر أقل من ثلاثة ملايين ، أكثرهم من العرب السلمين ، ويليهم الأقباط ثم الأتراك وكان الحاكم يفد من الأستانة ويقيم بالقلمة ويدعو للخليفة ، ويضرب باسمه النقود .

ولكن السلطة الفعلية كانت في يد الماليك ، وهم أخلاط من الأتراك والشراكسة

وجميع ثروة البلاد وإداراتها في أيديهم ، ولم يكن لهم عصبية ؛ لأنهم لم يتوارثو الملك إلا نادراً وإنما الفلبة للقوى ، فضربة موفقة من حسام أحدهم تكسبه الصدارة بين أبناء جلدته ، ولم يكن حظه السعيد يغير من أخلاقه ، فهو في منصب الوالى تتقمصه روح العبد الوضيع ، وليس له من هم إلا الاستيلاء على النساء والخيل والأموال ، وكان الفلاح المسكين يغزى وتنهب أمواله ، ولم يكن المتاجر المصرى أو الأوربي الغريب بأحسن منه حالا(۱) ، ولا رب في أن الحالة الاجتماعية والأدبية تتأثر إلى حد كبير بالحالة السياسية ؛ فرعية همل ، ورعاة مستبدون ، وهيهات أن يكون للأدب نصيب في مثل هذه البيئة الحاهلة .

ويقول في موضع آخر: « ولى عصر الخلفاء وليس من الأتراك أو العرب اليوم علماء في الرياضيات أو الفلك ، أو الموسيق أو الطب ، ويندر فيهم من يحسن الحجامة ، ويستخدمون النار في الكي ، وإذا عثروا بمتطبب أجنى عدوه من آلهة الطب ، وصار علم الفلك والنجوم شعوذة وتنجيا ، وإذا قيل لعلمائهم ورهبانهم إن الأرض تدور عدوا ذلك . كفراً ، لأنه - في زعمهم - يخالف كتب الدبانات » .

ولم تكن تركيا أحسن حالا من البلاد الحاضمة لسلطانها ، وحسبك أنه حيما أراد بعض النابهين من الأتراك في القرن الثامن عشر (٢) إدخال المطبعة لأول مرة في تركيا ،

<sup>(1)</sup> The Begining of the Egyptian question and the Rise of Mohamed Ali by Prof Shafik Gherbal. p. 2.

<sup>(</sup>٣) مو محد جلي سفير الدولة العبانية بباريس -

وجد من ولاة الأمور ، وجمهور الشعب عنتاً وإرهاقاً ، واضطر إلى استصدار فتوى شرعية بعد أن بدل إبراهيم بك صهر السلطان مجهوداً كبيراً ، وقد سمحت الفتوى بطبع الكتب غير الدينية ، ثم أفتى علماء الشرع بعد ذلك - حين ظهرت فائدة المطبعة - بطبع كتب الدين اعماداً على أن الأمور عقاصدها » ·

وقد حرم الأتراك مصر أعلى كنوزها فنقلوا أكثر الكتب التي كانت بخرائن المدارس إلى بلادهم ، ثم نقلوا كثراً من العلماء ، والأدباء ، والأمراء والمهندسين ، والوارقين ، وأرباب الحرف ، وقد ذكر ابن إياس أساء كثير من هؤلاء ، وقال إيهم يبلغون ألفاً وعاعائة ، وصادفهم النحس فغرقت بهم بعض السفن التي كانت تقلهم فات كثير منهم ، مع أن ابن إياس (۱) ، أرخ لمصر حتى أوائل الاحتلال العبائي ، ولم يشهد الاحتلال في أوج جبروته ، وما جره على البلاد من نكبات . وكان من نتائج هذا الاحتلال كذلك أن قلت أموال الأوقاف التي كانت محبوسة على العلماء وطلبة العلم ، فتفرق الطلاب ، وانقضت سوق العلم ولم يبق منه إلا ذماء يسير بالأزهر ، ومن البديهي أن اللغة العربية لم نجد في هذا العصر المظلم من يشد أزرها ، ويثيب الشعراء والكتاب المحتفين بها ؛ لأن اللغة التركية طفت وصارت اللغة الرسمية في الدواوين . وفشت على ألسنة الناس ، ولأن الحكام لا بفهمون العربية ولا يقدرونها قدرها ، ولا عيزون بين الجيد والفث من الكلام حتى يلجأ إليهم الشعراء مادحين

ولم يمد في استطاعة كثير من الكتاب أن يسلموا من اللحن الفاحش ، أو يأتوا الملموم القبول ، بل عز عليهم اللفظ الجزل والأسلوب القوى ، فلجئوا للرخرف والمحسنات يخفون بها عوار كلامهم ، وقد أكثروا من هذه الحلى اللفظية حتى استغلق السكلام .

 <sup>(</sup>۱) هو ابن إماس الجركمي الهنبل من رجال القرن الناسع والعاشر الهجرة ، وله كتاب « بدائم الزهور في وقائم الدهور » دون فيه تاريخ مصر حتى سنة ٩٧٨ه ٧١ هم ولفته ضعيفة أقرب إلى الفاحي .
 العامية منها إلى الفصحى .

وأتوا بالنث السمج الذي إن حسن فيه شيء كان سرقة واغتصابا من آثار من سبقوهم من الكتاب .

وحسبنا أن نقدم بمض عادج دَليلا على ما وصلت إليه اللغة وآدابها نثراً وفظماً من الرُّكة والضمف .

# ( ١ ) قال عبد الوهاب الحالى في رسالة إلى الشهاب الخفاجي :

« لقد طفحت أفئدة العلماء بشراً ، وارتاحت أسرار الكاتبين سراً وجهراً ، وأفعمت من السرة صدور الصدور ، وطارت الفضائل بأجمحة السرور ، بيه قدورم من اخضر ترياض التحقيق بإقدامه ، وغرقت بحار التدقيق من سحائب أقلامه »

( ٣ ) قال عبد الرحمن الجبرتى من النثر المرسل مبيناً نشأة مدرسة الهندسة في عمد على .

« لما رغب الباشا في إنشاء محل لمعرفة علم الحساب والهندسة والمساحة ، تعبن المترجم رئيساً ومعلماً لمن يكون متعلماً بذلك المكتب ، وذلك أنه تداخل بتحيلاته لتعليم مماليك الباشا الكتابة والحساب ونحو ذلك . ورتب له خروجاً وشهريا ، ونجب تحت يده الماليك في معرفة الحسابيات ونحوها ، وأعجب الباشا ذلك فذا كره وحسن له بأن يفرد مكاناً للتعليم ويضم إلى مماليكه من يريد التعليم من أولاد الناس ، فأمر بإنشاء ذلك المكتب ، وأحضر له أشياء من الآت الهندسة والمساحة والهيئة الفلكية من بلاد الإنكايز وغيره» .

(٣) ولم يكن الشمر - إذا صح أن نسميه شمراً - أرق حالًا من النثر وإنما كان صناعة لفظمة غثة .

وهاك مثلًا مما قاله عبد الله الشبر اوى(١) يرثى أحمد الدلنجاوي المتوفى سنة ١١٢٣ هـ:

 <sup>(</sup>١) كان هيد الله الشبراوى من أكابر شيوخ الأزمر ، واشتهر بقوله هذا النوع من الشعر ، وأتوفى سنة ١١٧٧ هـ.

وقد سكن الدانجاويُّ لحده وأصبح ساكناً في القبر عنده فقد أرختُ مات الشعر بعده ۸۱ 7۰ 881

سألت الشعر هل لك من صديق فساح وخر منشياً عليسه فعلت لن أراد الشعر أقصر

ومن ذلك قول الشهاب الخفاجي (١) :

وليس لنير السَّمْرِ في الحرب يَـنْمُرِسُ مَن الدَّل في روض المحاسن تَـنْمُيسُ وصارت جيماً أعيناً لك تَـحُرسُ

فَدَيتك يا من بالشجاعة يرتدى فإن عشق الناس المها وعيو نها فَدر عُك عد ضمَّتك ضمَّة عاشق

ومن هذه النماذج المتقدمة اللا دب قبيل النهضة ، ندرك كيف كان النهوض صعباً بعليثاً ، يحتاج إلى عناء طويل ، وصبر كثير ، وزمن مديد ليبلغ أشده ويؤتى أكله .

#### **- ۲ -**

#### البعث :

هبت مصر من سباتها العميق فزعة مذعورة حين دوَّت في آفاقها مدافع نابليون سنة ١٧٩٨ م وأخذت تقلب الطرف دهشة في هذه الجيوش العجيبة ، والوجوه الغريبة ، فكان ذلك أول عهدها بالفرنجة منذ عصر صلاح الدين الأبوبي . ولكن شتان بين العهدين ، فني الأول كانت قوية عزيرة لا تزال فيها أثارة من علم وأدب ، وكانت أوربا

<sup>(</sup>۱) حو أحد بن عجد بن شهاب الدين الفقاجي المصرى ولا بسرياقوس وتلق دروسه بالقاهرة ثم وحل مع أبيه إلى الحرمين ، ثم الأستانة ، ثم حين فاشياً العسكر عصر ، ثم استقال وسافر إلى دمدق فحلب فالإستانة وتوفى سنة ٢٠٦٩ هـ ، ومن أشهر مؤلفاته « ريحانة الألباب » يشمل طى تراجم أدباء حصره ، ثم « شفاء الفليل عافى لفة العرب من الدخيل » .

لازال تتحسس طريقها نحو النور . فاقتبست من مهد المروبة وأفادت علما وحضارة ، وأخذت رق مسرقه أخذت مصر تهوى وتنحدر رويدا رويدا وبتراكم عليها الجهل والغفلة حتى جاءفا ( نابليون ) وهي في الدرك الأسفل .

اصطحب (نابليون) معه كل عدد الاستماد والاستملال والإبقاظ . وكانت دهسة المصريين حِدَّ عظيمة مما رأوا من مظاهر هذه المدنية الجديدة ، إد أنشأ نابليون مسرحا التمثيل كانوا يمثلون فيه رواية فرنسية كل عشر ليال ، ومدارس لأولاد الفرنسيين ، وجريدتين ، ومصانع ، ومعملا للورق ، وأسسَّس مراصد فلكية ، وأما كن للا بحات الرياضية ، والنقش والتصوير في حارة الناصرية ، وأسس مكتبة عامة وقد جعت بعض كتبها من المساجد والأضرحة ، وفيها كثير من الكتب الفرنسيه التي أحضر بها الحلة معها ليند إليها كل من يربد المطالمة ، وكان القائمون بأمرها يرحبون عن بدحلها من المصريين . وكان بها عدد كبير من الكتب العربية ، وأنشأ المجمع العلى المورى على نظام المجمع العلى المورى في أغسطس سنة ١٧٩٨ ، وكان من أغراضه:

اشر المدنية وبعث العلوم والمعارف عصر .

٢ - دراسة المسائل والأبحاث التاريخية والطبيعية والصناعية ، ونشر هده الأبحاث في عجلة المجمع التي تنشأ لهذا الغرض .

٣ – إبداء رأيه في الأمور التي تستشيره فيها الحكومة .

وكان المجمع يتألف من أربعة أقسام : قسم الرياضيات ، وقسم الطبيعيات ، وقسم الاقتصاد السياسي ، وقسم الآداب والفنون ، ويتألف كل قسم من اثني عشر عضوا .

وقد أفاد هذا الجمع مصر والتاريخ بآثاره وأعمال رجاله وصارت أبحاث أعضائه مي النواة الأولى لسكل بحث خاص بمصر ، ولا بدع إذا ظل المجمع العلى هو الأثر الباق

حتى اليوم من آثار حملة نابليون ، وذلك لجليل فائدته . وهذا ما دعا بمض المؤرخين إلى القول بأن حملة نابليون على مصركات علمية أكثر منها حربية (١) .

وبذل الفرنسيون غاية جهدهم في تقريب المصريين إليهم ، وترغيبهم في أسباب الحضارة وفي تاريخ الجبرى وصف مستفيض لكل هذا ، حتى موائد الفرنسيين ، وكيف يأكلون ويشربون ويلبسون ، وما شاهده من سائر أعمالهم العلمية والكيميائية ، وكتبهم المصورة وأدوابهم وهو عثل بدهشته هذه حال كل عربى في أيامه . ولقد ظن كثير ممن شاهدوا التجارب العلمية التي أجراها الفرنسيون في معاملهم سحراً (٢) بيد أن كل هذا ذهب مذهابهم سنة ١٨٠١م .

كانت حملة نابليون هزة عنيفة لمصر ، أيقظتها من سباتها الطويل العميق وبينت لها أنها تميش في عالم آخر ، وأن الدنيا تسير وأهلها واقفون غارقون في أحلامهم يجترون ماضيهم ، ولا يدركون مساويهم ، ويظنون أنهم الناس وأن غيرهم لا شيء .

وقد نظم نابليون شئون مصر الداخلية تنظياً حسناً ، يشهد له بالنبوغ الإدارى ، فوق نبوغه الحربى ، على الرغم من قصر المدة التى أقامها عصر ، فأنشأ الدواوين ، فى مصر والمدن الكبرى وانتخب لها أكفاء المصريين ، واختار من بين المصريين المسيحيين رجال المالية والإدارة ، بيد أن شراسة رجال الحملة ، واستهتارهم بالشعب المصرى ، ودينه وتقاليده ، وانتها كهم حرمات الأهالى جهاراً وبهبهم القرى الآمنة ، وإفراع

<sup>(</sup>۱) تاریخ مصر السیاسی لمحمد رفعت ج ۱ س ۴۹ ۰

<sup>(</sup>٧) وصف الجبرى بعض ما رآه في أحد هذه المامل بقوله : ومن أغرب ما رأيته في ذلك المسكان الن مض المتقدين لذلك أحد زجاجة من الزجاجات الموضوع فيها بعض المباه الستخرجة ، فصب منها شيئاً في كاس ثم صب عليها شيئاً من زجاجة أخرى ، فعلا الماء وصعد منه دخان ماون حتى انقطم وجف ما في السكاس وضار حجراً أصفر ، فقلبه على البرجات حجراً بابسا أخذناه بأبدينا وتفارناه ، ثم فعل كذلك بمياه أخرى فجمد حجراً ياقوتيا » .

<sup>(</sup>م - ۲ ف الأدب الحديث ج١)

أهلها ، وفرض الضرائب على الأوقاف الخيرية التي كان يصرف ريمها على المساجد وطلاب الملم ، وفرضها كذلك على المنازل · جمل كل قلوب المصريين تنفر من نابليون وإصلاحاته ، وعلمه ، وتنظر إليه نظرة الناصب المستبد ، ولقد ثار المصريون في أكتوبر سنة ١٧٩٨ ؛ فأخد ثورتهم في قسوة عارمة ، وعنف وغلظة ، وانتهك حرمة المساجد الإسلامية (1) وعبثاً حاول بعد ذلك أن يتألف قلوبهم أو يستميلهم إلى المدنية الغربية . وإن كلفوا بها بعد خروج الحملة الفرنسية من مصر ، واتخذوا ما وضعه لهم أساساً للاصلاح الداخلي (1) .

وفى ذلك يقول المؤرخ الإنجليزى الجود ( Elgood ) .

«لقد ترك الاحتلال الفرنسي في مصر أثراً لا يمحى ، فقد ظل المصريون يعجبون بنا بليون بعد خروجه من ديارهم وظلت طرق الإدارة الفرنسية مهيمنة على حكومة مصر ، وظلت عادات التفكير الفرنسية تسيطر على الطبقة المستنيرة بمصر . وإن ما خلفته الحملة الفرنسية في مصر خلال ثلاثة أعوام لاغير ، لمن أضخم ما يتسنى إنجازه في هذا الأمد الوجيز (٢) » .

ثم أتيحت لمصر الفرصة لسكى تنهض وتتبوأ مركزها بين أم العالم المتمدين باستيلاء محمد على عَلَى عرش مصر ، وحاول أن ينشىء دولة قوية خالصة لنفسه ولذريته من بعده فأفادت مصر من مجهوداته في هذا السبيل وإن حكمها حكما استبداديا خالصاً.

كان محمد على طموحاً ، ريد أن يرى مصر ما بين طرفه عين وانتباهتها لا تقل في حضارتها وقوتها عن دول أوربا فوضع أسس نهضة شاملة : في الجيش ، والصناعة ، والزراعة ، والتعليم ، والإدارة ، حتى يكون البمث عاماً ، يدفع بمضه بمضا ، ولا يعنينا في مقامنا هذا إلا ما عس اللغة والأدب .

<sup>(1)</sup> Professor Shafik Gherbal. Ibid, pp. 73-5.

٠ (٢) لحة عامة إلى مصر لكلوت بك ج ٢ ، من ٢٥٠ - ٢٦٨ .

<sup>(3)</sup> The Transit of Egypt, by P. G. Elgood, p. 45 Edward & Co-London 1928.

وقد وجد محمد على أن خير وسيلة تنهض بالشعب المصرى وترفعه إلى مستوى الأمم الناهضة الاهمام بالتمليم ، وقد سلك في سبيل تعليم الشعب كل الطرق الناجحة : فن بعثات وطباعة ، وفتح مدارس ، ونقل آثار الأمم الفربية في العلوم والآداب ، وتأسيس الصحافة لتنير الحياة أمام الشعب .

#### العثات :

حاه محمد على إلى مصر جنديا في الحلة التي اشتركت في إخراج الفرنسيين منها منة ١٨٠٥ ، ولم بمض عليه أربع سنوات حتى استولى على مصر سنة ١٨٠٥ ؛ بعد أن ثار المصريون بقيادة الزعيم العالم السيد عمر مكرم على واليهم التركى خورشيد لمسفه واستبداده فقرروا عزله ، وكان مجمد على قد تقرب إليهم وأظهر حرصاً على استرضائهم والاستجابة لكل ما يأمرون به ، والحضوع لهم ، فاغتروا بمظهره وخداعه ، وبايعوه بالولاية وعلى دأمهم زعيم مصر الشمى السيد عمر مكرم ، ولكنه ما لبث أن تنكر لهذا الزعيم الذي وضع بين يديه عرش مصر ، خوفاً من منافسته وتخلصاً من رقابته وحسداً لمكانته فنفاه ، ورأى كذلك أنه لن يستقيم له الأمر حتى يقضى على الماليك لتمردهم وكثرة شغمم ، فأباده (١) ؛ وأنه لابد له من جيش قوى يُقر به الأمن ويصون هيبة الحكم في الداخل ، ويدفع به غارة المغيرين من الحارج ، فانتدب طائفة من أساندة الفنون المسكرية بأوربا ، وأرسلهم مع بماليك إلى أطراف الصعيد ليدربوهم هناك .

وفى سنة ١٨١٥ أسس مدرسة حربية إعدادية ، وأنخذ لها قصر ابن العيني مكاناً ، وكان كل تلامذتها في أول الأمر من غير المصربين إلا أنهم لم ينجحوا فالتفت إلى المصربين ، ونقلها إلى أبي زعبل ، وأكثر بها من الأساندة الفرنسيين ؛ وتمجلا للفائدة

<sup>(</sup>۱) احتال عليهم ودعاهم إلى وليمة بالنلمة ( وكانت مقر الوالى حينذاك ) ثم أوقع بهم بعد أن أمنوا . • نقشى عليهم وكان ذلك في سنة ١٢٢٦ هـ ١٨١١ م .

كان قد سبق وأرسل في سنة ١٨١٣ طائفة من شبان الماليك لدراسة الفنون المسكرية المسكرية بإيطاليا ، وفي سنة ١٨١٨ أرسل بعثة أخرى إلى إنجلترا لدراسة علم الحيل (الميكانيكا) وغيرها.

ورأى محمد على أن الجيش في حاجة إلى أطباء يأسون جراحات الجند ، ويقاومون الأوبئة ، ويُعنبَون بالمرضى ، وأن الطب لا أثر له ألبته ، فخاصة المصريين كانوا يعتمدون في هذا على المأثور من أحسخ الأدوبة في الكتب القدعة ، وعلى ما تمخصت عنه التجارب ، ومنها اللي والحجامة ، وأما الدهماء فكانوا في عامة شأنهم يعوذون بمدعى الطب من الدجالين والمشعوذين والسحرة ، أو يقنمون من طلب الاستشفاء بزيارة الأضرحة . فأنشأ في سنة ١٨٢٦ مدرسة للطب في جهة أبي زعبل ، وأقام بجوارها مستشفى كبيراً لمعالجة المرضى ، ولتمرين الطلبة ، واستقدم لها أساتذة من الغرب ؛ وجعل رياستها إلى الدكتور (كلوت بك الفرنسي ) . وكان الطلاب في هذه المدرسة من المصريين وغيرهم ، واختير كثير من أولئك من بين نوابغ طلاب الأزهر ، ثم نقلت هذه المدرسة إلى قصر ابن العيني في سنة ١٨٣٨ .

وقد كان لمدرسة الطب أثر لا ينكر في بعث اللغة العربية والنهوض بها ، واتصالها بالعلم الحديث ؛ لأن فصيح اللغة فوق أنه قد عُمم على الناس وعلى المصريين بخاصة من عهد بعيد ، وأن آ دابها ومظاهر بلاغتها قد دب إليها الضعف والانحلال إلى حد كبير ، فإنها قد نخل فت عن متابعته العلم حيقباً طويلة ؛ فلما استوى العلم وأدرك ، إذا هو في واد ، وإذا حظ الناس من لغة العرب في واد آخر . وحين فوجئت مصر بهذه العلوم التي حذقها وإذا حظ الناس من لغة العرب في واد آخر . وحين فوجئت مصر بهذه العلوم التي حذقها التي منذ عدة قرون تشايعها الألفاظ هناك ، وتدارجها الصيغ ، وتطبع لها المصطلحات التي تهيئها الهيئات العلمية المنظمة تبين العسر أشد الفسر في تعليم هذه العلوم الحديثة لطلاب يجهلون لغات أهلها ، وخاصة من معلمين لا يعرفون العربية ، ولو عرفوها ما تهيأ لهم أن يدرسوا بها لمجزها عن أداء كثير ، والقليل مما تهيأ لهم أن تؤديه ليس في متناول

اليد ، بل إنه يحتاج إلى كثرة مراجعة ، وشدة تنقيب ، ويحتاج إلى علماء عندهم شغف الاطلاع ورغبة في البحث ، وجلد على العمل ؛ لهذا دعت الضرورة أول الأمر أن يقام يعن الأسائدة وتلاميذهم جماعة من المترجين يستمعون الدرس في اللغات الأجنبية ، ثم يؤدونه إلى هؤلاء بالعربية ، وكان هؤلاء المترجمون من المغاربة والسوريين والأرمن وغيرهم .

ولقد عانوا كثيراً في القيام بهذه المهمة الشاقة ، ولكن كان عملهم هذا أول دهامة في صرح البهضة الحديثة ، فلقد حفزهم ذلك إلى مراجمة معجات اللغة ، والكتب الفنية القديمة كفردات ابن البيطار ، وقانون ابن سينا ، وكليات ابن رشد ، وغيرها من الكتب المربية لاستخراج المصطلحات العلمية أو لصياعه ما يؤدى مطالب العلم الحديث ، إذا يجز القديم عن أدائه ، وإذا كانت قد علبهم الألفاظ الأجنبية في كثير من الأحيان ، ففضلهم في عقد الصنة بين الشرق والغرب لا مجحد .

رأى محمد على أن تشمل بهضته جميع نواحى الحياة ؛ فأكثر من إنشاء المدارس العالمية والابتدائية ، وقد بدأ بالمدارس العالمية ، وكان على حق فيا فعل ؛ حتى يجد بجانبه جاعة بمن المتخصصين في المواد المختلفة يشرفون على مراحل التعليم الأخرى ، ويسيرون بالنهضة سريماً ، فأسس مدرسة للصيدلة ، وأخرى للهندسة في القلعة ثم نقلت إلى بولاق ، ومدرسة للولادة والتمريض . ورأى أن الحاجة ماسة إلى أساتذة مختصين عالمين بعلوم النرب وثقافته ، فجل الأساتذة من فرنسا في كل فن من الفنون ، ولكنه أدرك أن البهضة الحقة لاتتم إلا على يد أبناء البلاد ، فأكثر من البعثات ، وفي سنة ١٨٣٦ أرسل بعثة إلى فرنساً عدتها أربعة وأربعون طالباً ، ذكر أسماء هم (المسيو جومار) (١) — وقد عهد إليه محمد على بالإشراف على بعثاته — في المجلة الأسيوية ، Journal Asiatique (٢)

<sup>(</sup>١) كانَ مهندساً في الجيش الفرنسي بمصر وعضواً في المجمَّم العلمي أيام حلة نابليون .

<sup>(</sup>۲) عدد أغسطس سنة ۱۸۲۸ س ۱۰۹ .

وقد تخصصوا في شتى العلوم والفنون: من حقوق ، وعلوم سياسية ، وهندسة حربية ، وطب ، وزراعة ، وتاريخ طبيعى ، وميكانيكا ، وكيمياه ، وطباعة ، وحفر ، وغير ذلك مما استلزمته النهضة الحديثة ، ومن أشهرهم وأعظمهم أثراً إمام البعثة الشيخ رفاعة الطهطاوى . وسنترجم له فيا بعد لجليل قدره وعظم أيادبه على الترجمة والنهضة الأدبية .

ثم توالت البعثات ، ومن أشهرها البعثة الطبية الكبرى فى سنة ١٨٣٢ ، وقد اختير طلبها من نابهى مدرسة الطب المصرية ، ومر نوابغ رجالها محمد على البقلى . وفى سنة ١٨٤٤ أرسلت بعثة ضمت حسة من أمراء أسرة محمد على ، ومنهم الأمير إساعيل (') ، ولذا سميت ببعثة الأنجال ، وهى أكبر بعثات محمد على وآخر بعثاته الكبرى ، وقد اختار تلامدتها سلمان باشا الفرنساوى من نوابغ تلاميد الدارس المصرية ، ومن أجل هذه البعثة فتح محمد على مدرسة بباريس . ومن أشهر زجالها على مبارك باشا ، وحسن أفلاطون باشا ، ومحمد عارف باشا ، ومحمد شريف باشا .

وقد أرسل محمد على إحدى عشرة بعثة آخرها سنة ١٨٤٧ ، وكات شديد العناية بأعضاء البعثات يتقصى أنباءهم ، ويشرف على دراستهم باهمام ، ويكتب لهم من حين لآخر رسائل يستحثهم فيها على العمل والاجتهاد ، وينبههم إلى واجباتهم ؛ وذلك لشدة حاجته في بهضته إلى من يقف بجانبه ، وينفذ مشروعاته الصخمة ، وقد ذكر رفاعة الطهطاوى عوذجا من الرسائل التي وجهها محمد على إلى طلبة البعثات ، يو يخهم فيها على تقصيرهم ، و يحثهم على الاجتهاد ، ويتعجلهم في قطف عار تحصيلهم (٧) .

كان لهذه البعثات كلها أثر بالغ في تقدم مصر ونهضتها ، وإرسال نور العلم دافقاً قوياً في ربوعها ، كما كان لها أعظم الفضل في إحياء اللغة ، وجملها مسايرة للعلم الحديث ،

<sup>(</sup>۱) الحديوي إسماعيل فيا بعد

 <sup>(</sup> ۲ ) واحم أأرسالة في تخليص الإبريز في تلخيص باريز لرفاعة بك ص ١٠١ ، وفي تاريخ الحركة
 القومية لمبد الرحن الرافعي ج ٣ ص ٤٠٥ .

بما ترجم أعضاؤها من كتب وماأدخلوه من مصطلحات ، وما ألفوه فى شبى نواحى العلم . الترجم:

انتضت المهضة أن تنقل كنوز الغرب إلى اللغة العربية فأسست في سنة ١٨٣٦ مدرسة الإدارة والألسن ، وعهد بالإشراف عليها لرفاعة الطهطاوى . ولما كان تاريخها مرتبطاً به ، ونهضة الترجمة في عصر محمد على وخلفائه عمرة جده وكده ، رأينا أن نترجم له ترجمة موجزة فحياته حياة مدرسة الإدارة والألسن ؛ لأنها وجدت بفضله ، وانتهت مخروجة منها .

# رفاعة الطهطاوي

#### 1117-11-1

هو أمام النهضة الملمية في مصر الحديثة غير مدافع ، وهبه الله لمصر كي يزودها بنور العلم . فكان مشملا ساطعاً بدَّد الجهل وسُدْفته ، وأنار الطريق لآلاف المقول والقلوب ووضع اللبنات الأولى القوية في صرح ثقافتنا الحديثة .

أوتى القلب الذكر ، والمقل الصافى ، والنشاط الموفور ، والبصيرة النّـفاذَة ، والعزيمة المبرمة فما أضاع ساعة منذ وضع رجليه على سلّـم الباخرة التى أقلته إلى فرنسا إلا وأمامه الهدف الذى رسمه لنفسه ولوطنه ، وظل هذا دأبه إلى أن انطفأ مشعل حياته .

هو مصرى صميم ، من أقصى الصعيد ، يتصل نسبه من جهة أبية بسيدنا الحسين رضى الله عنه وقد أشار إلى هذا النسب بقوله :

ومن جهة أمه بالأنصار الخزرجية ، ولد في طهطا ، وكان أجداده من ذوى اليساد. ومن جهة أمه بالأنصار الخزرجية ، ولد في طهطا ، وكان أجداده من ذوى اليساد ومن تولوا مناصب القضاء بمصر ، ثم أخنى عليهم الدهر ، وحينا ولد كانت أسرته في عسر ، فنشأ نشأة معتادة بين أبوين فقيربن ، وقرأ القرآن ، وتلقى العلوم الدينية ، كما يتلقاها عامة طلبة العلم في عصر ، ودخل الأزهر كما دخله غيره ، وصاد من علمائه كما صاد كثيرون ، ولكن ذكاء وحبه للعلم ، وإقباله على التحصيل لفت إليه نظر الشيخ حسن العطاد

<sup>(</sup>١) تاسمى : : نسبة إلى أحد أجداده أبى القاسم الحسيني وهو من أولياء طهطا المشهورين ، راجم في نسبه الخطط التوفيقية لعلى مبارك ج ١٣ س ٥١ - ٣٠ .

شيخ الجامع الأزهر في دياك الوقت ، وكان الشيخ المطار من أفداد عصره في العلم والأدب والمنون الحديثة ، فاقتدى به تلميذه الشيخ رفاعة ، فقرأ كثيراً من كتب الأدب ، ومهر في فنونه وهو بعد في الأزهر : ثم تولى التدريس سنتين ظهر فيهما استعداده للتعليم والتثقيف إذ أحبه تلاميذه حباً جاً وتعلقوا به وبدروسه ويقول صالح بك مجدى في هذا (١) .

و كان رحمه الله حسن الإلقاء بحيث ينتفع بتدريسه كل من أخذ عنه ، وقد اشتفل في الجامع الأزهر بتدريس كتب شتى : في الحديث والمنطق والبيان والبديع والعروض وغير ذلك ، وكان درسه غاصاً بالجم الفغير من الطلبة وما منهم إلا من استفاد منه ، وبرع في جميع ما أخذوه عنه ، لما علمت من أنه كان حسن الأسلوب سهل التعبير ، مدققاً ، عققاً ، قادراً على الإفصاح بطرق محتلفة بحيث يفهم درسه الصغير والكبير بلا مشقة ولا تعب ، ولا كد ولا نصب » .

ثم عين واعظاً وإماماً لإحدى فرق الجيش في سنة ١٨٢٤ ، فاعتاد حياة جديدة عنوانها النظام والطاعة ، ومحبة الوطن والدفاع عنه ، ومواجهة الأخطار ، وقد كان لذلك أثر كبير في حياته ، فماش محباً للنظام ، في كل عمل تولاه : في تلقى العلوم ، وفي التأليف والتعريب وفي حسن تنظيم المعاهد التي تولى إدارتها ، شغوفاً بوطنه محلصاً له طول حياته .

وكان من حسن حظه وحظ مصر أن طلب محمد على إلى الشيخ العطار أن يختار له من علماء الأزهر إماماً للبعثة الأولى ، يرى فيه اللياقة لتلك الوظيفة (٢) . فوقع الاختيار على الشيخ رفاعة .

ولم يكن مطلوبًا من إمام البعثة أن يحصل شيئًا من علوم الفرنسيين ، ولكن حسبه أن يؤدى مهمته ، من وعظ الطلاب ، وإرشادهم إلى ما فيه خيرهم ، ونصحهم إذا ضلت بهم

<sup>(</sup>١) في رسالته (حلية الزمن عناقب خادم الوطن) وهي ترجة حياة رفاعة بك . كتبها سالح عدى أحد تلاميذه (٧) الحطط التوفيقية ج ١٣ س ٥٥ -

السبل ، وإمامهم حين الصلاة ، ولكن الشيخ رفاعة كان دا نفس طموح ، فما أن أقامت به وبصحبه الباخرة من مصر حتى أبتدأ يتعلم الفرنسية ، فأنقها في ثلاث سنوات ، واتصل بكثير من العلماء المستشرقين ، فأجلوه وأكروه ، ومنهم المستشرق المشهور (البارون دى سامى) (۱) . و (كوسان دى برسفال) (۲)

واهتم فى دراسته بالتاريخ والجنرافية ، والفلسفة والأدب ، فقرأ (فولتير) و (روسو) ، (وراسين) ، (ومونتسكيو) وغيرهم ، وقرأ بعض الكتب فى علم المادن وفنون الحرب والرياضيات . ومالت نفسه وهو بباريس إلى التأليف والتعريب ، فوضع رحلته وسماها : (تخليص الإبرير فى تلخيص باريز) ، وقد كان أستاده العطار قدأو حى إليه بذلك ، وعرب نحو اثنتى عشرة رسالة فى نختاف الفنون والعلوم من هندسة ومعادن وطبيعة وتاريخ وتقويم وميثولوجيا وعلم المصحة والأخلاق . وترجم كذلك فى باريس كتابه (قلائد المفاخر فى غريب عوائد الأوائل والأواخر).

وهو أول من كت من المصريين في المباحث الدستورية ، مع أن هذه المباحث كانت مجهولة في تاريخ مصر القوى ، وذلك أنه درس في أثناء إقامته بباريس نظام الحكم في فرنسا ؟ وعرب في كتابه ( تخليص الأبريز ) دستور فرنسا في ذلك الحين ، وما تضمنه من نظام المجلسين واختيار أعضائهما ، وحقوق الأمة أفراداً وجماعات ، ولم يكن يكتنى بالتمريب ، يل كان يعلق عا بدل على سعة فهم وصحة حكم ، وميل فطرى للنظم الحرة (٢)

<sup>(</sup>۱) ولد يباريس سنة ۱۷۰۸ وتونى سنة ۱۸۳۸ راجم آثاره وخدماته الادب المربى في كتاب ( المستمر قون) سنة ۲۹ستمر قون) س۲۳ ( المستمر قون) سنة ۱۸۵۰ راجم (المستمر قون) س۲۳ ( المستمر قون) سنة ۱۸۰۰ وتونى سنة ۱۸۰ وتونى سنة ۱۸۰ وتونى سنة ۱۸۰ وتونى سنة ۱۸۰۰ وتونى سنة ۱۸۰۰ وتونى سنة ۱۸۰۰ وتو

<sup>(</sup>٣) من ذلك تعليقه على موقف الملك شارل الماشر لما قامت الثورة في باريس قال : ( فلما اشتد الأمر وحل الملك بدلك وهو خارج ، أمر مجمل المدينة محاصرة حكما ، وجمل قائد المسكر أمبرا من أعداء القر نساوية ، مشهو را عندهم بالحيانة لمذهب الحرية ، مم أن هذا خلاف السكياسة والسياسة والرياسة ، فقد دلهم هذا على أن الملك ليس جليل الرأى ؛ فإنه لو كان كذلك الأظهر أمارات الدفووالساح ، فإن عفو الملك أبق السلك ، ولما ولى على صاكره إلا جاعة عقلاه ، أحباباً له والرعية ، غير مبغوضها ولا أعداه ، مع أن استصلاح الهدو أحزم من استهلاكه ، ويحسن قول بعضهم :

والرفق بالمذنب والإغضاء يوشك أن يصيبك العمال

ملیك بالحسلم وبالحیساه ان لم نقل حرة من یقال

وكان الشيخ رفاعة فى باريس موضع إعجاب أساندته وإكبارهم ، لتمام رجولتة ، ونضج عقله ، وحسن تصرفه ، وشدة إقباله على الدرس والتحصيل ، والعمل على نفع أمته ، وفيه يقول المستشرق الفرنسي المشهور (سلفستردى ساسى) : إن الشيخ رفاعة «أحسن صرف زمنه مدة إقامته بفرنسا ، وأنه اكتسب فيها معارف عظيمة ، وتحكن منها كل التمكن ، حتى تأهل لأن يكون نافعاً بلاده ، . . . وله عندى مزية عظيمة ، ومحبة جسيمة (١) » .

وذكر السيد صالح مجدى تلميذه ومؤرخ حياته فى كتاب (حلية الزمن): « وقال لى » من أتق به ممن كانوا معه بباريس: « إنه كان يؤدى الفرائض والسنن ، ولم يأكل مما لم بذكر اسم الله عليه ، وواظب على تلاوة القرآن (٢٠) » .

كان رفاعة قبل أن ينادر مصر يظن أن العلم كله قد جمع في الأزهر ، وأنه سيحرم الاعتراف من هذا النبع العذب، وفي ذلك يقول:

الا من ينب عن أزهر العلم فلينع على بعـــد دار العلم والعلماء فنيه بحور طاميات ، وعيره بحور عروض لا تجود عــاه(٢)

ولكن يتبين له بعد أن ذهب إلى باريس ، واتصل بثقافة الغرب أن وطنه في حاجة ملحة إلى معرفة هذه الثقافة الجديدة ليرق وبمهض ، وأنه لا يكفيه علم الأزهر ، ولذلك جد في الترجمة ، حق ليخيل للمرء أنه يريد أن ينقل كل شيء إلى اللغة العربية وإلى مصر ، ولا بدع فكل شيء أمام ناظريه جديد ، وعلى عقله غرب .

ثم عاد إلى مصر سنة ١٨٣١ ، بعد ست سنوات قضاها مكباً على الدرس والتحصيل يطالع ، ويقرأ ، ويكتب ويعرب ، ويجالس العلماء ويساجلهم البحث والمناظرة ، وينعم

<sup>(</sup>١) تخليم الإبريز س ١٠٤ (٢) حلية الرمن س ١٠ (٢) المصدر السابق س ٩٧

النظر في أحوال الشعوب الأوربية وتاريخها ، وأسباب حضارتها وتقدمها ، واستقر عزمه وهو في باريس على أن يخدم بلاده عن طريق نقل العلوم الغربية إلى مواطنيه ، فتتسع أفكارهم وتنمو مداركهم مقتفياً في ذلك آثار الدولة العباسية ؛ إذ بدأت نهضة العلوم والمعارف في عهدها بترجمة كتب اليونان إلى العربية .

ولقد بر بوعده فملاً البلاد علماً وحكمة ، وحمل نواة النهضة وخدمتها بتآليفه وتعاريبه وتلاميذه الذين تخرجوا على يديه في مدرسة الألسن وغيرها .

#### أعمال بعد عودته :

لما رجع ولى منصب الترجمة ، وتدريس اللغة الفرنسية في مدرسة الطب بأبى زعبل ، ثم انتقل إلى مدرسة المدفعية بطره ، وعهد إليه ترجمة العلوم الهندسية والفنون الحربية ، ثم وقع وباء في القاهرة اضطره إلى السفر لطهطا بلدته ، فكث بها ستين يوما ، ترجم في خلالها مجلداً من جغرافية (ملتبرون) Nalt Bron وعاد به إلى القاهرة ، وقدمه لمحمد على فأكرمه ورقاه .

عرف الشيخ رفاعة فى باريس مدرسة اللفات الشرقية ، التى أسست لدراسة لغات الاستشراق ، وكان يسميها فى كتابه مدرسة الألسن ، فوجب أن تؤسس فى مصر مدرسة للألسن تواجه مطالبها وتناسب أغراضها . ورأى أن أعضاء البعثات مهما كثر عددهم لن يقوموا بكل ما تقطلبه النهضة من جهود ، فلا بد من إيجاد طبقة من العلماء الأكفاء فى الآداب العربية ، واللغات الأجنبية ، ليضطلعوا عهمة تعريب الكتب ، وليكونوا صلة بين الثقافة الشرقية والثقافة الغربية .

إننا بالبعثة ننقل بعض المصريين إلى أوربا ، وبهذه المدرسة ننقل علم أوروبا إلى مصر ؛ فاقترح الشيخ على محمد على أن يسر بالاقتراح

الجيد ، وينفذه فوراً ، فمهد إلى الشيخ رفاعة بوضع المشروع وتنفيذه ، وبذلك أنشئت مدرسة الألسن ، وكان مكانها (سراى الدفتردار ) حيث كان فندق (شبرد المقديم ) وتقع مجوار قصر الألق بك الذى أقام به نابليون ثم محمد على ، واختار لها الشيخ خمسين طالباً من توابغ طلاب المكاتب المصرية . وفي هذه المدرسة التي تولى الشيخ نظارتها ظهر نبوغه عالماً محققا ، ورئيساً قديراً ، ومعلما كفؤا ، و مربياً ممتازاً .

وكات المدرسة كلية تدرس فيها آداب العربية ، واللغات الأجنبية وخاصة الفرنسية والمتركية والفارسية ، ثم الإيطالية والإيجلزية ، وعلوم التاريخ ، والجغرافية ، والشريمة الإسلامية والشرائع الأجنبية ؛ فكانت أشبه شيء بكلية للآداب والحقوق مجتمعين . وكان نهج المدرسة في الترجمة عملياً ومفيداً ، فلم يكن دروساً تكتب في دفار وتهمل ، بل عرن الطلبة على الترجمة في كتب نافعة ، فإذا استغلقت عليهم جملة لحثوا إلى شيخهم يذللها لهم ، ثم عرضوا ما ترجموا على أستاذ اللغة العربية يصحح لهم لغنهم ، وخاصة الشيخ محمد قطة العدوى ، فقد كان ساعده الأيمن في هذه المدرسة ، لما رزقه من موهبة جليلة في التدريس بلغة سهلة ، وبعبارة فصيحة وقدرة فائقة على تصحيح عبارات الطلبة فيما يترجمون فإذا أعوا الكتب روجمت ثم قدمت إلى المطبعة لتطبع ، فتكون أثراً خالداً (١).

وأحيل على رفاعة بك مع إدارة المدرسة إدارة عدة معاهد : المدرسة التجهيزية ، ومعهد الفقه والشريعة الإسلامية ، ومعهد المحاسبة ، ومدرسة الإدارة الأفرنجية ، والتفتيش على

<sup>(</sup>۱) بقول أحد هبيد مترحم كتاب (الروش الأزهر في تاريخ بطرس الأكبر) «كنت تمتارشاد مدير مدرسة الأنداس السيد رفاعة ، فأجاد تربين كغيرى حتى حسن حلى ، واجتهادى في نيل المهالى بين أمثالى ، واقتضى رأيه الؤيد ، وحزمه المصد ، أن أترجم كتاباً من كتب التاريخ فاختار ملكا من ملوك الإفراع تعلو همته هي المريح ، وهو كتاب بطرس الأكبر ، وفضله أشهر من أن يذكر المؤلفه الشهير المسمى ( فواتير ) الذى يعد بين أكابرهم أعظم حجة ، وإن كان عن الأديان بعيد المحجة فجاء التسريب محمد الله على أحسن حال ، وأثم منوال ، وقد شرعت في نقله من الفرنسية إلى العربية مع إلحانته لى في حل مشكلاته ، وما عسم على من فوامضه ومعضلاته ، وقد صرفت في ترجته على صعوبته الهمة في وسهرت في مطالعته وفهمه الميالى المدلهمة ، . . الخ » .

مدارس الأقاليم، وتحرير الوقائع المصرية، وبعد سنوات تخرجت الدفعة الأولى في مدرسة الألسن فتلقفتهم مصالح الدولة المختلفة. وابتدءوا يفيضون وأستادهم على مصر من بمحور الغرب وكنوز ثقافته ماكان دعامة لنهضتنا الحالية.

ظل الشيخ سبمة عشر عاما وهو دائب في عمله لا عل ولا يكل ، وفي كل آونة يضاف إليه عمل جديد يتقبله بصدر رحب وعزعة قوية ، وكلا زاد اجتهاده ونتاجه زاده أولو الأمر مَكَافَأَةً وَتَقَدِيرًا فَمُنْحَهُ مُحْدً عَلَى رَتَّبَةً ( أميرالاي ) و ١٣٠٠٠ قرشاً في الشهر ، و ٣٥٠ فدانًا في طهطا . ولكن الدنيا لا تدوم على حال ، ثما أن مات محمد على ، وتولى عباس الأول الحسكم حتى أعلق المدارس جميعها إلا القليل ، وألغى مدرسة الألسن والشيخ رفاعة معها ، بحجة الاقتصاد في النفقات ، ولأن حاشية السوء لما رأت ميل الوالي إلى محاربة التعليم والعلماء خاضوا في الشيخ رفاعة وطريقته ، ورموه بالعقم . فنفاه عباس الأول إلى السودان تحت ستار إنشاء مدرسة ابتدائية هناك وتعيينه ناظراً لها ، ومعه طائفة من أكار العلماء . ولم تُكُن الخرطوم كما هي اليوم في نظافتها ومبانيها ، وتوفر وسائل العيش بها ، وإنما كانت مدينة صغيرة تصمب الحياة فيها على من ألف حياة باريس والقاهرة ، وعلى كل من يشرف على التعليم كله عصر ، فإذا هو يشرف على مدرسة ابتدائية صَفيرة بالخرطوم . وحز في نفس الشيخ أن يجازي على إحسانه بالإساءة وأن يطمن الجاهلون في صلاح طريقته وقد أينمت وآتت أكلها شهيًّا لذيذاً ، يزيد في عاء البلاد المقلى ، ونهضتها محو الكمال ، وأخذ يستغيث ويندب حظه ، والموت يتخطف أعوانه كل يوم حتى لم يبق إلا نصفهم . وكان يستنيث أولا عن يأنس منهم روح الجد والعمل لخير مصر ، حتى إذا عجز هؤلاء عن إغانته لجأ إلى أولياء الله الصالحين وأسيائه المطهرين ، ومن قصيدة له أرسلها إلى حسن باشا كتخذا مصر (١) .

<sup>(</sup>١) مباهج الألباب للصرية من ٢٦٥ – ٢٦٨ .

وهل فی حربهم یکبو جوادی علی تربیفی النادی النادی عصر فیا النتیجة من بمادی

مهازیل الفصیائل خادعونی وزخــــرف ولهم إذ موهوه قیاس مدارسی – قالوا – عقیم

# ثم يذكر أشهر مترجاته ومؤلفاته فيقول:

نى بهنوت سلم أو جهاد ومنتسكو بقر بلا عادى قد افترحوا سقاية كل صادى بقاهرة المزعلى عمادى

علی عسدد التواتر معربانی وملطبرون یشهد وهو عد<sup>و</sup>ل و ومنترفو قراح فرات درسی ولاح لسان باریس کشمس

### ويرفر زفرة حارة على ما صار إليه أمره وعلى بعده عن أولاده وأهله فيقول :

وفضلی فی سواها فی المهزاد ولا سهادی بطهطا دون عبودی واعتیادی ولا سمری یطیب ولا رقادی مواصلتی ویطمع فی عسادی

رحلت بصفقة المنبون عنها وما السودان قط مقام مثلي وقد فارقت أطفالا صفاراً أفكر فيهمو سراً وجهراً أريد وصالهم والدهر يأبي

#### وهذه القصيدة على وزن وقافية :

لفد أسمعت لو ناديت حياً ولكن لا حياة لن تنسادى وحين يئس من مثل هذه الاستفائات ، أخذ يخمس قصيدة لسيدى عبد الرحيم البرعى في مدح الني عليه السلام مطلمها .

حل الفرام لصب دمعه دمسه حيران توجده الذكرى وتعدمه ويقول فها:

« رفاعة » بشتكي من عصبة سخرت لما رأت أبحر العرفان قد ذحرت فارفع تُطلامه نفس عدلَك ادخرت وهاك حوهر أبيات بك افتخرت

حاءت إليك بخط الذن رقمه

وظل الشيخ في منفاه أربع سنوات ، وكان رفاعة وهو في السودان برماً عقامه ومصيره ، ولكن رأيه في السودان حين هدأت ثائرته ، وعاد إلى وطنه ، يدل على بصيرة وحكمة وفي ذلك يقول : « فتى زالت من السودان وسائل الوخامة والسقامة ودخلت أهاليها بحسن الإدارة في دائرة الاستفامة ، صارت هي والديار المصرية في الماركاتوأمين ، وفي إيناع الأثمار صنوين ، حتى بعند لسان حالهما

نحن عُصنان ضمنا الوجد جميعاً في الحب ضمَّ النطاق في جبين الزمان منك ومني غرة كوكبية الانفلاق »(١)

ولم يعد لمصر إلا بعد أن توفى عباس وتولى سعيد أريكة مصر فعينه وكيلا للسكاية الحربية ، ثم ناظراً لها ، ومديراً لمدرسة الهندسة ، ومدرسة المهارة ، مع الاحتفاظ برئاسة فلم الترجمة ؛ بيد أن هذه المدارس جميعها ألغيت في سنة ١٨٦٠ ، كما ألغى فلم البرجمة فظل الشيخ بدون منصب حتى عهد إسهاعيل ، حين هبت على العلم والمتعليم نسمة من الحياة فبعثته قوياً فتياً ، وأعيد قلم المترجمة بنظارة المعارف المعمومية ، تولى رئاسته من جديد رفاعة بك سنة ١٨٦٣ ، و عين عضوا في مجلس المعارف الأعلى الذي كان يعرف حينذاك بد ( قومسيون المدارس ) وكان لهذا المجلس فصل كبير في تنظيم التعليم ، على عهد اسماعيل .

<sup>(</sup>١) مباهج الألباب المصرية س ٢٦٣٠

#### رفاع والقانود :

حينا فكرت الحكومة في إصلاح نظام القضاء على عهد اسهاعيل رأت أن تبدأ بترجمة القوانين الفرنسية الممروفة بـ ( الكود ) وهو قانون نابليون ، وكانت هذه مهمة عسيرة تتطلب إلـاماً واسعاً بالقوانين الفرنسية ، وأحكام الشريعة الإسلامية لاختيار المصطلحات الفقهية المطابقة لمثيلاتها في القانون الفرنسي ، وهذا كله يحتاج إلى صبر طويل ومثابرة وهمة .

ولم تجد الحكومة خيراً من رفاعة وتلاميذه ، ليقوم بهذه المهمة الجليلة ، فقام بهذا العمل مع بعض من نجباء خريجي مدرسة الألسن ، وأخرجوه في مجلدين كبيرين.

#### رفاعة والمرأة :

وهو أول من نادى بتعليم المرأة وتثقيفها ، ووضع كتاباً مشتركا لتثقيف البنات والبنين على الهسواء ، وساه : ( المرشد الأمين للبنات والبنين ) وهو كتاب في الأخلاق والتربية والآداب ، بل دعا إلى اشتراك المرأة في أعمال الرجال على قدر طاقتها ، ويقول في هذا : « ينبغي صرف الهمة في تعليم البنات والصبيان مماً . . . فتتعلم البنات القرامة والمكتابة والحساب ونحو ذلك ؛ فإن هذا مما نريدهن أدبا وعقلا ومجملهن بالمعارف أهلا ويصلحن به لمشاركة الرجال في المكلام والرأى فيمظمن في قلوبهم ويعظم مقامهن ، وليمكن للمرأة عند افتضاء الحال أن تتعاطى من الأشغال والأعمال ما يتعاطاه الرجال على قدر قوتها وطاقتها ، في على ما يطيقه النساء من الممل يباشر به بأنسهن ، وهذا من شأنه أن يشغل النساء عن البطالة فإن فراغ أيديهن عن العمل يشغل السنتهن بالأباطيل ، وقلوبهن بالأهواء ، وافتعال الأقاويل ، فالفعل يصون المرأة عما لا يليق ، ويقربها من الفضيلة ، وإذا كانت البطالة (م - ٣ و الأدب الهدين ج )

مذمومة فى حق الرجال فهى مذمة عظيمة فى حق النساء » وقد طبع كتابه هذا فى سنة ١٨٧٢ ، وأسست أول مدرسة لتعليم البنات فى مصرسنة ١٨٧٣ ، أسستها إحدى زوجات إسماعيل على أن دعوة رفاعة إلى تعليم المرأة والنهوض بها ترجع إلى ما قبل هذا بكثير ، ولحن لم يستجب لدعوته أحد ، وكان تعليم المرأة قاصراً على الأساتذة الخصوصيين ، إلى أن وجدت دعوته من يلبها ويعمل على تنفيذها .

#### وفاز:

ظل هذا المالم الجليل يدأب ويجد في نشر الثقافة وفتح أبواب الملم والنور اللأمة المصرية ، حتى توفى سنة ١٢٩٠ هـ ١٨٧٣ وله من الممر ٧٥ سنة .

وقد بقى تلاميذه من بمده، وطريقته التى استنها وكتبه التى ألفها وترجما تهيب بالأمة أن تسير على سنته، وأن تنقل من آثار الغرب ما يزيل صدأ السنين عن عقول طالت غفلتها.

#### مىغانە :

كان رفاعة عربى الصفات يتمثل فيه الكرم والجرأة والحيزم ، وتفرس الأمور ، أخص مزاياه الشمم والإباء ، واعتداده بنفسه وصراحته عند مجابهة أولى الأمر بما ينفع وطنه . وكانت له أفكار تخشاها الأسرة الحاكة . وقد صرح بها فى مواطن كثيرة من كتبه ، فكان يدعو إلى المدالة الاجماعية وألا يستبد مالك الأرض بزراعها ، فزارعها هو فى حقيقة الأمر أولى الناس للانتفاع بها ، وكان يلمح تلميحات \_لا تحنى على ذوى الفطن \_ إلى استبداد أسرة محمد على وحاشيته ، ويدعو إلى الشورى وغير ذلك بما يرتأيه الرجل المصلح العامر القلب بالإيمان والمقل بالأفكار النيرة ، ولعل هذه الصفات تفسر لنا تأخر رفاعة فى سلم الترق بالكومى ونيل الألقاب ، بينها قد سبقه بمض تلاميذه فى هذا المضار . وكان عثل أخلاق العلماء ببعده عن مظاهر الحيلاء والغرور ، بل كان زاهداً جواداً ، متواضعاً ، عباً للخير ،

وكان بتقد وطنية وغيرة على بلاده وله في ذلك كثير من الأشمار الحماسية يشيد فيها عصر وعظمة جيشها ، ومن هذا قوله يخاطب الجنود :

یا آیها الجنبود والقیادة الاسود ان امیکم حسود یمود هامی المدمع فیم کیم حسوب بنصر کم تشوب کم تشوب ولا اقتحام معمع و کم هزمتم من بنی فن تعدی وطنی علی حما کم یُصرع

وتتجلى روحه الوطنية في ترجمة نشيدفرنسا القومى (المارسليز) ؛ لأنه أحبه ، وهاج عاطفته ، وكان يكثر من عبارات الوطنية وخدمة الوطن في مؤلفاته . وفي الوطن يقول :

« الوطن هو ُعشُ الإنسان الذي فيه درج ، ومنه خرج ، ومجمع أسرته ، ومقطع سرً ته ، وهو البلد الذي نشأته تربته ، وغذاه هواؤه ، ورباه نسيمه ، ومحلت عنه المائم فيه (١١) » .

ويقول عن مصر في زهو وإنجاب.

« ولا يشك أحد أن مصر وطن شريف ، إن لم نقل: إنها أشرف الأمكنة ، فيهي أرض الشرف والمجد في القديم والحديث ، وكم ورد في فضلها من آيات ببنات ، وآثار وحديث ، فنا كأنها إلا صورة جنة الحلد ، منقوشة في عرض الأرض ، بيد الحسكمة الألمآية التي جمعت محاسن الدنيا فيها ، حتى تسكاد أن تسكون صورتها في أرجائها ونواحيها . وبلدة معشوقة السسكني ، رحبة المثوى . . . ألخ » (7) .

<sup>(</sup>١) المرشد الأمين س ٩٠

ويقول عن واجب الفرد نحو وطنه في كتابه « المرشد الأمين » كذلك:

« فالوطنى المخلص فى حب الوطن ، يفدى وطنه بجميع منافع نفسه ، ويخدمه ببذل جميع ما يملك ، ويدفع عنه كل من تمرض له بضرر ، كما يدفع الوالد عن ولده الشر . فينبغى أن تكون نية أبناء الوطن دائماً متوجهة فى حق وطنهم إلى الفضيلة والشرف ، ولا يرتكبون شيئاً مما يخل بحقوق أوطانهم ، فيكون ميلهم إلى ما فيه النفع والصلاح ، كما أن الوطن نفسه يحمى ابنه من جميع ما بضر به »(١) .

وتلك لعمرى نغمة حديدة لم يألفها الشرق العربى بعامة ، ومصر بخاصة ، لأن الوطن عندهم لم يكن محدود المعالم ، فكل بلاد الإسلام بلادهم ، يدينون بالولاء للخليفة ، ولم يكن يعنيهم من أمر أوطانهم والفناء في سبيلها شيء .

كانت هذه النغمة ، وذلك الحديث عن الوطن وواجب المواطن أول لبنة في بناء الأدب القوى المصرى الحديث ، جملت أنظار الأدباء فيما بعد يعنون بهذا الوطن ، ويتملون جماله ، ويعبرون عن آلام أهله وأمانيهم ، وإن لم يحدث ذلك سريماً لانتشار الأمية وقيام معوقات سياسية واجتماعية كثيرة ؛ وحسب رفاعة أنه سبق زمنه ، وتحدث حديثاً عن الوطن تخاله لجدته قد قيل في أيامنا هذه

وكان بجانب هذا أديباً ، و شاعراً رقيقاً إذا قيس بأهل عصره ، وبدل على ذلك ما روى من أن السفينة التي أقلته إلى أوربا ظلت خسة أيام بجزيرة سقلية تتزود من الماء والخضر ، ولم يسترع انتباه الشيخ ويأخذ بمجامع قلبه إلا دق نواقيس الكنائس . وفي إحدى الليالي دعا صديقاً من أصدقائه من أعضاء المبعثة بمن يعرف فيه الظرف والأدب، واقترح عليه أن يشتركا في إنشاء مقامة على غرار مقامات البديع أو الحريري ، ويكون

<sup>(</sup>١) ناس الرجم س ٩٣ وما يندها .

موضوعها ثلاثة أشياء: حوار حول: « أن الطبيعة السليمة عيل إلى استحسان الذات الجميلة مع العفاف » ، ثم « سكر الحب من عيني محبوبه » ، ثم « تأثر النفوس بضرب الناقوس » إذا كان من يضربه ظريفاً . وأخذ ينشىء الشعر في مقاماته حول هذه المعانى ، فقال على الأول:

أصبو إلى كل ذى جمال ولست من صبوتى أخاف وليس لى في الهموى ارتياب وإعما شيمتى العماف وقال في المعنى الثانى:

قد قلت لما بدا والكأس في يده وجوهر الخمر فيها شبه خديه حسبي نزاهة طرفي في محساسنه ونشوتي من معاني سحر عينيه وفي المعنى الثالث:

مُذَجاء يضرب بالناقوس قلت له: من علم الظبى ضرباً بالنواقيس وقلت للنفس أى المضرب يؤلك ِ ضرب النواقيس أم ضرب النوى قيسى

ومما يدل على هذا المزاج الأدبى ترجمته لبعض الشعرالفرنسى ، وتأليفه كتاب « تعريب الأمثال في تأديب الأطفال » ، وترجمته رثاء فولتير الشاعر للويس الرابع عشر ، الذي يقول فيه : « لم يتول قبله ملك من تلك العصابة ، ولا ساواه غيره في تربية الرعية بهذه المثابة ، فالفخار شماره ، والمجد دثاره ، وكان أحظى الملوك باكتساب الطاعة من رعاياه والانقياد ، كاكان أعظمهم في الهيبة عند الأخدان والأضاد ، وربما كان دوبهم في ميل الرعية إليه ، وعبتهم له بانعطاف القلوب عليه ، فطالما رأيناه تتقلب عليه صروف الزمان وتتلاعب به حوادث الحدثان ، وهو عند النصرة يظهر الفخار ، ويتجلد عند الهزيمة ، ولا يظهر بمظهر

الدل والانكسار ، فقد أرهب عنده عشرين أمة عليه تمصبت ، وعلى قتاله تحالفت. وتحربت ، وبالجلة فهو أعظم الملوك في حياته ، كما كان عظيم العبرة عند مماته (١) .

وترجمة رفاعة لتاياك تدل على اتجاهه الحديث في الأدب فتلياك رواية فرنسية اسمها: les Aventure de Télémaque كتبها قسيس فرنسي يدعي فنلون les Aventure de Télémaque وقد سمى رفاعة الرواية « مواقع الأفلاك في وقائع تلياك » ولمل الأدب المربي الحديث لم يمرف رواية فرنسية ترجمت قبل تلياك . ولقد أراد رفاعة أن يوجه أدهان الناشئة إلى أهمية القصة في الأدب ، وأنها لون من ألوانه لم يمبأ به العرب من قبل ، وأنها ستكون جليلة الشأن في التربية .

ويقول رفاعة عن كتابه تلياك الذى ترجمه وهو فى السودان : « إن تعريب تلياك ، بكل من فى حماك . أو ليس إنه مشتمل على الحكايات النفائس ، وفى ممالك أوربا وغيرها عليه مدار التمليم فى المكاتب والمدارس ، فإنه دون كل كتاب ، مشحون بأركان الآداب ، ومشتمل على مابه كسب أخلاق النفوس الملكية ، وتدبير السياسات الملكية » (٢٠) .

ومن هذه الأمثلة وغيرها مما مربك ترى أن رفاعة قد حمل لواء النهضة الجديدة في الأدب، وأنه جدد في أغراضه ، كا جدد في أسلوبه وإن لم يتخلص جملة من كل تلك القيود القدعة ، والزخارف اللفظية . ورفاعة لم يكن ذلك الشاعر الفحل ، ولكنه كان أدبياً سلمت له بعض الأبيات التي تدل على ذوق سليم ، وتدل على أنها تباشير الحديد .

ولم يكن رفاعة يفتخر بالشمر ، ويعده من بضاعته الجيدة .

<sup>(</sup>١) مباهيج الألباب المعبرية س ٧٢٠ .

<sup>(</sup>٧) مواقع الأفلاك س ٧٤ .

وما نظم القريض برأس مالى ولا سندى أراه ولا سنادى (۱) وما سنادى (۱) وان برع في نظم الأناشيد الوطنية من مثل قوله .

يا حزبنا قم بنا نسود فنحن في حربنا اسود عند اللقا بأسا شديد هام عدانا لنا حسيد حام عدن بحدنا يعود حلى حمى مصرنا سميا في عصره مجادنا يعود مجنده الجند وسيفه المهدد ونصره المؤيد وعزه الشيد

فی عصرہ مجدنا یعود

- ٣ -

#### الطباعة والصحافة :

الكتب غذاء المقول ، وإذا لم يتبسر للمقل غذاؤه أجدب ، والأمة التي تجدب عقولها لا تمرف كيف تحيا حياة الأناسي ، وتكون أمة من سائمة .

ولا ريب أن الكتب تُيكسَّر ويسهل على الناس اقتناؤها والانتفاع بها والاستنارة عصابيحها ، إذا كثرت وانتشرت ، وساعد أولو الأمر على إذاعة الثقافة . وقد كان القاعون على شئون مصر في مبدأ بهضها من أولئك الذين ألهموا حب الحمر ، ورزقوا المقل الفكر ، والنظر الثاقب . فعملوا على نشر الطباعة في مصر .

<sup>(</sup>١) مياهج الألباب من ٢٦٩ .

ليست مطبعة بولاق أول مطبعة عربية في العالم ، ولكن أوّل مطبعة عربية ظهرت كانت في ( فانو ) بإيطاليا ؛ حيث أمر بها البابا ( بوليوس الثاني ) وأخذت تعمل في سغة ١٥١٤ في عهد البابا ( ليون العاشر ) . وأول كتاب عربي طبع في هذه السنة هو كتاب ديني - كما هو المنتظر - ثم سفر الزبور سنة ١٥١٦ ؛ وبعد قليل طبع القرآن في البندقية ولكن الطبعة أحرقت خشية أن يؤثر على عقائد المسيحيين ، وطبع كتاب القانون لابن سينا في روما سنة ١٥٩٣ في محلد ضخم . وتعددت المطابع العربية في أوربا ، وطبعت فيها مئات من الكتب العربية وغيرها (١) .

أما الطباعة العربية في الشرق ، فأسبق الأمم إليها الدولة المثمانية ، وقد مر بك كيف اضطر من أراد إدخال المطبعة الأولى لأخذ فتوى من علماء الدين ، وأول كتاب طبع بالعربية في الآستانة كان سنة ١٧٢٨ .

وكانت للسوريين محاولات سابقة لهذا التاريخ ؛ إذ طبع الأنجيل في حلب بالمربية سنة ١٧٠٦ ، وأقدم مطبعة عربية في الشام هي مطبعة ( ماريو حنا ) الصايغ في ( الشوير ) للروم الملكانيين ، أنشئت سنة ١١٤٥ هـ ، ١٧٣٢ م ، . ثم مطبعة القديس ( جارجيوس ) لاروم الأرثوذ كس في بيروت سنة ١١٦٧ هـ ، ١٧٥٣ م . ولكن مطبوعات هانين المطبعتين لم تتعد بعض كتب الدين ، ولم يكن لهما أثر يذكر في نشر الثقافة العربية ، ولا في النهضة الحديثة .

وأهم مطبعة انبعث منها النور متدفقاً فياضاً يبدد الطلام الحالك المطبق على عقول الأمة المربية ، هي تلك المطبعة الضخمة التي أسست في بولاق سنة ١٨٢٢ ، وهي إلى اليوم تعد أكبر مطبعة عربية في العالم .

<sup>(</sup>١) راحع جورجي زيدان في كتاب آداب اللغة العربية ج ٤ س ٤٤ .

نعم! إن مصر قد عرفت الطباعة المصرية قبل محمد على ؟ لأن نابليون كان قد أحضر معه مطبعة عربية ، وحاول أن يصدر بها تلك النشرة المعروفة ( بالتنبيه ) التى لم تصدر فعلا<sup>(1)</sup> وإعا الذى صدر هو ( سلسلة التاريخ ) وكان يحررها السيد اساعيل الحشاب ، وكانت سجلا لمحاضر جلسات الديوان والحوادث الهامة ، بيد أن أثر مطبعة نابليون زال بخروج الحملة الفرنسية من مصر ، واشترى محمد على مطبعتهم ، فكانت نواة مطبعة بولاق الشهيرة . أما مطابع تركيا فكانت أسبق إلى نشر الكتب الأدبية والعلمية من سواها ، فطبع هناك القاموس الحيط سنة ١٨١٤ ، وطبعت كافية ابن الحاجب سنة ١٨١٩ ، وجملة ما نشر من الكتب الأدبية واللغوية لايزيد على أربعين كتاباً حتى سنة ١٨٦٠ ،

لم بكن أنجاه محمد على أدبياً ، ولكن معظم اهنامه كان بالعلوم والجيش والإدارة ، ولذلك كان نتاج مطبعة بولاق في أوائل أمرها علمياً بحتاً ، ومن أوائل الحجتب التي طبعت بها قاموس طلياني عربي ، وكتاب الآجرومية في النحو ، ورسالة الفنون الحربية مترجمة إلى التركية ، وكتاب صباغة الحربر من الإيطالية ثم سيرة الإسكندر الأكبر .

وفى الحق لم تخرج مطبعة بولاق شيئاً ذا قيمة من الكتب الأدبية القديمة إلاف عهد إساعيل حينما أخذت النهضة الأدبية تشتد وتقوى ، على أن مطبوعات استامبول كانت في نمو واطراد ، ولايزال لطباعتها في آذاننا رنة حتى اليوم .

ومن أشهر المطابع التي كان لها أثر ملموس في النهضة الأدبية بالشرق العربي المطبعة الألمريكية ببيروت سنة ١٨٣٤. ومطبعة الآباء اليسوعيين ببيروت كذلك سنة ١٨٤٨.

<sup>(</sup>۱) راجع عبد الرحمل الرافعي في تاريخ الحركة القومية الجزء الأول ص ١٤٥. والجزء الثاني من ٢٧٣، ٢٧٧، ج ٣ ص ٩٣٨. (٢) راجم محلة الشعرف ٣ (١٩٠٠م).

وتمد الأخيرة أكبر المطابع في سوريا ، وأعظمها إتقاناً ، وفيها حروف عربية ، وأفرنجية » ويونانية ، وسريانية ، وعبرية ، وأرمنية .

#### الصحاف :

الصحافة من أسس النهضة الأدبية الحديثة ، وعامل من أهم العوامل في مقاومة اللغة العامية ، وانتشار اللغة الفصحى ، ومجال واسع لنشر الأبحاث الأدبية ، والعلمية ، والسياسية والتاريخية ، والاجتماعية ، ولقد تدرجت في عوها من عصر محمد على حتى اليوم .

أنشأ الفرنسيون إبان مقامهم في عهد نابليون صحفيتين فرنسيتين . العشار المصرى La Décade Egyptinne » وهي جريدة علمية اقتصادية تنشر فيها أبحاث المجمع العلمي ومناقشات أعضائه وتصدر كل عشرة أيام وبريد مصر « Lecourrier de العلمي ومناقشات أعضائه وتصدر كل عشرة أيام وبريد مصر « L'Egypte » وهي الصحيفة الرسمية للحملة انفرنسية ، وتصدر كل أربعة أيام . وقد ذهبته بانقضاء الحلة الفرنسية ، كما أنهم نشروا سلسلة تاريخية حررها السيد إمهاعيل الحشاب .

وقد أشرنا إليها سابقاً . وقد ذهبت كذلك بانقضاء حملتهم .

كانت هذه محاولات بدائية في الصحافة ، فاما جاء محمد على أصدر أول صحيفة عربية سنة ١٩٢٢ ، حين أصدر (جرنال الحديو) . وكان يطبع في مطبعة القلعة بالقاهرة ، ويصدر كل مرة في مائة سحة باللغتين الدربية والتركية، متضمناً الأخبار الحكومية وبعض القصص من ألف ليلة وليلة ، وكان يرسل إلى رجال الدولة الذبن يهم الحاكم أن يقنوا منه على أحوال البلاد ، وظلت تصدر لمحمد على وحده بعد أن ظهرت الوقائع المصرية . وكان الغرض من ترويده ببعض القصص جذب القراء إليه . ثم أنشأ في سنة ١٨٣٨ جريدة الوقائع المصرية ، وكانت تصدر أول أمرها بالتركية والدربية مماً ، وأخيراً اقتصرت على العربية ، ولانزال تصدر حتى اليوم . ولم يكن صدورها في عهد محمد على منتظماً ، وكان

مشرف على تحريرها الشيخ العطار شيخ الأزهر ؛ وكان صديقاً للشيخ اساعيل الخشاب عرد (سلسلة التاريخ). وتدكاد الوقائع تكون مقصورة على الأخبار الرسمية . وكان محمد على شديد الاهمام بالوقائع ، يود أن يراها فى قوة تحريرها وحسن إخراجها ، وغزارة مادتها مثل تلك الجرائد التي كانت تأتيه من أوربا ، وتقرأ له ، وقد أرسل ذات من يعنف المسئولين عن تحريرها ، لأنهم نشروا خبراً تافها لا يايق عقام الجريدة الرسمية للدولة ، وجاء فى كتابه : « لقد أخذنا المجب فى درج مثل هذه الحوادث النبيحة ، فإذا علمتم ذلك فعليكم من الآن فصاعداً أن تدرجوا الحوادث اللائقة بالنشر ، وتتجنبوا فشر ما لا يليق نشره ، وأن تلاحظوا ذلك بكل تدقيق واهمام ؛ لأنه من مقتضى ذمة خدمتكم ، ومطاوبي أن تكونوا بعدئذ على انتباه وبصيرة »(١).

وقد حرص محمد على عَلَى أن يرى مسودات الجريدة ، ويبدى فيها رأيه قبل أن تنشر (٢) وبذا كان محمد على أول صحفى عصر ، وكانت مهمته أشبه عهمة رئيس التحرير في الجرائد اليومية اليوم ، فكان يشير بالمقالات ، ويحدف مالا يراه لائقاً بكرامة الصحيفة ولا يبخل عليها عال أو رجال ، ويأمر أن بلى أمر طبعها عمال مهرة لا تشوب كفايتهم شائبة .

وقد تعاقب على تحريرها منذ ذلك الوقت نخبة من كبار الأدباء منهم : محتار بك مدير المدارس في عهد محمد على ، وبغوص بك موضع ثقته في المسائل العليا ، وأحمد فارس الشدياق. والسيد شهاب الدين صاحب السفينة ، والشيخ رفاعة الطهطاوى ، والشيخ محمد عبده والشيخ أحمد عبد الرحيم ، والشيخ عبد الكريم سلمان . وغيرهم .

وقد تمطلت الوقائع بعد محمد على ما بين ١٨٤٩ - ١٨٦٣. ، ولم تصدر جريدة غيرها

<sup>(</sup>۱) محفوظات عابدين وثيقة رقم ۱۰ في ۱۶ من جادي الآخرة ۱۲۶۸ هدنتر ۱۹ معية سنية .

<sup>(</sup>٧) راجع محفوظات عابدین وثیق رام ۷۹۹ ق ۱۹ منجادی الآخرة ۲۱ ۱۲ هدفنر ۲۹ ممةترکی ــ

وذلك راجع إلى عزوف عباس وسعيد عن المهضة ووسائلها . ولكنها استأنفت حياتها في عهد الماعيل .

#### نعفيب :

كانت نهضة محمد على كارأينا من كل ما تقدم علمية حربية ، ولم يلتفت الأدب أدنى التفاتة ؟ وذلك لأنه لم يكن بحاجة للأدب كاجته لحيش قوى يدعم به عرشه ، ويؤسس دولته ، ويدافع به عن نفسه . وكان كل شيء في مصر . وكل البعثات من طبية وهندسية وصناعية وغيرها ترمى إلى خدمة الجينس ، ورجال الجيش . ومع ذلك فقد كانت هذه النهضة الحربية أساساً للنهضة العلمية الأدبية التي ظهرت في عهد اسماعيل ؟ فالمدارس التي فتحت في عهد محمد على ، والكتب التي ترجمت ، والبعثات التي ترودت من علوم أوربا ، واطلمت على حضارتها ، أسهمت كلها في النهضة التالية ، وساعدت على نجاحها ؛ فلم يكن واطلمت على حضارتها ، أسهمت كلها في النهضة التالية ، وساعدت على نجاحها ؛ فلم يكن كبار المفكرين في عهد المماعيل إلا شباناً في عهد محمد على ، ولقد أفادوا مصر فيا بعد أكبر فائدة ، وفي طليمتهم رفاعة الطهطاوى ، ومحمد على البقلي ، واسماعيل الفلكي ، ومحمود

وتعلم هؤلا، في عصر محمد على وقادوا الحركة الفكرية في عهد اسهاعيل. ففضل هذا المصر على النهضة الأدبية من هذه الناحية أجل من أن ينكر ؛ على الرغم من أن اللغة الرسمية للدولة كانت التركية ، ولكن اللغة العربية أخذت منذ ذلك الحين تنمو وتشتدحتي استطاعت بعد زمن وجيز أن تقضى على التركية في الديوان ، ثم تصير لغة الأدب الحي الذي يتبض بالقوة ويعبر عن الحضارة الحديثة لكثرة ما ترجم إليها من آثار الغرب ، وكثرة ما أحيى من تراث العرب ، والفضل في ذلك لهدد الأسس التي بنيت عليها من من تراث العرب ، والفضل في ذلك لهدد، الأسس التي بنيت عليها من من تراث العرب ، والفضل في ذلك لهدد، الأسس التي بنيت عليها من من تراث العرب ، والفضل في ذلك لهدية .

وعلى الرغم من مظاهر النهضة المختلفة ، فإن محمد على لم يكن يقصب د نفع مصر

والمصريبن ، وإنما كان يريد استغلالهم على أسوأ طريق . فحكمهم بالقهر ، وأطاح بالراوس الكبيرة في البلاد ، وجمع كل عقود التمليك ، ووزع الأرض الزراعية توزيماً جديداً ، كان لأقاربه وأنصاره من غير المصريين منها النصيب الأكبر ، ومن هنا حاء الإقطاع الحديث بشروره وآثامه .

كا أنه جمل مصر مزرعة كبرى يجنى وحده خيراتها ، وينفق من تلك الحيرات على الحيش الذي يعده لتمكين ملكه وتثبيت عرشه ، وتوسيم نفوذه .

وقد أخذ ما كان للمساجد من أموال ، وأخذ من أوقاف الأزهر مالو بقى له اليوم لكان ذا شأن كبر في إصلاحه والنهوض به .

ولقد أساء محمد على إلى المصريين وأدلهم ، وصار بجي منهم الأموال بالمسف ، ويسوقهم سوق الأنعام للجندية التي يحارب بها السلطان أو الوهابيين في نجد ، وفضل عليهم الأجانب الذين جلبهم لمعاونته في تدبير شئون البلاد ، وأوسع لهم في المجاملة ، وزاد لهم في الامتياز متعديًا حدود الماهدات المنعدة بينهم وبين الدولة العمانية ، حتى صار كل صعاوك منهم ، لم يكن علك قوت يومه ، ملكا أو كالمك في بلادنا ، يفعل ما يشاء ، ولا يسأل عما يفعل ه فصغرت ننوس الأهالي بين أيدى الأجانب بقوة الحاكم ، و عقع الأجنبي بحقوق الوطني التي حرمها ، وانقلب الوطني غريباً في داره غير مطمئن في قراره ، فاجتمع على سكان البلاد المصرية ذلان : ذل ضربته الحكومة الاستبدادية المطلقة ، وذل سامهم الأجنبي إياه ليصل المي ما يريده منهم غير وافف عند حد أو مردود إلى شريعة (١٠) »

<sup>(</sup>۱) مذكرات عمد عبده س ۱۹ - ۰ ۰

#### .- { -

### الأدب في عهر محمد على :

لا نستطيع أن نقول إن الأدباء الذين ظهروا في عهد محمد على هم أثر النهضة العلمية في عصره ، ولكنهم ولا شك أفادوا منها ، مع أنهم من آثار العصر السابق . اطلموا في عصر محمد على أشياء كثيرة لم يروها من قبل وأحاطت بهم نهضة شاملة ، ومع ذلك فقد كانوا مكبلين بقيود الألفاظ والزخرف في كتابتهم وشعرهم إلا القليل . ومن هؤلاء :

### 1 — الشيخ حسم العطار (١) :

من أسرة مغربية نرحت إلى القاهرة قولد بها سنة ١١٨٠ هـ ١٨٦٦ م ، وكان أبوه عطاراً ، فتبع أباه في تجارته أول الأمر ، ولكن الله قد أودع قلبه حب الأدب والعلم ، فلم يضن عليه والده بالمساعدة على تحصيلهما ، وجد الولد ، وحصل منهما الشيء الكثير ، ووعى ما حصل ، وتتلمذ على أكار علماء عصره كالشيخ الأمير والشيخ الصبان .

وفى أيامه دخل الفرنسيون. فاتصل بهم فأفاد منهم بعض الفنون الشائمة ببلادهم ؟ وعلم بعضهم اللغة العربية ، ثم ارتحل إلى الشام ، وسكن. دمشق زمنا . وتجول فى بلاد كثيرة بفيد ويستفيد ، ثم آب إلى مصر ، فأقر له عاماؤها بالفضل ، وعهد إليه بتحرير الوقائع الصرية ، ثم تولى التدريس بالأزهر ، ث. صار شيخا له بعد الشيخ العروسي هنة ١٢٤٦ ه . فأحسن إدارته . وظل فى منصبه إلى أن توفى سنة ١٢٥٠ ه ١٦٣٥ م وكان محمد على يجله ويكرمه لما امتاز به من التفوق فى العلوم العصرية ، والأدبية وفنونه . ويقول عنه تلميذه رفاعة الطهطاوى فى كتابه مباهج الألباب المصرية : « كان له مشاركة فى عنه تلميذه رفاعة الطهطاوى فى كتابه مباهج الألباب المصرية : « كان له مشاركة فى

 <sup>(</sup>١) راجع ترجته في المنظط التوفيقية ج ٤ س ٤٨ . وتاريخ آداب الحقة العربية ج ٤ س ٣٣٣
 وكافر الجوهر في تازيخ الأزهر لسلمان رصد الزيائي س ١٣٨ ، وحصر محد طي الراقس ص ٢٧٧ -

كثير من هذه العلوم حتى في العلوم الجنرافية ؛ فقد وجدت بحطه هوامش جليلة على كتاب تقويم البلدان لإسماعيل أبي الفداء سلطان حماة . . . وله هوامش أيضا وجدتها بأكثر التواريخ على طبقات الأطباء وغيرها ، وكان يطلع داءًا على الكتب المربة من تواريخ وغيرها ، وكان له ولوع شديد بسائر المعارف البشرية » (١) . وقد خلف عدة مؤلفات في النحو والبيان والمنطق والطب . وله في البلاغة حاشية على السمر كندية . وله كتاب في الإنشاء والمراسلات طبع مرادا بمصر ، وجع ديوان ابن سهل الإسرائيلي وبوبه وكان على إلمام بعلم الفلك . وله دسالة في كيفية العمل بالأسطراب ، وكان يحسن عمل المزاول الليلية والنهارية وقد اشتهر بالأدب والشعر .

وكان صديقا للسيد إسماعيل الخشاب، واستمرت صحبتهما بمد عودة الشيخ المطار من الشام - حتى كانا يبيتان مما - إلى أن مات الخشاب. وللمطار ديوان شعر، وروى له الحبر في كثيراً، وكان على صلة بكثير من أدباء عصره، ومنهم المعلم بطرس كرامة اللبناني وقد قال فيه كرامة لما لقيه بمصر:

ومن نثر الشيخ المطار :

اما بدد فإن أحسن وشى رقمته الأفلام ، وأبهى زهر تفتحت عنه الأكمام ، عاطر
 سلاح يفوح بمبير المحبة نفحه ، ويشرق ف سهاء الطروس صبحه .

سلاح كزهرالروضأو نفحة الصُّبا او الراح ُتجلي في يد الرشأ الألمي

<sup>(</sup>١) مباهج الألباب المصرية من ٣٧٥.

سلام عاطر الأردان. تحمله الصبا سارية على الرند والبان. إلى مقام حضرة المخلص الوداد. الذى هو عندى بمرلة المين والفؤاد. صاحب الأخلاق الحميدة، حلية الزمان الذى حلى ممصمه وجيده • • • والح ».

#### ومن شعره قوله يتغزل:

ألزمت نفسى الصبر فيك تأسيا والصبر أصب مابقاد نجيبه وبليت منك بكل لاح لو تبدي نحو طود اثقلته كروبه أفسلا رأثيت لعاشق لعبت به أيدى المنون ونازعته خطوبه أت النعيم له، ومن عجب تعدد وعرضه ، وأنت طبيبه

وهو شعر إذا قيس بعصره دل على روح أديب ، وذوق شاعر ، كما أن النثر ، وإن كان مسجوعا ، إلا أنه غير مُثقل بالحلى اللفظية ، مما يدل على بعض التطور في كل من النثر والشعر ، بغم إن في النثر كلفا و تعمداً للسجع فإذا كان السلام عاطر الأردان ، فلابد أن تحمله الصبا سارية على الريد والبان ، إلى غير ذلك مما يذكرنا بسجع القاضى الفاضل وتدليل المانى للألفاظ ، وخفاء شعور الكاتب والشاعر تحت هذه الزخارف الكثيرة على أن الشيخ العطار مع هذا من أحسن كتاب عصره وشعرائه دبياجة ، وأقلهم تمكلفا •

## ٢ ـ الشبنج حسم فويدر:

تلميذ العطار ، ولد بمصر ١٢٠٤ هـ – ١٧٨٩ م ، هو مغربى الأصل كأستاده ، وترح أهله إلى بلدة الحليل بالشام ، وجاء والده إلى القاهرة و عام بها ، فولد فيها المترجم ، ونال شهرة عظيمة في العلوم ، وكان مع ذلك يشتغل بالتجارة ، وصارت له مع أهل الشام صلات تجارية ، ومن تآليفه شرحه المطول على منظومة الشيخ العطار في النحو ، وكان قد قرظها من قبل بقوله :

منظومة الفاضل المطار قد وبقت منها القلوب بريا نكمة عطرًه لو لم تكن روضة في النحويانية لما جني الفكر منها هذه الثمرة

وله كتاب إنشاء ومراسلات ، وكتاب نيل الأرب في مثلثات المرب، وهومزدوجات ضمنها الألفاظ المثلثة الحركات ، المختلفات المعانى كمثلثات قطرب ، وقد طبع بمصر ، ونقله إلى الإبطالية المستشرق (إريك فيتو) قنصل إيطاليا ببيروت وهو أرجوزة طويلة مطلمها:

يقول من أســـاء واسمه حسن لكن له ظن بمــولاه حسن فكم لمولاه عليــه من مين بالمد لاندخل تحت الحصر ويقول في المنظومة:

أجمت فيها الكلمات اللآفى تكون في الشكل مثلثات أبدأ بالفتوح ثم آتى بالضم لكن بعد ذكر الكسر وهاك مثلا من مثلثاته:

أجمة الحَلْفا هي الأباء والامتناع من كذا إباء والمتناع من كذا إباء والمثنيان يا أخى أباء وهو كراهة الطمام فادر وهي ألفان وماثنتان وعشرة أبيات ، ومن مطبوعات جمعية المعارف •

. وكان مشهوراً بالتأريخ الشمرى ، وقد أرخ وفاته وهو مريض سنة ١٣٦٣ هـ بقوله: « رحمة الله على حسن قويدر » ومما يروى من شمره قوله :

ياطالب النصح خد مني محبرة تلقى إليها على الرغم المقاليد عروسة من بنات النكرقد كـُسيت ملاحة ، ولها في الحد توريد (م ع – في الأدب الحديث ج ١)

كأنها وهى بالأمثال ناطقـة طير له فى حيم القلب تغريد واحدر من الناس لا تركن إلى أحد فالحل فى مثل هذا العصر مفقود بواطن الناس في ذا الدهرقدفسدت فالشر طبع لهم والحير تقليـد وله قصيدة تسمى الزدوجة عادمها ، وهي طويلة :

رأیت بدراً فوق غصن مائس یخطر فی خضر من الملابس و سعر العقل بطرف ناعس و هو بشوش الوجه غیر عابس کان ماء الحسن منه یجری

خاطرت لما أن رأيتــه خطر وحار فكرى فى بها ذاك الحَـور وقلت لا والله ماهــدا بشر ومن بشمس قاسـه أو القمر فليس عنــدى بالقياس يدرى

فلفظه العذب لقلبي قوت كأنه الدر أو الياقوت وسحره إلى النهبي مثبوت يعجز عن أمثاله هاروت وسحره إلى النهبي مثبوت يعجز عن أمثاله هاروت

عقرب مسك فوق خده التوى وجمرة الحد بها القلب اكتوى . حمال هذا الظبى قد هد القوى وليس لى غير الوصال من دوا

### فاسمح به یابدر واکسب أجری

وهو شعر كما ترى ، قريب المانى جداً ، ليس فيه من الحيال شيء ، وهو وإن خلا من المحسنات البديمية إلا أنه غير متين النسج ، بل هو قريب من الكلام المعتاد ، وكل تشبيهاته قديمة . وقد رثاه محمود صفوت الساعاتي بقصيدة مطلمها :

مِكت عيونُ العلا وأنحطت الرتَبُ ومزنت شملها من حزنها الكتب

٢ - السير على الدرويش :

توفى سنة ١٧٧٠ هـ -- ١٨٥٣ م .

وهو السيد على الدرويش بن إراهيم المصرى ، ولد بالفاهرة سنة ١٢٢١ هـ ، ونشأ بها حواغرم بالأدب ، وحفظ كثيراً من الشمر ، وأصاب شهرة كبيرة فى زمانه ، وله عدد وفير من المقطوعات الغنائية ، وانصل بأمراء أسرة محمد على ، وعرف بشاعر عباس الأول . ولم يمكن يتكسب بالشمر ؛ لأن الله رزقه حظاً من الثروة ، فا كتنى بما لديه .

وله من المؤلفات « الدّرج والدرك » ، وضعه في مدح من اشتهر في أبامه بحميد المزايا و كريم الصفات ، وكتاب « محاسن الميل لصور الخيل » وضعه بأمر عباس الأول ذكر فيه محاسن الخيل ومساوئها ، و « سفينة الأدب » .

وشعره يمثل لنا عصره من حيث الولوع بالمحسنات البديمية ، يحشرها حشراً ، ويتكلفها تكلفاً ، ومعانيه وأخيلته لا تدل على شاعرية ممتازة إذا قيست بشعر عصرنا ، ولكنه بالنسبة لعصره كان طليعة الشعراء . وقد اشتهر بالتواريخ الشعرية ، وله .ديوان طبعه تلميذه مصطنى سلامة النجارى و ٤٨٢ صفحة ، وقد جمع كل ما قاله السيد على العرويش من شعر ونثر .

ومن نثره قوله في مقامة الفضيلة والرذيلة :

« وفقك الله لما يرضاه ، وعصمك في موجب الذم ، ومن لا يتحاشاه ، إن الفضيلة حوالر ذيلة صفتان متضادتان ، ونوع الإنسان مجبول على الميل للأولى ، والفرار من الأخرى

على حسب آراء العباد ، وعوائد البلاد . فرعا كانت الفضيلة عند قوم رذيلة عند آخرين ، وكانت الرذيلة عند أمم فضيلة عند غيرهم من المتأخرين ، وحسنات الأبرار سيئات القربين ، مع تفاوت في طبائمهم ، وأشكالهم وصنائمهم ، فنهم ذوو الطبع السليم ، ومنهم القميم ، ولا سبيل إلى ترغيب الأول ليحتهد في الازدياد ، وترهيب الثاني لينطبع على أن يتحاشى بالاعتياد ، لا باللسان ، الآبي بسحر البيان ، فقد حاء في الحديث : « إن إعان المرء ليربو إذا مدح ، ورعا يصح الجسم إذا تجرح ، فن ذلك كان المدح على المحاسن تذكيراً ، والقم على القبائع تنفيراً ، وكلاها مطاوب شرعاً ، ومرغوب فرعاً ، ليسقط الماقل ، ويقبل الكامل » .

### ومن شعره قطمة قالها في منفلوط (وهي من قرى الصعيد):

سعيد من نأى عنه الصعيد صعود مالطالمه سعود وردنا منفلوط فلا سقاها وردناها فأظمأنا الورود فالى قد بُشت لقوم عاد كأبى صالح وهم عود أراهم ينظرون إلى شَرْراً كميسى حين تنظره اليهود فالى منهم خل ودود ولى من طبعهم خل ودود

انظر إلى الهرمين وأعلم أننى فيما أراه منهما مهوت رسخا على صدر الزمان وقلبه لم ينهضا حتى الزمان يموت

ومن شدره يصف الجراد الذي اجتاح مصر سنة ١٢٥٩ هـ :

فتری الجراد علی الجرب ۔ د مکللا مثلَ الثمو

و أقر تراها إنها الر تلفلي بالشجر لواحة للأرض لا أنبق النبات ولا تدر وصفيرة و حجمها المستنبها إحدى الكبر الأرض كانت جنة فالآن ترمى بالشرد نزل القضاه أو القسدر

## **ع -- المعل**م يطرس كرامة :

وهو من شدراء سوريا في عهد عمد على ، ولد في جمس سنة ١١٨٨ هـ ١٧٧٤م ، وجاء البنان وانصل بالأمير بشير الشهابي ، وتوفي سنة ١٢٩٨ هـ ١٨٥١م ، ومن شعره يصف يتبوع الصغا ، وقد مُدَّ ( بيت الدين ) مقر الأمير بشير عاء هذا الينبوع :

ماح قد واق الصفا يروي الظا بشراب كوثرى ألمس (كذا) وأفاض الشهد ق روض الحي لجيلا النم ويُراء الأنفس

\* \* \*

حيدًا الفوار عنه حرين راق فأرانا ماؤه ذوب اللجين آثراً الفوار عنه حرين راق بسنا ماق صفاه كل عين مثره الدر بغيرض واندفاق وسق الوراد أهنا الأطيبين قد جرى عذباً فأغنى النّبيما برُلال من رحيق الأكوس وعلى الأعمان أبق النّبيما فزهت مثل نداى المُسرُس (١)

<sup>(</sup>۱) قد نظم الشاعر عابة القصيدة على منوال اللوجاع الاندلسى المشهورلابن سهل الأشبيل ومطلعه : جادك الغيث إذا الغيث هي المؤمان الوصيل بالأندلس لم يكن وصلك إلا حامة الماليكري أو خلية المختاس

وقال يصف باقة زهر أهداها له الأمير بشير :

وباقة زهر من مليك منحتها مبطرة الأرواح مثل ثنائه فأبيضها يحكى بساد عطائه وأمنوها يحكى نضار عطائه وأزرقها عين تشاهد فضله وأحراها يحكى دماه عدائه

وقال بهنيء إبراهيم باشا بفتح عكا :

فتح به الفتح القريب موكد وكواكب النصر المبين توقيد شرف النتي ما لم يصنه مهندً ما المجد إلا بالحسام ولم يدم غبر الزمانُ به وما يتجــــدد ما يوم عكةً لم تدع ذكراً لــا يوم به الحرب الموان تضر مت بقنابل مثل الصواعق ترعد لهب فدُكً الشامخ المتوطد رُجمت بشهب كراتها الأسوار من تلك المدافع فعي طوراً تسجد ورمت بصدر بروجها أقلل الفضا نار الجحيم بجوها تتصمد التخال<sup>و</sup> والهيجاء تلهب حولها وبغير صبح حرابهم لم يهتدوا سبقت إليها الصبح أسد عرينة أخذ الكاة وما يقول السيَّدُ من كلُّ أروع قد تعوَّدُ في الوعي وتراه يبيسم للكفاح كأعا ورأد الجينام لديه نمم المورد وثبوا على الأسوار ثم تسنموا الـ أراج والسيف الصقيل مجرد لم يُجدِم عند العراك بجلاً وتجلدً القومُ المداةُ وإعا

### • - الثيخ ناميف البازمي :

هو الشيخ ناصيف بن عبدالله اليازجي ، ولد بكفر شيا بلبنان سنة ١٨٠٠م واشتغل أول آمره بالملوم والطب ، ولكن الأدب غلب عليه واتصل بالأمير بشير الشهابي ، فأتخذه كأتم سره ، ولما دالت دولة الأمير بشير انقطع للتأليف ومراسلة الأدباء ، ونظم الشعر ، وقد خلف عدة مؤلفات ، من أشهرها .

(۱) مقاماته الستون المعروفة بجمع البحرين. عارض فيها مقامات الحريرى، ويقول في إحداها المعروفة بالمقامة الخزرجية:

« قال سهيل بن عباد : دخلت بلاد المرب في التماس بعض الأدب ، فقصدت نادى الأوس والخررج ، لأنفرج وأتخرج ، وآخذ من السنتهم بعض المنهج ، فلما صرت في بُهرَة (١) النادى ، أخد بمجامع فؤادى ، فجلست بين القوم ساعة ، وأنا أحدق إلى الجاعة وإذا شيخنا ميمون بن حرام ، قد تصدر في ذلك المقام ، وهو يقول : من أراد أن يعرف جهينة (٢) أو شاعر مرينه (٢) فليحضر ليسمع ويرى ، فإن كل الصيد في جوف الفرا(١) فعمد إليه رجل وقال : أطرق كرى ، إن النعامة في القرى (١) إلى .

<sup>(</sup>١) بهرة النادى : وسطه .

<sup>(</sup>٧) جهينة : قبيلة قتل رجل منها قتيلا ، ومر بأمرأته وهي تبعث عنه لقال :

تناشد كل حي عن حصين وعند جهينة المبر البقين

<sup>(</sup>٣) هو زهير بن أبي سلى .

<sup>(</sup>٤) الفرا : حار الوحش ، ومن ساده أغناه عن كل صيد سواه ويضرب بهذه السكامة المثل .

<sup>(</sup>ه) السكرى : السكروان : اخفض رأسك ولا تتسكير فإن النمامة وهى أكبر منك قد صيدت وحبست في الثرى .

ومن نثرة المرسل قوله:

« وكان الملوك ومن يليهم في الأيام القديمة يعرفون كثيراً من العلوم ويتمكنون منها ، حتى كان منهم من يخطى، العلماء في بعض السائل ، ولذلك كانوا يعتنون بشأن العلم والعلماء ويعرفون حقهم . وكانوا يقيمون مدارس في علوم شتى حيبًا وجدوا لها موضعاً ، ويغمرون المشايخ والطلبة بالعطايا والإحسان ، فكان الناس يدخلون فيها أفواجاً ، وبمكفون على تحصيل مايستطيمون من العلوم ، حتى إذا استم الرجل علمه خرج إلى منصب ، أو وظيفة عند السلطان ، متمتماً ببسطة الجاه والمال ، ومستغنياً عن جميع المهمات والأشغال ، فيفرغ للتوسع في العلوم ، وإنشاء المصنفات فيها ، وبذلك يكون مثالا لغيره في طلب العلم والتجرد له .

(٢) وله كتاب فصل الخطاب في الصرف والنحو ، وله شرح على ديوان المتنبي ، أعمه ابنه الشيخ إبراهيم ، واسمه المرف الطيب في شرح ديوان أبي الطيب .

(٣) وله ديوان شمر في ثلاثة أجزاء : أحدها نفحة ُ الرَّيحان ، وثانيها فاكهة الندماء ، وثالثها : ثالث القمرين .

وشمره يجمع بين الرقة والمتانة ، ومن شمره في تخيل :

قد قال قوم إن خبرك حامض والبعض أثبت بالحلاوة حكمه (۱) كذب الجميم برعمهم في طعمه من ذاقه يوماً ليعرف طعمه ؟

وقال في الزهر:

مو النسيم على الرياض مسلماً ﴿ سَـَحُواً فَودٌ هُزَارُهُا مَتْرَعًا

<sup>(</sup>٩) أل لاندخل على بمض في صبح اللغة ، وهجيب أن يفوت ذلك على الشيخ السيف وهو العالم اللغوى

أدباً ، ولو ملك الكلام تكلما تعطيه ديناراً فيقاب درها

أحنى إليه الزهر مُــُفرِق رأسه باحبــذا ماء النــدير وشمسـُه وقال يرثى صديقاً:

جاء بى غير ما قد كنت أنتظر رضيت بالصبر لكن كيف أصطبر دمع وأطيب شىء عندها السهر كالكوثر العذب لاينتالها كدر فخرنه فوق لبنان له قدد

قد كنت أنتظر البشرى برؤيته إن كان قد فات شهدالوسل منه فقد أحب شيء لعيني حين أذكره هذا الصديق الذي كانت مودته لاغرو أن أحزن الزوراء مصرعه

وقال بمدح محمد على ( باشا ) ويهنئه بفتح عكا :

ملدون فتحك في البلاد مسدد ؟ منك المالي لم تزل تتولد كم حلفت عليه أنه لا يصر ك يرداً عليه وناره لا تبرد يوم الكريهة والقنا المتأود

يافات العلى أنت عمد التن العلى كا يقال ونسله التن العلى كا يقال ونسله لل بمثت من الكنانة سهمها مازالت النيار التي وقدت له من مشل إبراهيم إلا سيفه

كانت طميسها الفرائص رعد مرد محرد محمد المم عمرد قوماً بإغلاق الحصون استنجدوا

ولقد ضربت حصون عكاء التي الله أكبر ليس دونك قلمــــة و وتحصنت منك الأسود فـــلا تلم

أسألت ( عبد الله(١) ) أبن قِلاعه ورجاله وفؤاد المتوقد ؟ ومماكنا نحفظه في الصغر للشيخ ناصيف اليازجي قوله في عروس الزهر ( الوردة ) -هذى عروسُ الزُّهر نقطها الندى بالدر فابتسمت ونادت مميدآ لما نفتق سِترُها عن رأسها عبث الحياء بخدها فتوردا فتح البنفسج مقلة مكحولة غز المزار بها فقام وغرادا لما رأين التاج يملو المُدَمُدا وتبرجت ورُق الحام بطوقها بلغ الأزاهر أن ورد جنانها ملك الزهور فقابلته سُحُدا فرنا الشقيق بأعين محمرة غضباً وأبدى منه قلباً أسودا رد النسائم قارساً فتجمدا بسط الغدير المساء حتى مسه مهدداً رطيباً لينا فتوسدا ورأى النبات على جوانب أرضه قد حاكها من لم عد لما يدا يا صاحى تمجيا للابس كل الثياب بحول لون سباغها وصباغ هذى حين طال تجددا

وفي هذه القصيدة خيال جيل ، وسهولة لفظ ، ورقة وصف تجمل مثل ناصيف اليازجي يقف وحده بين كتاب جيله لمتانة عبارته وحسن صياغته ولأنه ترسل في كتابته على خلاف المعهود في زمنه .

ومن جمیل شمره الذی یدل علی رقة حس ، ودمائة عاطفة قوله برثی ولده حبیبا : دهب الحبیب فیا محشاشة ذوبی أسفا علیه ویا دموع أجیبی

<sup>(</sup>١) يقصد عبد الله الجزار والى مكا حينذاك .

ربيته للبُنِن حتى جاه، في مجنح ليل خاطفا كالذبب يا أيها الأم الحزينة أحسلى صبراً فإن الصبر خير طبيب لا تخلمي ثوب الحداد ولازى أد با عليه يليق بالحبوب إلى وقفت على جوانب قبره أسهق ثراه بدممي المصبوب ولقد كتبت له على صفحانه يا لوعتى من ذلك المكتوب لك يا ضريح كرامة وعبه عندى لأنك قد حويت حبيبي

### الشهاب الألوسى :

هو أبو الثناء شماب الدين محمود الألوسى ، ولد ببغداد سنة ١٢١٧ ه ١٨٠٣ م وتوفيه ١١٧٠ ه ١٨٥٤ م .

وكان إماماً في التفسير والإفتاء ، وعالماً ضليماً باللغة ، وكاتباً بليغا وخطيباً مصقماً . وقد حظى بشهرة عظيمة في عصره ، وصار مقصدالأدباء والتأديين ، وطلاب التفسير والفقه .

وقد كثر حاسدوه وشانئوه ببغداد ، واضطهده الوالى التركى ، فقام برحلة إلى الأستانة يبث شكواه لأولى الأمر ، ويمرض عليهم تفسيره المشهور (روح المانى) ، ولتى فى رحلته من الإكرام ما أنساه غلظة الوالى ، وسجل رحلته بعد عودته لبغداد فى ثلاثة كتب .

وكان سريع الحاطر ، منطاق الذهن في الكتابة والتحرير ، وقيل إن أقل ما كان يكتبه في الليلة من مؤلفاته ورقتان كبيرتان ، وله عدة كتب في التفسير والفقه والمنطق والأدب واللغة ، ومن أشهرها :

۱ - روح الماني في التفسير وهو تسمة أجزاه ويعد خير كتبه ومن أحسن التفاسير المتداولة ، وقد طبع مرة على نفقة ولده السيد نمان خير الدين عطبعة بولاق عصر سنة ١٣٠١هـ

- ٣ إ— شرح السلم في المنطق.
- ٣ كشف الطرة عن الفرة ، وهو شرح على درة الغواص للحريرى
  - ٤ حاشية على شرح قطر الندى لان هشام .
- ٥ وله كتاب في المقامات طبع في كربلاء , ومن نثر. يصف القسطنطينية .
- « بلدة مونقة الأرجاء رائمة الأنحاء ، ذات قصور تضيق عن تصورها سعة الأذهان ، وتحجادب الحسن هي وقصور الحنان ، وربة رياض أربصة ، وأهوية صحيحة مريضة ، وقد تنفت أطيارها فمايلت طرباً أشجارها ، وبكت أمطارها فتضاحكت أزهارها ، وطاب فسيمرها ، فصح مزاج إقليمها . وليتك رأيت ما فيها من الرياض الأنيقة ، والأشجار المهدلة الوريقة ، وقد ساقت إليها أرواح الجنائب ، زقاق حمر السحائب ، فسقت مروجها مدام الطل ، فنشأ على أزهارها حباب كاللؤلؤ المنحل فلما رويت من الصهباء أشجارها ركمها مع الدسمات السكية أنجارها ، فتدانت ولا تداني الحبين ، وتعانقت ولا تعانق العاشقين ، يلوح من حلالها شقيق ، كأنه جرات من آثار حريق ، ويتخللها مهر ويشهر اظاهره .

وكأن النرجس الفضَّ بها أعينُ المين وما فيهن فَـمضُ ومن نثره قوله يحذر أولاده من الدجاجلة وأبالسة التضليل :

يا بنى ! بعض الناس دئاب ، عليهم من جلود الشاة ثياب . فلا تخدعوا بمهاوت تمنيجت كالهلوك كلته ، ولانت كالصعلوك عريكتُه ، وولع الذبول بقامته فتناطحت تفاحة كتفه ور منانة هامته ، وربما لاق ذقنه بصدره . وأصاخ بسمعه نحوه بسرة ، وعمل سبحة من ذوات الأذناب وجعلها شبكة ، وأعمل فيها سبنابته تنقر حباتها كا تنقر الحب الد يسكة .

قريب الخطو تحسبه كَمْـُون وليسَ مقيدا عشى بقــيد فوأ بي ! لقد رأيت في هؤلاء المّاوتين من هو أمرُّ من أبي مُرة وأضر منه بألف مرة ـ

وقد جربتهم فرأيت منهم خبائث بالمهمن تستجير (١)

ومن شمره قوله في المراق :

أهيم بآثار امراق وذكره وتعدو عيوني من مسرتها عُـبرى وأثم أخفافا وطأن بُرابه وأكحل أجفانا بتربته المُـطرى واليم أخفافا وطأن بُرابه تمر إذا سارت على ساكني الرَّورا واسهر أرعى في الدياجي كواكبا تمر إذا سارت على ساكني الرَّورا وانشق رنح الشرق عند هبوبها أداوى بها يليُّ مهجتي الحرا

ومنه قوله :

وإذا الفتى بلغ السماك بفضله كانت كأعداد النجوم عداه وإذا الفتى بلغ السماك بفضله كانت كأعداد النجوم عداه ورموه عن حسد بكل كربهة لكنهم لا ينقصون علاه

ومن المعاصرين لأبي الثناء الألوسي الشاعر الأخرس البغدادي ، وقد اشهر بشعره الثائر على الأوضاع الفاسدة ببغداد ، وهناك معطوعة قصيرة قالها حوالي سنة ١٨٠٣ يصور بها المراق بأنه صار مورداً عذبا للسكلاب ، بينا بداد الأسود عن نميره ، ولم بعد يجد الأحرار فيه موثلا ، بل ضاق بكل حر أبي ، وتحكم فيه الأوغاد والطفام .

ودهر أعانى كل يوم خطوبه وذلك دأبى يا أميم ودابه مسوق إلى ذى اللب في الناس دزؤه ووقف على الحر الكريم مصابه

<sup>(</sup>١) تجد نماذج من نثره ل كتاب أعلام المراق لمجمد بهجة الأثرى س ٧٤ وما بمدها .

وحسبك منى صبر أروع ماجد بمستوطن ضافت بمثلى رحابه تداد عن الماء النمير أسوده وقد تَلغ المذب الفرات كلابه وأعظم بها دهياء وهى عظيمة إذا اكتنف الضرعام بالذل عابه متى ينجلي هذا الظلام الذي أرى ويكشف عن وجه الصباح نقابه ؟ وتلمع بعد اليأس بارقة المنى ويصدق من وعد الرجاء كذابه ؟ ومن لى بدهر لا يزال محاربي تفل مواضيه وتنبو حرابه ومن لى بدهر لا يزال محاربي تفل مواضيه وتنبو حرابه عقور على شلوى بعض بنابه وتعدو علينا بالعوادى دئابه(۱)

### تاهب

ذكرنا آنفاً أن هذا الأدب وليد المصر السابق ، وأنه لم يتأثر أدنى تأثر بالحركة العلمية التي حمل محمد على لواءها في مصر ، كارفع رجال الأرساليات التبشيرية هذا اللواء في بعض بلاد الشام ؛ لأن هذه الحركات فضلا عن أنها كانت في بدء نشأتها ، بحيث لم يستفد بها هؤلاء الرجال الذن ترجمنا لهم ، والذين هم خير من أنجب عصرهم ، فإن هذه الحركات كانت علمية لا تمنى بالأدب إلا القليل .

والنماذج التي أوردناها لهؤلاء الأدباء من شمر ونثر تفصح عن تعلق أكثرهم بتلك الحلى المتسكلفة والزخارف اللفطية ، والمعنوية ، التي تضحى بالفكرة في سبيل المحسن المقصود ، والفكرة في ذاتها ضحلة ، والحيال يكاد معدوماً ، وما بها من معنى فهو مأخوذ من السابقين ، وليته ظهر واضحاً كما ظهر عند المتقدمين من الشعراء ولكنه توارى تحت ستار كثيف من المحسنات الثقيلة ، والنسج ضميف إلا القليل .

<sup>(</sup>١) مجرعه الأخرش من ٨٨ – ٩٠ والديوان من ٧٠ – ١٥٠.

وأما الأغراض فهي تلك المقاصد التقليدية التي سار عليها الأدباء من قديم ، ولم يظهر في رأينا أية بادرة للروح القومية ويقظة الشعوب ، والأغراض العامة ، وإفصاح الشاعر عما يجيش في نفسه هو من حزن وألم ، وفرح ولذة بما يلاقيه في الحياة ، بحيث يبدو مستقلا في شخصيته عن آمير يُعدح ، أو عظيم يُرثى . وربما كان عند بعض شعراء الشام أوالعراق في ذلك الوقت - كارأيت - كاف بالطبيعة ووصفها ؛ لأن الشاعر الحساس لا بملك أن يغمض عينيه مهما كانت من الضعف ، أو ألا ينحذب دوقه مهما كان عليه من المرض ، أمام هذه الطبيعة الفياضة بالفس و المحاسن في بلاد الشام ، والطبيعة ثمة تغرى على القول :

تبدل کل آونه لبوسا خیال العبقری به یصل

بيد أن وصف الطبيمة ، وإن دل على حس مرهف ، وتأثر بالجمال ، فإن الصياغة والمعانى تَنْ من الضعف والركَّة ولم يسلم لهم إلا القليل مما تبدو عليه آثار العافية والحال .

#### - 0 -

### التأليف في عصر محمد على :

رأينا عند الكلام على الترجمة ، أن المهضة الحديثة ابتدأت والبلاد في فقر عقلى شنيع ، وظلام مطبق دامس ، ولبس عمة إلا بصيص ضئيل من النور يشع من الأرهم ، بيد أن أهله عكفوا على كتب الأقدمين يدرسونها بطريقتهم المقيمة ، ولم يكونوا على علم عا وصلت إليه أوربا من علم وحضارة ، حتى بعد أن حا نابليون ، ومعه العلماء الأفذاذ والباحثون العظام ، بل ظل الأزهر كما هو غارقا في أحلامه القديمة ، وإن اعتمد عليه محمد على في اختيار أعضاء البعثات منه أول الأمر . وأخذت المهضة تسير في طريق مختلفة عن طريق الأزهر ، ولم يشأ محمد على أن يغير من نظم الأزهر شيئا بحيث توافق مقتضيات عن طريق الأزهر شيئا بحيث توافق مقتضيات

العصر ، وحاجات النهوض ، بل أنشأ نظاما علميا حديداً هو ذلك النطام المدى في التمليم الذي نجني ثمرته اليوم ، وذلك أن تغيير الأزهر ، وتحويله إلى النظام المدى كان عملا شاقا، وفيه قصاء على ماللازهر من سمة دينية في نفوس المسلمين في كافة الأقطار ، ثم فيه تحد للشمور الديني الذي كان مسيطراً على أذهان الناس في الشرق حينذاك

ولم ير محمد على بداً من الاستمانة بملماء الأزهر وكتب الأزهر في مدارسه الحديثة ، إذ لم يكن هنالك علماء في غير الأزهر يصلحون لتدريس اللغة والدين ، ولم تؤلف فيهما كتب على النهج الحديث ، بل كانت المكتب الأزهرية - على مابها من عوض ، ومع أنها في مستوى أرق من مستوى المدارس الحديثة \_ هى الشيء الوحيد في هذا الميدان، ولذلك اضطرت حكومة محمد على أن تقدم الآجرومية و سنوسية ، والألفية ، والشيخ خالد وغيرها من الكتب إلى مطبعة بولاق ، فطعت منها لأول مرة في مصر آلافا من النسخ نشرتها في مدارسها الحديثة ، وفي الأزهر نفسه .

ولم يكن في هذه الكتب ما يشوق التلميذ أو يحبب القراءة إليه أو يماونه على تفتق ذهنه ، واستكال عدته للتعليم الثانوى ، لأنها ألفت في عصور ضعف اللغة ، وفيها أمثلة بعيدة كل البعد عن بيئة التلميذ وحياته ؛ وطريقة تأليفها عقيمة ، إذ لا تتدرج مع معلومات التلميذ ، وإعا تفرض فيه العلم من أول سطر ، وتعرض أمامه مشكلات في الإعراب والمقائد علما طلاسم ، ويتبرم بها ، ويكاد بيأس ، كل هذا في عصر كان الكتاب فيه هو كل شيء أمام التلميذ ؛ وليس له إلا أن يستظهره ، فحفظ كتب الدين واللغة ، وأعدته الطريقة فاستظهر كتب الحساب والهندسة وغيرها من الكتب المعروفة ، استعداداً لاجتياز الامتحان .

ولم يكن المدرسون وحدهم هم الذين استعارتهم مدارس محمد على من الأزهر ، بل كان

عمة طائمة أخرى ، اقتضتها طريقة التدريس على يد المترجين التي ذكر فاها آنفا (۱) ، هذه الطائمة هم المسححون الذين يصلحون الأخطاء النحوية والأساليب في الكتب التي تنقل إلى اللغة العربية . ولم يكن هذا العمل سهلا هيئاً ، فكثير من المترجين ، وبخاصة في الشنين الأولى من إنشاء المدارس ، كانوا من السوريين ، أو غيرهم من المتمصرين كالأرمن والمغاربة ، ولاريب أن لفتهم كانت على شيء كثير من الضعف ، فقلما و ثق بكتابتهم وترجمهم ولاسيا في مواد لم يدرسوها من قبل . هذا إلى أن العلوم الحديثة كانت تنقل لأول مرة من اللغات الأوربية إلى اللغة العربية ، وقد هجر الأزهر من زمن بعيد دراسة هذه المواد ، فاضطروا إلى مراجعة الكتب القدعة في الحساب والفلك والهندسة والطب ، وغيرها من التي ترجمت أو ألفت في العصر العباسي ، وذلك لأن مهمهم لم تكن قاصرة على تصحيح العبارة اللغوية ، بل تعدمها إلى اختيار الكابات الفنية المناسبة .

وقد أفادت اللغة العربية من عملهم هذا فأمدة جليلة وحين أعجزتهم الترجمة ، ولم يهتدوا إلى مقابل للسكلمة الأجنبية في العربية عدولا إلى تعربها ، وتركوها كما هي مع تحريف يسير يناسب اللسان العربي ، أو بدون تحريف ؛ وبذلك ازدادت ثروة اللغة العربية ، واقسع أمامها الحجال لعراسة المواد الحديثة وتعربها والتأليف فيها . وقد الف بعضهم في ذلك كتباً تعين المترجين والمؤلفين مثل الشيخ محمد عمر التونسي في كتابه (الشذور الذهبية في الألفاظ الطبية )

كان لابد لمصر في أول بهضها من الاعتماد على هذا القبس الضئيل الذي يشع من الأزهر ، ولقد رأينا إلى أي حد كان هذا الاعتماد ، ولكن حين استطاع نظام محمد على أن يقف على قدميه ويؤتى عُرته ، ويتخرج في مدرسة الهندسة والطب وغيرها شباب جمعوا بين الثقافتين حاول محمد على أن يتخلص من تأثير الأزهر على نظامه ، ورأينا في أخريات

<sup>(</sup>١) راجم س ٢١ من هذا الكتاب .

عهده محاولة لتأليف كتب في اللغة والدين على طريقة حديثة ، وهذه الكتب وإن لم تبلغ مستوى الكتب الأزهرية في الجودة بحيث يمكنها التغلب عليها إلا أنها كات نزعة إلى التحرر من الأزهر ، ورأينا أيضاً مدرسي الحساب من خريجي الهندسة ، وبعض مدرسي اللغة المربية يؤخذون من نوابغ المتخرجين في مدرسة الألسن .

وهكذا ابتدأت الهوة ترداد انساعا بين تمليم الأزهر والتمليم الحديث ، حتى أوشكت السلة أن تزول فيما بينهما . بل رأينا – على المكس – أن الأزهر يقتبس من النظم الجديدة في التمليم ، ويحاول الشيخ العروسي شيخ الأزهر في عهد محمد على أن يدخل الطب في الأزهر بمماونة كلوت بك ، لولا أن عاجلته المنية .

كان التمليم الحديث في عهد محمد على بالمجان في كافة المدارس سواء كانت ابتدائية أو ثانوية أو عالية ، وكانت الحكومة تنفق على التلاميذ ، وتتولى أمورهم من مسكن ومأكل ، وملبس ، وتجرى على كثير منهم الأرزاق والمرتبات. بيد أن الأهالى لم يطمئنوا إلى إسلام أولادهم للمدارس والتمليم في بادى. الأمن ؛ بل نفروا من ذلك نفوراً شديداً ، حتى لجأت الحكومة في بعض الأحيان إلى إدخال التلاميذ في المدارس قسراً .

ولكن مالبث الناس في مصر أن لمسوا فائدة التعليم ، وكيف ينقل أولادهم من حال الضعف الجسمى والعقلي والخلق ، إلى مستوى رفيع من الحياة فأقلعوا عن المارضة ، بل أقبلوا على التعليم بنفوس رضية .

وقد بلغ عدد التلاميذ في عهد محمد على بجميع مدارس القطر المصرى على اختلاف أنواعها تسمة آلاف تلميذ على الحكومة النفقة عليهم في كل شيء ، وتعطى لهم بمض الرواتب(١) .

<sup>(</sup>۱) واجع كتاب ( لهمة عامة إلى مصر ) تأليف كلوت بك ج ٢ ص ١٩ . وتاريخ الحركة الهومية لعبدالرحن الرافعي ص ٤٠١ .

كانت نهضة محمد على علمية حربية كما مر بنا ، لأن البلاد فى رأيه لم تكن فى حاجة اللآ داب حاجتها للعلوم والنهوض بالجيش ، ومسايرة الحضارة الأوربية العلمية فى الطب والهندسة والرياضيات والفنون العسكرية ، وكان محمد على نفسه يؤثر اللغة التركية على اللغة العربية فى التعليم أول الأمر ، ولكنه اضطر إلى أن يجعل اللغة العربية لغة العراسة بم خكانت هذه الخطوة الأولى فى إحياء اللغة . ثم أنشأ مطبعة بولاق سنة ١٨٢٢ كما ذكرنا ، وقد عكفت منذ عصره حتى اليوم على إحياء الكتب القديمة وإن كان اهتمامها بكتب الآداب فى عهد محمد على زهيداً ، لأنها كانت فى شغل بطبع مؤلفات رجال البشات فى الفنون القديم إلا فى عصر إسماعيل كما سيأتى .

وأغلب الكتب التى ظهرت فى عصر محمد على كانت كتباً مترجة فى شتى العلوم والفنون ولم تؤلف إلا كتب قليلة ليست ذات شأن ، مثل كتب الرحلات التى دون فيها أعضاء البعثات مشاهداتهم بأوربا ، ككتاب رفاعة بك ( تخليص الإبريز فى تلخيص باريز ) وما شاكله . أما الكتب العلمية البحتة فكان أغلبها ترجة ، وقد انتشرت هذه الكتب كثيراً بتشجيع محمد على لترجمها ومكافأتهم مكافآت سخية ، وبطبعها على نفقة الدولة فى مطبعة بولاق .

ويروى عن محمد على أنه لما عاد أعضاء البعثة الأولى إلى مصر استقبلهم بديوانه بالقلمة ، وسلم كلا منهم كتابا بالفرنسية في المادة التي درسها بأوربا ، وطلب إليهم أن يترجموا تلك الكتب إلى المربية . وأمر بأبقائهم في القلمة ، وألا يؤذن لهم بمنادرتها حتى يتموا ترجمة ماعهد به إليهم ، فترجموها ، وأمر بطبعها وتوزيعها على المدارس التي وضعت لها تلك المكتب (١) .

وكان الوقائع المصرية التي أنشأها محمد على فصل في تذليل الأسلوب المربى للأخبار

<sup>(</sup>١) واجع تاريخ الحركة القومية للرافس ج ٣ س ٣٣٠ .

الصحفية ، وكانت على عهده تنشر أخبار الحكومة ومصالحها وبعض الأنباءالخارجية عمد وكان يحررها نوابغ العلماء في عهده .

كل هذا ولاشك قد مهد اللغة نوعا ما للمصر الثانى في النهضة وهو عصر إسماعيل. وهيأ جيلا من العلماء والمفكرين، ومحبى الفنون والآداب، قادوا مصر في عهد إسماعيل. إلى مدى واسع من الرقى والتعليم.

على أن النهصة السورية أنجهت وجهة أدبية من أول أمرها بحلاف النهصة المصرية به وقد وقفنا على الدوافع التى حولت نهضة مصر إلى وجهة علمية ، أما الأسباب التى جملت نهضة سورية أدبية ، فهى أن المبشرين كانوا حملة مشاعل تلك النهضة أولى الأمر ، وكان همهم نشر التماليم الدينية طبقا للمذاهب المسيحية الغربية ، وقد عنوا بترجمة التوراة ، وظل الجدل الديني مسيطراً على الصحافة السورية وبحالس الأدب عمة ردَدَحا طويلا من الزمن . ولعل هذا يملل لنا سبق السوريين في الصحافة وإنقائهم لإخراجها وتبويها ، وقد ظهرت عرة هذا الميل الأدبي عند السوريين في النصف الثاني من القرن التاسع عشر ، ولعل إليه عودة .

# الفيضل الثانى

### النهضــة

عصر إساعيل على الرغم من مساوئه السياسية والاجتماعية هو المصر الذى أينعت فيه النهمة الأدبية ، وأورقت ، وبشرت بثمار طيبة حاوة ، وكان عهده الباب الذى دلف منه الأدب إلى دياضه النناء في عصرنا الحاضر ؛ وذلك لأن إسماعيل وضع أسساً متينة لنهضة شاملة ، بعد أن مضت فترة ركود كادت تعصف عا غرسه محمد على ، وتعود عصر القهقرى إلى عصور الظلمات وذلك أيام الواليين عباس وسَعيد ؛ إذ كانا من دعاة الرجنية ، فألنى عباس حين توليته كل المدارس العالية إلا المدرسة الحربية .

والأدب في عصر إسماعيل مدن في نهضته ورقيه وسيره نحو التحرر من أعلال الماضي على صورته ومعناه إلى عدة عوامل لا نستطيع إعفالها ، أو التقليل من أثرها ، وسنلتى علمها عظرة عاجلة ، حتى يكون إدراكنا لتطور الأدب في مصر والبلاد المربية إدراكاً صحيحاً ـ

- 1 -

#### التعلم :

استوی إسماعيل على أربكة مصر سنة ١٨٦٣ ، وما بها إلا مدرسة ابتدائية واحدة ، ومعوسة حربية ، وأخرى طبية وثالثة للصيدلة ، وأوقفت البعثات ، واستنى عن خدمات حن طد من رجالها ؛ وكان إسهاعيل ذا طموح ، ترسم في نهضته إلى حد ما خطوات جده عمد على ، وأراد أن يرى مصر قطمة من أوربا في ظرف وجيز ، فأعاد للبعثات سيرتها الأولى حتى بلغ عدداعضائها في عصره اثنين وسبمين ومائة ، فأعاد مدرسة البعثات بباريس للأنه عرف فائدتها أيام أن كان طالبا هناك .

وأخذت الحياة تدب إلى كل أنواع التعليم ، فأعيدت المدارس العالية التي كانت على عهد محمد على كالهندسة والطب ، وزيد عليها مدرسة الحقوق ، وكانت تسمى مدرسة الإدارة والألسن ( بدلا من مدرسة الإدارة القدعة ) .

وقد أسهمت مدرسة الحقوق في النهضة اللغوية والأدبية ، فالمذكرات التي يعدها المحامون ، ووكلاء التيابة ، ولغة المرافعات والدفاع ، والخطابة القانونية قد تحسنت كثيراً وأدخلت في اللغة كلات عديدة لم تكن مستعملة من قبل . وظل رجال الحقوق والقانون يقودون مصر في ميدان السياسة حقبة طويلة من الزمن ، ولكنهم وللأسف قد أثروا بعقليتهم الجدلية ، وتربيتهم القظرية ، وإصلاحاتهم القانونية اللفظية في حياة الأمة أثراً بليثاً ، وأبعدوها عن جادة الضواب ، والقوابها في لحة الجدل والتناحر الحزبي ، والتشدق . بليثاً ، وأبعدوها عن الحياة العملية المنتجة ، على أن هذا الوضوع أبس مما يعنينا في كتابنا هذا ، وإعا الذي يلفت أنظارنا هو نهضة الحطابة واللغة على يد من تخرج في هذه المدرسة ، ولا سما في عصرنا الحاضر .

ومن المدارس التي أنشئت في عهد إساعيل ، وكان لها أكر الفضل في نهضة اللغة والأدب مدرسة دار العلوم التي أشار بها على مبارك . وافتتحها في سنة ١٨٧١ . وقد رأينا ما كانت تعانيه مدارس محمد على الحديثة من فقر في الكتب المدرسية المنظمة والمدرسين الأكفاء ، الذين جموا بين العلم القديم والحديث ، وعرفوا النظام ، ونالوا حظاً من طوقه التربية ، وأن ذلك الفقر التربوي كان مموقاً لهضة الآداب . بيد أن دار العلوم سدت هذا الفراغ ، فقد كان طلبتها محتارون من متقدى طلبة الأزهر ونوابنهم ، وينشئون تنشئة لنوية ، وأدبية ، وشرعية مع قسط وفير من العلوم الحديثة ، وطرق التربية . ولقد أدت دار العلوم رسالتها للأمة واللغة وللدين على الوجه الأكل ؛ فحفظت اللغة وصانتها ، وقوتها وأيدت دعائمها ، وأحيث مواتها وجددت في أساليما ، ونقضت عن تراثها الجيد عبال القرون ، وقدمته للناس رائعا جذابا وعكف أبناؤها على تعليم النسء ، وتقويم السنتهم على القرون ، وقدمته للناس رائعا جذابا وعكف أبناؤها على تعليم النسء ، وتقويم السنتهم على القرون ، وقدمته للناس رائعا جذابا وعكف أبناؤها على تعليم النسء ، وتقويم السنتهم على القرون ، وقدمته للناس رائعا جذابا وعكف أبناؤها على تعليم النسء ، وتقويم السنتهم على القرون ، وقدمته الناس رائعا جذابا وعكف أبناؤها على تعليم النسء ، وتقويم السنتهم على المهم المهم المهم المهدينة والدين على المهدينة وتفست عن تراثها المهدين المهدينة وتفست عن تراثها المهدينة المهدينة المهدينة وتفسية المهدينة المهدينة

وتدويب أفلامهم ، وترويدهم بذخائر نفيسة من مختارات الشعر والنثر ، وتقديم الكتب التي أنهج نهجاً علمياً نفسياً يتمشى مع الطفل وملكاته وغرائزه ؛ فكانت بحق خير ما أسدى على مبارك من خدمات للغة العربية ، ولا ترال دار العلوم تقوم بنصيبها الوفير في نهضة التعليم واللغة ، وتعتمد عليها جامعتا القاهرة والاسكندرية وعين شمس في دراسة الآداب والنصوص وقواعد اللغة ، ولا زال بنوها في الطليمة من الكتاب والمؤلفين بجارون بتأليفهم تيار النهضة الحديثة ، وعشون مع الزمن خطوة خطوة ، وقد مخرج على أيديهم زعماء النهضة في كل ميادين الحياة .

وق عهد اسماعيل أنشئت أول مدرسة للبنات ، وذلك في سنة ١٨٧٣ حيث أسست السيدة ( جشم آفت هانم ) ثانثة زوجات إسماعيل مدرسة السيوفية ، وكان بهاحين افتتاحها مائعا تلميذة . وبلغ عددهن في السنة الثالثة أربهائة تلميذة يتملن بالمجان فضلا عن القيام عا كلهن وملبسهن ، وكن يتملن القراءة والكتابة وبحفظن القرآن الكريم ، ويدرسن الحساب والجغرافيا والتاريخ والتطريز والنسيج .

وقبل مدرسة السيوفية كانت البلاد خلوا من مدرسة للبنات إلا مدرسة للولادة ، لم ينشما إلا البنات الحبشيات ، واستنكفت المصريات من دخولها ، ومدرسة إنجلزية أسستها مس ( وتبي ) سنة ١٨٦٠ وقد نجحت بعد عشر سنوات من الجهاد في جذب كثير من الفتيات المصريات إليها ؛ وكذاك كان الجهل متخذا من رءوس فتيات مصر ونسائها أعشاشاً ، إلا من حرص أهلها على تعليمها في البيت ، وقليل ما هن

وقد خطا تعليم البنت منذ مدرسة السيوفية خطوات واسعة في مصر ، وتعددت ألوانه ومدارسه ، وزاحمت الفتاة الفتى في الجامعة ، واقتحمت السكايات المستعصية ، ولست هنا في مقام النقد ، ومناقشة طريق تعليم الفتيات ذلك التعليم النظرى ، ومنافسة البنين في كل شيء ، ولكن مما لا شك فيه أن تعليم الرأة ونهوضها دعامة متينة في النهضة الاجتماعية

والأدبية ، والأم المتملمة تربأ بابنها أن يكون فريسة الجهل ، وتسمى جهدها أن تنيله حظاً مهما كان يسيراً من نور العلم .

وقد أنشأت الحكومة بجانب هذه المدارس كثيراً من المدارس الصناعية والخصوصية ، كمدرسة الساحة والمحاسبة ، ومدرسة الزراعة ، ومدرسة العميان والبكم .

أما المدارس الابتدائية فقد زاد عددها حتى بلغ أربعين مدرسة ، وقد صار للا تباط زيادة على ذلك اثنتا عشرة مدرسة ، وافتتحوا مدرستين لتعليم البنات ، واحدة بالأزيكية والأخرى ( بحارة السقايين ) وقد وهبهم إسماعيل ألفاً وخسمائة فدان ينفق ربعها على مدارسهم .

وأنشأت الحكومة كذلك عدة مدارس ثانوية منها مدرسة رأس التين في سنة ١٨٦٧ والمدرسة الحديوية سنة ١٨٦٨ وأعادت ديوان المدارس، وهو نواة وزارة التربية والتمليم بعد أن ألناه سميد ؛ ليشرف على التمليم ويرعاه ، ويدخل على نظمه وأساليبه التحسينات التي تساير الحياة .

ومن الوسائل التي ساعدت على النهضة الأدبية والعلمية في عصر إسهاعيل دار الكتب, وناهيك عالما أثر في نشر العلم ، وتحبيب الاطلاع وتسهيله ، ومعاونة المؤلفين والباحثين ومساعدة الناشرين والطابعين على استنساخ نفائس الكتب وإشاعتها بين الناس.

لقد كانت الكتب قبل ذلك مبعثرة فى المساجد يتولى أمرها خدم لا يقدرونها قدرها ففرطوا فيها ، وتسرب كثير من كنوزها الأدبية والعلمية إلى مكاتب أوربا ، وأهين كثير من الكتب القيمة باستعالما في دكاكين البدالين وغيرهم .

همت الحكومة بتأسيس دار المكتب فجمت هذه الكنوز المبشرة في الساجد والتكايا والزوايا والأضرحة وغيرها وضمتم إليها ألني كتاب اشترتها من مكتبة المرحوم حسن (باشا) المانسترلي ولما مات شقيق الخديو إسماعيل الأمير مصطفى فاضل ، وكان من أكبر هواة الكتب في الشرق ، ابتاعت الحكومة من مكتبته ما يربي على ثلاثة آلاف كتاب ، وضمتها إلى دار الكتب ؛ فكان ذلك نواة لهذه المؤسسة العظيمة ، التي أخذت بعد ذلك تخمو وتزداد وتجلب لها الكتب من الشرق والغرب ، وتضم إليها المكتبات الكبيرة مثل مكتبة المرحوم العلامة أحمد تيمور وغيرها .

وقد ضم القسم الأدبى الذى كان يشرف على إحياء الكتب القدعة بمطبعة بولاق إلى دار الكتب ، وعكف منذ سنين على تصحيح وإخراج أمهات الكتب الأدبية من أمثال : الأغانى ، ونهاية الأرب ، والنحوم الزاهرة . . . وغيرها .

#### - 7 -

# الجمعيات العلمية :

إذا كثرت الجميات العلمية في أمة ذلك دل على حيويتها ويقظتها ، ورغبتها في السير نحو السكال ، غير معتمدة على الحكومة في غذائها العللي ، فإذا اضطرب أمر الحكومات ، أو وليها من لا يحسن القيام بشئون الحكم ، لا يصاب الشعب بالشلل العللي ، ولسكن عضى في طريقه قدماً ، يتثقف ويستعد للنضال في سبيل الحياة السعيدة بهمم أفراده ، اليقطين والجميات القوية المنظمة .

وقد بدأت تباشير هذه اليقظة المقلية في عهد إسماعيل ، وبرهنت مصر على أنها آخذة بأسباب النهضة الصحيحة ، وأنها مستمدة للنضج الفكرى ، ولو توانت الحكومة على الإصلاح ، أو قصرت في الأخذ بأسبابه ، ومن أوائل من عنوا بنشر الكتب القديمة والمخطوطات .

المرحوم رفاعة الطهطاوى متأثراً بطريقة صديقه المستشرق الفرنسي (سلفستردى ساسي ) ، ومن مجهود رفاعة في إحياء الكتب القديمة يقول العلامة على مبارك :

« ولرغبته في نشر العلوم ، وسعة دائرتها ، وحبه عموم النفع بها ، استدعى مع بعض أفراد الحكومة المصرية من المرحوم سعيد باشا \_ وكان له ميل إلى المترجم رحمه الله . صدور الأمر بطبع جملة كتب عربية على طرف الحكومة ، عم الانتفاع بها في الأزهر وغيره منها : تفسير الفخر الرازى ، ومعاهد التنصيص ، وخزانة الأدب والقامات الحريرية ، وغير ذلك من الكتب التي كانت عديمة الوجود في ذلك الوقت فطبعت (١) » .

٣ — الجمع العلمى: وقد أسس على عمد الفرنسيين سنة ١٧٩٨، وألنى عند جلائهم والكنه أعيد في عصر سعيد، وظل يعمل مدة حكم إسماعيل، مؤدياً رسالته في نشر المباحث العلمية. ولا يزال حتى اليوم قائماً ، وإن تغير اسمه إلى ( مجلس المعارف المصرى ) ومقره وزارة الأشغال، وله مجلة تنشر أبحائه وقد تسكلمنا عنه آ نفاً (٢).

٣ - جمية المارف سنة ١٨٦٨ ، وهي أول جمية علمية مصرية صميمة ظهرت لنشر الثقافة عن طريق التأليف والترجمة والنشر ، أسسها مجمد باشا عارف وأسهم في تأسيسها عدد كبير من أعيان البلاد ، وقد اقتنت مطبعة ، وقامت بطبع طائفة من أمهات الكتب في التاريخ والفقه والأدب (٢) .

ولقيت الجمعية تشجيعاً عظيا حتى بلغ عدد أعضائها ستين وسمائة عضو من الطبقة المتازة في الأمة (٩).

<sup>(</sup>١) المُعاطِ التوفيقية -- ترجة رفاعة ج ١٣ ( س ٥٠ -- ٥٦ ) .

<sup>(</sup>٢) راجع س ١٦ من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) من هذه السكتب: أسد النابة في معرفة الصحابة لابن الأثير في خسة بجلدات، وناج الدروس. من شرح جواهر القاموس، وناريخ ابن الوردى، وشرح التنوير طيسقط الزند، وديوان ابن خفاجه وديوان ابن للمتر، والبيان والتبيين الجاحظ، وشرح الشيخ خالد على البردة، ورسائل بديم الزماله الممذاني و فيرذك من السكتب.

<sup>(</sup>٤) كان من أمضائها . إبراهيم المويلجي ، وأحد نارس الشدياق ، والشيخ حسونة النواوي، عصم

وظلت الجمية تعمل ، وتؤدى رسالها الثقافية إلى أن اشتد النزاع السياسي بين الحديد المعاميل ، والأمير عبد الحليم لتنافسهما على أربكة مصر ، وكان عارف باشا من أنسار حليم باشا ، ففر إلى الآستانة خوفاً من إسماعيل ، وبدها به أنحلت الجمية . وكان عارف أديباً ، وبروى له قوله :

ألم تعلم بأن سماء فكرى تلوح بأفقها شمس المعارف تفرس والدى في الزايا فيوم ولدت لقبني بعارف

٣ - الجمية الجنرانية سنة ١٨٧٥ ، وتعد من أهم المشآت العلمية عصر، وتعنى الأبحاث الجغرافية والعلمية وتدوينها ، واشرها ، ولها مجلة دورية تنشر أبحاثها ، وما تقوم . به من اكتشافات ، ولا تزال قائمة إلى اليوم .

ع - الجمعية الخيرية الإسلامية . أنشئت أول الأمم بالإسكندرية سنة ١٨٧٨ ، حين دفيت الحاسة جاءة من المتعامين بالنفر - رأوا طنيان الأجانب ، واشتداد نفوذهم ، واستئثارهم برافق البلاد - إلى تأسيسها ، وكانت تعقد الاجماعات ليلا ويتبادل أعضاؤها الحطب ، وقبيل انتتاحها انفيم إليهم السيد عبدالله نديم ، فكلفته الجمعية العمل على تأسيس مدرسة حرة يتعلم فيها أبناء السلمون ، وينشئون تنشئة صالحة ، وظات الجمعية والمدرسة تتقدمان حتى قامت الثورة المرابية فتفرق القاعون بأمرها .

وقد أنشىء على غرار هذه الجمية التمليمية جمية باسمها في القاهرة ، وأخرى بدمياط أما الجمية الحالية فقد أسست سنة ١٨٩٢ على غرار الجمية الأولى حين اشتدت الحاجة اليها وكان الداعى إلى تأسيسها الإمام الشبخ محمد عبده ، وسنمود إلى الكلام عنها في رجمته إن شاء الله ،

على والدكتور عجد دامى م ومعاملى رياس . والشبخ بدراوى عاشور . وتجدثيتاً بأسماءاً عضاء الجمية م فى آخر ( الفتح الومى ) وراجع كتاب عصر يسماعيل أميد الرحى الرائمى ج ١ ص ٢٠٦ ، وجورجمد زيدان فى كتاب آداب المفة العربية أج ٤ ص ٧٨ .

#### -4-

#### الصحافة :

وتمد الصحافة من أقوى عوامل النهوض بالشعب فى عقليتة ، ولنته ، وعلمه ، والإصلاح الاجماعى الذى يأخذ بيده صوب الكال . وقد تحررت اللغة من آفاتها القديمة على ورثبها عن عصور الانحطاط ، ولاسها السجم والحسنات والزخرف اللفظى والركاكة ، على يد الصحافة .

انقضى عصر عمد على كما رأينا ، وليس بمصر سوى صحيفة واحدة هي الوقائع المصرية، وكانت موضوعاتها قاصرة على الأخبار الحكومية ، ولنتها لانكاد تستقيم من الركة ، ولكننا نشاهد في عصر إسماعيل نهضة جديدة ، واسعة عظيمة الأثر في الصحافة .

سبق السوريون في بلادهم بإصدار صحف سياسية ، وصدرت مرآة الأحوال بحلب سنة ١٨٥٥ ، وإن لم تممر أكثر من عام واحد ، ثم صدرت حديقة الأخبار ببيروت سنة ١٨٥٨ وظلت تصدر حتى سنة ١٩٠٩ ، وكانت يوماً لسان الحكومة الرسمى . ثم خطت الصحافة خطوة أوسع في سبيل الرق بصدور الجوائب لصاحبها أحمد فارس الشدياق بالآستانة سنة ١٨٦٠ وقد طلمت على الناس بأسلوب جديد في الكتابة المربية ، وافتن مصاحبها في تحريرها ، وتخير موضوعاتها .

فيمت بين السياسة والأدب بشتى ضروبه وأبوابه عافى ذلك الاصائد البليغة لكبار شمراء المربية ، فذاعت ، وأقبل الناس على قراءتها بشنف بالغ ، ولم تدع بالدَّامَعربياً بل إسلامياً إلا دخلته وقد سافرت كذلك إلى كثير من بلدان الغرب ، والتبسوا منها ، وحكوا عنها ، وظلت ثعمل حتى سنة ١٨٨٤ ، أما ساحبها :

## أحمد فارس الشرباق :

فهو من رواد النهضة الحديثة في الأدب ، وممن سبق بفكره ، وقلمه ، وعلمه أبناء ومانه لكثرة ما قرأ ، وجرب ورأى بدينيه ، وسمع بأذنيه ؛ لأنه جاب بلاداً عديدة وعرف للنات شتى ، وأفاد مما رأى ، ومما قرأ وعرف ، فكان نادرة من نوادر عصره .

ولد بقرية عشقون في لبنان سنة ١٢١٩ من المرة مارونية مشهورة ، ثم انتقل والده إلى قرية (الحدث) بالقرب من بيروت ، وتيتم فارس بن منصور (وعرف فيا بعد باسم أحمد فارس الشدياق) وهو صغير ، وكانت تتراءى عليه علامات النجابة فأتقن صناعة الخط ، وجمل ينسخ الكتب بعنسه ، وانيره طلباً للرزق . وكان له أخ يسمى (أسمد) على حظ وفير من العلم والذكاء ، وعليه تلق فارس دروسه الأولى ، وأفاد منه فائدة جليلة ووجهه وجهة صالحة ، وغرس في نفسه عبة العلم . ثم اضطهد (أسمد) من بطريرك الموارنة ، وسم ألوانا من العذاب ، لتغيير مذهبه الماروني إلى الذهب الأيجيلي ، حتى مات بأحد الأديرة وهو في عنفوان شبابه فأثر مو معلى فارس ، وحزفي نفسه ، فكره الإقامة ببلاد الشام ، وأعلن سخطه على المارون ، فجدوا في أثره لينسكلوا به ، يعد أنه لجأ إلى المبشرين الأمريكيين ببيروت ، فأحسنوا مقدمه ، وبعثوا به إلى مصر ليعلم أعضاء بعثمهم فيها اللغة المربية .

وف مصر تعرف على الشيخ محمد شهاب محرر الوقائع المصرية ، فلازمه وقرأ عليه طائفة من كتب اللغة والأدب ، وقرأ على غيره كتباً فى المنطق والنحو حتى تمكن من سائر علوم العربية ، وتقرب من كبار عاماء مصر ، ومن معية الخديوى ، ثم أفسح له مجال الكتابة فى الوقائع ، فأخذ يدبج فيها المقالات المعتازة بأسلوب جديد لم يألفه المصريون من قبل ، وهو الأسلوب المرسل الرصين ، ثم أسند إليه تحرير الوقائع مدة .

وبعد ذلك سافر إلى ( مالطة ) سنة ١٨٣٤ بدعوة من الأمريكان ؟ ليعلم في مدارسهم حنالك ، فكث بها أربعة عشر عاماً ، عكف في أثنائها على التدريس ، والتأليف ، ونشر الكرتب وتصحيحها ، إلى أن طلبته جمية ترجمة ( التوراة ) بلندن ليساعد في التعريب والضبط والتنقيح ، فسافر إليها سنة ١٨٤٨ ، وأقام بها مدة مكنته من تعلم اللغة الإبحليزية وتعرف أحوال الإبحليز وبلادهم معرفة دقيقة ، ثم سافر إلى باريس بعد أن نال الحاية البريطانية ، وتجنس بالجنسية الإبجليزية .

وقد سجل رحلته إلى أوربا في كتابه (كشف الخباعن أحوال أوربا) . وقد ألف في أثناء مقامه بأوربا كتابه (الساق على الساق فيا هو الفارياق) والفارياق لفظ مقتطع من (فارس الشدياق).

ولما زار باى تونس باربس ، ووزع فى فرنساً كثيراً من الأموال على الفقراء مدخه الشدياق بقصيدة طويلة حبنته إليه فاستدعاه اللاقامة ممه بتونس . وكان قد مدح السلطان عبد المجيد كذلك بقصيدة طويلة حسنت لديه ، فاستدعاه اللاستانة ، ولكنه فضل الذهاب إلى تونس أولا ، فأرسل إليه ( الباى ) باخرة حربية لحضوره عليها . وقد وقمت بينه وبين شيخ الإسلام فى تونس مجادلات فى المقائد الدينية أدت إلى اعتناقه الإسلام وسمى نفسه ( أحمد فارس ) ، وتكنى ( بأبى العباس ) ، وكان يقول فى هذا . « لممرى ما كنت أحسب أن الدهر ترك الشمر سوقاً بنفق فيها ، ولكن إذا أراد الله بعبد خيراً في يعقه عنه الشعر ولا غيره » .

و تولى عند الباى أرفع المناصب ، واشتهر اسمه ، فطلبته الآستانة مرة أخرى ، فلبي الله عند الباى ألحق بديوان الترجمة ، وتولى الإشراف على التصحيح بدار الطباعة .

ر ويقال إن الحديوى إسماعيل هو الذى أشار عليه فى أثناء زيارته للآستانة بإنشاء (الجوائب) وكان ممجباً به ، فقام بإنشائها سنة ١٨٦١ ، واشتركت فيها الحكومة

المصرية بألني نسخة . ثم قدم مصر سنة ١٨٦٦ ، وهو شيخ هرم ، في عهد الحدوى توفيق ، فقوبل بكل إجلال وترحاب ، واجتمع به كثيرون من الأدباء ورجال الصحافة ، فيهرهم على الرغم من شيخوخته بتوقد قريحته ، وسرعة بديهته ، وحلاوة سمره وطلاوته ، بورقة حاشيته ورشيق عبارته ، ثم عاد إلى الآستانة فتوفى بها سنة ١٨٨٧ ، ونقلت جئته إلى سوريا ودفن بقرية الحازمية على مقربة من بيروت .

والشدياق من أوائل الذين اهتموا بالأبحاث اللغوية في العصر الحديث ، وله كتاب ( الجاسوس على القاموس ) ، وهو كذلك من أوائل الكتاب المترسلين ، الذين خاضوا في كل موضوع ، وأفادوا الأدب واللغة بأبحاثهم ومقالاتهم ، وله عدة كتب كان لها في زمانه وبعد زمانه شأن يذكر ، منها :

- ١ ( الواسطة في أحوال مالطة ) وقد وصف فيه هذه الجزيرة وصفاً دقيقاً ،
   وأبان فيه ن أصل اللغة التي ينطق بها أهلها ، وبين أنها اللغة العربية شيبت بلهجات الغزاة الفانحين وألحانهم .
- ٢ ( كشف المخبا عن أحوال أوربا ) فصل فيه سياحته في بلاد الإنجليز وغيرها
   من الأقطار الأوربية ، ووسف عادات الإنجليز وآدابهم ، وأخلاقهم ، وتاريخ
   عدينهم وسر تقدمهم بأسلوب شائق طلي .
- ٣ ( الساق على الساق فيا هو الفارياق ) وهو كتاب ممتع ، سيق في أسلوب قصصى وذكر فيه تاريخ حياته ، وأحواله الخاصة ، وما عاناه في دهره ، وفي ممركته مع الحياة والأيام . خلط فيه الجد بالهزل ، والسحم بالترسل ، والعلم بالأدب ، وأغرب فيه وأطرب ، وذهب في تدبيجه وصياغته كل مذهب ، طبع بباريس ١٨٥٥ .

٤ – سر الليالِ في القلب والإبدال .

الحاسوس على القاموس) وضمه لاستدراك ما فات النيروز بادى في قاموسه
 وما وهم فيه من الألفاظ ، وهو مطبوع .

٦ - (منتهى المعجب في خصائص لغة الأدب) ، في أسرار اللغة ، وخصائص الحروف ومدلولاتها ، ولسكنه ذهب فريسة النار ، وهو بمد مخطوط لم يطبع .

٧ - (الجوائب) وقد اشتركت فيها مصر بألق نسخة ، وكان باى تونس عدهه بخمسهائة جنيه سنوياً ، وتلقت مثل هذه الإعانة من السلطان عبد العزير ، وكانت تصدر اسبوعياً ، وقد نالت شهرة عظيمة كا ذكرنا آنفاً ، وهي الجريدة الوحيدة التي جاهرت بالدفاع عن الخديوي إساعيل في دار الخلافة حيبا خلع سنة ١٨٧٩ ، ورثته يوم وفاته ، ولم تخش سطوة الحكومة المثانية ويقال إن السفارة الإنجلزية بالاستانة دفعت لصاحبه الف جنيه ، نظير إذاعة المنشور الذي أصدره الباب العالى بعان فيه عصيان عرابي باشا سنة ١٨٨٨ ، وأن ذلك كان من أسباب إخفاق عرابي .

وقد جمع سليم بر أحمد فارس منتخبات من الجوائب ونشرها في سبمة أجزاء .

۸ - لأحد فارس كتب مدرسية كثيرة منها : الباكورة الشهية في نحو اللغة
 الإنجليزية ، والسند الراوى في الصرف الفرنساوى ، واللفيف في كل معنى طريف.

٩ - وله ديوان شمر لم يطبع .

وقد عنى الفرياق كما رأينا من مؤلفاته بالأبحاث اللفوية ومن ذلك كتابه الجاسوس على القاموس الذي حاول فيه أن يستدرك على صاحب القاموس ما حاء في ممجمه من قصور وإبهام وإيجاز وإبهام وعسر في مراجمة الأفعال ومشقاتها ، وذلك بأن يؤلف في اللفة كتاباً سهل الترتيب واضح التعاريف ، شاملا للا لفاظ التي استعملها الأدباء والكتاب وكل من اشتهر بالتأليف .

وقد دعاه إلى ذلك أمران :

أولهما مزاحمة اللغات الأجنبية للغة العربية واللسان العربي « فكادت نجلي عنه أهله وتحجب عنهم ظله وتحبس وابله وطله ؛ لأن ترتيب كتب لغانهم أسهل والوصول إليها أعجل ، ولا سيما أنها قليلة المشتقات ، وليس في تعريف الفاظها كبير اختلاف في الروايات أما من يتماطون منا التجارة ، ويحملون عب الإمارة ، فإنهم يزعمون أن اللغة العربية لا تصلح في هذا الزمن لهاتين الخطتين فلابد بكلام الأجانب وإن أدى إلى الحطتين ، فن ثم مست الحاجة إلى زيادة تفصيل لمفردات لفتنا ومركباتها ، وتبيين لأصولها من متفرعاتها . . . الح » .

وثانيهما رغبة « في حث أهل المربية على حب لفهم الشريفة ، وحث أهل العلم على تحرير كتاب فيها خال من الإخلال ، مقرب كا يطلبه الطالب منها دون كلال ، فإنى رأيت جميع كتب اللغة مشوشة الترتيب ، كثر ذلك أو قل وخصوصاً كتاب « القاموس » الذي عليه اليوم المعول » .

وقد أثار في هذا الكتاب موضوعات لا ترال موضع بحث حتى يومنا هذا ، وقد حاول في غير هذا الكتاب أن بدافع عن اللغة المربية وأن يعمسل على ترويدها بالمصطلحات الفنية فهو في الوقت الذي يمتدح فيه اللغة المربية لسهولة 'ألفاظها ووضوحها نراه يعترف بأن مفردات العربية غير تامة فيا يتعلق عا استحدث بعد العرب الذين وضعوا اللغة من فنون وصناعات ، مما لم يكن يخطر ببالهم ، ولكن ذلك في رأيه مما يشين اللغة ؛ إذ لا يحتمل أن واضع اللغة يضع أسماء السميات غير موجودة ، « وإنما الشين علينا الآن في أن نستمير هذه الأسماء الأجنبية مع قدرتنا على صوغها من لغتنا ، على أن أكثر هذه الأسماء هو من قبيل اسم المكان أو الآلة ، وصوغ اسم المكان والآلة في العربية مطرد من كل ثلاثي » .

وقد حث على استخدام « النحت » والإكثار منه لإثراء اللغة كما فعلت اللغات الأجنبية الأخرى ، وذلك حتى نستغنى عن استمال الدخيل .

ومن روائم أدبه قوله يصف مصر في كتابه للساق على الساق .

« ومن خواصها أن أسواقها لا تشبه رجالها ألبتة ؛ فإن لأهلها لطافة وظرافة ، وأدباً وكياسة وشمائل مرضية وأخلاقا زكية وأسواقها عارية عن ذلك رأساً .

ومنها: أن العالم عالم ، والأدب أديب ، والفقيه فقيه ، والشاعر شاعر ، والفاسق فاسق ، والفاجر فاجر . ومن ذلك أن البنات اللائى يستخدمن في (الميرى) لحمل الآجر والجبس والتراب ، والطين والحجر والخسب ، وغير ذلك ، يحملنه على روسهن ، وهن فرحات ، جامجات ، سابحات ، صادحات ، مادحات ، غير ترحات ، ولا دالحات ، ولا رازحات . ولا كالحات ، ولا نائحات ، ومن كان نصيبها من الآجر نظمت عليه (موالا) آجرياً ، أو من الحبس غنت له أغنية جبسية ، كأنما هن سائرات في زفاف عروس .

ومن ذلك أن (البرنيطة) فيها تنميى وتعظم، وتغلظ وتضخم، وتتسع وتطول ، وتمرض وتممق، فإذا رأيتها على رأس لابسها حسبتها (شَوْ نَةٌ )<sup>(۲)</sup>، قال (الفارياق): وكثيراً ماكنتُ أتمجبُ من ذلك وأقول : كيف صح في الإمكان ، وبدا للميان أن مثل هذه الرءوس الدميمة ، الضئيلة الذميمة ، الحسيسة اللئيمة ، المستنكرة المشئومة ، المستقدرة المهوعة (۲) المستقيمة المستفظمة ، المستسمجة المستشنعة ، والمسترزلة المستبشعة ،

<sup>(</sup>١) من دلح كنبم : مفي بحمله متقبض الحطو لنقله ، وسحابة دلوح : كثيرة الماء .

<sup>(</sup>٧) الشونة . كما جاء في القاموس مخزن الفلال -- مصرية .

<sup>(</sup>٣) الهوعة : من هوعته ما أكل إذا قيأته إياه .

ققل هذه (البرانيط) المكرّمة ، وكيف أعاها هواه مصر ، وكبرها إلى هذا المقدار ، وقد طالما ، كانت في بلادها لا تساوى قارورة الفرّاش، ولا توازن ناقورة الفراش، وكيف كانت هناك كالترب ، فأصبحت هنا كالتبر ؟ يا هواه مصر ، يا نارها ، يا ماها ، يا ترابها(۱) صبّرى طربوشي هذا ( برنيطة ) ، وإن يكن أحسن منها عند الله والناس عوافضل ، وأجمل وأمثل ، وللعين أبهي وأكل وعلى الرأس أطبق وبالجسم أليق ... قال : فلم يُغن عنى النداء شيئًا ، وبقي رأسي مطربشاً ، وطرف دهرى مُطْروفَ مَا (١٠) .

ومن خصائصها أيضاً أن البُّمَاث بها يستنسر ، والنباب يستصفر ، والنافة تستبعر ، والجحش يستمهر ، والهر يستنمر ، بشرط أن تكون هذه الحيوانات مجلوبة إليها من بلاد بعيدة .

ومن ذلك أن كثيراً من أهلها يرون أن كثرة الأفكلا في الرأس يكثر عنها الهموم والأكدار أو بالمسكس ، وأن العقل الطويل يتناول البعيد من الأمور كما أن الرجل الطويل يتناول البعيد من الثمر وغير، وأن تلك الكثرة سبب في الإغلال ؛ فا دام النور مُنوقَداً ، فلابد وأن تنقد الفتيلة ، ولا يمكن إبقاؤها إلا بإطفاء النور ، أو كالماء في الوادى فإذا دام الماء جزيا فلابد وأن ينصب في البحر ، شي حقن بني ، أو كالفلوس في الكيس ، فا دام المفلس أي صاحب الفلوس عد يده إلى كيسه ، وينفق منه قديي ما عنده : إلا أن توقيف جزيان المقل في ميدان الدماغ حيناً من الأحيان ، ليتوفر لهم في غيره ، وذلك لتوقيف جزيان المقل في ميدان الدماغ حيناً من الأحيان ، ليتوفر لهم في غيره ، وذلك بشرب شيء من الحشيش ، أو بمضمه ، أو بالنظر إليه ، أو بذكر اسمه ، فين يتماطونه تفيب عنهم الهموم ، ويحضر النرور ، وتولى الأحزان ، ويرقص المكان » .

(v) الطرف : المين ، وطرنشت البن : أظلمت وضعفت ، وفلان نظر وكرم عينيه .

<sup>(</sup>١) يشير بالهواء والدار والتراب والماء إلى المناصر الأربعة الق كان يعتقد الفلاسفة القدماء أنها المواد .

وفى الحق لم يدع أحمد فارس شيئاً فى أهل مصر وعادتهم إلا وصفه وصفاً دقيقاً بذلك الأسلوب المرح ، وهذا النهكم المحبوب ، وله نظرات نافذات حين يتكام على الأجانب وكيف صار لهم الحول والسلطان ، مع أنهم كانوا فى بلادهم أفاقين مفلسين ، وحين يعبر عن فلسفة الحشاشين ، وكيف يعملون جادين مخاصين على تغييب المقل ، وهو الذي يهدى الإنسان سواء السبيل .

وأن رى فى أسلوبه السجع ، والترسل ، والسهولة ؛ والتوعر ، والـكابات المامية ، والـكابات المامية ، والـكابات الغريبة التى لا تستعمل إلا فى المعاجم ، وكأنه قصد إلى إحيائها ، كما كان يفعل أصحاب المقامات ، لولا طرافة الموضوع ، وصدق الوصف و مما يلفت الأنظار فى أدب أحمد فارس أنه كان قوى الملاحظة ، مـمـينياً بأحوال الشعوب وطرق حياتهم ، والموازنة يين الشعوب التى ذارها والشعوب العربية ، وله فصول ممتعة فى كتابه (الساق على الساق) عن الإبجليز وبلادهم ، والفرنسيين وأحوالهم . ومما قاله فى الموازنة بين الأدب الغربى والعربى قوله :

« فإنهم أول ما يبتدئون المدح يوجهونه إلى المخاطب ، ويجملونه ضرباً من التاريخ ، فيذكرون فيه مساعى المدوح ومقاصده وفضله على من تقدمه من الملوك بتعديد اسمانهم ولما ترجم (مسيو دوكان) قصيدتى التى مدحت بها المرحوم أحمد باشا والى تونس وطبعها مع الترجمة ، كان بمضهم يسألنى : هل اسم الباشا (سماد) ؟ وذلك لقولى : « زارت سماد وثوب الليل مسدول » فكنت أقول : لا ، بل هو اسم امرأة فيقول السائل . «وما مدخل المرأة بينك وبين الباشا ؟» وهو في الحقيقة أسلوب غرب للمرب ، قال الملامة الدس : « اعلم أنه قد جرت عادة الشمراء أنهم إذا أرادو مدح إنسان أن يذكروا قبله الغزل لأجل تهييج القريحة و يحريك النفس للشمر ، والمبالغة في الوصف ، وترويح النفس ورياضها » قلت : كما أن الإفرنج ينكرون علينا هذه المادة ، كذلك ينكرون المبالغة في وصف المدوح . وأما تشبيهه بالبحر والسحاب والأسد ، والطود ، والبدر ، والسيف .

فذلك عندهم من التشبيه اللبتدل ، ولا يعرضون له بالمكرم . وبأن عطاياه تصل إلى البعيد ، فضلا عن القريب ، فهم إذا مدحوا ملوكهم ، فإنما عدحونهم للناس ، لا لأن يصل مدحمهم إليهم » .

ومن فكاهاته النهكمية ، ونقداته اللاذعة ما قاله عن علم المنحو وتعلمه ، قال : أحد التلهيذين . ألا قبحاً لذوى الحواطر البليدة ، والفطن البعيدة ! . كيف لا يتعلم الناس كلهم فن النحو ، وهو أسمل من حك ما تحت الحيقو ؛ أما والله لوكانت العلوم كلها مثله ، لما فادرت منها كبيراً وصغيراً إلا استوعبته كله ، ولحكني سمعت أن النحو إنما هو مفتاح العلوم ، ولا يُدَمدُ منها فلابد أن يكون غيره أصعب منه .

فقال له معله: لا تقل هكذا ، بل النحو أساس العلوم ، وكل العلوم مفتقرة إليه افتقار البناء إلى الأساس ، ألا ترى أن أهل بلادنا لا يعلمون سواه ، ولا يعر جون على غيره ؟ وعندهم أن من تمكن منه فقد تمكن من معرفة خصائص الموجودات كاما ، ولذلك لا يؤلفون إلا فيه . وإنما يحصل فيه خلاف بينهم في تقديم بعض الأبواب على بعض، وفي توضيح ما كان مبرمماً منه بأدلة وشواهد ، واختلفوا أيضاً في الشواهد ، فمن قائل إنها مفتعلة ، ومن قائل إنها ضرورة أو شاذة ، بيد أن المآل واحد ، وهو أن العالم لا يسعى عالما إلا إذا كان متمكناً من النحو مستقصياً لجيع وقائمه ، ولا يكاد يستتب أمم إلا به . ولو قلت مثلاً : ضرب « زيد عمرو » من غير رفع زيد ونصب عمرو ، فا يكون ضربه حقاً ، ولا يصح الاعباد على هذا الإخبار ؛ فإن حقيقة فعل الضرب متوقفة على عدم كون زيد مرفوع ، وجميع اللغات التي ليس فيها علامات الرفع فهي خالية عن الإفادة التامة ، وإنما يفهم الناس بعضهم بعضاً من دون هذه العلامة عن در بة واتفاق ، فلا معمول وإن جات » .

وأخذ الملم يثني على النحو ثناء عظيم ، ويبين أنه هداه إلى مسألة حار فيها حيرة

عجيبة ، فسأله تلميذه : وما هذه الفائدة يا أستاذى ؟ قال : قد طالما كان يخامرنى الريب. في قضية خلود النفس ، فكنت أميل إلى ماقالته الفلاسفة ، من أنه كل ماكان له ابتداء فهو متناه ، فلما رأيت النحو له ابتداء ، وليس له انتهاء قست النفس عليه فزال عنى والحمد لله ، ذلك الإبهام » وفي هذا الكلام لذعات حادة للنحاة لا تخفي على اللبيب .

وهكذا نجد أحمد فارس فى كل ماكتبه يخلط الجد بالهزل ، ويتهكم تهكما مريراً على الأوضاع التي لا تروقه ، وقد قال عن كتابه ( الساق على الساق فيا هو الفارياق ) :

هذا كتابى للظريف ظريفاً طلق اللسان وللسخيف سخيفاً أودعته كلاً والفاظاً حلت وحشوته نقطا زهت وحروفاً وبداهة وفكاهة ونزاهة وخلاعة ، وقنساعة وعزوفاً كالجسم فيه كل عضو تعشق السمتور منه وتحمد المكشوفا فصدً لمتد لكن على عقلى فا مقياض عقلك كان لى معروفاً

وقد وضع أحمد فارس كل تجاربه وعلمه وفنه ، وقلمه الظريف القوى المتمكن من عتلف أساليب اللغة فى إخراج ( الجوائب ) فكانت من الصحف الأولى فى المالم ، وله يرجع فضل السبق فى تعبيد العربية وتذليلها بأسلوبه المرسل الطليق ، كما أنه من أوائل الذين ملئت قلوبهم بغضاً للأجانب ، فهم عن حق أغراضهم الدنيئة ، وسلقهم بلسان حاد ، وحرّض على إخراجهم من ديار ألعرب والشرق . وقد خَمَ مصر بحب وفير ، وكان مثلا فى الصحافة انتهجه المصريون ، وحذو احذوه فلا بدع أن كان من رواد النهضة الحديثة .

كل ذلك حفز المصريين إلى الاهمام بالصحافة ، ووجدوا من إسماعيل صدراً رحباً . للنقد السياسي اللهم إلا ما يمس شخصه ، فلصاحبه الويل والثبور كما حدث لمدير الأهرام. صنة ١٨٨٩ ، حين أشار إلى مال صرف من الخزينة ، ولم يعلم مصيره ، وكاد إسماعيل يبطش به ، وبجريدته لولا أن ارتمى في حصن فرنسا فحمته ؛ كما وجدوا من إسماعيل تشجيماً للحركة الأدبية وميلا للأدب والفن والعلم . ومن الصحف المصرية التي ظهرت في عهد إسماعيل:

### ١ – نجو: البعسوب :

وهى أول هذه الصحف الصرية ، وهى مجلة طبية أصدرها الدكتوران محمد على البقلى ، وإبراهيم الدسوق ، وكانت شهرية عربية اللغة ، وهذا يدلنا على عظم المحاولة التى كان يبذلها أطباء البعثات العلمية في تذليل اللغة العربية للمصطلحات العلمية ، والاستمانة بالكتب القديمة ، وبوضع كلات من عندهم - على سبيل الاشتقاق - ولقد كانت هذه المجلة الأولى من نوعها في الشرق ، ولكنها للأسف لم تممّر طويلا ، ومنها نماذج بدار الكتب ، وكان ظهورها سنة ١٨٦٥ .

#### ٢ – مجود رومنة المرارس:

أنشأها الملامة على مبارك سنة ١٨٧٠ حين كان وزيراً للمعارف المصرية ، وهى من أجل أعماله خدمة للغة والأدب ، وكانت الوزارة تتولى إصدارها والإنفاق عليها ، وقد السبت لإحياء الآداب العربية ، ونشر المعارف الحديثة وأسندت رئاسة تخريرها للعالم الأديب رفاعة الطمطاوى ، فقد رأى على مبارك أن رفاعة أجدر الناس أن يتولى الإشراف على روضة المدارس ، وفي ذلك يقول : « لما كان حضرة رفاعة بك ناظر قلم الترجمة بديوان المدارس ، وهو المشار إليه بين أرباب المعارف بالبنان ، والمعترف بدرجة فضله الرفيعة كل إنسان ، ناسب أن يجمل هذه الصحيفة تحت نظارته ، لتتحلى من معلوماته بالدر الثمين ، وينشر علمها ، فيتلقاه عمد المعارف بالهين » .

وقدر صدَّر رفاعة بك أول عدد منها بمقال برَّين فيه الهدف الذي تسمى إليه المجلة ؟

والخطة التي تسير عليها لبلوغ هذا الهدف ، ومما جاء في هذا المقال قوله : بحيث تكون فيها الفوائد المتنوعة ، والمسائل المتأصلة والمتفرعة ، أقرب تناولا للمطّلم المستفيد ، وأسهل مأخذاً لمن يمانيها من قريب الفهم والبعيد ، بقلم سهل العبارة ، واضح الإشارة ، وألفاظ فصيحة غير حوشية ، ولا متحشمة لصعب التراكيب ، ومعان رجيحة تنفرط في ساك مُسْتَحْسَن الأساليب ».

وقال: « وقد تنزهت صحيفتنا هذه مما سوى مايخص بشر فائدة علمية ، ومحمدة أثرية ممايقع عليه الاختيار ولا ضرر فيها ولاضرار ، فليس من وظائفها تقييد الأحوال السياسية الموقتية ، والأفعال الرئاسية والإدارية » .

ومن الذين أسهموا في تحرير المجلة عبدالله فكرى الذى أحيلت عليه العلوم الدربية والفنون الأدبية ، و « بروكش » ناظر مدرسة اللسان المصرى القديم وخيص بالتاريخ ، وإسهاعيل الفلكي وعيهد إليه بالفلك ، ومحمد قدرى وخيص بالجغرافية والأخلاق والعقائد ، وأحمد ندا وعيهد إليه ببيان المواد النبانية ، والشيخ عيمان مدوخ ، وطلب منه إمداد المجلة بغرائب النوادر والمضحكات والألغاز والأحاجي والنيكات ، وأحيل على مباشر تحريرها المكلام على محروسة مصر القاهرة ، وذكر أخطاطها وشوارعها ، وأحيلت كافة العلوم الرياضية على مدرسي المدارس ، ومايرد منهم في القابل ، بذكر اسم صاحبه حتى لايضيع على عامل (١)

وقد ضم إلى هيئة التحرير بعد إنشائها السيد صالح مجدى وكيل ديوان المدارس، والشيخ حسونه النواوى مدرس الفقه وعلم السكلام بمدرسة الألسن وصار فيما بعد شيخاً للأزهر . وأسندت مباشرة تحريرها وترتيب مقالاتها إلى على فهمى ولد رفاعة (بك)، وكان مدرس الإنشاء بمدرسة الإدارة والألسن، واتخذت المجلة شمارها:

<sup>(</sup>١) المدد الأول من عجلة روضة المدارس .

تعلم العسلم واقرأ تَحُر فحار النبسوة فاقه قال ليحي (خد الكتاب بقوة )

فكانت هذه الجلة ميداناً يتبارى فيه فطاحل الكتاب في ذلك المصر ، وقد عنيت كا رأيت بالمباحث الطريفة في العلم والأدب والاجماع والفلك والتاريخ والرياضيات ، وكانت تصدر مرتين في الشهر ، وظلت تصدر ثماني سنوات ، فهدت السبيل للصحافة الحديثة ، وكانت توزع بالمجان على جميع التلاميذ ، وقد أفسحت أعمدتها للطلبة ينشرون أبحاثهم الجيدة فيها فعودتهم بذلك الاطلاع والكتابة والبحث ، وبذل الجمد المستقل عن أساتذتهم .

ومن الأمثلة على تشجيع المجلة للتلاميذ ما نشرته ﴿ للشاب النجيب ، إسماعيل أفندى صبرى أحد تلاميذ مدرسة الإدارة وقتئذ » . وقد صار فيما بعد الشاعر المشهور إسماعيل ﴿ باشا ﴾ صبرى .

فن ذلك قصيدته فى مدح الحديو إسماعيل بالمدد المشرين من السنة الأولى مطلعها :

سفرت فلاح لنا هلال سمود وعا الفرام بقلى الممود
وقصيدة أخرى بالمدد الخامس من السنة الثانية قال فها :

أغرُّتك النراء أم طلعة البدر وقامتك الهيفاء أم عادل السمر وشعرك أم ليل تراخى سدوله وثغرك أم عقد تنظم من در وقصيدة أخرى بالمدد الثالث والعشر بن من السنة الثانية استهلها بقوله:

لا والهوى المذرى والوجد عَـذُلُ عذولى فيك لا يجدى إلى مع الصد وطول الجفا باق على الميثاق والمهـــد

وغير ذلك مما يمد تقدمة وباكورة للشعر الحديث(١) .

(٣) أما الصحف السياسية بمصر فأقدمها ظهوراً جريدة ( وادى النيل) أنشأها السكاتب الأديب الشاعر عبد الله أبو السعود (٢) ، وكانت تصدر مرتين في الأسبوع على شكل المجلات ثم الفتها الحكومة في سنة ١٨٨٣ ؛ بيد أنها استأنفت جهادها وحياتها باسم جديد هو « روضة الأخبار » التي أصدرها محمد أنسى نجل عبد الله أبي السعود ، وكان والده يحرر القسم السياسي بها إلى آخر حياته .

(٤) وتليها في الظهور جريدة (نرهة الأفكار) سنة ١٨٦٩ لمنشئها إراهيم المويلجي، ومحمد عنمان حلال ، وناهيك بهما في ذلك العصر فحولة قلم ، وجزالة أسلوب وطرافة موضوع وحلاوة نكية ، وكانت هذه الجريدة أسبوعية ، ولكن لسوء الحظ إلم يصدر إلا عددان ، وضاق بها إسماعيل ذرعاً ، فعطلها حين نصحه بذلك أحد وزرائه خشية أن تثير لهجتها الخواطر ضده .

(٥) وأنشأ بعض الأقباط بمصر في سنة ١٨٧٧ ، جريدة الوطن ، وكانت سياسية وطنية تميل إلى التحرر .

ثم نرح عقب حوادث سنة ١٨٦٠ في سوريا<sup>(٢)</sup> جاعة من الأدباء الذين فروا بحريتهم من الاضطهاد ؛ حادوا وقلوبهن تَنْصُ بالحقد والإحسن على تركيا ، وفي نفوسُهم ميل إلى

<sup>(</sup>۱) راجع تاریخ الحرکه القومیة لعبدالرحن الرافعیج۳ می ۱۹۸ ترجة رفاعة العابطاوی وعصر اسماعیل له کذلک ج ۲ س ۲۹۲ ودیوان اسماعیل صبری س ۲ --- ۱۰ وأعداد مجلة روضة المدارس ، (۲) توف سنة ۱۸۷۸ وهو من أوائل تلامیذ رفاعة العابطاوی ؛ واشتفل بالتدریس بدار الدلوم واشتهر بالترجة والکتابة فی التاریخ . وصار صوا عجلس الاستئناف .

<sup>(</sup>۲) في هذه السنة زاد اضطهاد الأتراك لمسيحي سورياً ، وقامت مذاج في جبل لبنان ذهب ضحيتها عدد كبير من السيحيين : واضطر كثير من سكان القرى بجبل لبنان الى الهجرة . وذلك لأن نصارى الشام قد أظهروا ولاء هم لإبراهيم باشا وكرههم قاحكم التركى أيام وجوده بينهم . فلما سحبت الجيوش الصريخ ظلوا على ولائهم لمصر . فائنةم الأتراك منهم شمر انتقام .

الحرية والتنفيس عن الآراء المكبونة . وقد شجمهم إسماعيل على الإقامة بمصر ، والإسهام، في نهضتها ؟ ولا نستطيع أن ننكر ما أسدوه للصحافة ولاشر الثقافة من خدمات .

ومن أوائل الذين وفدوا على مصر عقب هذه الحوادث الدمية .

## أديب إسمق :

وهو فلتة من فلتات الزمن . استطاع مع حداثة سنه أن يتوهج في سماء الأدب والسياسة والخطابة بجماً ساطماً ، وأن يكو أن مدرسة إشائية يحتديها الأدباء والخطباء . وكان من الذين امتلأت فلوبهم بحب مصر والشرق ، ورأى الأجانب الطامهين ، والرترقة والأفاتين ، فأضرمها عليهم ناراً مشبوبة ، لا تخمد لها جذوة في كل مكان حل به ، وما ارتحل وشرد في سبيل مبدئه وفيض وطنيته وحرارة أسلوبه حتى احترق صفيراً ومات ولما ينته العقد الثالث من عمره .

ولد أديب إسحق سنة ١٨٥٦ من أبوين سوريين : ونشأ بلبنان ، وتعلم العربية والفرنسية في مدرسة الآباء العازاريين ، واضطر إلى السكد ح في سبيل العيش وهو صغير ، ودرس التركية في أوقات فراغه ، ثم انضم إلى والده في خدمة بريد بيروت ، وقد ظهرت ميوله الأدبية في حداثته فعمد إليه وهو في السابعة عشرة بتحرير جريدة (التقدم) .

وكان إلى عمله الصحفي يترجم عن الفرنسية ويؤلف، وانتمى إلى جمية ( زهرة الآداب) ثم صار رئيساً لها فيما بعد وقد ترجم ( أندروماك ) لراسين ؛ وساعد صديقه ( سليم نقاش ) في تأليف المسرحيات ، وتمثيلها ، ولحق به في الأسكندرية . وكانت فرقتهما التمثيلية من أوائل الفرق العربية ، وعرب أديب رواية ( شارلمان ) وأعجب بها المصريون إعجابا عظما (١) وألف رواية غرائب ( الاتفاق ) .

<sup>(1)</sup> M. Sapry: La Ganése de L, Esprit National Egyptian p. 128.

وحن إلى الصحافة فذهب إلى القاهرة ، واتصل بالسيد جمال الدين الأفغاني . وأنشأ هو وصديقه سليم نقاش جريدة (مصر) سنة ١٨٧٧ وكانت أسبوعية ، وقد تأثرا فيها بتعاليم جمال الدين الأفغاني وأسلوبه الملتهب ، أنشآها وها مفلسان لا يملكان غير عشرين (فرنكا) بيد أن أسلوبها وقوة بيانها ، وجدة أفكارها ، ودعوتها الجربئة للحرية ، قد ضمنت لها الإقبال ، والرواج ، ورحب بها الذين يحبون القلم القوى ، والأسلوب الجزل والأفكار الجريئة ؛ واندفع كاتبها كالبركان برسل ناراً ، ونوراً ، وينفس عن نفسه ما طالما كبت فيها وهو ببيروت ، وما ذاقه وقومه من اضطهاد وظلم على أيدى الأراك ؛ فحركت الهمم وأعادت للأسلوب الرفيع عزته .

وقد وجد أديب إسحق وسلم نقاش في رواج ( مصر ) ما شجمهما على إسدار جريدة يومية سمياها ( التجارة ) ، وكانت لا تقل عن أختها حماسة وقوة ، ونشر فيها جمال الدين الأفغاني بمض المقالات ، تارة ممهورة بتوقيمه ، وتارة بتوقيع مستمار ، وقد ألناها رياض باشا سنة ١٨٨٠ .

ولكن ذلك لم يثن من عزبمة (أديب إسحق) فهاجر إلى باريس . واستأنف جهاده وأصدر ثمة جريدة (القاهرة) بالمربية وقال في مقالها الأول : « ما تغيرت الحقيقة بتغير الاسم ، بل هي مصر خادمة مصر »

وقد حرص فى أثناء مقامه بباريس على معرفة عدد كبير من ساسة فرنسا وعلمائها حتى روى فيكتور هوجو أنه قال لمن كانوا فى حضرته ، على أثر انصراف أديب : « هذا نابغة الشرق » . ولكن برد باريس ، وإسرافه على نفسه فى كل شيء قد جنى على صدره ، فرجع إلى لبنان ملتمسا الشفاء ، وعاد إلى تحرير جريدة التقدم مرة أحرى .

وحين تغيرت الأحوال في مصر دعى إليها ، وعين مديرا لقلم الإنشاء والترجمة بوزارة المعارف ، وسمح لجريدة مصر بالظهور ، وشغل وظيفة أخرى بجانب وظيفته الأولى حيث عين كاتب سر مجلس شورى القوانيين ، وحين قامت الثورة العرابية واشتد لظاها عاد إلى

بيروت ثم رجع إلى الإسكندرية ، ثم اشتد به مرض الصدر ، فعاد إلى لبنان حيث مات بعرية الحدث بالقرب من يبروت وهو في التاسعة والعشرين من عمره سنة ١٨٨٥ . وهي قريبة من القرية التي دفن فيها أحمد فارس الشدياق ، وهكذا حمم الموت بين علمين من أعلام النهضة الحديثة ورواد الفكر والأدب الجديد .

وكان أديب إسحق ناراً مسلطة على الاستمار ، والدل والمبودية ، وقد التق بجمال الدين فزادت حماسته واضطرمت النار في فؤاده ، فأخرجها شواطاً ملهباً في كلمات تصب الحكمم على الأعداء ، وتثير الهمم الفارة ؛ لقد نادي بوجوب اتحاد الأمم العربية ، فسبق زمنه قرناً أو ما يقرب من قرن ، وفي ذلك يقول : « ما ضر زعماء هذه الأمة لو سارت ينهم الرسائل بتعيين الوسائل ، ثم 'حشدوا إلى مكان يتدا كرون فيه ويتحاورون ، ثم ينادون بأسوات متفقة المقاصد كأنها من فم واحد . قد حاءت الراجفة ، تتبعها الرادفة ، وهبت الحاصبة ، تلمها العاصفة ، فذرات حقوقنا فصارت هباء منثورا ، ولمت بنا القارعة ووقعت الواقعة ، فصرنا كأن لم نفن بالأمس ، ولم نكن شيئاً مذكورا ، فهلم نفشد الصالة ، ونطلب المهوب ، لا تقوم بأمر ذلك فئة بدون فئة ، ولا نتعصب لذهب دون مذهب ، فنحن في الوطن إخوان ، تجمعنا جامعة اللسان ، وكانا وإن تعدد الأفراد إنسان .

ايحسبون أن ذلك الصوت لا يكون له من صدى ، أم يخافون أن يذهب ذلك الاجتهادى سدّى ، أم القاصد الدينية ، الاجتهادى سدّى ، أم لا يعلمون أن مثل هدذا الاجتهاع ، مزها عن المقاصد الدينية ، منحصرا في العصبية الجنسية والوطنية ، مؤلفاً من أكثر النحل العربية - يزال الدنيا اضطراباً ، ويستميل الدول جذباً وإرهاباً ، فتعود للمرب الصالة التي ينشدون ، والحقوق التي يعللبون ، ولاخوف على زعائهم ولاهم يحزبون » ،

إن هذا ولاريب تفكير مشرق ، وقلب عظيم يتجه الأنجاء السليم الذي يجب أن تسير فيه الأمة العربية منذ أن رأت الغرب الجشع يطمع ، ويحد برائنه لينهشها الواحدة تلو الأخرى ، ولو فعلت ذلك من أواسط القرن التاسع عشر ما أصابها اليوم ما أصابها .

وكان أديب ممن يمشق حرية الرأى وينادى بالدستور ، وقد كتب مقالاً يرد فيه على الشيخ حمزه فتح الله محرر جريدة (البرهان) في سنة ١٨٨١ حين دعا الشيخ إلى حكم الغرد يوم افتتاح مجلس النواب ، فقال له أديب :

صفحا لصرف الدهر عن هنواته إن كان هذا اليوم من حسفاته

وكيف لا؟ وهو حاجة النفس ، وأمنية القلب ، منذ توجه الخاطر إلى السياسة الوطنية ، وانصرف العزم إلى إحياء الهمم ، وانعقدت النية على حفظ الحقوق ، وأنحدت الوجهة في القيام بالواجبات ، وهو النشأة الني كست الوطن رداء الفتوة قشيباً ، وهو البغية التي غرست للأمة غصن الأمل رطيباً ، وهو مارجوناه زماناً ، ودافعنا الزمن فيه ، وتمنيناه أعواما وغالبنا الحدثان عليه فيا حسد. من يوم رد فائت البهاء ، وأحيا مائت الرجاء ، وأعاد شباب الأمة ، وسدل ستور النعمة ، وأظهر مقاصد الأمير ، وأيّد مساعى الوزير ، وقضى لبانات النهاء ، وحقق أماني النزهاء (1) » .

وكان أديب مفرماً بمصر ، مُحباً لها حباً ملك شغاف قلبه ، مثله في ذلك مشل الشدياق ، ولا بدع فقد آوته في غربته ، وأعطته الحربة التي حرمها في وطنه ، وأفسحت له مجال الممل ، وقدرت جهده ، حتى منحه الحديو الرتبة الثالثة بيده ، وأثرات كفاءته منزلتها فعينته في الوظائف الكبيرة ؛ ثم إنها ملجا الأحرار ، وزعيمة الشرق المعرب ، ونهوضها - كاكان ذلك رأى أستاذه جمال الدين - نهوض للمرب أجمعين ، وفي مصر يقول أديب : « ومصر ، ولاحياء في الحب ، بلد تركت فيه زهرة أيام الشباب ، وخلفت غرس الآداب ، وهززت غصن الأماني رطيباً ، ولست ثوب الأمال قشيباً ، فا عدلت بي عن حبها النكبة ، ولاأنستني عهد ها الفرية ، ولست أول محب زاده البعد وجداً ، ولم ينسكث على العهد عهدا ، فحذار أهل مصر إن العدو لكم بالمرصاد ، وإنسكم فحفوفون بالعيون والأرصاد » .

Acres to the state of the

March Rey &

<sup>(</sup>١) جريدة في مصر ٢٩ من يناير ١٨٨٧ .

واستمع إليه يقول فى الحزب الوطنى وأمانيه وأنه « يريد أن يكون المصرى فى مقام الإنسان ، مستقلا بوجوده متمتماً باستقلاله ، فأثرا بحقوقه ، ناهضاً بواجباته ، وتريدونه بحذلة الحيوان ، يساق للموت ، قإن عجز فلاسلخ ، ويطلب أن يكون الوطنى آمناً فى داره ، مساوياً لجاره ، يستغل زرعَه ، ويستدر ضرعه ، وتلتمسون أن يكون غربباً فى آله ، مصادراً بماله ، بطعم من بَـنْ عربُه ، ويؤمن من يروعه ، ويحقظ من يضيًه هذا ) » .

وكان أديب من ألد أعداء الأجان ، وإليك بمض نفاته الحارة ضد صحيفة موالية للأجانب وقد كانت تشيد بإلغائهم بعض الضرائب لتمكن أقدامهم في احتلال مصر : 
﴿ فَهِلْ خَنِي عَنْ تَلْكُ الصحف أنه ليس من شفقة الصياد على الطير إلقاؤه الحب بين بديها ؟ أو لم تعلم أن القائل بهمجية المصريين ، المعتقد بالمحطاط مداركهم ، لايطممهم هذا الفتات ، 
إلا ليسهل على الإنجليز هضم قوتهم والتهام ثروتهم !

كلا! إن الجرائد المصرية لأتجهل حقيقة الأمر ، ولكنها لا تستطيع التصريح؟ علماً بأن المص المازم على سرقة الحقوق الوطنية يكره النور ، فإذا حاولت إظهاره سأر ع إلى إطفائه بتعطيلها وإلغائها .

### يا أهل مصر :

إنى محدثكم حديثاً غريباً: إذا كان أمراؤكم خياركم ، وأغنياؤك أسخياً كم وأموركم شورى بينكم ، فطهر الأرض خير لكم من بطنها ، وإذا كان أمراؤكم شرادكم ، وأغنياؤكم بخلاءكم وأموركم إلى نسائكم ، فبطن الأرض خير لكم من ظهرها » .

كان أديب جنديا من جنود الحرية ، ومصر ، والعروبة ، ولما عطلت جريدة التجارة

<sup>(</sup>١) جريفة مصر في ٧٩ من يتاير ١٨٨٧ .

أسبوعين أول الأمر دبّج مقالا جاء فيه: « وأبن ساءنا أن جاءنا ذلك الإخطار بلوم ، وعقاب أليم ، لقد سرّنا أن نكون الجرائد موضما للنطر ، ومجالا للنقد ، ولم ر في القصاص شيئاً يستمين به اللائم ، أو مصابا يعتضد به الشامت ، فإن « التجارة » تحسب حب الوطن ديناً والمدافعة عنه جهاداً ، فإن عاشت فيه سميدة ، وإن ماتت فهى شهيدة ، ولقد آناها الله النممتين ، وأناح لها الحسنيين ، فماشت به ، ومانت عليه ، وستبث بعد أسبوعين ، رافلة في ثوب الشهادة ، مزينة بحلى اسمادة ، على الرغم من أنوف حاسديها ، الذين أولوا كلامنا إلى ما لم نقصد ، وسعوا بها عالم يحطر على قلوبنا ، وحاولوا إطفاه نور الحق ، ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره البطلون (١) »

ولم يثنه تعطل جريدتيه وتروحه إلى باريس عن غايته المثلى ، وهي العمل على إيقاظ الشرق العربي ، والدعوة للحرية ، وطرد الأجاب من البلاد ، وقد أهلن خطة جريدته « القاهرة » التي أصدرها بباريس بقوله : « إلى لا أقصد إلى الانتقام ، وإعا أروم مقاومة الباطل ونصرة الحق ، والمدافعة عن الشرق وآله ، وعن الفضل ورجاله ، فسلمكي أن اكشف حقائق الأمور ، ملتزما جانب التصريح ، متجافياً عن التعريض والتلميح ، وأن أجلوا مبادى و الحرية ، وآراء ذوى الفقد ، ومقصدى أن أثير بقية الحية الشرقية ، وأهيج أخلوا مبادى وأرفع النشاوة عن أعين الساذجين ، وأحيى الذيرة في قلوب المارفين ، في في أن لهم حقاً مسلوباً فيلتمسوه ، ومالا منهوبا فيطلبوه ، ولايخر حوا من خطة ليملم قوى أن لهم حقاً مسلوباً فيلتمسوه ، ومالا منهوبا فيطلبوه ، ولايخر حوا من خطة الحسف ، ويغبذوا عنهم كل مُدكِّس يشترى بحقوقهم عنا قليلا ، وبديقوا الخائنين عداياً وبيلا ، وليستصغروا الأنفس والنفائس في جنب حقوقهم ، وليستميتوا في مجاهدة الذين بيمون أبدانهم وأموالهم وأوطانهم وآلهم » .

وأساوب أديب أساوب قوى متين ، انتن في تدبيجه وانتقاء ألفاظه ، وحلاه بالسجع

<sup>(</sup>١) التجارة المدد ١٨٧ في ١٣ من فبراير ١٨٧٩ .

على عادة كتاب ذلك الوقت ، ولكنه ليس بالسجع السخيف المتعمد ، ولكنه سجع الحريرى قريب من سجع ابن العميد ، والصاحب بن عباد ، والصابى ، لا من سجع الحريرى والقاضى الفاضل . إنه حقاً حفيل بالأسلوب كاحفل بالمهى ، وأحيا الكتابة العربية المنعقة القوية أيام كانت في القرن الرابع الهجرى ، ونقول مع (مارون عبود)(١): «أما الذي يتراءى لى من آثاره الكتابية ومن أسلوبه ، فهو أنه نارى الشعور ، متقد الخاطر ، ثورى من الطراز الأول ، كأنه كان في دفقة الحجاج يوم دخل الكوفة وقد انتشر النهار ، يرسل عباراته فتنز أزيز السهم ، وقد فارق الوتر . جمل كأنها مقطوعة على نمط واحد ، لاهى بالطويلة ولاهى بالقصيرة ، يشد بعضها بعضاً فتولف مقالته كتيبة جاعة ، إذا راعيتها منفردة لا تحس لها مفمولا عظيا ، ولكنها تؤلف كلاً تخرج منه النفس ، وقد ملاً هذا الكلام اندفاعاً واستبسالاً » .

ويقول: « نثركأنه الشمر برصعه بأبيات إما من الشمر القديم ، وإما من نظمه هو فيأ في مقاله عجَّاجا زاخراً حين يحتد ويشتد كقوله: هو الظلم حتى تمطر السماء بلاء ، فتنبت الأرض عناء ، فلا مجد على سطحها إلا جسوماً ضاوية ، في ديار خاوية ، وقلوبا محترق في بلاد تحت رق » .

وهو براعی الموسیق فی نثره أكثر من شعره فیتعمد ماكات تتعمده مدرسة ابن العمید من أفعال مختلفة تتحرك لها الجملة فتحرك قارئها تواً ، وإن ذهب أثرها من عقله بعد حين كقوله :

« هو الجهل حتى تصيع الأخطار ، وتفنى الأقدار ، وتبطل الهمم ، ويعفو القلم ، ويعفو القلم ، ويعفو القلم ، ويتخفض الرءوس ، وينتقض الغفوس وحتى ترى :

<sup>(</sup>١) عجلة السكتاب فبراير ١٩٤٨ .

بكل أرض وطئها أمم 'ترعى بعبد كأنها غنم يستخشن الخز حين يلنسه وكان يبرى بظفره القلم

ومن شعره الذي جرى مجرى الأمثال ، وإن لم يكن من الشوراء الحلين ، وإن الشهر بنثره أكثر مما اشتهر بشعره قوله :

قَتلُ أمرىء في غابة جرعة لا تفتف ر وقت لُ شعب آمن مسألة فيها نظر والحق للقوة لا 'يعطاه إلا من ظفر

## ومن ذلك قوله :

حسيب الرأة قوم آفة من يدانها من الناس ملك ورآها غيرهم أمنيّة مكك النعمة فيها من مك فتمنى معشر و نيبذت وظلام الليل مشتد ألحك وتمنى غيره لو نجملت في جبين الليث أو قلب الفلك وصواب القدول لا يجهله حاكم في مسلك الحق سلك إنما المسرأة مرآة بها كل ما تنظره منك ولك فهى شيطان إذا أفسد بها وإذا أصلحتها فهى مسلك

إذا كان الشدياق قد وضع أسس المقالة الحديثة في صحيفة الجوائب ، وهجر الأسلوب المرسع المسجوع في الكتابة الصحفية ، واقتنى أثره كثيرون 'شفيلوا بالصحافة ، ورأوا ذلك أدنى لأن يفهموا من جمهرة القراء ، وأسرع في الإبانة عن الممانى الكثيرة التي يريدون الإفضاء بها واستقصائها ، فإن فضل أدبب إسحق على الأسلوب الأدبى

لا يتنكر ، وقد قلده كثيرون ممن كتبوا المقالة ، وكانوا من أنصار الشدياق بادى الأمر ، وعلى بهجه جرى تجران ، ونجيب حداد وغيرهما من أفاضل السوريين ، ولكن الصحافة لم تحتمل هذا الأسلوب ، ورجمت إلى البساطة في التعبير ، وإن ظل أسلوب أديب الذي أحيا به كتابة القرن الرابع عودجاً للأدباء في أواخر القرن الماضى ، وأوائل القرن الحاضر .

ومن السوريين الصحفيين سليم الحوى صاحب جريدة ( الكوك الشرق ) سنة ١٨٧٣ ، ولكنها كانت قصرة العمر . ومنهم سليم وبشارة تقلا ، وقب د أصدرا ( الأهرام ) بالأسكندرية سنة ١٨٧٥ ، وقد لاقت أول أمرها عقبات جة ، ثم نالت حظاً كبيراً من الرواج ، وكانت تصدر أسبوعية فى بَده ظهورها ، ثم صدرت بجانبها جريدة بومية تسمى ( صدى الأهرام ) فلما عطلت الجريدة اليومية انفردت الأهرام بالظهور ، ودأبت تصدر حتى اليوم ، فهى أقدم الصحف المصرية السياسية ، واليها يرجع الفضل فى تقدم الصحافة المصرية وأخذها بكل جديد من صحافة الغرب . وقد كانت المقالة أهم شى فى الصحيفة ، حتى خرجت الأهرام على ذلك فى سنة ١٩١٢ ، وقد من الأخبار على المقالة ، والأهرام أول من عنى بالحوادث المسورة ؛ ولقد ازداد حجمها أحيانا فى عهد جبرائيل تقلاحتى بلغ عشرين صفحة ، وقد عنبت عناية فائقة مالأخبار الخارجية ، وصارت عود جا لصحف الشرق العربي كله .

ومنهم سليم عنحورى ، وقد أصدر جريدة سياسية سماها ( مرآة الشرق) ولكنه خلعى عنها في سنة ١٨٧٩ وتولاها إبراهيم اللقانى بإيماز من السيد جمال الدين الأفغانى ، وقد أفشأ الشيخ يمقوب صنوع اليهودى صحيفتين سياسيتين وها ( مرآة الأحوال ) صدرت في لندن سنة ١٨٧٧ ، و ( أبو نضارة ) صدرت في القاهرة سنة ١٨٧٧ . هويستوب صنوع إسرائيلي مصرى ولد سنة ١٨٣٩ ، وكان يتقن التوراة ، وقرأ الإنجيل ، هوالقرآن ، وتمثم في إيطاليا على نفتة أحمد باشا يكن ، وهو أول من أنشأ مسرحاً عربياً

فى القاهرة سنة ١٨٧٠ وأعجب به الخديو اسماعيل وكان يسميه ( موليبر مصر ) منحه المنح ، وأمده بالمون ، وحضر بمض عثيليانه تشجيماً له ، وقد ألف نحو اثنتين وثلاثين مسرحية فى موضوعات جدية وهزلية . وسافر إلى أوربا سنة ١٨٨٤ وبتى فيها فترة ، ولما عاد إلى مصر انصل بالسيد جال الدين والشيخ محمد عبده ، وكان يعلمهما الفرنسية .

وكان « أبو نضارة » من الصحف المعارضة لإساعيل ، وكان صاحبها ميّالا للفكاهة والدعابة ، وقيل إن السيد جمال الدين هو الذي أوحى إليه بإصدار جريدته لانتقاد سياسة اسماعيل . وكانت ( أبو نضارة ) أول حريدة هزلية سياسية صدرت عصر ، وقد نقاه اسماعيل فرحل إلى ر باريس ) ، واستأنف إصدار جريدته بأسماء مختلفة معارضاً الخديوى ومنتقداً أعماله ؛ ولم يخل عدد منها من صور تعرّض تعريضاً شديداً بالخديوى اسماعيل ، فلقيت رواجاً ، واستمر الشيخ صدّوع يصدر جريدته إلى ما بعد الاحتلال ، وكان معادياً للانجليز وتوفى سنة ١٩١٢ .

وعلى العموم فقد بلغ عدد الصحف التي ظهرت في عهد اساعيل ما يقرب من عشرينه عيفة ، ومعظمها ظهر في أواخر أيامه ، وقد أطلق لها الحرية في الكتابة ، وكان عيل إلى هذه الحرية في أخريات عهده حين اصطدم بالمطامع الأوربية ، وكانت هذه الصحف تندد بسياسة الأوربيين وجشمهم ، ونواياهم ، وتشعر الناس بتدخلهم السياسي ، ومحمل علمهم حملات شديدة اللهجة ، فكان ذلك يروق إساعيل . ولكن لم يكن يرضى أن يتعرض كانب ما لسياسته الخاصة أو لشحصه .

#### تعفیب :

هذه النهضة الصحفية خلصت اللغة من أسرها القديم ، وأوضارها التي ورثتها من عصور الضعف ، وخاضت في موضوعات شتى كا ذكرنا ، وسلس الأسلوب ،

واحتذى الصحفيون أسلوب إن خلدون في مقدمته ، ذلك الأسلوب المرسل السهل ، وإذا وازنا بين أسلوب النثر الصحنى في هذا العهد الذي نتحدث عنه ، وأسلوب الكتابة في العصر السابق وجدنا البون شاسماً ، وقد مرت بك نماذج من هذه الكتابة الصحفية يتجلى فيها أثر التحرر اللفوى والفكرى ، وقوة البيان ، وطرافة الموضوع ، وإليك ما قال يعض قادة المهضة الصحفية في الحث على العلم والاهتمام بالبيان ، وطريقة الكتابة ، راممين للشادين في الصحافة الطربقة القوعة .

### ١٠ - يقول أحمد فارس الشدياق:

من الناس من يتعلم ، وهو مجبول على صفات حميدة فيزداد هدى ورشداً وورعاً ودمائة أخلاق ، وحسن تصرف ، واستقامة طبع ، وتراهة نفس ، وصفاء عقيدة ، وإخلاص مودة وسلامة نية ، وعفة قلب ولسان ، وانساط يد ، فثله كمثل الجوهر الشفاف إذا قابله شعاع الشمس ، أو كمثل إناء من زجاج نظيف صاف إذا وضع فيه الماء لم يغير من طبعه شيئاً ، فتراه دائماً مقبلا على نفع الناس ساعياً في إصلاح شئونهم ، وتسنية أحوالهم ، باذلا أقصى جهده في تسكين خواطرهم ، ولم شعثهم ، وتأليف مفرقهم ، وتسلية حزينهم ، وإرشاد غاويهم ، وتأييد ضعيفهم ، وليس من همه التردد على أبواب الأمراء والخضوع لحجابهم . . . الح(۱) .

## ٢ - ويقول أديب إسحق:

◄ الكتابة صناعة يراد بها التعبير عن الحواطر والمحسوسات بوضع صحيح ، وأسلوب صريح فعى ذات ثلاثة أركان : الخاطر المراد إيضاحه وهو الإنشاء ، والوضع الذى يبدو به ذلك الإيضاح وهو البيان ، والكيفية التي تحصل بها ذلك وهو الأسلوب » .

<sup>(</sup>١) تجالى الغرر ج ٢ س ١٧٧ .

## ويقول أديب إسحق كذلك :

رأيت أن أصرف العناية إلى تهذيب العبارة وتقريب الإشارة ؟ لتقريب المعنى الرقيق ، في الأفهام ، من أفرب وأعذب وجوه الكلام ، وانتقاء اللفظ الرشيق المعنى الرقيق ، متجنباً من الكلام ما كان غريباً وحشياً و مبته لا سوقياً ، فإن النهافت على الغريب عجز ، وفساد التركيب بالخروج عن دائرة الإنشاء داء إذا سرى في القراء والمطالمين أدى إلى فساد عام ، وأعلق على الطلب ة معانى كتب العلم ، والتنازل إلى ألفاظ العامة يقضى بإمانة اللغة ، وإضاعة محاسما وإن في لغة القوم لدليلا على حالهم » .

وقد عدل أديب إسحق عن أساوبه المنمن في أخريات حياته ، ولاسها في بمض مقالاته الصحفية وفي ذلك يقول : « قد النزمت لهذا المطلب أسلوب التقرير وعدلت فيه عن منهج الخطابة الشعرية ، لاعتقادى بأن الأسلوب الخطابي ، وإن كان أسرع تأثيراً في القسلوب وأحسن وقماً في الأذهان ، إلا أنه قد يميل بالكاتب إلى جانب التخيل الوهمي في مكان التقرير العلمي ، فيرتفع بيانه عن المدارك التي سيقت إليها اللكات الحسية ، فلم يبق بها من محل لملكة الخيال المسهاة شعراً ، فيغوت الفرض المقسود من البيان والبلاغة ، وهو تقرير المهاني في الأفهام ، من أقرب وجوم الكلام ، ولهذا سأرسل فيه الكلام إرسال مقرر مبين ، ولا أتكافه تكلف منعق مرزين ، فإن أحكام التقرير منافية لهذا التمويه الذي يسمونه بديماً » .

ويقول: « النثر هو الكلام المطاق المرسل عفو القريحة بلا كلفة ولا صنعة الا ما يكون من وضع الكلام في مواضعه ، وإيثار ما يألفه السمع والطبع منه ، فهو من هذا الوجه مقدم على سائر أنواع الكلام ، بل هو الأسل في الإفشاء ، وما سواه فرع منه ، فإنه طبيعي أصيل ، ومادونه صناعي حادث ، والأصل في الطبيعة لا محالة ؟

يدل على ذلك أن هذا الكلام المفنى الذى يسمونه سجماً لا يكادهجوجد في غير اللسان، العربى ، فلوكان طبيميًّا لوجب أن يكون في جميع اللغات ، أو في المدودة منها أسولا على الأقل(١) » ·

٣ - ويقول السيد عبد الله النديم في النديد الأول من جريدة ( التنكيت والتبكيت )(٢).

« إليكم براى فاستخدموه في مقترحات أفكاركم العالية . وصيفتي فالملئوها بآدابكم المبالوفة ، وبدائمكم الرائفة ، فالبراع وطني يخاطب القوم بلغتهم ويطيعهم فيا يأمرون به ، والصحيفة عربية ، لا تبخل بالعطاء ، ولا ترد الهدية ، وأنتم كرأم اللغة وإخوان الوطنية ، فشدوا عضد أخيكم بالقبول والإغضاء عن الميوب، وساعدوه بأفكار توسع دائرة التهذيب ، وتفتح أبواب الكال ، وكونوا معي في المسرب الذي الترمته : والمذهب الذي انتحلته : أفكار تحليلية ، وفوائد تاريخية ، وأمثال أدبية ، وتبكيت ينادى بقبح الجهالة ، وذم الخرافات ؛ لنتعاون بهذه الخدمة على محو ماصرنا به مُثَلَة في الوجود من ركوب متن النواية ، واتباع الهوى اللذين أضلانا سواه السبيل » .

وترى من هذه النماذج كيف كان القوم يجاهدون في سبيل العلم وتفتيح الأذهان المناقة ، وتحبيب الناس في الثقافة ، والإشادة بفضل المتعلمين في زمن كانت فيه الأمة لاترال تحبو في طريق النور ، وكيف وضعوا أسس محرر اللغة من أسر السجع والتكلف ، ورسموا قواعد الإنشاء الصحيح لمن يريد أن يتخذ الكتابة حرفة ؛ وكيف سخروا القلم القوى الحرى، في خدمة الوطن ، وجعلوا الصحف ميداناً للأفكار الطيبة والأدب الرفيع

<sup>(</sup>۱) مجالی الفررج ۲ س ۲ :

<sup>(</sup>٧) صدرت سنة ١٨٨٦ راجع سلافة الندم ص ٧٧ .

والدعوات الإصلاحية الحرة ؛ وبذلك كانت الصحافة منارة من منارات النهضة المربية الأدبية . ارتفعت هذه المنارة في عهد إساعيل ، وظلت ترسل النور قوياً يبدد سدفة الجهل ومهدى الضالين إلى اليوم .

- { -

### الطباعة :

بهضت الطباعة بهضة عظيمة في عهد إسماعيل ؛ إذ وجهت الحكومة عنايتها إلى مطبعة بولاق ، ومازالت بها حتى صارت أرق مطبعة في الشرق ، وأسست مصنعاً للورق عد مصالحها المختلفة بالورق في سنة ١٨٧١ ، ويزود المشتغلين بالعلم والطباعة والتجار بكل ما يحتاجون إليه . ولقد سهل هذا الأمر على المشتغلين بالعلوم ، وشجعهم على النتاج المتصل ، وكاد نتاج الورق بمصر يعطل ما يرد من أوربا حينذاك .

وأنشئت بجوار مطبعة بولاق عدة مطابع أهلية أهم المطبعة جمية المعارف التي تسكلمنا عنها آنفا ، ثم المطبعة الأهلية القبطية التي جلبها من أوربا الأنباكراس الرابع سنة ١٨٦٠ في عهد سميد باشا . ومطبعة (وادى النيل) لمحمد أبو السعود أفندى ، ومطبعة ( مجلة روضة المدارس ) والمطبعة الوطنية بالأسكندرية . . . وغير ذلك من المطابع التي كان لها الفضل الأكبر في نشر الكتب الحديثة ، وتيسير الاطلاع ، والنهوض باللغة والأدب وشئون التمليم .

ومن أشهر الكتب القديمة التي طبعت في تلك الحقبة : المثل السّائر ، والأغانى ، وتاريخ ابن خلدون ومقدمته ، والعقد الفريد لابن عبدربه ، وفقه اللغة للثمالبي ، ووفيات الأعيان ، وإحياء علوم الدين للفزالي ، وتفسير الرازى ، والبخارى ( شرح القسطلاني ) ، وحياة الحيوان ، ونفع الطيب ، وقانون ابن سينا في العلب ، وتذكرة داود ، وغير ذلك

من نفائس الكتب التي عملت على تفذية المقول بنتاج السلف ، وتهذيب اللغة وتقوعهـا .

- 0 -

# النرجمة والتأليف :

كانت التركية لا ترال ذات سطوة في مصر حتى عصر اسماعيل ولكنه عمد إلى عصير الحكومة ولفتها ؛ حتى يسهل انفصاله عن الدولة المهانية ، وأصدر أمراً بجمل صور الأوامر واللوائح وكل ما سبق صدوره من الإجراءات منذ عهد محمد على عربية ، كا أمر بطبعها ، فا كان منها عربياً يطبع كما هو ، وما كان تركياً تطبع معه ترجمته العربية (۱) ، ولقد كان الأمر باستعمال اللغة العربية أداة التعبير الحكومية سابقاً لأوانه ؛ لافتقار البلاد لعدد كبير ممن يحذقون اللغة العربية ، ولا سيا بعد ذلك الركود الذي أصاب التعليم على يد عباس وسعيد ، ثم إن ترجمة هذه القوانين الكثيرة التي صدرت منذ عهد محمد على تحتاج إلى وقت طويل ، ولذلك ظلت للتركية بعض السطوة ، وإن أخذت تدريجياً تفسح مكانها للعربية حتى أوشكت أن تحل محلها نهائياً في أخريات عصر إساعيل .

وثما ساعد على الاهمام بالترجة في عهد اسماعيل ازدياد النفوذ الأجنى ، وكثرة من وفدوا إلى مصر من هؤلاء الأجاب تحاراً ومفامرين ، ولا سما بعد فتح قناة السويس ، فأنشئوا المصارف والدور التجارية الكبرى ، ودخلوا في خدمة الحكومة مديرين وفنيين وعلى الأخص حين اضطربت مالية البلاد .

واهتم اسماعيل باللغة الفرنسية اهتماما زائداً ، لأنها كانت منذ عهد محمد على هي اللغة التعليمية الأولى لرجال البعثات .

<sup>(</sup>١) حركة الثرجة عصر لجاك س١٠٠ .

وظل الأمر في تدريس المواد العلمية كما كان في عهد محمد على محتاجا إلى وساطة بين التلاميذ والمدرس الأجنبي : ولسكن حينها أعيدت مدرسة الألسن سنة ١٨٦٨ ، وأحذ تلاميذ رفاعة الطهطاوي يشرفون علمها ، نهضت الترجمة نوعا ما ، وتولى رفاعة بك رئاسة قلم الترجمة ، واشترك في تعريب القانون الفرنسي مع عبد الله أبي السعود وغيره .

واستمرت حركة الترجمة فى أوائل عهد إسماعيل مصبوعة بالصبغة العلمية ، ومعظم ما ترجم حينذاك كان فى العلوم كالهندسة والطب والصناعات العسكرية وغيرها ، وذلك لشدة حاجة البلاد إلى هذا النوع من التعليم . وإن كان بعض تلاميذ رفاعة قد اهتموا بالنواحى الأدبية من قانون وتاريخ وأدب .

فنجد عبد الله أبا السعود الصحنى والسياسى يترجم ( نظم االرّ لى، في السلوك في مَن مَكَمَ فرنسا من الملوك ). وقناصة أهل العصر في خلاصة تاريخ مصر ، تأليف ( أوغست مارييت بك ) ، وباشر ترجمة تاريخ عام مطول واسمه « الدرس التام في التاريخ العام » ، وتاريخ الديار المصرية في عهد الدولة المحمدية العلوية تأليف ( برنار الفرنسي ) .

ونمن كان لهم أثر فى الترجمة والأدب العربى ، وكان صاحب مدرسة لها نهجها الخاص ، واحتذى حذوها الأدباء من بعده .

# محد عمان جلال:

وهو مصرى من صميم الريف ، ولد فى (ونا القس) بمديرية بنى سويف سنة ١٨٢٨ ، وتلق العلم فى مدرسة الله العلم فى مدرسة الألسن ، وكان من نبهاء تلامذة رفاعة الطمطاوى وشغل عدة مناصب حكومية ، وكان آخر ما تولاه منها منصب القضاء فى المجاكم المختلطة سنة ١٨٨٨ ، وتوفى فى سنة ١٨٩٨ عن سبعين سنة .

امتاز محمد عثمان جلال بأنه يمثل الروح المصرية أتم تمثيل في خفتها ، وحبَّها للسكتة .

ومرحها الجم، وقد اختلط كثيراً بالعامة، وعرف أمثالهم ونوادرهم، ومواعظهم وعرف كذلك ميولهم الفطرية، وحبهم للقصص العربية وإمتاز أيضا بأنه كان أديبا مطبوعا، قائراً، على المدرسة التقليدية التي تحاكى الأدب القديم في محسناته و فحامته، وموضوعاته، فكان يعتمد أولا على تجربته الشخصية يستوحيها ويستلهمها. ويعبر عما يُحسنه وعمايهديه إليه فكره، فهو في أدبه عثل القاهرة والريف المصرى، لا بغداد وقرطبة ولا الملاد العربية وصحراءها. وهذا لعمرى هو الأدب الصادق، ولولا ما شاب أدبه من إسفاف في اللهط وجنوح إلى العامية، إفراطاً منه في مصريته، لكان من أفذاذ الأدباء المصريين أصحاب البادى، في الأدب، وقد نقد في كتابه (العيون اليواقظ) هؤلاء الذين يدعون إلى الأدب التقليدي ولا يستلهمون مشاعرهم الخاصة، وأساليهم المبتكرة:

يقولون ما هذا الكتاب وما به أكاذيب أقوال البهائم في قبح وقد زعموا أن البلاغة لم تكن بأحسن مما قيل في القد والرمح وتشبيه لون الحد الودد والله في وتمثيل نور الوجه إن لاح بالصبح (١)

وقد غالى في مصريته وثورته على الأدب التقليدي ، فأكثر من استعال العامية ، سوا. في كتبه الموضوعة أو في ترجمته للروابات المسرحية .

ومن أشهر كتبه التي تمثل هذه الروح المصرية المرحة ، وتدل على شدة تأثره بعامة الشعب في أمثالهم كتابه الذي أشرنا إليه سابقا وهو العيون اليوافظ في الأمثال والمواعظ الذي ترجم به أمثال ( لافونتين ) La Fontaine شعراً (٢) ، وقد شعنه محمد عثمان جلال بكثير من الأمثال العامية ، من مثل قوله :

راجع (Nouveau Petit La rouse Illustré P. 1479.)

<sup>(</sup>١) العيون اليواقظ ف الامثال وللواعظ ص ١٠٢ :

<sup>(</sup>۲) لافوتتين شاعر فرنسي مشهور ولد في سنة ۱۹۲۱ ، وتوفي بباريس سنة ۱۹۹۰ ، وقلم الشتهر بكتابيه ( القصس ، والأمثال ) أما (القصس ) فقد أهمل فيه الأخلاف ، ولكنه بمتلى بالحيوية ، وكتاب الأمثال هو أشهر الكتابين ، ولا يزل حتى اليوم ذا منزلة عظيمة في عالم الأدب ، وقد نظم فيه كثيراً من النصس الرمزية ، وقصصاً على ألسنة الحيوان من أمثال تلك التي في كليلة ودمنة ، بل إن كثيراً منها مأخوذة من كليلة ودمنة الذي ترجم إلى كل القمات الأوزبية منذ القرن الرابع عصر .

ما تأخذ الربح من البلاط<sup>(۱)</sup>
فإن تحت رأسه الدواهی<sup>(۱)</sup>
هَلْبَت برضيه شرابه<sup>(۱)</sup>
وصی علمها جوز أمك<sup>(۱)</sup>

فإعسا تأخسة من سِمَاطی وقوله: واحذر مدی الأیام کلساهی وقوله: إن کان بالتوت عضبان وقوله: صدقنی حاجة ما تهمك

ولنته في هذا الكتاب إما عامية دارجة ، أو عربية قريبة من المامية ، ومن أمثلة مذه القصص قوله :

تكنيه طول الدهر شر الحاجة وهي تبيض بيضة من الذهب وأنه يرداد منه عزا وكان في عينه سكين إذ هي كالدجاج في حضرته بل رمّة في حجره مرميّه بل رمّة في حجره مرميّه ضيّع للانسان ما قد جمعا

كان البخيل عنده دحاجة في كل يوم مر تعطيه العجب فظن يوما أن فيها كنزا فقيض الدَحاجة الممكين وسَدة ما نصفين من عفلته ولم يجدد كنزا ولا لقية فقال لا شك بأن الطمعا

وقد كان لهذا الكتاب تأثير كبير في أدب الأطفال في عصرنا الحاضر ، ولا يكاد يخلو كتاب من كتب الأطفال من قصة مأخوذة منه بنصها ، أو محرفة بعض التحريف أو منثورة ، بل أن بعض المشتغلين بكتب الأطفال لم يتحرجوا في أن ينسبوا بعض قصصه إلى أنفسهم . وعلى منواله نسج شُوق كثيراً من القصص الرمزية أو قصص الحيوان ،

<sup>(</sup>١) العيون اليواقظ س١٤٩ .

<sup>(</sup>۲) س ۹۹

<sup>. (</sup>۲) س ۱۹۱ . (۱) م ۱۹۱

<sup>(</sup>۱) س ۱۷۱،

ويقال إن قصص ( لافونتين ) هذه التي ترجمها محمد عثمان جلال مأخوذة من قصص ( إيسوب(١) ).

هذا وقد ترجم عثمان جلال بعض روایات ( مولیبر (۲۰) ) الهزلیة : الأربع روایات من نخب التیاترات ) منها روایة ( تر توف ) ، وسهاها ( الشیخ متلوف) ومثلث مراراً علی المسرح المصری . ومنها (النساء العالمات) وقد مصرًر أشخاص هذه الروایات و کتبها باللغة العامیة ،

وترجم كذلك بعض روايات (راسين (۲)) وسماها (الروايات المفيدة في علم التراجيدة) وقد قال في مقدمتها: « وجعلت نظمها يفهمه العموم فإن اللغة الدارجة أنسب لهذا المقام ، وأوقع في النفس عند الخواص والعوام (١) » .

وألف محمد عثمان جلال رواية بالعامية عن الخدم والمخدومين ، ويقول الأستاذالمقادعن ملكة عثمان القصصية عند الحديث عن هذه الرواية: « قد كان له ملكة قيمة في فنالقصة والرواية المسرحية ، فكانت هذه الملكة تنزع به إلى نظم الزجل غالباً والشعر أحيانا في وصف مايقع له من النوادر والفكاهات والرياضيات ، ومن ذلك زجله في الأزهار

<sup>(</sup>۱) (ایسوب) صاحب هذه الخرافات یونانی ولد به د تأسیس روما بمانق سنة ، وکان عبداً رقیقه والیه تنسب هذه القصص التی قبلت علی ألسنة الحبوان ، وکثیر منها شرقی : هندی وصین ، وفارسی و مربی ، والد ترجم قسیس الهربق فی القرن الرابع عصر کشیراً من القصص الصرفیة ونسجها الی ایسوب (Masterpieco Library of Short Stories Vol. I. P. 15)

 <sup>(</sup>۲) موليبر Molière شاعر فرنسى ولد بباربس سنة ۲۹۲۰ ، واشتهر برواياته التمثيلية الهزلية ،
 ومن أههرها : النساء المتحدلقات ، والطبيب رغم أنهه ، وترتوف ، ومدرسة النساء ، وتوفسنة ۲۹۳۳ ومن أههرها : النساء المتحددة) ، وراجع كتابنا ( المسرحية : نشأتها وتاريخها وأصولها سنصل اللهاة) .

<sup>(</sup>٣) راسين Racine شاعر نرنسي اشتهر بمآستيه ولد سنة ١٦٣٩ ، وكان صديقاً لموليد ، ولانونتين ، وقد بلغ المثل الأعلى في كتابة الأساء المسرحية على العاريقة (السكلاسيكية) الاتباعية ومن أشهر مآسيه : أندرومك ، وقد ترجها أديب اسحق كا مر بنا ، و ( باجازيت أو بابازيد ) وآتيل ، وتوفى في سنة ١٦٩٩ ( راجع كتابنا للسرحية ) .

<sup>(</sup>٤) مقدمة الروابات المفيدة في عام النراجيدة .

وزجله فى المأكولات ، وأقوم منهما كليهما روايته السرحية عن المحدومين والحدم ، وهى باكورة فى وضع الروايات المصرية ، وعثيل البيت المصرى ، والمجتمع الوطنى يندر ما يقاربها فى بابها بين روايات هذا الحيل ، وبحق يسمى محمد عثمان جلال أبا المسرحيات الوطنية فى العصر الحديث (١) ».

وقد يحار المرء في تعليل هذا الاتجاه الذي انحرف إليه عبان جلال ، وإيثاره اللغة العامية مع تمكنه من اللغة الفصحى أما الدكتور طه حسين فيرى أن ذلك لضعفة في اللغة العربية . وذلك حين يقول: « فأخذ الذوق يتغير ، وكان تغيره قوياً ، ظهر في مظهرين محتلفين ، أحدها إيثار اللغة العامية على لغة الأدب العصرى ، والآخر إيثار اللغة القديمة ، والأساليب القديمة على لغة العصر وأساليبه ، ورأينا رجلا كعبان جلال قد أعجبه الأدب الفرنسي ، وأراد أن ينقل إلى قومه صوراً منه ، ولم يكن من الأدب القديم على حظ قوى ، ورأى أن الأدب العصرى أدنى إلى الموت من أن يحتمل هذا الأدب الفرنسي ، فيترجم لقومه ، أو قل ينقل إلى قومه تمثيل موليير في الزجل العامي لا في الشعر العربي .

على أن هذا السكلام على ما به من وجاهة لا يؤخذ على إطلاقه ؛ فحمد عثمان جلال خد ترجم ( بول وفرحيني ) كما سنذكر فيما بمد بأسلوب عربى فصيح ، كما قال كثيراً من الشعر باللغة الفصحى ، فهو لم يكن بهذه المنزلة من الضمف اللغوى حتى يعجز عن ترجمة أمثال لا فونتين ، وهزليات موليير ، ومآسى راسين ويضع رواية باللغة العامية .

ولمل من الأسباب غير ماذكره الدكتور طه حسين ، عظم تأثره بالروح المصرية في كل شيء ، وتعصبه للهجة العامية التي هي لغة جمهرة الشعب ، وقد يكون ذلك لغرض تجارى بحت ؛ إذ لم يجد للا دب الرفيع سوقاً را محة فأقبل على التحدث إلى جمهرة الشعب

<sup>(</sup>١) شعراء مصر وبيئاتهم في الجيل الماضي للمقاد س ١١٧ .

<sup>(</sup>٢) حافظ وشوق س ٤ .

باللغة التي يفهمونها لعلم يقبلون على كتبه ، وليس أدل على رواج هذه الكتب التي تكتب بالعامية من قول الشيخ محمد عبده : « ومنها الكتب المضرة بالأدب والأحلاق ، كتب الأكاذيب الصرفة ، وهي ما يذكر فنها تاريخ أقوام على غير الواقع ، وتارة تكون بعبارة سخيفة محلة بقوانين اللغة ، ومن هذا القبيل كتب أبو زيد وعنترة العبسي ، وإبراهيم بن حسن ، والطاهر بيبرس ، والمشتغلون بهذا القسم أكثر من الكثير ، وقد طبعت كتبه مئات المرات ونفق سوقها ، ولم يكن بين الطبعة والثانية إلا زمن قليل (۱۱) » . ويقول عنمان جلال مؤيداً هذا الرأى حين حاول نشر (العيون اليواقظ) : «واشتغلت بإنمام العيون اليواقظ ، وعرصها على الوالي بواسطة المرحوم مصطفى فاضل ، وكان أوصلني إليه محمد على الحكيم ، فنا أثمر غرسها ، فاتفنت مع فربساوى له مطبعة من الحجر يسعى يوسف بير ، وعهدته بطبعها فتعهد ، ثم أخلف ما وعد ؛ فكلفت مطبعة أكبر من مطبعته ، وصرفت عليها ما جمعت ، ونشرتها ، ثم بعت الحار وبعنها ،

راجى الحسال عبيط وآخر الزمر طيط والناس فاتنسان بحت مسروج وقليط والعلم من عسير حظ لاشك جهل بسيط<sup>(۱)</sup>

وقد يكون من الأسباب التي دعته إلى ترجمة المسرحيات وكتابتها باللغة الدازجة إقبال الغرق التمثيلية على هذا النوع دون سواه ولا سيا بعد أن أغلقت أبواب (الأوبرا) التي كان يشجمها اسماعيل، ويهب الممثلين فيها والمؤلفين لها بعض المال، ويحضر الروايات بنفسه وكان التأليف حينداك باللغة الفصحى ، فلما أغلقت الأوبرا أبوابها ؛ إذ عد التمثيل

<sup>(</sup>١) تاريخ الأستاذ الأمام الشيخ عمد عبده لحمد رشيد رضا ج ص ٤١٦ . .

<sup>(</sup>٧) المطط التوفيقية ج ١٧ س ٦٤ .

رَفاً وإسرافاً ، وأنشئت الفرق الخاصة واعتمدت على الجمهور ، اضطرت إلى مجاراته في لفته ، وإلى التأليف له بالعامية حتى يقبل على مسارحها .

وإذا أحسنا الظن بعثمان جلال قلنا: إنه جارى المصلحين في تروامهم إلى مستوى الشعب حتى يكون لكلامهم أثره ، ولم ينظروا للأدب إلا عقد دار ما يؤثر في النفوس ، وقد رأى عثمان حلال انتشار الأدب الرخيص وإقبال الجمهور على سماعه في المقاهى من أمثال قصة أبى زيد ، وعنترة والظاهر بيدس وعيرها ، فأ اذ أن يوجد لهم أدباً أسمى موضوعاً ، ولكن لا 'بداً من كتابته باللغة التي يفهمونها ، ولا سياحين منعت الحكومة طبع كتب الأدب الرحيص ؛ إذ وجدت فيها ضرراً عظياً ، ولبت نداء المصلحين عنع تداولها (١) .

وربما كان من حسن الظن بمثمان جلال أنه قلد أدباء الغرب في إنطاقهم أشخاص رواياتهم بلهجاتهم المألوفة ، ورأى أنه ليس من المقول أن ينطق الخادم مثلاً باللغة العربية الفصحى ، ولما كان جهرة أبطاله من عامة الشعب لحا إلى اللغة العامية لتكون شخصياتهم مطابقة لواقع الحياة ، خالية من التكلف والصنعة .

ومهما يكن من أمر فإن هذا النوع من الأدب لم يكت له الحلود ؟ لأن اللغة العامية ، وإن كانت قريبة من الشعب ؛ تنبض بالحياة وتجدّد كل يوم ، فهي لغة لا أصل لها ، ولا نظام ، ولا قاعدة ، ولذلك أهمل كلُّ ما كتب بها ، وإن كنت لا أبرى ، محمد عثمان جلال من ممالئته للانجليز في حملتهم على اللغة العربية ، وترويجهم للغة الدارجة ، لأنه كان إبان عصر القوة – عصر اسماعيل – يكتب بالفصحى ، فلما انقضى هذا المهد ، ورأى المحتلين يشجعون اللغة العامية ويعاضدهم البشرون والمستشرقون

<sup>(</sup>١) الوهائع المصرية العدد ١١٠٩ - ١١ مايو ١٩٨١ .

أمثال مارتمان Martman ، ويشجمونه على الكتابة والتأليف باللغة العامية ، وهم أصحاب الحول والعلول ، وعلى طريقته تلك (١) .

وقد كان لمحمد عثمان جلال ومسرحياته ، وكتابته باللغة العامية أثر في الجيل الذي الله بعده ، إذ حدا حدوه « هيكل » في رواية « زينب » التي نشرها أول الأمر سنة ١٩١٤ باللغة العامية ، ومحمد تيمور ومجمود تيمور فيما أخرجا من قصص . ولكن زينب أهملت كذلك ، لأنها كتبت بالعامية ، ويقول الأستاذ المازي في شأنها . « وأعتقد أن الدكتور هيكل يوافقني الآن على ذلك – أنه لو كتبها باللغة الفصحي – فإن فيها عاميا غير قليل – لكان أثرها أسرع في إزخار هذا التيار الجديد » (٢) .

ولم يجرؤ هيكل ، كا لم يجرؤ من قبله مجمد عثمان جلال ، وقد كتبا باللغه العامية ، على الجهر بأنهما الدبية ، ولذلك رى على الجهر بأنهما الأدبية ، ولذلك رى عثمان جلال يرمز إلى اسمه بالحروف الأولى (م .غ .ج) على الروايات ( المفيدة في علم التراجيدة ) و ( الأربع روايات من نخب التياترات ) . كا يكنى هيكل عن نفسه حين نشر ( زينب ) لأول مرة بقوله : ( زينب — مناظر وأخلاق ريفية — بقلم مصرى فلاح ) ؟ وذلك لعلمهما بأن اللغة العامية ليست لها مكانة ، وأمهما يحاولان بعثها وخلقها ، ولكن هيهات .

ومن الكتب التي ترجمها محمد عنهان جلال عن الفرنسية رواية ( بول وفرجيني ) للكاتب الفرنسي ( ر ناردين دى سان بيير ) (٢) . وقد صبغها عنهان جلال بالصبغة المصرية كمادته ، وسماها ( الأماني والمينة في حديث قبول وورد حَبَدَّة ) ، وتصرف فيها بالزيادة والنقصان ، ولكنه حرص في كثير من الأحيان على روح الرواية وأصلها ، وقد قال

<sup>(1)</sup> The Encyclopedia of Islam, Vol, II P. 985.
(١) الأمرام ١٩ مارس سنة ١٩٣٨ كلة المازني ف تكريم هيكل .

<sup>(</sup>٣) برناردين دى سان بيير Bernardin de Saint Pierr كانب قراسى من دعاة الرجوع الما العابيمة ولد فرسنة ١٧٢٧ ، وتوفق سنة ١٨١٤ ومن أشهر كتبه : بولوفرجينى، ودراسة العابيمة . الما العديث عد العديث عد الما الحديث عد الما المحديث عد المحديث عد الما المحديث عد الما المحديث عد المحدي

فى تصدير الكتاب: « أخرجته من الطباع الأفرنجية ، وجملته على عوائد الأمة العربية ، فمن تصفحه بعين النقد ، رأى القد على القد ، و مَنْ قاسَه عقياس المقابلة ، وطبق آخره وأوله رأى فذاً فرن بتوأم . وعلم أن من ترجم فقد ترجم ، ثم كتبته على ورق الحنة ، وسميته قبُول وورُدْ دَ جنّية كالمارنة محرج الاسمين ، ومطابقته في لفظة اللفتين » .

ولقد ترجمت هذه الرواية بعد ذلك عدة تراجم أشهرها ترجمة المنفلوطي التي سماها « الفضيلة » ، وقد خلع عليها ثوباً قشيباً من أدبه وأسلوبه ، وترجمته يغلب عليها الروح الأجنى وينقصها الروح المصرى الذي اشتهر به عثمان جلال (١) .

وكان لمثمان جلال الفضل في تنبيه الأدباء إلى هذه الرواية وحاول كثير منهم ترجمتها كما ذكرنا . وقد النزم عثمان جلال الأسلوب المسجوع ، القصير الفقرات ، السهل العبارة ، استمم إليه يصف حال ورد حَـنــة قبل فراقها لقبول ، وسفرها إلى خالتها .

« ولما جاء العشاء ، وجلس السكل على المائدة ، وكان جلوسهم بغير فائدة ، إذ كان للسكل شأن يُغْسَنيه ، وشاغل يَشْسَفله ويُعلميه ، يأ كلون قليلا ، ولا يقولون قيلا ، ثم ما أسرع ما قامت ورد جَنَّة أولا ، وجلست في مكان غير بعيد في الخلاء ، فتبعها قبول ، وجلس بجانبها ومكث تراقبه ومكث يراقبها ، وانقضت عليهما ساعة ، وهم ساكنان ، وليمضهما ملتفتان .

وكانت ليلة نيرة ، ذات سماء مُعَدِّمرة ، زائدة الإنحاف والألطاف ، لا يرسمُها رسّام ، ولا يصفها وصاف ، قد نزل البدر منها منزلة القلب ، ونشر أشعته على الشرق والغرب ، فا يستره إلا أثر الضباب ، وبعص سحاب كأنه حين تجلى على بساط الخضرة بَدْر عليه من الفضَّة بدْرة ، وكان الربح ممسكا نَعَسه ، والليل مطلقاً حَمْسه ، فلا يسمع في الغابات

<sup>(1)</sup> H. R. Gibb. B. S. O. S. Vol. VII Part. I.P. 2-3.

ولا في الوديان ، لا صوت إنسان ولا صوت حيوان إلا مناغاة الطيور في أوكاؤها ، ومداعبتها مع صنارها ، مسرورين بضيائه ، وسكون الجو في جميع أرجائه » · . . .

وكان عثمان جلال كثيراً ما ينطق قبول وورد جنة بالشهر العربي الفصيح مع اعترافه مأتهما « لم يتعلما الكتابة ولا القراءة ، بل نشآ على السداجة والبراءة ، فلا يفكران في أزمان مضت ، ولا ليال انقضت ، بل قام بمقولهما الصغيرة أن الدنيا قد انحصرت في هذه الجزيرة ، وأن لا لذة لهما فوق لذتهما ، ولا شغل إلا حب أمهاتهما »(١).

ومن ذلك الشمر قول ورد جنة ، تذكر لهف الأمهات على أولادهن ، وذلك قبل أن تسافر إلى حالبها لتبتدىء تعلمها لدبها :

ياويح قلبي على نساء قد لقبوهن بالأمهات يحملن طول الزمان َهمُ الله على البنين أو البنات وكل خير لهن آت وكل خير لهن آت ما نم حظه لهن إلا بدَّله الله بالمسات

مُقال لها قبول وقد أحسن أن يقول:

وحقَّ حبى لك يا أختاه وما اعترى قلبي وما أتاه لترين اليومَ أمهائنا ولنسين معا في مبتنا<sup>(۲)</sup>

وأسلوب عثمان جلال في ( بول وفرجيني )كما ترى من الأساليب الخالية من التعقيد . والتي تنطلق في يُسْد ورشاقة ويدل على عكنه من اللغتين الفرنسية والعربية فقد حرص

<sup>(</sup>۲) الأمانى والمنة س ۱۸ .

<sup>(</sup>٧) المصدر المابق م ٧٩.

على الأسل كل الحرص ، وأداه بخير أداء ، ولولا تمصيره لأشخاص الرواية ، وجمله الكنيسة مسجداً ، وبرج تاقوسها مئذنة ، وصبغها بالصبغة المصرية الخالصة لجاءت ترجمته مَشَـلاً في الترجمة ؛ إذ أضنى عليها من الأمانة ، وخفة الظل، وسهولة اللفظ شيئاً كثيراً -

ومن الذبن اشتهروا بالترجة خلينة محمود (وقد ترجم إنحاف الملوك الألبا بتقدم الجميات في بلاد أوربا) ، وكتاب (إنحاف ملوك الزمان بعاريخ الإمبراطور شركان) وترجم محمد أحمد عبد الرازق كتاب «غاية الأدب في خلاصة تاريخ العرب» تأليف المؤرخ الفرنسي (سيديللو) ، وترجم بشارة شديد رواية و الكوت دى مونت كريستو » تأليف (إسكندر دوماس) وجاءت بمبارة و بسيطة ليكون ذلك مهلا على عامة الناس » كا يتول المترجم .

وترجم حسن عاصم خطبة (رينان) الفرنسى ، وموضوعها « الدين الإسلاى والأمة المربية » . وترجم مراد محتار من التركية « قصة أبى على بن سينا وشقيقه أبى الحارث ، وما حصل منهما من نوادر المجائب ، وشوارد الفرائب » .

وهذه أهم الكتب الأدبية التي ترجمت في عصر اسماعيل ، ويقول قدى باشا : إن مستوى الترجمة قد هبط عصر بمد أن أغلقت مدرسة الألسن ، ولم يخلفها معهد آخر لتتخريج العلماء الأكفاء في التعريب ، ولذلك استعانت الحكومة بالأجانب .

نعم إن مدرسة الألسن قد أعيدت في عهد اسهاعيل كما دكرنا بيدان تخريج المترجمين لم يكن موضع عناية ولا سيا بمد أن تحولت إلى مدرسة للحقوق سنة ١٨٨٦ .

أما التأليف فقد خطا خطوات لا بأس بها ولا سيا في القانون والتاريخ والعلوم ؛ فقد ألف قدرى باشا ثلاثة كتب رتب فيها أحكام الشريعة الإسلامية في العاملات المدنية والأحوال الشخصية والوقف ، على مذهب أبي حنيفة ، وصاغما في شكل مواد فانونية ،

وهى كتاب (مرشد الحيران إلى معرفة أحوال الإنسان) في المعاملات الشرعية ، وكتاب ( الأحكام الشرعية في الأحوال الشخصية ) وكتاب ( قانون المدل والإنساف في القضاء على مشكلات الأوقاف ) .

أما التأليف في الملوم فهناك عشرات الكتب من تأليف على البقلي ، والشافعي ، ومحمد بيوى ، وصالح بحدى ، ومحمد سليان ، وهو أول من برع في الترجمة من الإنجليزية .

وقد ذكر قدرى باشا<sup>(۱)</sup> أن تلاميد رفاعة بك عربوا نحو ألف كتاب أو رسالة في مختلف العلوم والهنون ، وأن جميع الذين نبغوا في الترجمة كانت لهم مؤلفات فيمة .

هذا وقد توسمت حكومة اسماعيل في فتح المدارس والماهد على اختلاف أنواعها وعرجاتها ، واقتضى ذلك تنسيق العلوم والمواد المختلفة لصفار التلاميذ ؛ فألفت السكتب المربية شاملة كل نواحى العلمن : حساب وجغرافيا وتاريخ وطبيمة وكيمياء وحيوان وحياة ولئة . إلى غير ذلك مما مهد السبيل لبلوغ النهضة ذروتها في عصرنا الحالى .

النهضة في بلاد الشام .

#### -7-

لا فستطيع أن نفغل أثر السوريين فى الأدب إبان القرن التاسع عشر وفى عصر نا الحاضر لا \* ولقد ساعدهم على النهوض ، ومكنهم من خدمة الله قد حرصهم على النعليم ، ووجود الإرساليات التبشيرية .

والباحث في نهضة سوريا التعليمية يمجب أشد المجب ؛ لأن الأراك تركوا البلاد تتخبط في ديجور مطبق من الجهالة ردَحاً طويلا من الزمن ، ولم ينشئوا من المدارس

<sup>· (</sup>١) ناريخ الحركة القومية لعبد الرحن الرافعي ص ١١٠ . .

إلا القليل الذي لا يكاد يذكر ، وهي مدارس لا يجاوز ما تلقنه ليلاميذها مبادى، الملوم كان أكثر الذين بنوا مدارس دمشق غربا، عنها ، وقد ظلت المدارس التي أسست في عهد ملوك الطوائف مفتوحة للطلاب قبل زمن الأتراك ، بيد أن الناس قد فسدوا في القرون الأخيرة وتوفروا على النهام تلك المدارس وأوقافها .

وكان معظم هذه المدارس دينية فدرسة للفقه الحننى ، وأخرى الشافعى ، وثالثة المالكى ورابعة للحنبلى . ومنها مدارس لدراسة القرآن وتجويده ، ومنها دور الحديث ؛ وكان هناك مدرسة للطب وأخرى الصيدلة ، غير أن كل هذه المدارس قد أغلقت بعد دخول الأتراك بلاد الشام (۱) .

ولما رأى الأتراك أن مصر ولبنان قد سارتا خطوات واسمة فى درج النهضة العلمية لم يُستطيعوا أن يغمضوا أعينهم عن التأخر والفساد والجهل الذى كان فاشياً فى سوريا ، وقد وكل إليهم أمرها ، فأسسوا فى أخريات أيامهم مدرسة للحقوق هى اليوم إحدى كليات الجامعة السورية ، وأنشئوا مدرسة التجهيز والمعلمين سنة ١٣٠٤ هـ ١٨٨٢م(٢).

وفى سنة ١٣٢١ ه ١٩٠٠م صدرت إرادة السلطان عبد الحميد بإنشاء مدرسة طبية بدمشق ، وأن يخصص لبنائها عشرة آلاف ليرة ، ومثاما لنفقتها ولوازمها ، وذلك لأن بيروت أخذت تخرج أبناء البلاد فى مدرستهما الأجنبيتين الأمريكية واليسوعية (؟).

أما غير دمشق من مدن الشام فكانت مقفرة من المدارس تقريباً إلا حلب ، وهي الكبر مدن سوريا . وقد عمـــرت قدعاً بكثير من المدارس ، ولكنها خربت على يد المثانيين وجاء في تقويم ١٣٣٢ هـ ١٩١٢ أن يجلب الشهباء اثنتين وثلاثين مدرسة ، وما نظن العامر منها يتجاوز المشر (١).

<sup>(</sup>١) خطط الشام لسكرد على س ٦٩ ج ٢٠ .

<sup>(</sup>٢) راجم خطط الشام لسكرد على س ١٠٢ ج ٦ .

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع س ١٠٤ .

<sup>(</sup>٤) خطط الشام لسكرد على س ١١ ج ٦ .

وإذا كانت دمشق وحلب لم يسمدهما الحظ بالنهوض السريع ، فإن نصارى لبنان كانوا أسبق إلى اليقظة من إخوانهم السلمين في دمشق وغيرها ؛ بفضل الإرساليات التبشرية ، ولصلة النصارى الدائمة بأوربا المسيحية يستمدون منها القوة ضد الهولة العبانية المتمصبة .

وكان التعليم في لبنان - كما كان في غيره - دينيًّا ، ومن أوائل المدارس التي أسست فيه (مدرسة عين ورقة ) سنة ١٧٨٩ ، وكانت ديراً ثم حولت إلى مدرسة ، وكانت تدرس فيها اللغة السريانية ، والعربية ، والفصاحة ، والمنطق واللاهوت .

ولكن المدارس لم تنتشر ، والمهضة لم تمم البلاد إلا في الربع الثاني من القرن التاسع عشر خين أسست مدرسة (عينطورا) سنة ١٨٣٤ م ولا ترال مفتوحة الأبواب حتى اليوم وقد تملم فيها عدد من زعماء المهضة اللبنانية الحالية . ولما وفد على لبنان الدكتور (فانديك) الأمريكي مبشراً عالدين المسيحي والمدهب البروتستانتي ، ورأى البلاد في حاجة للمدارس العلمية أنشأ مدرسة (عبية) سنة ١٨٤٧ .

كانت كل هذه المدارس في الجبل ، لأنه موثل السيحية ، فلما وقعت مذابح سنة المحمد ونزح كثير من أهل الجبال إلى بيروت ، ابتدأت الإرساليات تفتح المدارس فيها ، ومن ذلك الوقت تبتدىء النهضة الحقيقية بلبنان .

وأقدم مدرسة أنشئت ببيروت كانت للبنات اليتاى اللآنى فقدن آباءهن فى مذابح. سنة ١٨٦٠ وأسستها ( مسز طمسن ) فى تلك السنة ، ثم المدرسة السكلية الإنجليزية الأمريكية للبنات سنة ١٨٦١ ، وقد كان لهاتير المدرستين أثر عظيم فى النهضة لأن تعليم الأم أول خطوة فى تعليم الشعب ، وقد كثرت مدارس البنات فى لبنان خاصة بعد ذلك كثرة ملحوظة ، ولا رب فى أن الأم المتعلمة لن ترضى لأولادها الجهل .

ومن أوائل مدارس البنين : المدرسة الوطنية للمعلم بطرس البستاني في سنة ١٨٦٣ ، وكانت ممتازة بصبغتما الوطنية ، وحرية الدين ، ولكنها تعطلت سنة ١٨٧٦ . وأنشئت

المدرسة البطريركية للروم الكاثوليك سنة ١٨٦٠ . ومدرسة الحكمة في السنة نفسها وهي المطائفة المارونية . وأقدم المدارس الإسلاميةهي كلية المقاصدالحيريةالإسلامية سنة ١٨٨٠ .

أما التمليم العالى فيتمثل فى السكلية الأمريكية والسكلية البسوعية ؛ وقد أنشئت الأولى ببيروت سنة ١٨٦٦ ، وسها الآن فروع للطب ، والفلك ، وطب الأسنان ، والتجارة ، والآثار ، والآداب ، ولها قسم إعدادى ثانوى ، وسها مرصد فلكى : ولما قوى نفوذالإنجليز فى الشرق بعد الحرب العالمية الأولى وصار تعلم الإنجليزية ضرورياً اتسمت الحامعة الأمريكية ، وزاد إقبال الطلاب عليها ، وقصدوها من كل البلاد العربية ، وبها ما يقرب من خمسة آلاف طالب ، وقد اتسعت مبانيها ، والحق بها مستشفى عظيم ، ولها عناية بالؤلفات العربية (۱).

أما الكلية اليسوعية فقد نقلت إلى بيروت سنة ١٨٧٤ ، وتعلم اللغات ، والآداب والطبيعيات والرياضيات ، وبها ثلاث شعب رئيسية : الحقوق والطب والهندسة ، ولها مستشفى كبير ، والتعليم فيها باللغة الفرنسية ، وبها مكتبة من أنفس المكتبات العربية ، ومطبوعات اليسوعيين ذات شهرة عظيمة .

كان لهذه النهضة التعليمية في لبنان أثر بالغ في ثقافة الشعب ، والإقبال على القراءة والتنافس في أسباب الرقى بين الطوائف المختلفة ، كل طائفة تسمى لأن تبز الأخرى وتحتل دونها مركزاً أدبياً ممتازا في القطر الصغير .

ولكن كثيراً من أدباء لبنان في القرن التاسع عشر قد آثروا الهجرة إلى مصر ؛ لاضطهاد تركيا السلمة لهم ، ولضيق المجال أمام تفوقهم في بلادهم ، ومن أشهر من وفد على مصر من هؤلاء الآدباء غير من ذكرنا سابقا من الصحفيين : جورجي زيدان ، وطانيوس

<sup>(</sup>۱) من أشهر أساتذتها الذين هرفناهم الرئيس ( دودج ) والأستاذ بولس المولى أستاذ النربية ، والأستاذ أنيس للقدسى أستاذ الأدب العربي ، والدكتور قسطنطين زريق ( وكان مديراً للجامعة السورية ) ، والدكتور خارل مالك وقد صار وزيراً مفوضاً بالولايات المتحدة ، والدكتور أسد رستم غاشر مخطوطات الهام في عهد محد على ، والدكتور مصطفى المالدي .

عبده ، وأديب إسحاق ، وسركيس ، ويعقوب صروف ، وفارس بمر (۱) . وقد نشر زيدان في مجلة الهلال كثيراً من البحوث المترجمة ، واختصت المقتطف بالأبحاث العلمية . ومن أشهر آثار اللبنانيين في الترجمة تعريب الإلياذة شعراً ، وقام بهذا العمل الضخم سلمان البستاني (۲) .

ولكن للأسف قد طفت الفرنسية على أهالى لبنان بعد الحرب العالمية الأولى حيما خضمت بلادهم لحسم فرنسا ، ففرضت الفرنسية في جميع المدارس ، تعلم بها كل المواد ما عدا اللغة العربية فاستمجمت السنة شبابهم وأدبائهم ، وركت أساليبهم ، وضعفت الترجمة إلى حد كبير ، ولا سيا عند السيحيين . أما المسلمون فقد انصر فوا للتحارة ، وإن كانوا أصح لمغة من إخوانهم ، ولولا شعراء الحيل الماضي وأدباؤه لتأخرت منزلة لبنان في الأدب ، على أن هذا الوضع قد تغير نوعاً ما بعد ثورة ١٩٤٥ ، واستقلال لبنان · وأخذت النهضة الأدبية فيه تشتد وتقوى ، وأسست فيه دور نشر قوية ، وظهرت ثمة بعض الصحف الأدبية الراقية وإن كان أثر الثقافات الأجنبية في نتاج أدبائه واضحاً كل الوضوح . وأخذ كثير منهم يقلد المذاهب الأدبية الأوربية بحاسة ظاهرة .

<sup>(</sup>١) وسنترجم لهم في الأجزاء التالية من كتاب الأدب الحديث إن شاء الله .

<sup>(</sup>۲) ولد سنة ٦٥٥٦ وتوفى سنة ١٩٢٥ ، وابتدأ فى ترجة الإلياذة سنة ١٨٨٧ بالقاهرة ، وتملم اليونانية ليترجم الإلياذة ، ونظمها فى أحد عصر ألب ببت غير متقيد بوزن واحد ولا كافية واحدة بل استعمل كل ضروب الشمر وبحوره ، وانتهى من نظمها سنة ١٨٩٥ ، وشرحها وعلق عليها بألف جيت من الشمر وبكثير من القصم العربية ، وانتهى من شرحها سنة ١٩٠٢ ، ونشرت لأول مرة كاملة بضرحها ومقدمتها سنة ١٩٠٢ .

# الفصالااليث

# الأدب في عصر إسماعيل

لم يكن لهذه المهضة الشاملة ، وهذا الإحياء القوى الذى ظهر في عصر إسماعيل ورجال البعثات أثر كبير في الأدباء الذين نشأوا في عصر محمد على وعاصروا إسماعيل بعد أن جمدت طباعهم ، ورسخت عادمهم ، وصار عسيراً عليهم أن يتقبلوا الأفكار الجديدة ويغيروا السلومهم في التعبير والتفكير ، ولم يكن من المنتظر أن تؤثر النهضة في مثل هؤلاء الأدباء ، ولم يتشر بوا مبادئها ، ويسيروا على هداها ، ويتمتموا بنورها ردّحاً طويلا من الزمن ، ولم يكن من السهل التخلص من أوضار الماضي وتقاليده ، ولا سيا ذلك الماضي القريب الذي عت إلى عصور الضعف اللغوى والفكرى والخلق ؛ إذ لم ير الأدباء أمامهم أمثلة تحتذى على عصور الضعف اللغوى والفكرى والخلق ؛ إذ لم ير الأدباء أمامهم أمثلة تحتذى إلا ما قيل في الماضي إن قريباً وإن بعيداً . أما الأدب الأوربي القوى فلم يترجم في عصر إسماعيل منه إلا شيء يسير وبلغة ضعيفة ولا سيا الروايات المسرحية ، ولو عرفه الأدباء ما استساعوه ؛ لأن ثقافتهم كانت محدودة ، وكان عصرهم مُثَقلا بتلك التقاليد القدعة ، والمدارس قليلة المدد ، والمتعلون في الأمة يعدون عداً

هذا ، وقد كان اهمام مصر في عهد محمد على وإسماعيل بالداوم أعظم من اهمامها بالأدب ، ولولا ما أخرجته المطبعة العربية حينذاك من الكتب القدعة ، واطلاع الحبين في الأدب والراغبين في النزود من ينابيعه على آثار السلف ، ودواوين كبار الشعراء الذين ظهروا في عصور القوة لما كان للأدب في مصر والشرق العربي نصيب .

ولما كان الأدب الموروث هو أول ما عرفوا من الآداب كان طبيعياً أن يحتذوه ، ويحاكوه في موضوعاته وأسلوبه ، ومعانيه وأخيلته ، وقد تفاوت الأدباء في هذا التقليد تبعاً لمواهبهم وشخصياتهم ،كما تفاوتوا في اختيار من قلدوهم ، فنهم : ا — أدباء لم تمكن لهم شخصية "ألبتة ، بل ساروا في الطريق المعبّد الذي سلكه من قبلهم أدباء عصور الا تحطاط والصعف ، ذلك هوطريق الشعر اء النظّامين أو العروضيين لا يعرفون الشعر والأدب إلا أنه مهارة لفظية وقدرة على التفوه بعبارات شعرية ونثرية لا حياة فيها ولا عاطفة ولا قوة ، وإنما غرضها إظهار البراعة في اقتناص ألوان البديع ؛ لا حياة فيها ولا عاطفة ولا قوة ، وإنما ترضها والتصريف ، إذا تعارض الإعراب أو التصريف مع مايريدونه من جناس أو طباق ، ويفسدون يندية الكامة ، عساها تصادف ما يحرون وراءه من هذه الحلى التي يسترون بها عوار لفتهم الركيكة وأفكارهم السقيمة ، وحيالاتهم المريضة ، ومثال هذه المدرسة العروضية في عصر إسماعيل : السيد على أبو النصر والشيخ على الليثي ، ولولاما بهما من ظرف طبيعي ، ورقة قاهرية ، ولولاأنهما ألفامنادمة الأمراء والعظاء . وتطلبت المنادمة منهما أدباً وحلاوة نُكُنتة ، وسرعة بديهة لما خرجا عن نطاق أدباء مصر والشام إبان الدولة المهانية ، ولما امتازا بشيء عن عبد الله الشبراوى ، وحسن قويدر وأضرامهما .

٧ — أدباء كانت لهم — مع تقليدهم للساف والأدب الموروث — شخصية ، بيد أن هذه الشخصية كانت ترى من بعيد ، ومن حاف هذه الحجب الكثيفة من التقاليد ، في العبارات والأساليب والأخيلة ، حائلة غير واضحة ولا مميزة ، ولكنها تدل على أن هذا الأديب قد حاهد في أن ينفذ بشاعريته وأدبه من خلال هذه الحوائل الغليظة ، وإن لم عكنه شخصيته القوية ، ولا أدبه المتين من التغاب عليها ، وخير مثل لهذا النوع من. الأدباء هو : محمود صفوت الساعاتى ، وإبراهيم مرزوق ، وسالح مجدى .

٣ - أدباء قويت شخصيتهم بعض الشيء ، وحاولوا أن يجددوا ، وأن يلونوا أدبهم عا يظهر نفسيَّمهم ويطبّمه بطا بمهم ، وقد مجحوا في ذلك أحياناً ، ولكنهم لم يستطيعوا أن يقاومواسيطرة الأدب الموروث ، ولا إغراء المحسنات والزخارف ، فضعفت هذه الشخصية ، وتضاءلت أمام هذا الإغراء ، فجاء أدبهم إبان هذا الضعف من عمط المدرسة الثانية ، ومن

هذه المدرسة عبد الله فكرى ؛ تراه آناً ينطلق على سجيته ولا يتقيد بهذه الصناعة السمجة المتكلفة في نثره ، وبهذه الزخرفة اللفظية المجوجة فتتضح شخصيته وتنجلي فكرته ، ويترسل في كتابته فيفهم الناس منهما يقول دون عناه ، وهذا قليل في كتابته ، وآنا مجذبه خلك الزخرف فيستمد ويهتم ويحتني بموضوعه ويبذل جهداً شديداً في صوغ المبارات ، ويكاد هذا يطنى على شخصيته ، وأكثر شعره ونثره من هذا الطرز

٤ - وأدبا، رزقوا الشخصية الفلامة ، والأدب التين ، وحاكوا النماذج الرفيعة من أدب السلف ، فاستحصدت مِرسم ، وعظمت ذخيرتهم من الأدب الرصين فزقوا هذه الحجب المكثيفة ، وطرحوها جانباً ، وارتفعوا بالشعر وبالأدب إلى حيث الشمس الساطعة القوية فتراءت معانيه . وتجلت أخيلته ، واهترت لديباجته المشرقة النفوس ، قلدوا القدماء بل عارضوهم ، وجروا وإيام في ميدان واحد ، ولكنهم لم يقلدوا الفث من الآداب بل عمدوا إلى فحول الشعراء ينسجون على منوالهم ويبارونهم في قصائدهم المشهورة الخالدة ، فحلقوا معهم في سماواتهم ، وأضفوا على الشعر لوناً جديداً جذاباً لم يستمتع به منذ أمد طويل :

أجل! لم يكونوا دأعًا في قوة فحول الأدباء والشعراء السابقين ، بل قصروا عنهم في كثير من الأوقات ، ولكن حسبهم أن سليم شعر هم من هذه العلل والأوصاب التي أزمنت لدى الشعر العربي قرونا ، ووصلت به إلى دَر ْكُ النشائة والرُّ كَنَّة والمُ يَجْمَة ، وخير مثل لهذا العوع من الأدباء – أستنفر الله – بل باعث الشعر العربي في العصر الحديث ، وصاحب هذه اليد الطولى على الأدب هو البارودي .

هذا وقد ظهر فى أخريات عصر إسماعيل فجر نهضة جديدة فى الأدب ، لم تكن مدارس إسماعيل ، ولا حركة الإحياء فى عهده هى الباعث عليها ، ولكن رغبة إسماعيل فى أن يرى مصر بين عشية وضحاها قطمة من أوربا فى مدنيتها وحضارتها ، جملته يسرف فى مال مصروببدد ده فى هذه السبيل غير ناظر إلى الشعب ومصيره . واتخذالأ جانب من حب فى مال مصروببد وسيلة لاستيطان مصر فجاءوا زرافات وو حدانا ، يرتادون هذه

الأرض البكر وينشئون البيوت التهجارية والمصارف المالية ، ويتقدمون لخدمة الحكومة في جميع مصالحها . ولما استدان إسماعيل ، وأثقلته ومصر الديون عَظُم نفوذ هؤلاء الأجانب وشجّهم حكوماتهم وحمهم امتيازاتهم ، فكان هذا النفوذ المترايد سبباً في تغبه المصريين إلى الخطر الداهم الذي ينتظر بلادهم . وتصادف أن كان بمصر الزعم المصلح السيد جمال الدين الأفغاني – وكان من الملهمين في المصر الحديث – فبث تعالمه الإصلاحية ، وشجعً عركة الاستياء من طغيان النفوذ الأجنى ، وأحد يقتحم هذا الحي الذي ظل قروناً لا يقرب ، وهو حق الحاكم في التصرف برعاياه وأموالهم وتفوسهم ، فوجه الانتقاد لإسماعيل وحاسبه في الصحف المختلفة التي يكتب فها أتباعه ومريدوه من أمثال : الديب إسحاق ، وإبراهيم المويلحي ، وسلم نقاش ، وعبد الله نديم ، ويوسف أبو السعود ، وهو من وراثهم يغذيهم بروحه وتشجيمه وآرائه ، ويكتب هو أحياناً مستتراً .

هذه الحركة أنتجت أدباً قومياً حيث وجهت الأدب – ولا سيا النثر – إلى النظر في شئون الشعوب العربية ، والدفاع عن حقوقها ، ووصف أمراضها وأدوائها ، وما تتطلبه هذه الأوساب من علاج ، ولنا عودة إلى هذا الأدب ومظاهره فيا بعد .

وحَمْرِى بنا ، وقد ألقينا هذه النظرة العاجلة على ألوان الأدب في عصر إسهاعيل أن نعود إلى هذه الألوان وألتمادج فندرسها بشيء من التفصيل .

### ١ — السيد على أبو النصر :

مصرى شريف النسب من منفلوط ، لا نعرف على التحقيق متى ولد ، وأغلب الظن أنه كان رجلا ناضحاً في عصر محمد على حيث أرسله في مهمة إلى الآستانة في خلافة السلطان عبد المجيد ، ومبعوث محمد على إلى ( الحضرة الخليفية ) لن يكون حدثاً غراً أو شاباً غير مجرب ، بل رجلا مكتمل المقل والشهرة ؛ ولذلك ترجح أنه ولدفى أوائل القرن التاسع عشر وجاء إلى مصر من منفلوط وهو صغير السن ، ثم دخل الأزهر وتلتى به المعلوم المربية الشرعية ، إلا أنه لم يسر في مرحلة التعليم هذه حتى غايتها ؛ بل ترك العلم واشتغل بالأدب

وقد ظهر ميله إليه منذ الصغر . وكان عصر شبابه مُتقفراً مِن الأدباء اللاهمين ، وكان صفوت الساعاتي في شُنفُل عدم أمراء الحجاز كما سيأتي ، فنال أبو النصر شهرة ، وانصل بالأسرة الحاكمة ، وبعثه محمد على كما ذكرنا إلى الآستانة ، وصحب إسماعيل من بعده ، وكان له ندعاً وجليساً ، وقد سافر إلى الآستانة معه مرة ثانية .

لم يكن أبو النصر شاعراً فحسب ، ولكنه كان ندعاً أكثر منه شاعراً ؛ والمنادمة صفات كثيرة ، وهي صنعة شافة . أما هذه الصفات فنها : الإعاطة بالأدب القديم ورواية شعره و نثره و توادره وأمثاله ، ثم الذكاء الحاد ، وسرعة البديهة ، ومعرفة دخائل النفوس ، ودراسة أحوالها المتباينة ، وأهم من هذا طبيعة مرحة ، قادرة على استلال سخائم النفوس ، وبعث الضحك مع الاحتفاظ بالوقار والمنزلة ، حتى لا يُعتسَهن النديم ويهان . وليس الإضحاك أمرا هينا ولاسيا ف محلس أمير عظيم تشغله أعباء الحريم ، ونحز يه أزمات نفسية كثيرة ؛ والنفس الإنسانية يعتورها الحزن والسرور والانقباض والانشراح ، والفضب والرضا ، والمفروض في النديم أن يستطيع بعث الضحك في كل حالة ، ولاسيا في حالات الانقباض والحزن ، وأن يُذهب عرجه وأدبه و ضر القلوب ، ونجهم الوجوه ، مع أنه إنسان كسار والماس له نفس نحزن وتنقبض ، وعقل يفتر ، ويخبو ، وقريحة تدخيمد وتقبلد أحياناً .

ولهذا كانت مهمة النديم شاقة ، وعليه أن يخلق الحو المناسب لِنكاته ، وأن يروض الناس على الضحك حين يطلق النكتة ولو لم تكن مستساغة ، وهذا فن يتقنه الموهوبون من الندماء .

ثم إن النديم صدى للحوادث التي تحدث في مجلس الأمير أو العظيم ، يسجلها في أدبه فيقول الشمر في كل المناسبات المكنة : حين يرحل الأمير ، وحين يمود ، وحين يرتقي أحد أفراد الحاشية أو ينمم عليه بلقب ، وحين يؤلد مولود جديد ، وفي الأعياد والأفراح والمآتم ، بل في غير ذلك من المناسبات الفاجئة والعارضة .

وإذا تصفحنا ديوان السيد أبي النصر لم نجده شيئًا عبر هذا، وقلما يلتفت النديم لنفسه فيظهر لواعج حبها، أو اهتزاز مشاعرها وعواطفها، أو يلتفت إلى غير الأمير وحاشيته.

وشعر أبى النصر عمل كذلك هذه المدرسة التي أثقل أدرُبها بأوضار القديم وآفاته ، فهو مولع بالحسنات البديمية ، وبالتاريخ الشعرى، وبالألفاز ، وبالتشطير والتلاعب بالألفاظ . والشعر في هذه المدرسة كما ذكرنا صناعة أنظهر البراعة والقدرة على صياغة أممينة تحقق غرضاً من هذه الأغراض وليس أترجماناً عن همست القلوب ، وأشجال النفوس وأحاديثها ومطيعة للخيال يحلق في سماواته الواسمة ، أو مفصحاً عن فكرة اختمرت في عقل الشاعر وأبت إلا أن تظهر جلية واضحة ، كما يجب أن يكون الشعر .

ولم يكن مع هذا شعر السيد على أبو النصر متين النسج ، قوى العبارة بل هو وسط بين القوة والصعف . ومذلك يكون خير مثال للنظاميين أو العروضيين . ومن شعره وقد أهدى إليه قدح :

قدحاً تحلي بالذهب أهدى الحبيبُ لن أحب لأطـل ً ينظره ألحبب لو أفرعت فيـــه الطُّـلا ودعا له داعي الطرب فد راق منظر 'حسنه في رسم تيجان العرب لما نظرت اشكله ووعدته بنست المسن فبَّلتُه و قَبِلتـــه لخلمت أثواب الأدب ولأجـــــله لولا التُــقى ينفى عن العبيب الوكسب وملاً ته راحاً بهـــا بخزانة تحوى الأدب لڪني أودعتـــه ومنحته شكرأ وجب ومدحت من أهداه لي

وجملتُه بُشرى المنى والدهرُ يأتى بالمحب وقال ماغراً:

ما اسم الحبيب أفيدوا أبها الأدبا فإن 'بقسراط عنه ساء منقلها ؟
فقال لى بعضهم : حراف أضيف له حرفان دلا على شيء تحوى ذَ نَبا
فقلت : هذا جواب رائق فعلى مثلى لمثلك شكر الفصل قد وجبا
ومن قوله يتغزل :

رور زاهی الروض أم نور الصباح وابتسام الثفر أم زهر الأقاح وبحوم تردهی فی أفقها بومیس البرق أم كاسات راح لا ، ولا ، بدر تم ینجلی للندای فی اغتباق واصطباح بمحیا یردری شمس الضحی فی معانی حسنه تعبا الفصاح

وقال مهنئاً مصطفى نعانى برتبة الباشوية مؤرخاً فى كل شطر من أبيات القصيدة بتاريخ هذه الرتبة وهو سنة ١٢٩٥ .

بشیر الهنا لاحت بیمن قدومه بدور بها نور البشائر قد صفا وبدر النهابی فاق بالأنس نور ، فأهدی لنا أسنی السرور وأنحفا

وهكذا حتى أنم خمسة عشر بيتاً كل شطر منها يؤرخ سنة ١٣٩٥ مُظهراً بذاك منهارته وقدرته على الصياغة والنظم .

ومن أحيين ما قاله من الشمر هذه القطعة التي يتأسف فيها لفراق أحبابه .

لقد ذهب النَّـوى مجميل صبرى وأودع في 'حشاشتي الوُلوعا وألبسني الأسي خِـلَع التمنى وألزمني التذلَّـلَ والخضوعا ونارُ الشوق أغراها غرامي على كبدى فقومت الضلوعا

وتمنّعه السكينة والهجوعا ويصبح راجياً منهم رُجوعا حقائق لا يزالُ بها وُلوعا كأن الوهم ألبسه درُوعا إلى حَى احَلَ بك الهاوعا أو حَى احَلَ بك الهاوعا أو دُ بحبّهم أدعى هاوعا وترجو ساعة أن لا تناوعا (١) فكيف أدى إلى السلوى تروعا

ولى قلب أنتقلّنه شجونى
يبيت مع الأحبة حيث كانوا
يرى أضنات أحلام الأمانى
تطوف به الحوادث وهو لاه
وقائلة : إلام نَحِين شوقاً
فقلت لها : و قيت الياس إلى
أبسد فراقهم ترتاح دوحى
فهم دوحى وريحانى وداحى

وفى هذه النماذج التى سقناها من شمره يتبين مدى ما ذكرناه عن أدباء هذه المدرسة وتلميدهم وعدم ظهور شخصيتهم ، مع افتتانهم بالبديع والجرى وراءه ، وضعف أسلوبهم ، وقد مات سنة ١٨٨٠ ، وله ديوان مطبوع .

## الشبخ على اللبثى:

ولد سنة ١٨٢٠ ببولاق ، وتيتم صغيراً فتحولت به أمه إلى جهة الإمام الليث وإليه بنسب ، وطلب العلم بالأرهر مدة ولكنه لم يتم تعليمه ثم رحل إلى طرابلس الغرب وأخذ عن الشيخ السنوسي الكبير ، والشيخ القوصي الكبير الطريقة والعلم ، ولما عاد اتصل بالأسرة الحاكمة وكان مقرباً لدى الحديو إسماعيل ؛ لأنه كان مثالا للنديم المحبوب الذي لا يُعل حديثه ، ولا يُطاق فراقه ، وتروى له في باب المنادمة نوادر لاتزال تتردد حتى اليوم على السنة السمار في مجالس الأنس ، ولعل كثيرين منا يعرفون قصته مع ( المهردار ) بقصر الحديو إسماعيل حين كتب على باب حجرة الشيخ الآية الكرعة : « إنما نطقمكم لوجه الله»

(١) تلوع : تجزع .

 <sup>(</sup>۲) الراح : الحمر ، والنروع : الميل .
 (م - ۹ و الأدب الحديث ج ۱ )

إذ لم يجد لقباً سواها 'يه طي لهذه الحجرة كما أعطيت الحجرات الأخرى بالقصر ألقابا، من مثل حجرة أمين المخازن ، ورئيس الحرس ، وغير ذلك ، وقد كانت هذه مداعبة من (المهردار) ، أثارت في نفس الشيخ الليثي الرغبة في الانتقام منه ، وجمله سخرية أمام رجال الحاشية ، فانتهز فرصة وجوده معه بحضرة إسماعيل ، والمجلس عامر بملية القوم يخوضون في أحاديث شتى ، ولما سنحت الفرصة قال الشيخ على الليثي للخديو : عندى قصة صغيرة يامولاى ؛ فقال : ما هي ؟ قال :

لما طحونة في البلد لكن ثقيلة ع الحار علقت فها الطور عصى علقت فيها المهردار

فكانت أضحوكة سارت على الألسنة ، وطرب لها الخديو وأفراد حاشيته ونال الشيخ الليثى لدى إسماعيل حظوة ومنزلة ، وعرف رجال الدولة مكانته فكان مقصد طلاب الحاجات ، ولا يرد له رجاء عند أولى الأمر . ولما مات إسماعيل أبق عليه توفيق ، وقربه وأكرمه ، وبقى محلصاً له في أحلك أوقات الثورة حين تنكر له كثيرون ممن أكرمهم توفيق فأسبغ عليه من نعمه وكافأه على إحلاصه له .

وللشيخ على الليثى ديوان لم يطبع ، بل يقال : إنه لمن من يطبعه ، ولسنا ندرى سبباً واضحاً لمزوف الشيخ عن تخليد أثره الأدبى إلا أنه نال ثراء واسماً فى أخريات حياكه ، وصار من سراة مصر ، وليس من الملائق بسرى وجيه مثله أن يكون له ديوان شعر يروى وبه ما به من عبث وبجون ، وتزلف لكثيرين ممن يتسامى فى حالته الأخيرة لمنزلتهم ، ومن المستبعد أن يكون الشيخ قد أدرك أن شعره لا يستحق الخلود ، وأنه ركيك ضعيف ، ومن المستبعد أن يكون الشيخ قد أدرك أن شعره لا يستحق الخلود ، وأنه ركيك ضعيف ، فحكل إنسان مهما كان شأنه يُعرب عما يقول ، ولا يَف طن إلى ما به من عيوب ، شم إن الذوق الأدبى والنقد لم يكونا قد وصلا إلى منزلة عمر أن الشيخ من الاطلاع على مساوى ، شعره بل على المسكس كان الشيخ محسود المكانة الأدبية ، ويتهافت أدباء عصره على مكاتبته شعره بل على المسكس كان الشيخ محسود المكانة الأدبية ، ويتهافت أدباء عصره على مكاتبته

مومطارحته الشعر<sup>(1)</sup>وقد طال عمر الشيخ وتوفى سنة ١٣١٣ هـ ١٨٩٦ م ·

وإذا نظرنا إلى ماروى لنا من شعره ، لم نجده يتميز عن زميله السيد على أبى النصر في شيء ، ونجده يقول في المناسبات المختلفة شأن الندماء ، وقلما يطلق نفسه على سجيها ، وينظلم الشعر لأنه يشعر بدافع نفساني يلهمه القول . ومن شعره على البديهة قوله ، وقد كان أحد رجال الحاشية يفرغ تفاحة بمدية ليشرب فيها ، فانكسرت المدية ، فنظر إلى الشيخ نظرة من يسأله وصف هذه الحال ، وخليق بنديم الحديو اساعيل أن يسجل مثل هذه الحادثة ، فقال الشيخ مرتجلا :

تخذوا لها كأســـاً من التفاح. لاَنَ الحديد كــرامةً للراح

ولدى أنخاذ الكأس منه بمدية

عزت على الندمان حتى إنهم

جومن شعره فی رثاء عبد الله باشا فکری :

غداة انتقت مولى به الفصل بكمل بكسب النفوس العاليات تعجيًّل بها العالم العلوى أنساً يهلل

ندم المنايا وهي في النقد أعدلُ كأن المنايا في انتقاها خبيرة فم لها من منتقى الدر حليـــه

### حويقول في وصف الفقيد :

سجایاه صفو القطر بل هی أمثل إلى كل قلب حيث كان مبدَج ً ل

لقد كان ذا بر ، عطوفا ، مهذبا سجاياه صه رقيقُ حواشي الطبع سهلٌ محبب إلى كل قل وله في مدح السلطان عبد العزيز في عيد جلوسه سنة ١٢٩٠:

ظل المدالة في الآفاق ممدودً أبو الألى جَدَّهُم في المجد محمود

مولی الملوك الذی من عمل دولته عبد المزیز الذی آثاره حدت

<sup>(</sup>١) الآداب العربية في القرن الناسع عشر للا ب لويس شيخو .

أجاد نظم أمور اللك في نَسَق لايمتريه مدى الأزمان تبديد فلا تقسه بأسلاف له كرمت والشبل من هؤلاء الأسد مولود ففخرهم عقد در وهو واسطة في جيد آل بني عثمان معفود

وهذا نظم ليس فيه شيء من الجيال أو الماني السامية ، وعبارته عيل إلى الضعف عد وهكذا كان شعر الشيخ ، بل له شعر مليء بالحسنات والزخارف اللفظية التي زادته ضعفاً على ضعف ، من مثل قوله برثي محمود باشا الفلكي وقد تصادف أن سهاوت نيازك ليلة وفانه :

أرى النيازكَ عن سام من الفلك مذعورة أصبحت تصبو إلى الذرك كالطير فاجأها البازى وأدهلها فاكت البرق، وانقضت عن الحبك إلى أن بقول:

اليس نَسر ساء العلم قد عَلِقَت كَفَ النَّونَبِهِ فَا نَحَازُ فِي الشَّرِكُ السِّرِكُ السِّرِكُ السِّرِكُ السِّرِكُ السِّرِي اللهدى فلك السِّماء وناعى المجد أرخنا قد مات محمود باشا المسند الفلكي حل القضاء وناعى المجد أرخنا

( فقد أرخ وفاته سنة ١٣٠٣ في هذا البيت ) . وهو شعر ليس فيه من أثر الحذن شهره ، با هه مدنده لرظر قدرة الزايل ما تان

وهو شمر ليس فيه من أثر الحزن شيء ، بل هو مصنوع ليظهر قدرة الناظم على تلفيق مثل هذا الكلام، وقد حاول مرة أن يَمْ تَمَنَ ويصف السَّمينة التي أقلته إلى مصر وهو عائد من برلين ، فلم تمكنه اللغة القوية ، ولم يسعفه الخيال ، وأني الشفر صيفاً ، وأغلب الظن أنه لم يقله بدافع نفسي ، وإنما طلب إليه أن يسجل هذه الرحلة فصنع الأبيات التي منها : أصبح الوقت باسماً بالسرور كابتسام الربيع وقت الزهور أين القي ظريف طبع لطيفاً كي ندير الحديث مثل الخور

فوق ظهر السفين تحسن وصفا حيث يجرى على صفاء البحور - - - -

وراه مختسال وهو منسَى ومحه كم مجر ديل الفخـُور ديله الفخـُور ديله المجــرة عجباً بين موج يضيء مثل البدور

وهو وصف غنى عن التحليل ، وإظهار مابه من ركاكة ، فنى كل بيت عوار الا ينفر ودليل قاطع على أن الشيخ ينتمى إلى مدرسة النظا الميين والمروضيين . ولمل خير ماروى له قصيدته التى قالها مستمطفاً الخديو توفيق عقب الثورة المرابية ، وطالباً الصفح عمن أجرم – في رأيه :

فالزم المصر إذ عليه المول مابه مظهر القضاء تنزل مابه مظهر القضاء تنزل ظن بالسعى للملا يتوصل فوق عقل الأديب مهما تكمل واللبيب الذكى من قد تأمل فاجأننا بكارث ليس ميخمل وذوك مربع الحظوظ وأعل فخيال الظنون ماقد عثل دون إدراكه الجبال ترلزل بأناس من نابه أو منفل وسواه سعى لكيا مجمل وسواه سعى لكيا مجمل كانت الغاية الجيلة أجل

كل جل لصده يتحول يافؤادى استرح فدا الشأن إلا رب ساع لحتفه وهو ممن قدر غالب وسر الحندايا غاية المقل حسرة وعقال غاية المقل حسرة وعقال كيف ننسى ، وحادثات الليالى أذهبت أنفساً وغالت نفيساً وإذا المدر كان بالوهم يبنى ويح قوم سَعُو الإدراك أمر ويح قوم سَعُو الإدراك أمر ما أصروا عليه إلا أضروا ذلك يسعى على التَّقِينَة خوفاً لو أصابوا الرشاد عند ابتداء

وهذه القصيدة على بها من سهولة ، فعانيها مطروقة ليس فيها جديد وحكمها مألوفة ،

وبهاكثير من أثر الصنعة والتكلف ، أما الخيال وهو روح الشعر وجناحه الذي يحلق به فلا أثر له . ونعود فنقرر أن هذه المدرسة التي ينتمي إليها على أبو النصر وعلى الليثي هي مدرسة التقليد للشعر الذي كان سائداً في عصور ضعف اللغة ، وليس لهدين الشاعرين وأضرابهما شخصية قوية تهتك ستار هذه الحجب الكثيفة من الزخارف السمجة ، وليس لها قوة عارضة ، وفحولة نسج لتستر مساوى وهذا الذي يسمى شعراً . وهما نظامان أكثر منهما شاعران ، ويقولان في المناسبات نظماً غير صادر عن شعور إلا القليل النادر .

### ۳ - محمود صفوت الساعاني (۱):

وهاك مثلا لشاعر استطاع بمواهبه أن يفصح عن شخصيته ، وإن تراءت من بعيد حائلة اللون ، فير واضحة المالم تحاول جهدها أن نظهر من خلال هذه السندف الغليظة من التقاليد الموروثة في الشمر المربى ، ولا سيا عصور الركة والانحلال وقد أوتى حظاً من اللسن والفصاحة فاستطاع أن يجيد في غير ما موضع من شعره ، حتى ليعده بعضهم طليعة للنهضة الحديثة ، وممهداً للطريق الذي سلكه البارودي من بعد .

ولد الساعاتى بالقاهرة سنة ١٢٤١ هـ ١٨٢٥م وظل بها إلى أن بلغ الثانية عشرة ، ثم ارتحل إلى الاسكندرية فأقام بها عمانية أعوام . ولم يدخل الساعاتى الأزهر كما دخله على أبو النصر ، وعلى الليثى ، ومحمد شهاب ، وعبد الله فكرى وغيرهم ، بل يقال : إنه لم يتملم النحو ، وإنما استظهر ديوان المتنبى وكثيراً من أشمار القدماء فاستقام لسانه ، وعظم مخزونه من الأدب . وقد ظهر تأثير المتنبى في شعره واضحاً ، وكان بينه وبين النحاة مناقشات طويلة كما سنرى .

وكان تلميذا للشيخ حسن قويدر يغشي مجلسه ويأخذ عنه الأدب، وكان الشيخ قويدر

 <sup>(</sup>١) هو عود صفوت بن مصطفى أغا الزياج الشهير بالساعاتى ؛ والساعاتى لقب فلب عليه ؛ الآنه مهور
 ف إصلاح الساعات ، ولا تدرى على التحقيق أكان إصلاح الساعات حرفة له أم هواية كما يقول بعضهم .

غنياً كريماً ، ومات سنة ١٨٤٥ ، وكانت سن المساعاتى حينئذ عشرين سنة . وهذا كل ما ندلمه عن ثقافة هذا الشاعر وحياته حتى هذه السن ، وقد رثى الشيخ قويدر بقصيدة مطلميا :

بكت عيون العلا وانحطت الرئتُ ومزقت شماً مها من حزبها السكتب وفيها يقول ، وقد حشاها بالمبالغات السخيفة ، وهي ليست قوية النسج بما يدل على أنها من أوائل مانظم:

ياشمس فضل فدتك الشهب قاطبة إذ عنك لا أنجم تننى ولا شهب المال لا قوس ولا وتر سهم المنية كاد الكون ينقلب ما حيلة العبد والأقدار جارية الممسر يوهب والأيام تنتهب لو افتدتك المايا عندما فتك بغيرنا لفدتك المحمم والعرب المست لفقدك عين المسلم سائلة ترجو الشفاء وأثنى ينجح الطلب

إلى آخر هذا النظم الذى ينبئنا بأن ذوق الشاعر لم يكن قد تهذب بعد ، وأنه يحاكى الشعراء المتأخرين في نسجهم الضعيف واستعاراتهم السمجة ، مثل (عين العلم سائلة) وغير ذلك .

وفى سن المشرين بداله أن يحج إلى بيت الله الحرام ، وهناك اتصل بأشراف مكه (آل عون) ، فأكرموه ، واصطحبوه معهم فى غزواتهم وحروبهم مع آل سعود وأمزاء المين ، وظل بجوارهم خس سنوات يسجل انتصاراتهم ، ويسبغ عليهم مديحه . ولما عزل الأمير محمد بن عون عن إمارة مكه ، ورحل إلى الآستانة سحبه الشاعر عمد أله ومكث معه الأمير عمد بن عون عن إمارة مكه ، ورحل إلى الآستانة سحبه الشاعر عمد ألمير إلى قليلا ، ثم تركه ، ورجع إلى مصر ، ولسنا ندرى سبباً لتركه : أينس من عودة الأمير إلى أريكته فأراد أن يبحث عن شخص آخر يستغلل بظله ؟ . أم أن الأمير رأى نفسه معزولا قليل ألمر م بصحبة شاعر يعوله وينفق عليه فى غربته ؟ ولما عاد الأمير إلى إمارته قليل المال فبر م بصحبة شاعر يعوله وينفق عليه فى غربته ؟ ولما عاد الأمير إلى إمارته

لم يستدع شاعره الصداح ، وفي شمر الساعاتي ما يدل على أن القطيمة كانت من الأمير من مثل قوله يخاطبه :

أوليتني الآلاء ثم تركتني مثل الذي حَلَّت به اللاُواء ماكان ذا أملى الذي أُمَّلْتُه نيكم وأنم سادة كرماء ويقول:

وحبوتمونی بعدها بقطیعة أكذا یكون تكرم و حباء وقال مرة یماتبه ، ویظهر یأسه منه ، وكأنه بودعه إلى غیر رجعة :

قضي العبد بمض الواجبات بقصده إليكم وقد 'جوزى عا هو أعظم ونال الذي قد كان يرجوه وانقضت أمانيه منكم ، والسلام عليكم وعلى الرفح من هذه القطيمة فقد ظل الشاعر يتحسر على أيامه الحاليات ، وعلى المودة المفقودة ، ويتعذر عن 'جرم لا ندرى كنهه للشريف محمد ، ولأولاده من بعده عبد الله ، وحسين ، وعلى ، فيتول للشريف عبد الله :

شددت بكم بعد الإله عزائمى فكنت عليهم بالعذاب شديدا وإلى أعيد النفس بعد لعفوكم وإن حَلَّ ذنبي أو مكثتُ بعيدا ويقول مرة أخرى للشريف عبد الله:

فإنى لم أبرح على المهد مخلصاً وإن طال عهد البعد واشتقت معمدا ويبدو أن الشريف عبد الله كان يصله على البعد ، ولكن الشاعر كان يأمل أن يستدعيه لديه :

يقلدنى فضلا على البعد بيننا وأطمع حرصاً في تُشنوف المسامر ويتذلل للشريف حسين ويطلب العفو:

أُقلنى وبادر بالجيسل فإننى أرى العفو دوماً من صفات الأماجد ولما يئس الشاعر من صلاتهم ، والعودة إليهم بعد كل ماقدمــــه من زلني ومن قصائد برسلها إليهم في كل الناسبات قال للشريف حسين :

عللت نفسى غروراً بالمواعيد فكان تعليبكُم عنوان تفنيد الله متى وإلى كم لا أرى زمنى إلا كذا بين تقريب وتبعيد ؟! قالوا ذكاؤك محسوب عليك كما روى ، فقلت حديث غير مردود

وماكان أغنى الشاعر عن هذه الضراعة والذَّلة ،وهذا الإلحاح المشين في الطلب، وأغلب الظن أنه لم يكن يراه بهذا المنظار ، وإنما يقتني آثار الألي ءَــبَّدُوا له طريق المدح والإلحاف في المسألة من لدن النابغة الذبياني حتى عصر إسهاعل ، ولم يجد في قوله هذا ما يخل بالكرامة أو يُشيب المروءة ؛ ونحن إنما تحكم عليه وعلى أمثاله من الذين طبعوا الشعر العربي بهذا الطابع لأننا في عصر تغيرت فيه قيم الأشياء،وصرنا نعتد بالأدب الشعبي القوى، وبالشعور الخاص، والمواطف الكامنة في نفس الأديب، ونجوى خياله وروحه، أكثر من التفاتفا إلى شمر المناسبات ، والسير في ركاب العظاء ، والتمدح بمناقب الأعنياء ولكننا نتساءل : ألم يكن بمصر أمراء يكفون الشاعر لو تقرب منهم مؤنة هذا التسول ؟؟ ولماذا قصـَّر في مدح إسماعيل إذا لم يثبه سعيدٌ على مديحه إياء ثواباً يرضيه ؟ وهل ثلاث قصائد تكني في إسماعيل وهو من هو حَمدً با على الأدب والأدباء ، وهو الذي أظل بعطفه المُمليَّين أبي نصروالليثي، وهما دون الساعاتي قدرة على النظم ومَتَالَة شمر ؟ وسمو خيال ؟ . أيهما المقصر : إسهاعيل إذ لم يضم إلى حاشيته وندمائه هذا الشاعر : أو الساعاتي إذ انصرف إلى مديح آل عون بمكة. واشتهر بإخلاصه لهم ، وجعل شعره حبساً عليهم إلا القليل، ورأى أن باب اسماعيل قدسبقه إليه شاعران آخران واحتلالدنه مكانة ومقاماً ؟ فلم يشأ أن يدع طريقاً عرفه ، ونوالا حَجرٌ به وذاق حلاوته ، وينافس آخرين في أمر لايعرف مصيره ، فظل على ولائه لآل عون يمدحهم

في كل مناسبة : إذا غزوا ، وإذا أبلوا من مرض ، وإذا ولد لهم مولود ، ويقول فيهم : وأرغب لكن عن سواهم ترفعا أحبهم مادمت حيساً دبانة فما أختار غير البيت والآل موضعا وقد سار شعری بین شرق ومفرب ولىكنە نَشْمَرْ ذَكُمْ تَصْوِعا وما طار في الآفاق بدعا مديحُـهم

وكان يرى أنهم هم الذين أطلقوا لسانه بمطاياهم ، وعلموه الشمر ، ولولاهم مانظم قصيداً : ماكان قولى ولا فعلى بمنتظم نظمت حالي ولولا يسألك فضلكم

فعل الجيل عا توليه من نعم نظم الفرائد في إسم ولاعلم

علمتني الحمد. والشكر الجزيل على ماكنت لولاكم أبغي الفوائد من

وعلى الرغم من هذا الولاء ، ومن دووب الشاعر على مدحهم في كل مناسبة وهو عنهم بعيد فإنهم لم يستجيبوا لرجائه بدعوته إليهم ، ولعلى المنافسات التي كانت بين الشاعر، وبين بعض الحجازيين (١) أثرا في هذه الجفوة ، فقلما خلت حاشية أمير عظيم سمح النفس سخى اليد من أمثال هؤلاء الحساد لكل من نال لديه حظوة أو نبغ وقصروا . وما أمر

وقوى إن سألت بني اۋى عكة علموا الناس الضرابا سيوف للفرفية والحرابا أفاموا للسكنائب كل يوم

بستشهد بقول المتنى وكان من الحفاظ لشمره :

وكل السيوف إذا طال الضرابيها عسها غير سيف الدولة السأم ومنابا وطمان وضراب وخيرك صارما ثام الضراب

إعا بدر رزايا وعطايا بنيرك راميا حبث الذئاب

: 4.5.

تأفحه بهذا الاستشهاد ونات الملكي أن الضراب مصدر قياسي لضارب كقاتل وناضل . والكنها: حزازات النفوس ترل الحما .

<sup>(</sup>١) من المنافسين الشاعر في الحجاز الشبخ زين العابدين للسكى ، وكان نحويا ، اعترض مرة على قول الساعاتي:

وأبصرت في كف ابن عون مهنداً يرويه قسرم الضراب خبير بأن الضراب في اللغة : النسكاح ، ولبس فيها سراب بمهني الضرب ، واحتج الشاعر مؤيدا رأيه بقول الحارث بن ظالم المرى :

المتنبى وسيف الدولة بمجهول ، ولقد أبلى الساعاتى بمثل ما بلى به المتنبى من هؤلاء النحاة الدين محاولون الوقيعة بينه (١) وبين ممدوحه كا فعلوا مع أبى الطيب من قبل ، ولكنه انتصر عليهم فى كل مرة تعرضوا فيها لأدبه ، وأغلب الظن أنهم لم يتركوه بهنأبهذه المنزلة . وحاولوا جهدهم أن يزحزحوه عن مكانته ، وفى ذلك يقول معرضاً بهم :

لا تعدلوا بالشعر كل مستم ما كل من على التصيدة ناظم ما كل من على التصيدة ناظم لو كان فيهم شاعر لوقفت في يا آل محسن لم يزل إحسانكم

کالثور دی القرنین بالأسكندر قد ینتمی الشمر من لم یشمر دیوانه أدباً ، ولم أتكبر یدع الدنی، علی حماكم بجتری

بل يحاول أن يوقع بهم كما حاولوا الوقيعة به ، وأن يفسر بغضهم له لإخلاصه لآل عون ت

يمدُون مدحى فيسكم كالما ثم وما كان يلقى من عدا آل هاشم فقل لهم: هاتوا فصاحة عالم تمدَّوُ الصرف النطق في غير لازم ولست بسراق كبمض الأعاجم فا أبغضوا مثلى أسدى غير أنهم ألم تر حساناً ولى أسوة به إذا رعموا أنى مع الفضل جاهل فدعنى من قول النحاة فإنهم وما أنا إلا شاعر دو طبيعة

<sup>(</sup>١) من ذلك أنهم خطئوه في قوله يمدح الفيريف ويصف أعداده بالجبن .

كأنهم فوق السوابق خرد لهن متون الصافنات جياد بأن في فقك أنه انتصر على نساء لا على بأن في فقك انحطاطاً لمقدار من يقاومه حيث شمهم بنسوة ، فكأنه انتصر على نساء لا على أبطال ، ومكنته ذاكرة واهية لما استظهر من شعر المنفى في الصفر من إلحامهم بقوله يمدح سبف الدولة :

فصبحهم وبسطهم حرير ومسافم ويسطهم تراب ومن في كفه منهم فنساة كمن في كفه منهم خضاب

### شُعره :

قدمنا عند الكلام على الساعاتي ، والمدرسة التي ينتمي إليها بأن له شخصية في شعره ، وأن هذه الشخصية استطاعت البروزوالوضوح على الرغممن كثافة التقاليدالشمرية والموروثة .

أجل! استطاع أن يتخلص فى بعض قصائدة من المحسنات البديعية ، وأن يرتفع بديباجته عن درك الغثاثة والرَّكَّة ، وأن يعبر عن شعره تعبيراً واسحاً وأن يشعرك على الرغم من معانيه المطروقة بأنه أحسن التقليد وأضنى عليه شيئاً من نفسه وروحه . ومع كل هذا فعظم شعره من ذلك النوع الذى ساد أيام الماليك وبنى عثمان ، وقلما خلت قصيدة من تاريخ وتعمد للصناعة والرخرف .

١ - ترى الشاعر يجيد في الخاسة ، ويقوى شمره وتشرق ديباحته ، اسمعه يقول
 مادحاً سميداً ، وقد عزم على زيارة المصطفى عليه السلام :

ملأت قلوب المرب رعباً فا دروا تركمهم في أمرهم بين صادق تسير لهم في بحر جبش عرمرم إذا هتفوا باسم المزير تزلزلت فكيف إذا عمت بالشهب أرضهم وحُدر دعلها الأسد في قصب القرما

بعثت لهم بالكتب أم بالكتائب وآخر في تيه من الظن كاذب يفيض بموج الحتف من كل جانب حبال عليها الذل ضربة لازب وزاحت ما في أفقهم بالنجائب ترى الأسد في الآجام مثل الثعالب

وخيرٌ من هذا قوله بمدح الشريف ابن عون ويصف غزوته لبني سليم :

لهم نار حرب مثل نار اکجباحب<sup>(۱)</sup> حبال رجال سُیرت بالرکائب وأضرمتم النسيران فيهم وأضرموا كردتم على أهل الجبسال عثلما

<sup>(</sup>١) الحباحب: فراشة سفيرة تضيء بالليل.

زارلوا وأبطا ُلكم ما بين ضار وضارب . . فيهم و تَخْسُرجُ من أصلابهم والترائب حدها و مِلْمَ على أرواحهم مَيْسُلَ ناهب

وما ثبتوا إلا تليبلا وزارلوا رأوا بارات البيض تشمد فيهم فدوا ومالوا للهزعة بسدها

فهذه الديباجة القوية ، وهذه الفحولة قد طال انتظار الشمر المربى لها ولمل فى حفظ الشاعر للمتنبى ماجمله بجيد فى الحماسة ووسف الممارك ، كما كان المتنبى بجيدها وهو يمدح سيف الدولة ، وقد شهد الساعاتى ممارك آل عون مع أعدائهم كما شهد المتنبى ممارك سيف الدولة مع الروم وغيرهم .

٢ - ومن الأغراض التي وُرُّ فن الشاعر للقول فيها المتاب ، وقد سلمت له أبيات جيدة في هذا الباب مثل قوله يماتب آل عون :

حظ الأدب عدواة الأرزاق الورد دو أرج بلا إحراق الشمس لا تحفى مع الإشراق حسب المفرد زينة الأطواق طرق الرجاء على بالإطسراق أبغضى ، فأن مكارم الأخلاق ؟

إنى على العهد القديم وإعسا عاملتمونى بالجفساء ، رويد كم مالى أراكم تنكرون مكانتى قلدتم عيرى الجيل وقلتم أسديتم الجدوى له وسددتم إن لم يكن مثلى يسىء ومثلكم

ويقول معانبًا صهراً له :

هلا أنحدتم سوى أعراضنا عَرُضاً إنا لنضرب صفحاً عن بوادركم لكن نصون عن الفحشاء السنسة فليتكم تحسنون الظن إذ حَسُداَتُ

رى وصيرتم الإكثار تقليلا ولو أردنا أسانا الرد تنكيلا هى الأسنة تجريحاً وتعديلا منا الظنون ، وكان الود مأمولا رأيت وصلكم قطماً وحبُّكم أبغضاً ونصرَكم للصهر تخسديلا ومن عتابه الرقيق قوله:

كنا وكنتم فأكثرنا زيار تَكم ونحن مثلان في فقر وإفلاس كانت مناسبة الحالين تجمعنا ومن يدوم على حال من الناس

والعتاب ، كما نعلم ، ليس باباً جديداً في الشعر الم بي ، بل طرقه قبل الساعاتي كثيرون وأتت معاديه فيه مما وردت عند غيره من شعراء العتاب ، وكان الساعاتي أحيانا يستعمل الكلام المألوف العادي في العتاب حتى يفهم المعاتب ما يقول .

٣ - وقد ظهرت شخصيته في نصائحه التي قدمها لمدوحيه ، والتفاقه الشعب ، وطلب الرافة به ، وحسن معاملته . كقوله للشريف ابن عون :

فا استقام عماد الملك منتصباً إلا إلى قائم بالمهم والعمل ودولة المجد ماانقادت ولا خضمت إلا إلى عادل الشرع ممتشل ماراقب الله مولى في رعيته إلا وأدرك منها غاية الأمل

ويطلب العفو لأعداء ممدوحه محاكيا المتنبي في توسطه لدى سيف الدولة لبني كلاب ، غن ذلك قوله :

للسلم قد جنحوا فمُنتُوا واصفحوا ما كتلُ تصفيمُ من الإنساف وإذا أساءوا أحسينُوا لمسيئهم وارعوا مقام بقية الأحلاف وإذا مم اقتتلوا وشدوا أصلحوا ما بينهم خيرٌ من الإجحاف

٤ - وكانت له دعابات طريفة تدل على روح مرحة ، وبديهة طيمة ، ونكتة رائقة وهذا طابع المصريين غالبا لا يستطيعون عنه رحوكا ، فمن ذلك قوله يعزى منافسه وحاسده الشيخ زين العابدين المكى ، وقد نفقت فرسه في طريق جدة :

قضت وهي تدعو فالق الحلي والنوى بقلب كثيب دقه الحلي والنوى فكيف بعرى الشيخ في الفرس التي به طوت الأسفار صبراً على الطوى وكانت به تجرى مع الربح خفَّة وأشبعها جرباً فعاشت على الهوى وإن حملت ما لا تطيي لضعفها تعوَّج منها الظهر والذب استوى قضت ، وهي ماذاقت شعيراً لزهدها فما شعرت إلا وعرفوبها التوى الا أيها الحيل الذي طال حزنه عليها وفي أحشائه النهب الجوى فعش أت واسلم والحمير كثيرة ومثلك معدوم النظير لما جوى

ألا تذكرنا هذه القصيدة بالبهاء زهير حين يقول:

لك يا ســـديق بغلة ليست تساوى خردلة تمشى فتحسب أنهــا فوق الطريق مشــكلة

هى روح الدُّعابة المصرية تتجلى داعًا حين ينطلق شعراء مصر على سجيتهم لايتكانون اللول ، ولا يترمتون .

ومن دُعاباته الظريفة قوله ممَـرِّضاً ببعض النحاة وواصفا لهم ولحركاتهم ولخلطهم :

جعلنا جواب الشرط حدف العمائم بأن حروف الخفض غير الجواذم بأنا صرفناه كصرف الدراهم وكنا على التميير أهل المكارم يكلّف قرنيه بنظح النمائم كأن المكيسائى عنده غير عالم وصاح: أزيد قام أم غير قائم ؟ إذا ارتفعت بالنحو أعلام علمنا ليملم من بالتحسب يرفع نفسه ويعلم من أعياه تصريف اسمه نصبنا على حال من العلم والعلى لأنا رأينا كل ثور معمم يجر من الإذلال فضل كسائه إذا نظر المكر"اس حرك رأسه

وقال: المنادى اسم شرط مضارع وظرف رمان محو حا، ابن آدم وجمك لتكسير اسم إشارة كقولك نام الشيخ فوق السلالم الوح المناعر في بعض قصائده عصر وأمجادها ، وإن لم يُظهر من الروح الوطنية مثل الذي أظهره رفاعة الطهطاوي ، فن ذلك قوله مادحاً اساعيل:

وكان الساعاتي يدرك أنه مطبوع على قول الشمر ، وأنه استطاع أن ينحو ببمض شعره من آفات القول ، وأوضار الشعر التي انتشرت في زمانه ، وقبل زمانه ، ويقول في هذا :

فلا تحسبَني بالوضيع مكانةً في القائلين وما أقول مُهذاء

ويقول :

رويت جليلا في جليل من الثنا فكان عقوداً لا كلاما معقداً

ويقول :

وما أنا إلا ناظم دُرَّ فكرتى ولم انتحل فيا أفول وأسرق ويقول:

وما أنا إلا شاعر ذو طبيعة ولست بسرًاق كبعض الأعاجم على أن هذا كله لا يعنى الشاعر من أنه أراق ماء وجهه فى الطلب حيث يقول مادحا توفيق باشا :

أريد وروداً من نداكم لأرتوى كا يطلب الصادى على البعد موردا • فسيرت آمالى دليل قصائدى لنيل الأمانى عل أبلغ مقصدا وأنه كان يرى الشعر عماً الممال ، وأن المسألة بيع وشراء ، وأخذ وعطاء :

معى المسدائح والمنائح منكم لاعبدن إن كليهما آلاء
تعتاض من بذل النصار جواهراً هذا بذاك وفي البقاء عماء

وأنه أسرف في الصناعات اللفظية ، واستعال المحسنات البديمية كما يدل على ذلك معظم شعره . وقد نظم قصيدة كاملة في مدح الرسول عليه السلام معارضاً بها ابن حجة الحموى ، والبوصيرى ، وكل بيت منها يشتمل على محسن بديمى ، وفيها يقول ، وقد بلغ عدد أبيانها مائة وخمين بهتاً :

### براعية استهلال

سفحُ الدموع لذكر السفح والعلم البدى البراعة في استملاله بدم التربية

وكم بكيت عقيقاً والبكاء على بدر ، وتوريتي كانت لبدرهم الجناس التام

أقمار تم تعسما كوا في منازلهم فالصّب مدمعه صَبُ لبعدهم وأن الشعر عنده حكم كاكان عند معاصريه حمهارة لفظية ، وصناعة خالية من الروح والشعور ، ومقدرة على صياغة منظومة فن ذلك قوله موريا :

قالواً: آنخذ لك خادماً ، فأجبتهم : أنى يكون لناظم الشعر الرقيق ؟

قالوا: النمس لك طيب عيش ، قلت: لا يُرْجى لرب اللفظ والمعنى الدقيق وقوله في الجناس ، وكل القصيدة على هذا المنوال .

أيا من به صار الزمان سميداً ومن كل من وافاه آنس عيدا أما التأريخ الشمرى ، والألفاز فكثيرة .

(م ــ ١٠ في الأدب الحديث ج١)

هذا ، وقد شغل الساعاتى عدة مناصب فى الدولة ، فمن موظف بالمية ، إلى موظف فى مجلس الأحكام المصرية (وكان بمثابة هيئة الاستئناف العليا فى عهدنا)، وكان برأسه الأمير اسماعيل فى عهد سعيد . ومدح من حكام مصر فى العهد السابق سعيداً ، وإسماعيل ، وتوفيقاً ، ومات فى سنة ١٢٩٨ ه ١٨٨٠ م قبل أن تندلع الثورة العرابية .

### ٤ — عد الله فسكرى :

وهو عثل المدرسة الثالثة من المقلدين ، تلك المدرسة التي قلد أربابها بلغاء القرن الرابع كالصاحب بن عباد ، وابن العميد ، وقلدوا كذلك في حياتهم وأسلوبهم وتنميق رسائلهم القاضي الفاضل ، وابن مطروح ، واستطاعوا بما أوتوا من تضلع في اللغة ، وعمكن من الأدب، وذوق مرهف حساس ألا يكونوا صدى لهؤلاء الـكتاب القدامي ، بل أضفوا على ما كتبوا طابعهم وشخصيتهم ، ومثلوا عصرهم بعض التمثيل ، فتشمر حين تفرؤهم أنك تقرأ كتابا في القرن التاسع عشر ؛ وذلك لخوضهم في الموضوعات الحيوية للبلاد ، ولتخلصهم في بعض الأحيان من قيود الماضي جملة ، فلا سجَّم ولا تنميق ولا تزويق ولا محسنات . وإنما يتبمون طريقة ان خلدون في الترسل مع متانة نسج وحسن عرض . وإن كانوا في كثير من الأحيان ، ولا سيا حين يحتفلون بكتاباتهم ، أو براسلون عظياً أو أديباً ، أو يتحدثون عن لسان السلطان أو الأمير ، يعمدون إلى الأسلوب الشعرى المنثور ، بما فيه من خيال وسجع ، وفقرات تختلف طولاً أوقصراً ، ويزخرفون كتاباتهم ويرصمونها بشتى الحلى اللفظية والمنوية ، وهنا تتضاءل شخصية بمضهم وتحافظ شخصية آخرين على وجودها في وسط هذه الزينات والتقاليد تبعاً لنمكن الكاتب من موضوعة ، \* وحَدْقه للنة ، ومتانة شخصيته وعمر خصائصها .

كان لديوان الإنشاء في الدول العربية منزلة سامية ، يتوصل به السكاتب والشاعر إلى أرق مناصب الدولة ، منذ سهل بنهارون ، ومحمد بن عبدالملك الريات ، وابن العميد ، والعاضى الداهر استعجمت فيها لغة الدواوين ،

وسادت النركية ، وصدرت بها قوانينها ورسائلها ، ووصلت المربية إلى الحضيض ولم يبق فيها إلا ذماء دسير . وحاول اسماعيل \_ كا ذكرنا \_ بعث اللغة العربية ، وترحة القوانين التي صدرت من عهد محمد على حتى أيامه من التركية إلى العربية ، كى يسهل عليه الانفصال عن الدولة المثمانية حيما تلوح الفرصة ، وقد كان لعبد الله فكري يد كرعة في هذا العمل الحليل ، فبعث اللغة الديوانية ، لا ركيكة ولا سخيفة ، بل ممتلئة دونقاً وقوة ، فصار عوذجاً محتذى ، وأستاذاً يأخذ الناس عنه طريقة الكتابة الديوانية وتدبيج الرسائل الأدبية .

ولد بالحجاز سنة ١٢٥٠ ه ١٨٣٤ م من أب مصرى (١) وأم من بلادالمورة وعاد به والده إلى مصر بعد عودة جيوش محمد على من الحجاز ، ولكنه توفى ولما يبلغ عبدالله الحادية عشرة من عمره ، فكفله بعض أقاربه ، و دخل الأزهر وتلقى العلوم المتداولة على كبارمشا يخه ، وكان في نفس الوقت بدرس اللغة التركية فلما حدقها عين في القلم التركي في الديوان الكتخدائي ، وظل مع اشتغاله بالوظيفة يتردد على الأزهر ، والتحق بعدة وظائف ديوانية ، ثم عين عمية سميد ، وتولى فيها تحرير الرسائل الديوانية بالتركية والعربية ، وظل في منصبه حتى تولى إساعيل عرش مصر فأبقاه ، وقربه وسافر معه مرات إلى الآستانة ، ثم عهد إليه بتثقيف أولاده وغيرهم من أمراء الأسرة ، فكان يباشر تعليمهم أحياناً ، أو يشرف على المدرسين أحياناً أخرى . ولما نقل إلى وزارة المالية كان له الفضل في جمع الكتب الموجودة بها ، وضمها إلى دار الكتب حين أنشأها على مبارك . وبعد ذلك عهد إليه بترجمة اللوائح . والقوانين وتنقيمها فأدى هذه المهمة الجليلة على أكل وجه ، ثم عين وكيلا لنظارة المارف مع الأهلية ، فرفع مستواها وجعلها صالحة لتغذية المدارس الأميرية ، فوكيلا لنظارة المارف مع

<sup>(</sup>۱) أبوه محد بليغ بن الفيخ عبد الله وكان الشيخ عبد الله من العلماء المدرسين بالأزهر ، أما محد والد عبد الله فكرى فسكان مهندساً بالجيش ، ووصل فيه إلى رتبة صاغ ، وحضر عدة مواقم حربية منها حرب المورة ، وفيها تروج أم عبد الله فسكرى ، وولدته بالحجاز حين ذهبت مع زوجها ملى المدودية .

شغله منصب الكاتب الأول ق مجلس النواب ؛ وقد ارتقت طريقة تعليم العربية على يده وهجرت طريقة الأزهر ، ثم عين وزيراً للمعارف في وزارة محمود ساى البارودى ، ولما استقالت الوزارة بسبب الثورة العرابية ، النهم عمالاته للثوار بعد انتهاء الثورة ، وقبض عليه ولكنه برىء ، فأطلق سراحه وعاقبوه بقطع راتبه ، فراح يستعطف الخديو توفيق، وقال في ذلك قصيدته المشهورة :

كتابى توجه وجهة الساحة الكبرى وكبر إذا وافيت واجتنب الكبرا

فمنا عنه توفيق ، وأعاد إليه راتبه ؛ وقام بعد ذلك بعدة رحلات إلى الحجاز ولبنان ، ولَق فيهما كُل تُرْحاب وإجلال لمكانته الأدبية ، ولما رأى فيه أهلها من سعة علم وعظيم فضل وحسن حديث .

وفى سنة ١٨٨٨ مثل مصر فى مؤتمر الستشرقين باستكهام عاصمة الفويد وصحبه بجله أمين باشا فكرى . وقام بسياحة عظيمة شهد فيها معظم عواصم أوربا ؟ ولما عاد عكف على ندوين رحلته ، ووصف ما شاهد من المناظر فى أوربا ، وما رأى من آثار الغرب ، وكيف استطاع المقل البشرى أن يسخر الطبيعة ومواردها لحدمة الإنسان ، غير أن المنية لم تمهله فقضى بعد عودته بزمن وجيز ، وأتم نجله أمين كتابة الرحلة وسجلها فى كتاب أمهاه (إرشاد الألبا إلى محاسن أوربا) فى سنة ١٨٩٢. هذا وقد توفى عبد الله فكرى سنة ١٨٩٧ م .

ورى من حيانه التي سردنا تاريخها موجزاً ، أنه ديواني بالنشأة والمربى والعمل ، فلا بدع إذا بجلى أثر عبد الله فكرى في الكتابة الديوانية ، ولما كنافي صدد ذكر الشعراء الذين ظهروا في عصر اسماعيل والمدارس التي ينتمون إليها ، وقدمنا أن عبد الله فكرى عمثل إحدى هذه المدارس التقليدية ، كان حرياً بنا أن نذكر عاذج من شعره ؛ على أنه يمثل بكتابته تلك المدرسة التي تظهر فيها شخصية الكاتب والأديب واضحة بعض الوضوح أكثر مما عما عمام المسمره ، بل إن شعره ينتمى إلى مدرسة على أبي النصر أو الساعاتي ؛ وذلك لأن

عبد الله فكرى تفوق في نثره تفوقاً باهراً وكان كاتباً أكثر منه شاعرا .

كان عثل في شعره مدرسة الصدّنمة لا مدرسة الطبيعة ، يؤرخ لمكل مناسبة ، ويشَطِّر ويقول الألفاز والأحاجى ، ويقول كما يقول الندماء في وصف الآنية ومجالس الأنس والأزهار وغير ذلك ، وبكثر من المحسنات ينتزعها انتزاعاً ، ويحشرها حشراً شأن هذه المدارس التقليدية ، وقلما انطلق على سجيته ، وترك نفسه لطبيعتها .

اسمه يؤرخ زواج الأمير حسين كامل بالأميرة عين الحياة:

َبَشُر بأحسن فأل يعفو والقول يعفو أرخ لنحو محسين عَمْين الحياة تُزَفَ

ويقول في هذه الناسبة :

بشرى بطالع سَعْد بالبشر واليمن آت ِ تَنْ للبدر شمس تسمو على النيرات بخير فأل سميد 'يومى لطول حياة يقول والفاًل حق عن سيد الكائنات يقول والفاًل حق عن سيد الكائنات أرخ لنحو حسين تزف عين الحياة أرخ لنحو حسين تزف عين الحياة عن الحياة الحياة الحياة عن الحياة الحياة الحياة الحياة عن الحياة عن الحياة الحياة الحياة عن الحياة الحياة

ويؤرخ لانتصار الأنراك على الروس ، وأخذهم ميناء سباستبول بمد تخريب قلاعها سنة ١٦٧٧ ه وكل مصراع من المطلع يساوى هذا التاريخ .

لقد حاء نصر الله وانشرح القلب لأن بفتح القِرَّم هان لنا الصعب وقد ذَلَت الأعداء من كل جانب وضاق عليهم من فسيح الفضا رَحْب عمرب تشيب الطفل من فرْط هولها يكاد يذوب الصخر والصارم العضب

إدا رعدت فيها المدافع أمطرت كثوس مَنُون قصَّرت دونها السَّحْب. تجسرع آل الأصغر الموت أحراً وللبيض في مُسودً هاماتهم نهنب تراهم سكارى ، للظنبا في دوسهم غنالا ، ومن صرف المنايا لهم شرب

وقد سقنا مع البيت الأول الذي فيه التأريخ بعض أبيات من هذه القصيدة لترى مدى قوته في وصف الحرب، وقد مر بنا شاعر معاصر له ، أو قريب منه ، أجادف هذا الغرض ، ألا وهو الساعاتي . إن أثر الصنعة ، وضعف النسج ، وضحالة الخيال ، وتفاهة المعانى ، واقتناص الحسنات ، كلها محشودة في هذه الأبيات .

وهاك مثلاً آخر يقلد فيه القدماء في معانيهم وأخيلتهم بما لا يناسب قاهريته وحضارته فتشبيهات قديمة ، وخيال سخيف ، وديباجة ضميفة ، وجرى وراء الحسنأت ، وموضوع هذه القصيدة المديح ، وقد ابتدأها بالنسيب كما كان يفعل القدماء قال :

أزاحت ظلام الليل عن مطلع الفجر وهزت على دعنص النَّقا غُصْن بانة ومالت بها خر الصنّبا مثلها انثنت من الترك لم تترك لصب محمَحة وبيضاء سوداء اللحاظ غريرة ممنعمة لا تجتنى ورد خدما ولفتة من الروم مثل الرام عيداً ولفتة

وقامت تدر الشمس في كوكب دُرَّعه رَنَّح في أوراق سندسه الخضر نسيم الصبّا بالأملد الناعم النَّمْسُو إلى المدر إلى المدر من النيد ربّا الرَّدْف ظامئة الخصر بدُ اللحظ إلا بين شوك القينا السفر ولحظاً ومثل النصن والشمس والبَدْد

فهى لم تترك نصب محجة إلا لأنها من الترك ، وهى مثل الريم جيدا ولفتة لأنها من الروم ومالت بها خر الصّبا مثلما انثنت نسيم الصّبا بالأملد النضر ، وهزت على دعّب النّقا غصن بانة . . وغير ذلك من هذه العبارات المحفوظة والقوالب المعدة ، وذلك الوصف الله الذي لا عثل المرأة إلا سلعة .

وقد قال فى الأغراض التى نظم فيها كتاب الدولة الأبوبية ورؤساء دواوين الإنشاء ، فكان يصف الآنية والأزهار ، ويشبه بالنفائس على طريقة الظرفاء المقتدى بهم فى عصر الأبوبيين وما بعده ، خلال المنادمات والمطارحات ، فمن ذلك قوله يصف ناراً موقدة في فيم حوله رماد :

كأنما الفحمُ مابين الرَّماد وقد أَد كَت به الربح وَ هُناساطع اللهب الربط من الدهب الربط من الدهب السك كافور جوانبُها عوج من فوقها بحر من الذهب

وقال في الورد:

كأن ورداً لاح في كُنَّمه يزهو بثويَى خضرة واحرار ياقوتة في سندس أخضر أو وجنة خُمطٌ عليها العذار

وكان يقول الشمر في أغراض التظرف مثلها قالوا ، وله في هذا بعض المقطوعات الصغيرة ، فن ذلك قوله مجيباً مليحاً قال له كيف أصبحت ؟ .

أصبحتُ من فَرَ طوجدى فيكُ ذاشجن وكانت الروحُ كادت أن تفارقنى في أصبحتُ من فَرَ طوجدى فيكُ ذاشجن وألف الله بين الروح والبدن وقال في مليح رآه أول الشهر مستعملا الجناس التام:

وبدر تبدى شاهراً سيف جفنه فروع أهل الحب من ذلك الشهر وليسلم أسرنا هلال حبينه علمنا يقيناً أنهسا غرة الشهر

### وقال يتفزل :

كتبت ولولا دمع عيني سائل تلظى جوابي من تلهب أنهاسي وعندى من الأشواق ما لم يَـبُح به لسان يراع في مسامع قرطاس ولى من تباريح الهوى وشجونه أحاديث تلهى الشرقب عن لذة الكاس ولو كنت من دهرى أنال مآربي ليسرق كي سعياً على العين والراس

وكتب يعتذر للشيخ عبد الهادي نجا الإبياري عن دعوة وصلته منه متأخرة (١).

یا من بدیع مُکلاه تری البدیع و تنسی و الله عقیله نظم تتلو فصاحه قس کالبدر لاح سناه من بعد مغرب شمس فغادر تنی صریعاً نشوان من غیر کأس فمرت بالعفو إلى منه على غیر بأس وإن عتبت فی وما أری، نفسی

وكتب إلى أحمد فارس الشدياق رَدُّ اعلى قصيدة له:

عَزُّ الدواءُ له وحارً الآس يحكى لفر ط ضناً ه ذاوى الآس بشداً فروق أديجة الأنفاس (٢) من نَشر ها طَرَبًا ، شمول الكاس (٢) غراء جاءت من أغر مواسى من بعد طول تمنز وشماس عن سحر فان جفنها النَّمَاس ويشير عز دلالها بإياس

تَفُديك نفسُ شج عليل آسى اضناهُ طولُ اسباه حتى إنّه هزّنه سارية النسيم ، وقد جَرَتُ فكأن في طي الشال ، إذا انتنى وكأنها حملت إلى رسالة كليحة عذارة وافت صبّها كليحة عذارة وافت صبّها يَفترُ مَدْسِما بحسن حديثها تدنو فيسطم عاشقيها أفسها

وروح روحی و افسی اطلب معنی وحس اقیام رغست آنس من قبل مغرب شمس (۳) الشمول: الخر.

یا نور فکری وسری الدی شامـــة شــــام یود کل ادبب فایت الدی فایت الدی فشرف (۲) فروق من آسماء استاه، ول .

<sup>(</sup>١) وصلت رقمة الشيخ الإبياري بعد غروب الشمس وفيها يقول :

أو روضة فيحاء حيّاها الحيا من صَوْبِ علول العُرى رَجّاسِ (١) وكل هذا الذي رويناه له شمر مصنوع لا يفصح عن طبع وسليقة ، أو شمور دفعه إلى القول عا يختلج في نفسه . ومن هذا النمط قوله في الحكمة والمواعظ :

وأن تلق إلَّـه العرش كَرَّا من الأفعال ما تخشأه جهراً

إذا رمت المروءة والمسالي فلا تقرب لدى الخاوات سراً

وقوله ينصخ ولده أمين وهو صغير :

وقم للمالى والمسوالى وسَمَّر عُسِلاً له نفس الماجر المتحير عليه ، فإن لم تُبْصر النُجاْح فاصبر ولا مُورداً ما لم تجد حُسنن مصدر تُصدَّق ، ولاتركن إلى قول مفترى للسكفيك ق الإنفاق إمساك مُقَيِّر فلست على هذا الورى عسيطر فلست على هذا الورى عسيطر

إذا نام غر في دُجى الليل فاسهر وخَل أحاديث الأمانى فإنها وسارع إلى مار منت ما دمت قادراً ولا تأت أمراً لا تُرجَّى عامه وعَو دمقال الصَّد في نفسك وار نسه ودع عنك إسراف العطاء ولا يكن ولا تَعَف زلات العباد تعدها

وهذا من الشعر التعليمي الذي لا ينبي، عن خيال عميق ، لأن الحكمة نظم للحقائق المجردة ، والحقيقة المجردة منتزعة من صميم الوجود ، وقائل الحكمة السائرة عالم بطباع الناس يضع العالم أمام ناظريه ويشرف عليه من عل ، وكأنه ينظر في كفه فيستقرى الحوادث والطباع ، ثم ينطق بالحكمة تصلح لكل زمان ومكان ، من أمثال ما نظم المتنبي وغيره من فحول الشعراء ، وأين منهم عبد الله فكرى في مواعظه المدرسية هذه ؟ على أنها تسعد من خير شعره وأسلسه وأوضحه .

<sup>(</sup>١) محلول المرى : المطر الغزير الذي لا يحجبه شيء ، والرجاس : الشديد الصوت .

ومن شمره ، وربما كان فيه شيء من الشاعرية ، لصراحته وتصويره نفسيةً إمرأة فرنجية تتجر بمرضها وتنهافت على المال ، وما حدث له معها :

تملقتها ، لا في هواها شُرَاقِبُ ﴿ يُحَافِ وَلَا فَيَهَا عَلَى عَاشَقَ بَحَلَّ إذا أبصرت من ضرب باربز قطعةً فلما تمارضنا الحسديث تمرّضت فرُحْتُ بها في حيثُ لاعينُ عانن وبت ولى سكران من حر لحظها وقت ولم أعلم عسا نحت ثوبها ومن خير شمره قوله :

أنسيت ليلتنا وقد خلص الهوى بتنا على فرش المفاف وبيننا نجوى ترق لها الصفا وتلين في الثورة ، ويطاب إرجاع راتبه المقطوع ؛ وإن كانت معانيها ممايخطر لكل شاعر وليس فيها جديد ، وهي تنبيء عن تلك الروح الدليلة التي تمثلت في كبار رحال الدولة إبان عصور الظلم -

كتابي توجه وجهة الساحة الكبرى وكُمِّر إذا وافيت واجتنب الكبيرا وقف خاضماً واستوهب الأذن وألنمس وفمها يقول:

> مليكي ومولائ العزير وسيدى لَّن كان أقوام على تقولوا . حلفت عا بين الحطيم وزمزم لَمَا كَانَ لِي فِي الشَّمرُّ بَاعُ ولايد ولكن محتوم المقادر قد جرى

وهيفاء من آل الفرنج حجابُها على طالبي معروفها في الهوى سهلُ من الأصفر الإبريز زَلَّ بها النعل لوَ صل من أمثالها أيطلب الوصل ترانا ، ولا بَمْـلُ هناك ولا أمثـل وراح ثناياها ، ومن خَدُّها نُـقُـلِ وإن كان شيطاني له بيننا دخل

منا ، وحبل ألوصل وهو متين ومن أحسن شمره قصيدته التي يعتذر فيها للخديو توفيق ، ويتنصل من اشتراكه

أبولاً وقبيل سُدّة الباب لى عشرا

ومن أرنجي آلاءً معروفه السُمْسرا بأم فقد جاءوا بما زوروا نكرا وبالباب والمزاب والكعبة الفَرَّا ولا كنتُ من يبغي مُـدى عُمْر والشرا عيا الله في أم الكتاب له أجرى

آمذ كر يامولاى حسين تقول لى وإنى لأرجسو أن ستنفه الذكرى الراك تروم النفع للنساس فطرة لديك ، ولا ترجو لذى نسسمة ضراً فعنوا أبا المباس لازلت قادراً على الأمر ، إن العنو من قادر أحرى أيجمل في وين المروءة أنى أكابد في أيامك البؤس والمعسرا

ولعانا بمد كل هذا الذى رويناه له فد أخذنا فكرة واضحة عن منزلته بين الشعراء، وقد ذكرنا آنها أنه اشتهر بالكتابة، وأنه كاتب أديب أكثر منه شاعر؛ وشعره فى الواقع قليل إذا قيس بما ترك من مقالات ورسائل، وكُتبُ وشروح وغير ذلك.

### نثره :

استطاع عبد الله فكرى أن يرتقى بالكتابة الديوانية ، وأسلوب الرسائل والمكاتبات الى منزلة سامية ، وأعاد إلى الأذهان عصر رؤساء ديوان الإنشاء في المصور القدعة ، وأنخذ له خاعاً : « إلى عبد الله آتاني الكتاب » ؟ لأن هذه الآية وافقت سنة ميلاده ١٢٥٠ هكا كان لهؤلاء الرؤساء خواتم .

وكان له أسلوبان في نثره: أحدها وهو الغالب وبه كَنتَب أكثررسائله ، هو ذلك الأسلوب الذي يحتفى بعبارته ، وموسيقاه ويختار ألفاظه ، وبه خيال شعرى ، ومعان دقيقة معارضاً فيه أسلوب القاضى الفاضل ، أوبديع الزمان ، أو الخوارزي ، أو ابن العبيد . وثانيهما أسلوب مرسل سمل يجرى عجرى المسكلام العادى وهو أسلوب الصحافة في عهده ولكنه قليل فها ترك من آثار ،

ومن الأسلوب الأول تو له من رسالة لصديق ، بين فيها أحوال أهل العلم ف عصره منتقداً هذه الأحوال ، منهكماً بهم في لهجة ساخرة لاذعة ، قال : «كتبت والذهن فاتر من وهن الدفاتر والتبييض والتسويد ، والتقييد ، والتسيد ، والترجة وكثرتها ، والحمة وفكترتها ، والماهية وقلتها ، والنفس وذلتها ، وراتبي لا يكفي أجرة البيت، ولا يني عن الماء

والزيت . وبالأمس وَعدَ الوكيلُ بالزيادة ، واعتذرَ اليوم بالأصيل على العادة ؛ على أنه لو حصلت زيادة ، فلزيد ولعمرو ، إلى آخر الزَّمْـر ولله الأمر . أحوالُ متبدَّدة ، ونفوس متبلَّـدة ، وأشغال متعددة ، وإخوان خُـوَّان ، وخلان غيلان، ورفاق وما أجلَ الفراق .

#### وقلت :

إلام أعانى الصبر والدهر عادر وحتى متى أشكو ومالى عاذر ولو أننى أشكو عظائم شيدنى ليت لرقت لى العظام النواخر

وسألتُ عَن فلان وفلان ، وهيَّان بن بَيَّان ، ممن بنتسب العلم وأهله ، ويتظاهرُ بشعار فضله ، ولو كان العلم بلحية تعظمُ و تطَوّل ، وشواربَ تُحَفُّ وتستأصل ، وعيون على ما بها من عَمض ورَ مَـض تكحل ، وعمامة تعظم حتى ترذُل ، وطيلسان يُلَفُ ويُسدل ، وكُم ِ يُوسِّع و يُسْمَل ، وأحاديث خرافة ِ تُقَسَصُ وتنقل ، ومحفظة تُفعمُ وتَثُـقُل ، وسِواك يظهر من المامة نصفه ، وكتاب يخرج من الجيبطَر أنه ، ثم بتشدق في السكلام وَ بِتِبَالِهِ فِي المَرَامِ ، وتَعسف في الأَفْهَامِ ، وحِيرٌ ص على الخطام ، شميةول الإنسان : حضرت م درس فلان ، وسمعت من لفظه باللسان ، وقضيت في العلم كذا سنةً من الزمان ، فهم أعلم مَن أقلته الغبرا. وأفقه من أظلته الخضراء ، وإن كان للعلم غير ' هذه الآلات ، فالهم سوى هذه الحالات. غايةُ الأمرائهم قَـضَـوا أرذلَ المُــُمرِق كتبمعدودة ، وشروحُ موجودة ، وهم يكررونها ولا يدرونها ، ويقررونها ولا يُحررونها ، ويتداولونها ولا يعقلونها ، ولو • صرف حارى هذا العمر فيها لأصبح فقيها ، وأصحى نيبها ؛ والذي يظهر ميهم وشيبهم وعلامةً ما بيننا وبينهم أن يؤمر أحدهم رقعة تسكتب لحاجة معهودة ، وممتحن بكتاب غير هذه الكتب المدودة ، فيه بعض كلام المرب وأشعارها ، وشيء من وقائمها وأخبارها ، فإن كتب فصيحاً وقرأ صميحاً وفهم مليحاً ، عرفنا أنه شم عرف العلم وداق طعم الفهم ، وسلمنا إليهم ما يَدَّعون ، وتركنا لهم ما يأتون وما يَدُعون ، وإن ارتبك للرقبة ، ووقف حمار الشيخ في العقبة ، عرفنا حاله وقلنا له :

أيها المسدعى 'سلّنيمى سفاها لست منها ولا ُقسلاَمة 'ظفر إعا أنت من سُلم كواو الحقت في الهجاء ظلماً بعمر

وقد مررت ُ بالأمس على أحدهم في الدّرس ، يقرأ القَـطُـر لابن هشام ، ويلحن لحن المَـوَام ومررت ُ بالأمس بآخَـرَ يدرس الكافي في عِلْمي ُ العروض والقوافي يقررقوله:

قف على دارهم وابكتين بين أطللها والدمن فلا وربِّك ما أقام له وزيًا ، ولا عرف له معنى ، مع سهولة مبناه وظهور معناه .. المخ ومن هذا النثر المسجوع قوله يصف حديقة .

ثم خَرَ جَتُ إلى حجرة حالية ، أعدَّت فيها فر ُشُ عالية ، وأدوات غالية ، وسطعت بها روا ع الطيب والغالية ، وقد أكلت وجوه تحسينها ، وأعت أسبابُ تريينها ، وهي على حديقة ذات أفنان ، وأنواع من الزهور وألوان ، وعرات حِسان ، وقد فاح الطيبُ من محاجر أزهارها ، وصاح الحطيب العندليب على منابر أشجارها :

رياض كديباج الخدود نواضر ومالا كسلسال الرعضاب برود فلست أجيل فيها النظر ، وأتأمل محاسن الروض غب المطر ، وأطالع مار قمه الطلل في صحائف النفد ران ، وأرى خواتم الزهر حين تَسْقُط من أناميل الأغصان :

من قبلأن تَرْ شِف شمس الضحى ريق الفوادى من 'ثفور الأقاح

ومن ذلك الضرب من النثر الذي يذكرنا بكتاب الإنشاء في الدولة الأبوبية وما قبلها . وفيه بعض القوة والعافية في سجعات قصيرة الفقرات نوعًا قوله من رسالة :

« سلام م يمبر عن الوداد طيب عبيره ، و يُخبر عن إخلاص الفؤاد لُطف تمبيره ، و يُخبر عن إخلاص الفؤاد لُطف تمبيره ، و تعلق عاسن تلك الشمائل ، أرق من نسمات الشمائل ، و تحية م بهيَّة أنباهي الخمائل

<sup>(</sup>١) الشمائل الأولى : الطباع ، والشمائل الثانية : جم شمال .

جنفحات أورادها ، وأدعية مرضية محملتها الألسنة خير أورادها ، وسؤال عن المزاج الزاهر وصحة الخاطر الباهر ، لا زلم تحكل تتمة يتصل على مدى الأيام بقاؤها ، ويزيد على مم الشهور والأعوام بهاؤها ؛ ولا ترحت تُمنورُ الإنبال البكم بواسم ، ورياحُ الآمال لديكم مواسم .

وبعد فإنى من الأشواق ، ما تصمُف عن حمله إلى حماكم الأوراق ، من التأسف على ما حُرمته من لُـقـاكم ، والتلهف إلى مطالعة 'محيّـاكم ما يقصّر عن وصفه لسانُ البراعة ، ويضيقُ عنه نطاق العبارة ، ولا ينفسح له ميدان الإشارة .

ومن رسائله التي تذكرنا بأسلوب العصر العباسي الثاني عصر الصاحب بن عباد والخوارزي ، وابن العميد قوله معزياً :

الذي لا يُقابل بغير التسليم: وقضاؤه الذي ليس له عدّة سوى الصبر الكريم. وقد علم مولاي (أجل الله صبره ولا أراه من بعد إلا ما سَر وشرح صدره) أن الله – جل ثناؤه وتبارك آلاؤه – إذا امتحن عبده فصبر آجر وعورضه بكرمه ، كما أنّه إذا أنهم عليه فشكره زاده ، وضاعف له نعمه وقد غير ف من حال سيدى في الشيكر على الشيراء ، ما يستوجب المزيد منها ، والظن بحزمه وعلمه أن يكون حاله في الصبر على الضراء ما يستجل الأجر عليها والتعويض عنها .

وقد استممل عبد الله باشا فكرى الأسلوب المسجوع ف كل باب وغرض ، حتى فى التقارير الفنية ، والمنشورات المامة و ( الفرمانات ) فن ذلك صورة ( الفرمان ) الآنى بتنصيب محافظ :

« صدر هذا الفرمان المُطاع ، الواجب له القبولُ والانسَّباع ، خطاباً إلى الحكام والعلماء ، والقضاة والأعيان ، والوجوه ، والعمد ومشايخ البلدان ، وعوم الأهالي التوطيين

محافظة كذا بجهات السودان. ليكون معلوماً لديكم بوصول هذا اللشور إليكم ، أنه قد خصت إرادتنا تنصيب فلان محافظا عليكم ، لما توسمناه فيه من الدراية والاستعداد والسلوك في طرق الرشاد، وبدل الهمة في أمور المصلحة ومزيد الاجتهاد الخ » .

ومن هذه النماذج المتقدمة برى أن هذا الأسلوب على ما به من سجع ، فإنه سهل متين المبارة تقل فيه المحسنات المتمدة ، ويطرق أغراضاً متمددة منها : الديوانى البحت ، ومنها ما يستعمل فيه الشعر . وقد أفاد هذا الأسلوب الكتاب من بعده ، وصار لهم قدوة ولكنه أخر تخلص النثر من طريقة هذه المدرسة الديوانية حتى أوائل عصرنا الحاضر ؛ لأن أرباب هذا الأسلوب شغلوا المناصب الرفيمة فظن الشادون في الأدب أنهم لو قلدوهم لوضلوا إلى ماوصلوا إليه ، فتمسكوا بأسلوبهم أمداً غير يسير . والحتى أن الفرض الأدبى المهم يحتاج إلى عبارة خاصة يحتني بها الكاتب بعض الاحتفاء ، ويضمها في قالب جميل تناسب النرض الذي قيلت فيه حتى لا تذهب بنفاسة الموضوع تفاهة العبارة . وتجويد العبارة عبوب مرغوب فيه على شريطة ألا يضحى بالمنى من أجل لفظة أو سجمة أو محسن كاص . ولقد استطاع عبد الله فكرى أن يسترد بأسلوبه هذا للفة العربية مكانبها التي خدتها عدة قرون ، وأن يزيح التركية من أمامها ، ويثبت قدمها في الدواوين وفي المة الرسائل ، واضحة ، أدبية ، جذابة .

أجل! لم يكن عبد الله فكرى من هؤلاء الذين طرفوا موضوعات جديدة , في كتاباتهم ، بل استخدموا مقدرتهم البلاغية في الأغراض القدعة من تعزية وبهنئة ، ووصف ومدح واعتدار وعتاب ، ومنشورات على لسان الأمير ، وتقارير عن مهمات وكات إليهم وغير ذلك من الأغراض المطروقة . ولم يكن للا فكار الجديدة ، ولا للا غراض القومية أى تأثير عليه ؛ وقد زاد نفوذ الأجاب ، وقامت الثورة العرابية ، وتكبت مصر بالاحتلال ، ولم يسمع له كلة تعبر عن هذه الأحداث ، ولم يتألم لألم وطنه وذلته كما تألم الشدياق ، وأديب إسحاق ، وعبد الله نديم ، وجال الأفغاني وغير هم ، وما ذلك إلا لأنه كان مثال الموظف الديواني المخلص ، البعيد عن الاشتغال بالمسائل العامة ، والأمور الهامة .

ومن الأساوب المرسل الذي تأثر فيه برجال الصحافة لمهده ، ولا سيما أسلوب الجوائب قوله من رسالة بعث بها المرحوم عبد الله أبي السعود صاحب حريدة « وادى النيل » :

« قد كنت وعدت فيما حررته سابقاً أنى أكاتب حضرتكم بعد عا تيسر على حسب الإمكان ، ومساعدة الزمان ، والآن أريد أن أحبركم بمحاورة جرت بيني وبين يبعض المتورعين من الناس فيا يتملق بصحيفة «وادى النيل» وكتاب الحفر افية الطبوع في وريقاتها وذلك أنى رأيته ينكر على حضرتكم بعض المباحث المندرجة في ذلك السكتاب ككون الأرض كرة ، والقبة الساوية متخيَّلة ، وما قيل في كيفية الكسوف والخسوف و نحو دلك ، بعد اعتراف منه بأن الكتاب المذكور كتاب مناسب في موضوع مهم تدعو إليه الحاجة لمعرفة مواقع البلاد ومحالها ، وأقسام الأرض وأحوالها ، فإن هدا لا ُ تنكر مزيته وفائدته في السياحة والتحارة وأمور التمدن والحضارة ، فقلت له : قد علمت أنمنشي. «وادي النيل» ليس مؤلف الكتاب المذكور وإنما هو مترجم له ، والمترجم ناقل ليس عليه عهدة ما ينقله ، وإنما بلزمه صحة النقل ، وتوفية حق الأداء على صحته ، ولا يلزمه ما يترتب على الأصل المنقول عنه من نقد ومؤاخذة بمد عزوه لأصله ، ونسبته إلى قائله ، فلو تُسلَّم أن جميم تلك المباحث مما ينكر فما عليه شيء من ذلك ، فقد قالوا : إن ناقل الكفر ليس بكافر . . . الخ» (١) وهي رسالة طويلة تقع فيما يقرب من عشرين صفحة .

ومن نثره المرسل كذلك قوله في نفرير عن رحلته إلى استوكهم حيث حضر مؤتمر \* المستشر قين :

« ثم أشير إلى فقمت ، وأنشدت قصيدة كنت أعددتها لذلك بعد ارتحالنا من باريس فأعمتها في الطريق ، وبيضتها في استوكهلم ، فابتدأت أقول .

اليوم أسفر للملوم نهار وبدت لشمس نهارها أنوار

<sup>(</sup>١) راجع الآثار الفكرية ٢٢١ — ٢٢٢ .

ومصيت فيها إلى آخرها ، وصفق الناس لـكل من خطب ، وبالجلة لى لما أعمت الإنشاد ، وخاطبني أناس منهم باستحسانها في اليوم ، وحضر كانب المؤتمر على أثر الفراغ منها وساورتي يطلب نسختها ، فأخذها في الحفلة ، وخطب بعد ذلك أناس منهم (المسيوشفر) وافد فرنسا ، وكانت هذه الحفلة خاصة بذلك ليس فيها تقديم موضوعات علمية . الح » .

على أن عبد الله فكرى لم يكثر من هذا الأسلوب المرسل، وإنما كان من غواة النثر المسجوع ؛ وهو بأسلوبيه عثل دوراً هاماً مر فيه النثر العربى من مرحلة الفثاثة والركاكة إلى مرحلة القوة وتوخى الفصاحة وقواعد اللغة ، بل والتأنق في الأسلوب ، ولم يذهب تقليده لرؤساء ديوان الإنشاء في القديم بشخصيته وطابعه ، بل لا يزال يعطينا صورة عن عصره ، ولم يأسره حب البديع ومحسناته فيذهب عمانيه بإغرافه فيه .

### آثاره :

وتوفى سنة ١٨٩٠، وله عدة مؤلفات منها: المقامة الفكرية فى المملكة الباطنية المطبوعة سنة ١٢٨٩ هـ، ومنها الفوائد الفكرية ، وشرح بديمية مجمود صفوت الساعاتى ، ومنها جزء من شرح ديوان حسان بن ثابت ، وكتاب « نظم اللآل فى الحكم والأمثال » وكتاب آثار الأفكار ومنثور الأزهار ( طبع منه تسع ملازم بروضة المدارس ) . ومنها الفصول الفكرية للمكاتب المصرية ، ورسالته التي كتبها فى المقارنة بين الوارد في نصوص الشرع والمقرر فى علم الهيئة الفلكية ، وغير ذلك من المراسلات والمقالات . وله أيضاً هـ إرشاد الألبا إلى محاسن أوربا » وقد أمه ولده أمين بعد وفاته . وقد جمعت معظم آثاره فى كتاب الآثار الفكرية ، وترجم له فى أوله المرحوم الإمام الشيخ محمد عبده .

هذا وقد كان لمبد الله فكرى عناية برواية الحديث وله فيها طرق عديدة وأسانيد شديدة (۱)

<sup>(</sup>١) راجع الآثار الفسكرية ٩ — ١١ .

# (۱) السبر عبد الله الألوسى

ولد فى بغداد من أسرة مشهورة بالعلم سنة ١٢٤٨ هـ ١٨٣٢ م، وتلقى العلم على والده، فعرف شيئاً من النحو وروى الشعر، وقرأ القرآن، والتفسير والحديث وغير ذلك من العلوم التي كانت تدرس فى المساجد، والتي لاترال تدرس فى الأزهر حتى اليوم فى الكتب الموروثة (٢).

ولم نترجم للسيد عبد الله الألوسى ، لأنه أديب نابغة ، أو شاعر ملهم ، وإنما لنعطى صورة عن الأدب في البلاد العربية إبان هذه الفترة التي نتحدث عنها ؛ حتى نصدر حكما صائباً عن الأدب العربي وتطوره ، وأنه لم يكن في بلد أحسن منه في أخرى ، وأن النهضة أخذت تدب فيه شيئاً فشيئاً .

لم يعمر السيد عبدالله طويلا ، فقد مات سنة ١٢٩١ هـ - ١٨٧٤ م عن ثلاثة واربعين عاماً ، وقد قضى هذه السنين القصيرة عليلا سقيا ، واشتغل بالتدريس حقبة فى بغداد ، واشتهر بحسن إلقائه ، وتوضيحه لمويص المشكلات العلمية . ولكن الحياة لم تكن ميسرة له ، فن أسرة كبيرة العدد ، وصحة سقيمة ، إلى فقر وعدم تقدير ، فعزم على الرحلة ، وباع كل ماعلك ويم صوب الآستانة ، ولكنه لم يصل ، لأن قطاع الطرق سلبوه كل عتاده ، وتركوه عاريا فى الصحراء ، ولولا أن من الله عليه بمن التقطه وارجعه إلى بغداد لقضى جوعاً وعرباً . رجع صفير الكف من زاد الدنيا ، ولم يكن بمن يجيدون النزلف والملق فساءت حاله وطالما عرض عليه القضاء قبل هذا فكان يرفضه ورعاً وزهداً بيد أن الضائقة أحرجته فاضطر إلى قبوله وتولى قضاء البصرة سنتين ثم مات . وقد ترك عدة مؤلفات فى علوم اللغة ، وله شعر لطيف ومقالات أدبية جمعها ابنه السيد محود شكرى الألوسى

<sup>(</sup>١) هو ابن السيد محود الألوسي ( أبو الثناء ) الذي ترجمًا له سابقاً .

<sup>(</sup>٣) راجع أعلام العراق لبهجت الأثرى س ٨٩ .

- غوقمت فى مائة صفحة ؛ ومن نثره يصف مطراً شديداً متوالياً ، وفيضان نهر دجلة . وهذا النثر يمثل مدرسة الصنعة والسجع والتسكلف أو انتزاع الاستمارات وحشدها ركاماً عجيباً ، وهو دون عبدالله فكرى منزلة ولاريب من حيث الأسلوب ، والفكرة ، وتنوع الموضوعات . قال من رسالة بعث بها لأخويه يصف هذا المطر :

« • • • إنه (المطر) عند غروب شمس الأربعاء ، تنفس بغم الشوق الصُّعداء ، ورمى بوجه الأرض حصى من كف السماء فناداه الليل – وقد تحقق أن الدائرة على الأرض – ومارميت إذا رميت ولكن الله رمى ، وحاك الدوى بمكوك الربح من سدى البخار ولنحمته شُققاً سوداً ، وصبغها الليل فكانت ظلمات بمضها فوق بمض ، وطنَّبها خيمة على أكتاف العراق في الطول والعرض ، واشتد الربح والظلام ، وشرع جنَّى الليل يخوف صبى النهار كلا أحس منه بقيام ؛ حتى سل الفجر قرضابكه الأبيض حمن غده الأسود ، وأغد الليل قامة الحوزاء بعد أن كان بها على النهار يتهدد » (١) .

# ٦ - مسين سهم (٢):

ولد حسين ببيروت سنة ١٢٤٩ هـ ١٨١٣ م، وأخذ من العلم المعروف في عصره قسطاً غير قليل ، ثم انقطع للتجارة ، ولسكن حنينه إلى العلم جذبه إليه ثانية فنال شهرة . وتولى عدة مناصب كبيرة كنظارة الخارجية ورئسة الأحكام العدلية ، ومثل بلاده في مجلس النواب التركي مدة ، ولما عاد ترك الوظائف وتفرغ للأدب . ومن آثاره رواية أدبية وطنية مئلت مراراً ، وقرظها الأدباء . وشعره لا يتميز عن مدرسة أبي النصر والليثي ، وقد وفيناه نعتاً أعند الكلام علمهما ومن ذلك قولة يؤرخ إنشاء (التلغراف) في بيروت :

<sup>(</sup>١) راجع أعلام العراق تجد فيه الرسالة كاملة س ٤٨ --- ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) أبوه السيد عمر بيهم وكان من أعيان بيروت وأدبائهم . ولانزال أسرة بيهم حق اليوم ذات حكانة في بيروت .

لله در السلك فـــد أدهشت فأعجب الكون بتأريخه وقال مشطراً:

وإذا العناية لاحظتك عيونهـا ناداك طائر يمنها وسعودها وأصطد بها العنقاء فهى حبالة واصعد بها العلياء فهى معارج وأصعد بها العلياء فهى معارج

لقد تحمَّنا والله والصحب كلمهم كأن شراراً منه طار لأرضنا ولكننا قلنا مقالة عاقل إذا سليمتهام الرجال من الردى فكن مثل ظن الناس فيك مقابلا ولا تأسفن إذ ضاع مال ومقتنى وإن حياة المرء رأس لماله

عقولنا لبا على الجسو ساق شبيه برقاوشبيه البُراق(١٢٧٧)

وكباكها من فضله الرحمن نم فالمخساوف كلهن أمات واملك بها الفيراء فهى سنان واقتد بها الجوزاء فهى عنان

مصاب دها كم بالقضا حكم قادر فأحرق أحشاء الودى بالتطاير يسلم البادى بكل المظاهر فا المسال إلا مثل قص الأظافر لذا الخطب بالصبر الجميل المصادر فربنك ياذا الحزم أعظم جابر سلامته تعاو جميع الحسائر

وهو شمر بادى الضمف ، كثير الموار لايحتاج منا وقفة أو نقداً .

# *الفط<sup>ع</sup> اللائع* بعث الشعر العربي

من الشعر العربي منذ عهد امرى، القيس إلى عصر البارودى في أطوار مختلفة : كان الجاهلية وصدر الإسلام شعر الفيطرة والسليقة المنبعثة عن الشعور والإلهام، تعمر ضعله المحادثة أو المنظر للشاعر فينفعل ويتأثر ، ويلهج لسانه عا يختلج في فؤاده ، وقد ينبعث من طيات ضميره لابوحى خارجى ، وهو في كلتا الحالتين لا يعمد إلى تنميق أو تزويق ، أو يعتمد لفظاً بعينه ، وإعا اللغة ميلك عينه وطوع لسانه ، وكأنها عفرداتها الزاخرة ، ومعانها المتها بعد موضوعة في كفه مختار منها ما يكني لأداء المالى التي تتجاوب في خاطره . وكثيراً ما يعمد إلى هذا الأداء بأوجز لفظ وأمتنه دون إسهاب أو حشو ، ولا سيا إذا كان شاعراً فحلا طويل الباع في فن الشعر ، وله دراية بوجوه تصريف الكلام . ولذلك جاء الشعر فحلا المدي القديم صورة صادقة لمن قالوه ، ولأمر ما قال نقاده منذ القرن الثانى : « الشعر ديوان المربي القديم صورة سادقة لمن قالوه ، ولأمر ما قال نقاده منذ القرن الثانى : « الشعر ديوان الماني في أعماق الفكر ، وإنما يصور إحساسه وشموره دون تزيد أو نقصان ، ودون خلسفة أو منطق ، وقد كان دستوره في ذلك قول أحده :

وإنَّ أحسَّ بيت أن قائلهُ بيت يقال إدا أنشدته صدقا وكأن الشمر المربى حين ذاك بيت مشيد بالحجارة المتينة العارية عن الزخرف والطلاء، يروعك بسذاجته وشموخه ومتانته. وفي السذاجة جمال الفطرة.

ثم أخذ العرب بنصيب غير قليل من حضارة الأمم التي فتحوا بلادها ، وأليفوا أنواعا عن العيش ، وألواناً من الحياة ونظام الحكم ، لم يعرفوها من قبل ، وشاهدوا مناظر جديدة

اختمرت في عقولهم زمناً ، واطلعوا على ثقافات متباينة من يونانية وفارسية وهندية ونبطية وما شاكل هذا ، وكان من الطبيعي أن يتأثروا بكل ذلك وكنا ننتظر أن يتطور الشعر العربي تطوراً جديداً خليقاً بهذا الانقلاب الكبير في حياة الأمة العربية وأن يحتذى العرب حذو الإغريق مثلا في ملاحمهم وقصصهم ومسرحياتهم ، ولكن ما طرأ على الشعر العربي لم يَعْمُد الشكل الظاهري ، وظل البناء القديم ، والقالب الوروث تصب فيه الماني في العصر العباسي كاكانت تصب في العصر الجاهلي والإسلامي الأول ، أجل! لقد رق الخيال ولطف ، وتولدت الماني وابتسكرت ، وتناول الشعر أنواناً جديدة لم يقل فيها السابقون ولكن ظل البيت الذي شاده الجاهليون ، والعاربي الذي سلكوه في التعبير عن شعورهم هو المثل الأعلى لشعر العصر العباسي ، بيد أن مقتضيات الحضارة دعت الشعراء أن يؤثثوا هذا البيت الذي ورثوه عن أسلافهم ، فحشدوا فيه أعاطاً شتى من الماني المهيقة والأبخيلة المبعيدة والفلسفات والحكم ، وكثيراً من صور الحياة في عصرهم ، وابتدءوا مع هذا البعيدة والفلسفات والحكم ، وكثيراً من صور الحياة في عصرهم ، وابتدءوا مع هذا المربي في عنفوان قوته وازدهاره وغناه .

ثم خلف من بعدهم خلف أضافو إلى هذا القصر الفاخر كثيراً من الحلى والزخارف وكان الضعف ابتدأ يتسرب إلى البناء ، ويدب فيه الوهن ، وعجز الشعراء عن مجاداة الأقدمين في متانة عباراتهم ، وتملكم زماماللغة ، وعجزوا عن مجاداة المولدين في معانيهم المعيقة ، وأخيلتهم الجيلة . فأكثروا من الزخرف والزينة ليستروا بهما الضعف الشائن. وكانوا على شيء من الإلمام باللغة وبالأساليب الصحيحة فلم يستعجم قولهم ، وظل في الشعر ذماء محفظ عليه حياته ، وبق البناء في مجموعه سلما .

ثم أخذ البناء يتداعى بضعف الأمة العربية ، وخضوعها للأعاجم الذين لا يقدرون. هذا التراث الجيل ، ولا يعرفون لسان أهله ولا مم لهم إلا ابتزاز الأموال من الشعوب المظاومة دون مقابل من علم أو صحة أو غنى ، فتفشى الجهل ، وساد الظلم ، واستعجم الشمراء ولحنوا لحناً فاحشاً ، وكانوا أبعدالناس عن الأساليب الصحيحة ، والمعانى الواضحة ، والشعود

السَّلَيم ، وخانتهم الأداة المعبرة ، وأصبح همهم النظم الذي لا زوح فيه ولا معنى له والذي يساق في عبارة ركيكة غثة ، وفي حشد زاخر من الزينات والحسنات لتستر عواره . وقد كان الشمر يلفظ أنفاسه الأخيرة عيا ومرضا حين ابتدأ العصر الحديث .

ابتدأت النهضة الشاملة منذ عصر محمد على ، وقد رأيت شيئا من معالمها ، ورأيت كيف كان الشمر يتردد بين المرض والعافية ، فيصح أحيانا وينتكس أحيانا كثيرة . والنهضة سائرة في طريقها في عهد اسماعيل ، واللغة يدب فيها شيء من القوة ، والمطابع تدفع بالمكتب الأدبية القديمة ، والمدارس تبدد سُد ف الجهل والظلام ، والصحافة تكشف الطريق ، ونزيل ما به من أوضار وعوائق ، ولكن الشمر ظل على حاله من الضمف لم يقف على قدميه بعد ، وكان مكبلا بقيود ثقيلة ، تحت أنقاض هذا البناء المشمخر الذي تداعى أيام الانحلال .

وشاء الله أن يَبْعَث من يُسْمِضه من كبوته ، ويقيله من عثرته ، ويلتى بهذه الآفات والأوضار بميداً ، ويميد للبناء قوته ومجده ، وزخرفته الطبيمية الجذابة دَفْهُمةً واحدة ، كأعا هي عصا ساحر قلبت الميت حيا والضميف قويا ، والمعدم ثريا . كان هذا على يد إمام النهضة الشمرية الحديثة في العالم العربي :

## محمود البارودي

19.5 - 1 1874 - a - 1700

مباز:

محمود سامي البارودي من أسرة جركسية ذات جاه ، ونسب قديم(١) ، تنتمي إلى حكام

<sup>(</sup>۱) أبوه حس حسن البارودي من أمراه المدنعية ، ثم صار مديراً لبربر ودنقة في عهد محد على وجده لأبيه عبد الله الجركسي ، والبارودي نسبة إلى ( إيناي البارود ) بمديرية البحيرة وكان أحد أجداده ما ترماً لها . وينتهي نسبه إلى الملك الأشرف ( سبرباي ) الأنابي من الماليك الذين حكوا مصر فيا منهي . ( مذكرات عرابي ج ١ ص ١٠٠ ) .

مصر الماليك ، وكان البارودي يعرف هذا النسب ويمتز به .

أنا من ممشر كرام على الده ر أفادوه رعزَّة وصلاحًا عَمَرُوا الأرضُ مدة ثم زالوا مثلما زالت القرون اجتياحا وبقول:

عانى إلى العلياء فرع تأثلت أرومَــُته في المجد ، وافتر سعدُه وحسب الفتى مجداً إذا طلب العلا عا كان أوصاه أبوه وجده

وتيتم محمود البارودي صغيراً ، وهو في السابعة من عمره، فحرم بذلك حنان الأب ورعايته ، وتلقى دروسه الأولى في البيت حتى بلغ الثانية عشرة ، ثم التحق بالمدرسة الحربية مع أمثاله من الجراكسة ، والترك ، وأبناء الطبقة الحاكمة . وتخرج في المدرسة الحربية سنة . ١٨٥٤ وهو في السادسة عشرة من عمره في عهد عباس الأول ، وكان من المعوقين للنهضة كما مر بنا ، وقد خدت في عهده روح الحاسة التي شُــّـها محمد على في الجيش ، بل سرح معظمه ، واقفرت ميادين الفتال من ألوية مصر ، ولم يكن عهد سعيد أحسن حالاً من عهد عباس ، فلم يجد البارودي – كما لم يجد زملاؤه – عملا يعملونه . أما هم فقد طاب لهم عيش الرخاء والدُّعة وسرهم البعد عن ميادين القتال، ولكنه أحس دونهم بألم ممض، إذ لم يشترك في حرب كما اشترك آباؤه ، وكم كان يود أن يحقق عن طريق الجندية والجيش آمالا ضخمة ، وأماني عريضة . ودفعه هذا الألم إلى العوض عن المارك الحقيقة عمارك موصوفة مدونة في صفحات التاريخ فمكف على كتب الأقدمين يلتهمها النهاماً . وكانت ملكة الشمر كامنة في حنايا فؤاده فراقه من التراث الأدبي شمرُ الحاسة والفخر ، ووصفُ ميادين الفتال، وأعمال الأبطال، ورأى في هذا الأدب تصويراً للحياة كلم حلوها ومرها من غزل وفكاهة وحكمة ورثاء ، وكل ما يخطر ببال الناس ، فازداد شغفه به وحرَّصه على حفظه وتدوينه ، وتحرك نفسه لقول الشمر فقلد فحول الشمراء في أروع قصائدهم. وهل

على مثله من بأس أو عار إذا هو قال الشعر ؟ إذا نوهم هذا معاصروه من أبناء طبقته لجهلهم وخود قريحتهم ولتقاليدهم الموروثة ، ولهوان شعراء زمانهم وضعة شأنهم فإن البارودى كان على أذ كر من أن أمراء كثيرين قبله ، أعرق نسباً ، قد برزوا في الشعر العربي وسطروا تاريخهم في سجل الخلود ، كامرىء القيس ، وابن الممنز ، والشريف الرضى ، وأبي فراس وأضرابهم . فلم لا يكون مثل هؤلاء ؟ ولم لا يرتفع بالشعر إلى منزلتهم ؟ لن يكون مداحاً متعلقاً ، أو ندعاً منافقاً ، ولكنه سيقول في أغراض شريفة تليق به وعكانته .

الشعر زين المرء ما لم يكن وسيلة للمدح والدام قد طالما عز به مَعْشَر ورعما أزرى بأقوام فاجعله ما شئت من حكمة أو عظة أو حسب نام واهتف به من قبل تسريحه فالسهم منسوب إلى الرامى وقد عرف فيا عرف من أدب العرب منزلة الشعر وعبر عنها بعد بقوله:

صائف م ترل المنه السنة للدهر في كل ناد منه معمور يزهى بها كل سام في أورمته ويتقى البأس منها كل مغمور فكم بها رسخت أركان مملكة وكم بها خدت أنفاس مغرور والشعر ديوان أخلاق يلوح به ما خطه الفكر من بحث وتنقير كم شاد مجداً ، وكم أو دى منتبة رفعاً وخفضا بمرجو ومحذور

هكذا رأى البارودى الشمر ، وما كان له أن يمرض عنه ، ولو حاول ما استطاع وفيه حلبع شاعر ، وقد ملك أداته اللغوية المعبرة .

تـكلمت كالماضين قبلي عاجرت به عادة الإنسان أن يتركما فلا يمتمدنى بالإساءة غافل فلا بد لابن الأيك أن يترعا

فهو مطبوع على قول الشمر مَشَلُهُ فى ذلك مثل الهزاز أو البلبل ، ينطق كلاها بالنفاء فطرة و َجبِلَدَّة ، ولكن مصر ضاقت به أو ضاق بها حيث لم يجد ُ غنية لدى الدولة تحقق أماله ، فسافر إلى الآستانة مقر الخلافة ، والتحق بوزارة الخارجية ، وهناك تعلم التركية والفارسية وتعلم آدابهما وحفظ كثيراً من أشمارها ، ودعته سليقته الشاعرة فقال بالتركية وبالفارسية كما قال بالعربية ومع ذلك لم بهجر لسانه الأول . ولما سافر إسماعيل إلى الآسانة بعد أن تولى أريكة مصر سنة ١٨٦٣ ليقدم آى الشكر على توليته ألحق الباردى بحاشيته ، ورأى فيه ما لم يره في غيره فرجع به إلى مصر .

وابتدأ اسماعيل نهضته بمد عودته ، مترسما خطا جده ، وأعاد للجيش مكانته ووجد البارودى المجال أمامه فسيحا ، فظل برق في مناصب الجيش ، وفي فرسان الحرس الخاص حتى وصل إلى رتبة ( قائمقام ) وتحقق له مناه بالاشتراك في معارك جزيرة ( كريت ) حين ثارت على الدولة فأسهم إسماعيل بجيشه في إخماء الثورة . وقد فتنت البارودى مناظر الجزيرة ومناظر الممارك ، فسجل ذلك كله في شعره ، وسمع الناس ننها جديداً في الشعر لم يألفوه منذ عهد طويل ، وأخذوا يتطلعون في لهفة وشوق إلى المزيد من هذا النفس العالى ، ومن هذه الطراز الجديد في الشعر (١) .

وتقلب الباروى فى مناصب الدولة ، وكان ذا محطّسوة لدى إساعيل ، فأتخذه كاتم سره وسافر فى رحلتين سياسيتين إلى الآستانة فى مهمة خاصة ، ومكث اثنتى عشرة سنة بجوار إسماعيل ، برى نشاطه الجم فى إحياء مصر وإنهاضها ويشاركه فى عمله الجيد ، وفى سنة ١٨٧٨ أعلنت روسيا الحرب على تركيا ، وأرسل إسماعيل جيشاً يماون الخليفة فى حربه مع عدوه ، وسافر البارودى مع الجيش ، وأبلى فى الممارك بلاه حسناً ، فأنهم عليه برتبة (اللواء) وبأوسمة عدة . وكان فى ميدان القتال ، والناظر الخلابة ، والعالم الذى رآه ما ألهب شاعريته ، فوصف الممارك والناس والمناظر بشعر أتخاذ بلغ الذروة فى الوصف . وأخذ بهتف باسم

<sup>(</sup>١) سنتكام عن شمر البارودي فيما بعد بالتفصيل إن شاء الله .

مصر ، ويحن إلى الأهل والوطن ، فانبعث منه الشعر قوياً مليئاً بالحياة .

فسكل يوم مر بى الف عام (۱) وينقضى النور ويأتى الظلام . ولا أخو صدق يرد السلام، سواد جيش مكفهر لهسام.

مولای قد طال مریر النوی یفتبل الصبح ویمضی الدئجی ولا حکتاب من حبیب أتی من خلفنا البحر وتلقاءنا

ويقول في قصيدة أخرى :

ولا نظرة يقضى بها حقَّه الوجدُ

هو البينُ حتى لا سلامٌ ولاردُ . ومنها يقول :

نسوا عهدناحتی کأن لم یکن عهد مهامه تعیا دون اقربها الر بد ثوت عند کم شهراً ولیس لها رد وانتم علینا لیس یمطف کم ود رویداً فا فی مهجتی حجر صلد تأجج من مس الضرام له الند

ولكن إخواناً بمصر ورفقة أحن للمم شوقاً على أن دوننا فياسا كنى الفسطاطما بال كتبنا أفي الحق أنا ذا كرون لمهدكم فلا تحسبونى غافلا عن ودادكم هو الحب لا يَثنيه نأى ورعا

وعاد من حرب البلقان وهو في الأربدين من عمره فدين مديراً للشرقية ، فحافظاً الماصمة - ثم ساءت أمور مصر في أخريات عصر إسماعيل ، واضطربت اصطرابا كبيراً وناء الفلاحون بالضرائب الفادحة العديدة . ولنستمع إلى شاهد عيان يصف لنا الهوة التي تردى فيها الفلاحون في تلك الحقية سنة ١٨٧٥ حيث يقول : كان من الأمور النادرة،

<sup>(</sup>١) الحطاب للأديب الممالم الشيح حسين للرصني وإليه أرسل هذه القصيدة ، والني تايها .

بنى تلك الأيام أن يرى الإنسان شخصاً فى الحقول وعلى رأسه عمامة ، أو على ظهره شى اكثر من قيص . . . وغصت مدن الأرياف فى أيام الأسواق بالنساء اللاتى أتين لبيع ملابسهن وحليهن الفضية للمرابين (الأروام) ؛ لأن جاممى الضرائب كانوا فى قراهن والسوط مشهر فى أيديهم ، فابتمنا مصوغاتهن الزهيدة وأصغينا إلى قصصهن ، واشتركنا ممهن فى استنزال اللمنات على الحكومة التى جملتهن عرايا . ولم نكن فهمنا وقتئذ م كثر مما فهمه القرويون أنفسهم - ذلك الضغط المالى الآتى من أوربا والذى كان السبب الحقيق فى هذا الضيق وعلى ذلك جاريناهم فى إلقاء اللوم كله على إسماعيل باشا واسماعيل صديق دون أن يخامرنا شك فى أن الإنجليز أيضاً يقع عليهم جانب من اللوم (١١) » .

وكان للامتيازات الأجنبية نصيب كبير فى تدهور الحالة عصر فى تلك الآونة حيث قد هو أصبحت أداة ينتنع بها شر الطفاة من الأوربيين وأشباه الأوربيين من متخرجى الشرق الأدنى ، وتجسمت فى أخريات عهد إسهاعيل حتى بلغت مداها المخيف ، وراح الأوربى قناص الننيمة ، وسمسار القروض المرهقة ، والإغريقي صاحب الحان ومرتهن الأرزاق ، واليهودى المرابى ومن إليهم ممن يسهل عليهم الاحتماء بإحدى الدول الأوربية عتصون الخزانة المامة والفلاح والفقير ويقترفون فى هذه الجناية ما يستعصى على التصديق (٢) » .

أما الضرائب التي فرضها إسهاعيل على الأرض فقد كانت فوق ما يتصور حتى لقد بلغت الضريبة على الفدان ما يقرب من ثمنه ، فكان من الطبيعي أن يترك هؤلاء الفرين أرضهم وديارهم وينسحبون هاربين عجزاً عن أداء الضرائب, وخوفا من السياط (٢) .

عدا ثلاثين نوعاً من الضرائب الصنيرة ، أضرت ضرراً بليماً بالصناعات والأعمال التحارية والزراعية (١٠) .

<sup>(</sup>١) التاريخ السرى لاحتلال انجلنرا لمصرَّ تأليف ألفريد بلنت ص ١٧.

Milner: England in Egypt P. 15. (Y)

Cromar: Modern Egypt. P. 38. (7)

<sup>(1)</sup> ااریخ محد عبده لرشید رضا ج ۱ ص ۱۷۲ .

ناهيك بالسخرة ، وماكان يصطحبها من إهانة وأذى وذلة طوحت بعزة المصريين ، وأرهقتهم إرهاقاً شديداً ، حتى جملت أيام السواد منهم شقاء وبؤساً .

كانت هذه الأمور من العوامل التي ملأت تلوب المصريين حقداً وكراهية لاسماعيل. وحكمه .

وزاد الأمور سوءاً أن انجلترا وفرنسا كانتا تدفعان الحوادث دفعاً نحو التأزم حتى نتاح لها الفرصة للتدخل المباشر ، وافتراس مصر ، ففرضتا على مصر وزارة فيها وزيران أوربيان برياسة نوبار باشا ، « وكانت طبقة الموظفين المسلمين تعده أفاقاً أرمنياً جمع ثروة كبيرة من سمسرته لأصحاب الأموال المستعدين لإعطاء القروض على حساب الجمهور ؛ أماالفلاحون فكانوا يعرفون فيه الرجل الذي أنشأ المحاكم المختلطة التي يمقتونها أشد المقت لاعتقادهم أنها وضعتهم في قبضة المرابين »(١).

واشتطت هذه الوزارة في الضرائب وجبايها ، وتأخرت رواتب الموظنين ، وعزل الكثيرون منهم ، وانتقصت سلطة الباقين ، وتقرر فصل عدد كبير من ضباط الجيش مع أنهم لم يتقاضوا مرتباتهم منذ زمن طويل ، فزاد السخط وقامت مظاهرة من الضباط وطلبة المدرسة الحربية وبعض النواب في ١٨ من فبراير ١٨٧٩ أمام وزارة المالية احتجاجاً على هذا الظلم واعتدوا على نوبار وعلى الوزير الإنجليزي وعلى رياض باشا وزير الداخلية ، ولم يتفرقوا إلا بعد أن أطلقت النار ، ثم سقطت الوزارة ، وأنهم عرابي بتدبير تلك الثورة ، وأبعد عن فرقته (٢)

وتولى توفيق ولى العهد الوزارة واشتد الحلاف بينه وبين مجلس النواب الذى رأى تخفيض الضرائب فأبى ، وفي هذه الآونة ألف الحزب الوطنى ، وأصدر لأئحة تتضمن مشروعاً مالياً لسداد الديون بكفالة الشعب ، وطال فيها بتقرير مبدأ المسئولية الوزارية أمام مجلس

<sup>(</sup>۱) بلنت س ۲۷ .

<sup>(</sup>۲) بلنت ص ۱۷۱ .

النواب ؟ ووقع على هذا البلاغ النواب والملماء ورؤساء الأديان ، وكثير من التجار والموظفين والصباط ، ورفعوها إلى اسماعيل فقبلها على الرغم من احتجاج الوزيرين الأوربيين ، ودعا شريف باشا في ٧ من أبريل لتأليف الوزارة على مبادىء اللائحة الوطنية فكانت فرحة الشعب مهذا النصر عظيمة . بيد أن انجلترا وفرنسا قابلتا هذه الوثبة الوطنية بالسخط الشديد فعملتا على خلع إسماعيل ، فأقلعت به « المحروسة » إلى نابلي غير مأسوف عليه من المصرلذين لم بين اينسوا ما فعله بهم حتى اقد هموا من قبل بقتله والتخلص منه فيقول عرابي : « خلع اسماعيل فزال عنا عب ، ثفيل ، ولكنا لوكنا نحن فعلنا ذلك فيقول عرابي : « خلع اسماعيل فزال عنا عب ، ثفيل ، ولكنا لوكنا نحن فعلنا ذلك بأنفسنا الكنا نخلصنا من عائلة محمد على بأجمها ، إذ لم يكن فها أحد جدير بالحسكم سوى سميد ، وقد اقترح جمال الدين على محمد عبده أن يقتل اسماعيل على جسر قصر النيل (۱) » ، ويقول محمد عبده : « وكنت أنا موافقاً الموافقة كاما على قتل اسماعيل ، ولكن كان ينقصنا من يقودنا في هذه الحركة ، ولو أننا عرفنا عرابي في ذلك الوقت فرعاكان في إمكاننا أن ننظم الحركة معه (۱) .

وتولى توفيق العرش بدل أبيه ، وكان المصريون يعلقون عليه آمالاً كباراً ؛ لأنه كان من المعجبين بالسيد جمال الدين الأفغاني وآرائه الاصلاحية ، ولكنه ما لبث أن تنكر لهذه المبادى، بمد توليه المرش ، وأرجع المراقبة الثنائية ، وخاصم الحكم النيابي وحكم البلاد حكماً مطلقاً ، وكان في هذا منفذاً لمشورة الأجانب ، مستجيباً لتدخلهم ، فعز ذلك على كثير من رحال مصر ، ورأوا لزاماً عليهم أن يضموا حداً لهذا البيار .

كان البارودى من المقربين لتوفيق وولاه وزارة الأوقاف ، فأصلح فيها ما وسعه جهده ، وكان في الوقت نفسه وطنياً متشبماً بروح الإسلاح فحار في أمره بين ولائه الممرش ، وبين نزعاته الإصلاحية .

<sup>(</sup>١) التاريخ السرى . بلنت ص ٣٤٧ .

<sup>(</sup>٢) المرجم نفسه ٣٠٤ .

ثم كانت حركة الجيش ، والمطالبة بتولية المصريين المناصب العليا ، وقد كانت قبل وقفاً على الجراكسة والآراك ، وكانوا في منتهى الغلظة والقسوة ، فثار الجيش في أوائل سنة ١٩٨١ ، حين أصدر عثمان رفقي الجركسي وزير الجربية أمراً بعدم ترقية المصريين وبفصل بعض الصباط المنزعين فيهم . وانتهى الأمن بعزل عثمات رفقي هذا وإجابة الجيش إلى ماطلب من إسسلاح وتولية البارودي وزارة الحربية مع الأوقاف ، وهدأت الأمور في الظاهر ، ولكن الجراكسة كانوا يدبرون مكيده للصباط المصريين ، وتأزمت الأمور فيكانت مظاهرة عابدين في ٩ من سعتمر ١٨٨١ يتقدمها (عرابي) وكبار الضباط المصريين وأطل علمهم توفيق ، ومعه وزراؤه وحاشيته وقناصل الدول وكبار الضباط المصريين وأطل علمهم توفيق ، ومعه وزراؤه وحاشيته وقناصل الدول على النواب وزيادة عدد الجيش ، وبعد مناقشات طويلة حادة تقرر إجابة هذه الطلبات .

كان البارودى وزيراً للحربية فى وزارة رياض ، ولما رأى هذا نزعانه الشمبية وصلته بالوطنين دس عليه لدى توفيق فمزله ، ودفعه ذلك إلى اعترال السياسة فترة من الوقت ، خبرك القاهرة وجواها القلق و آثر العزلة فى الريف وفى هذا يقول :

صبح مطير، و تسمة عطره وأنفس للمسوح منتظره قدر بعينيك حيث شئت تجد ملكاً كبيراً وجنة خصيره وخلم من سياسة در جت بين أناس فلوبهم وغره بقضون أيامهم على خطر فبنس عقبى السياسة الخطره خديمة لا يزال مساحما بين هموم وعيشة كدره

فلما سقطت وزارة رياض تحت ضغط الوطنيين عقب مظاهرة عابدين عاد البارودى الوزيراً للحربية بعد أن ألح عليه توفيق إلحاحاً شديداً ، وانتخب مجلس النواب وافتتح في ديسمبر ١٨٨١ وهدأت الأمور ، وسارت وزارة شريف في طريق الإصلاح ، ولكن المجلترا وفرنسا كانتا كارهتين للهدوء والاستقرار ، فما أن أخذ مجلس النواب يناقش المادة

التي تخولله الحق في تقرير الميزانية حتى قدمتا مذكرة تحتجان فيها على ذلك ، وقبل شريف هذا الاحتجاج ، ورفضه مجلس النواب فاستقالت وزارة شريف ، وتولى البارودي رئاسة الوزارة في ٤ من فبرار ١٨٨٢ ، وكان عرابي وزيراً للحربية في وزارة البارودي . كان البارودي محبوباً من الشعب ومن الجيش على السواء ، وفرح المصريون بوزارته فرحا عظيماً ، وأخذ مجلس النواب ، فوق إصداره الدستور الذي كان صدوره عيداً للأدب والتاريخ ، يبحث في عدة مشروعات لمالجة غلاء الأسمار وتمميم التمليم الابتدائى ، وإسلاح القضاء ، وإنشاء خزان أسوان ، ثم انتهت دورته وتابعت الوزارة حركة الإصلاح في خطأ واسمة . ولكن أني لها الجو الهاديء وتوفيق واقع تحت سيطرة فرنسا وانجلترة ، وهما متربصتان عصر والمصربين الشر ، فانتهزتا فرسة الخلاف بينه وبين الوزارة بسبب مؤامرة المنباط الجراكسة على قتل عرابي وأصحابه . وبالرغم من أن هذا الخلاف قد سوى ، فقد بدأت سفن الأسطولين الإنجليزي والفرنسي تصل إلى مياه الاسكندرية ، وقدمت الدولتان في ٢٥ من ما و مذكرة جديدة بضرورة استقالة الوزارة ، و نفي عرابي ، وتحديد إقامة بمض أصحابه بناء على اقتراح سلطان ( باشا ) الذي بدأ منذ ذلك اليوم يناصر الإنجليز ويخون قضية بلاده ، تلك القضية التي طالما ناصرها ، وهكذا وقع في الشرك الذي وقع فيه شريف ( باشا ) من قبل (١) .

وأجتمع الوزراء ، وقرروا رفض المذكرة ، ولما قبلها توفيق اضطروا إلى الاستقالة .

وهاج الشعب على أثر ذلك واشتد سخطه وقدموا احتجاجات قوية لتوفيق يطلبون فيها رفض طلبات انجلترا وفرنسا والإبقاءعلى عرابى فى الوزارة ، وإذا أبى توفيق عُـزلعزلا واضطر توفيق بعد استشارة ( قناصل ) الدول الأجنبية إلى الإبقاء على عرابى وذيراً للحربية حفظاً للأمن ، وبقيت الوزارات الأخرى شاغرة إلى حين .

لما طالب الجيش بمزل توفيق راودت البارودي نفسه و نازعته يومئذ إلى المجد المؤمل ،

<sup>(</sup>١) بلنت - التاريخ السرى ٢٧٤ .

وإلى مكان أجداده الماليك الذين حكموا مصر ، فخاض الثورة مع الخائضين ولكنه رأى بمين فراسته أن التيار شديد، وأن انجلترا وفرنسا تتربصان عصر الدوائر، وأحس بالحطر وعلم أن لا قبل له عواجهته فنصح لعرابي وإخوانه وصارحهم برأيه ، وحاول الاعتزال في مرفرعه، ولكن هيهات ، وقد جرى مع الضباط شوطاً بعيداً ، ودبط حظه بحظهم ، وإن لم تعد له الصدارة كما كان .

وربما تاح أمرُ غير مظنون

### وفي هذا يقول :

نصحت قومي وقلت الحرب مفحمة

فخالفونى وشبتوها مسكابرة وکان أولی بقومی لو أطاعونی ويخطىء الظن في بمض الأحايين وأصبح الشر المراً غير مكنون حتى إذا لم يعد في الأمر منزعة " أجبت إذاهتفوا باسمى ومن شيمي صدق الولاء وتحقيق الأظانين وأخفقت الثورة ، و نني مع زملائه إلى ( سر نديب ) فأقام بها سبمة عشر عاماً وبمض عام ، وظل وزملاؤه سبعة أعوام في ( كولومبو ) ولما دبت بينهم البغضاء ، وألتي كل منهم التبعة على زميله ، فارقهم البارودي . وأمضى عشرة أعوام في (كندي) ، وفيها تعلم الإنجليزية . وفي المنفي قال القصائد الخالدة ، يبثها شكواه ، ويحن للوطن ، ويصف كل ماحوله ، وبراسل الأدباء ، ويتلهف على ذكر الوطن ويتتبع أخباره ، فيرثى من مات من أهله وأحبابه وأصدقائه ، ويتذكر أيام شبابه وأويقات أنسه وما آل إليه حاله . ووجد في الشمر عزاء أي عزاء وسار إمامه في العالم العربي دون منازع ، ولكن طول النبي أورثه السقام والعلل ، فسكن بصره وضعف سمعه ، ووهن جسمه ، ولست أجد أروع ولا أوفى من قوله يصف ما أصابه :

كيف لاأندبالشباب؟ وقد أم بحث كهلا في محنية وافتراب (م – ١٦ في الأدب الحديث ج١) خُلْمَةً منه رثّة الجلباب في حتى اطل كالهداب كخيال كأننى في ضباب أسمع الصوت من وراء الحجاب وتنيعة " لا متقبلتها اعصالي غير أشلاء همة في ثيب

أخلَس الشيب جداً في وكساني ولوى شمر عاجبي على عيد الا أرى الشيء حين يسنح إلا وإذا مادعيت حرت كأني كلا أرمنت نهضة أقمدتني لم تدع صولة الحوادث مني

وزاد أمرَ، بؤساً أن الموت تخطف ابنته وزوجه الأولى وأصحابه ، فابست الفناء يدب إليه ؛ هنالك رأى أولو الأمر أن يمود المنفيون إلى أوطالهم ، وعاد البارودي ممهم (أشلاء همة في ثياب) كما يقول ، ولكن جاء وفي عينه سفرُ الخلود ، وهو ذلك الشمر العلوى ، وكان ذلك في سنة ١٩٠٠ واستقبل مصر بقصيدته :

أبابل مرأى المين أم هذه مصر ؟ فإني أرى فيها عيوناً هي السحر

واستقبلته مصر بكل حفاوة وترحاب ، وكانت عودته عيداً للأدب الرفيع ، وسارت داره ندوة يؤمها الأدباء والشعراء القدامي والشادون فيه ، يأنسون إليه ويأنس إليهم وعكف على تنتيح ديوانه ، وحذف ما لا يروق له منه ، وتدوين مختاراته وترتيبها ، وأخيراً فاضت روحه إلى بارتها ، وأسلم هذه الشعلة المتوهجة في ديسمبر ١٩٠٤م هوال ١٣٢٢ه إلى الأجيال من بعده يتلقفها كابر عن كابر وكلهم يذكر فضله ، وعجد ذكره ، لأنه أورثهم شعلة خالدة .

## أخيزفه :

شب معتداً بحسبه ونسبه ، في عصر ساد فيه جنسه ، وتبوأ أبناء جلدته من الجراكسة والأتراك أسمى مناصب الدولة ؟ ثم ترود من فنون الجندية ، ونشىء تنشئة عسكرية فكان

ظمده النشأة وهذا الحسب تأثير عميق في أخلاق البارودي ، ولكن الزمن قد حور في هذه الأخلاق ؛ ومن يدرس شعره دراسة فاحص مدقق يستطيع أن يتبين هذا التفيير أو التحوير في أخلاق البارودي مجاراة ً لزمنه وعادات الناس الذين يخالطهم إن طوعاً وإن كرها : بيد أن كثيراً من صفات الشباب التي اعتد بها لازمته حتى ممانه ، لم تتبدل ولم تتأثر بعوامل الزمن ، وعن الناس .

كان البارودى في صباه متوثب العزعة ، واسع الآمال : عزوفاً عن الملاهي يود أن يعتلى ذروة المجد قنزاً :

كميخ بالحروب لا يألف الحف ض ولا يصحب الفتاة الردّ دَاحا مستمس لوغى أخو غدوات تجمل الأرض مأعاً وصياحا لا مرى عانباً على شيم الده ر ، ولا عابشا ولا مزاحا يفعل الفعلة التي تبشهر النا س ، ورنو لها العيون طاحا

وظلت نغمة المجد تتردد على أسَلَـة لسانه أنشودة حلوة ، وكان في نفسه شيء بود تحقيقه حرجو نيله ، ويسمى له سمياً حثيثاً ، ولكنه لم يصرح به .

وبى ظمأ لم يبلغ للساء ربه وفي النفس أمرليس بدركه الجُمهُـد أود ، وما وُد أمرى، نافماً له وإن كان ذا عقل إذا لم يكن جد وما بى من فقر لدينا وإعما طلاب العلا مجد، وإن كان لى مجد

وما أن عضته الحوادث عضة دامية ، و نكأه الزمان نَكَأَةً قاسية ، حتى تطامن في مطلبه وقال :

وكنوسطاً ، لامشر ثباً إلى السُّما ولا قانماً يبنى النزلف بالعشُّغر

### وقال :

ولم مدر أن الدهر بالناس قلب لأنصر ما يأتي وما يتجنب علينا ، وأمر النيب سر مُحَمجَّب نقاد كما قيد الجنيب ونسمصب

يود الفتى مالا يكون طاعة ولو علم الإنسان ما فيه نفعُـه وإحنها الأقدار تجرى بحكمها نظن بأنا قادرون ، وإنسا

وإذا كان في صباء قد عزف عن النساء جداً منه وتزمتاً ، وأبى اللهو والمجانة حتى. لا ينصرف عن طلب الملا ، فإن الشباب والجاه والمال قد غير نظرته إلى الحياة ، وبات ذلك الفارس الذي ُمِدلُّ بشبابه وجاهه على الحسان ، ويجرى وراء اللهو ، ويمُبُّ الجر عبًّا ، ويتميد عجالس الأنس والسمر ، ويقول :

على تَسرُف من بنضة الحلمــاء فا الميش إلاساعة سوف تنقضي وذا الدهر فينا مولع برماء

ودعني من ذكر الوقار فإنني ويقول:

لضاع منه الصواب والأشد فكل شيء في الدهر منتقد يكثر فيها العفاء والكمع ولا وراء الشيب منتقــد

لو حَذِرَ المرء كُلُّ لائمة ولو أسخنا لـكل منتقـــد واله عما شأت قبل مندمة فليس بعد الشباب مقترح

ومن أي شيء يخشي ؟ وعلام ينتقده الناس ؟ ينتقدونه على أنه ممتليء بالحياة >

مستهين بالتقاليد والعادات . فرحنا بجر الذيل تماً لمنزل مسارح سكير ، ومربض فاتك أما الدين فله في النفس حرمته ولكن : إذا ما قضينا واجب الدين حقه

به لأخي اللذات واللهو ملعب وغدم أكواب به الخر' تسعكب

فليس علينا في الحلاعة من عدر

# أجل! لقد صار فارساً مرحاً ينهل من اللذات ويمل .

فطوراً لفرسان الصباح مطارد وطوراً لإخوان الصفاء سمير ويارب كي قد صبحت بنارة تكاد لها أشم الجبال تمود وليل جمت اللهو فيه بنادة لها نظرة تُسدى الهوى وتنير عَمَاناً به ماندً عن كل صبوة وطرنا مع اللذات حيث تطير أما أخلاقه الطبيعية فكان كثير الافتخار بها ، يرددها مراراً في شعره ، فهو مخلص

واختبرنى تجد صديقاً حياً لم تغير ودادَه الأهـواءُ سادقاً فى الذى يقول وإن شا قت عليه برُحبُها الدهناء أبيا الوِدادِ فهو يرعاه ، ويعد ذلك من كرم الأصل :

ليس برعي حق الوداد ولا يد كر عهداً إلا كريم النصاب ولا بد أن يتجلى أثر الوداد الغلبى في أعمال الإنسان ، وإلا كان وداداً كاذباً : وإن وداد القلب ما لم يكن له دليل على إخلاصه لمريب وكان عالى الهمة عثل لك في شعره الفروسية والنجدة ، والإباء والأنفة فيقول : إذا لم يكن إلا الميشة مطلب فكل زهيد معيسك النفس جابر من المار أن برضى الدنية ماجد ويقبل مكذوب المني وهو صاغر إذا كنت بخشى كل شيء من الردى في الكون النفس مناثر

### ويقول ا

ىفى مىداقتە:

ومن نيكن العلياء همة نفسه إذا أنا لم أعط المكارم حقها خلقت عهوفاً لا أرى لابن حرة

فكل الذى يلقاء فيها محبب فلاكمز أنى خال ، ولا ضمنى أب تُمكّى بدأ أ عضى لما حين ينضب أما جوده فطالمًا تغنى به في شعره ، وحث الناس على الجود ، ووضع من شأن المال. والتباهي به فيقول :

> فلا ينفع ربه فقد يَسْتجم المال والمجد غاثب ولو أن أسباب السيادة بالغني

إذا هو لم تحمّد قراه المشائر وقد لا يكون المال والمجد حاضر لكاثر رب الفضل بالمال تاجر

ويتول:

وُجِدُ مَا مَلَكُتُ كَفَاكُ مِن نَشَبِ ﴿ فَالْجُودَ كَالْبَأْسُ يَحِمِي الْمَرْضُ والنَّسِبَا

لا يقمد البطل الصنديد عن كرم من حاد بالنفس لم يبخل عا كسبا

وكان يتندح بصراحته وشحاعته ، فهو لا يسكت عن القبيح وإلا عد منافقاً ، وإذا كان الإنسان على ثقة من أمره ونفسُه حرة وهو شجاع فعلام يُسْفضي على القذي أولا يصارح الناس بعيوبهم علمم يصلحونها ؟ .

> أنا لا أقبر على القبيح مهابة إن القرار على القبيح نفاق فلمى على ثقة ونفسي حرة تأبى الدَ نِيُّ ، وصارى ذَكاق فملام يخشى السرء فرقة روحه أوَ ليس عاقبة الحياة فراق ؟ لاخير في عيش الجبان يحوطه من جانبيه الذل والإملاق عابوا على حميتى ونـكايتي والنار ليس يعيبها الإحراق

ولكنُّما نرى البارودي كثيراً ما ينصح بمداراة الناس، ودفع القسر باللين، والاعشب بالحلم وقد صُور جملة من صُفاته ومداراته الناس، ومودته لأصدقائه ووفائه لهم في قوله :

ملکت بدی عن کل سوء ومنطقی وأحسنت ظني بالصديق وربما فأصبحت مأثور الخـلال محببآ إذا شنت أن نحيا سعيداً فلا تكن ولا تحتقر ذا فاقة فلربمــا

فعشت برىء النفس من دنس العذر لقيت عدوى بالطلانة والبشر إلى الناس مَرضى السريرة والجهر لدوداً ، ولا تدنع بد اللبن بالقسر لقيت به شهما يَبُدُد على المثرى. فإن الغني في الذل شر من الفقر وكن من مؤدات القاوب على حذر

ولا تمترف بالذل في طلب الفني ودُار الذي ترجو وتخشي وداده ويقول في غير هذا الموضم :

على الإنسان من حرب النساد نحا في سبره قصد السداد

مداراة الرجال أخف وطئأ يعيش المير 4 محبوماً إذا ما

ولمل لتجاربه الكثيرة أثرا في إملائه هذا النصح ، وتحوله من الصراحة إلى المداراة وإذا كانت الحياة قد علمته كيف يداري الناس ، ويكون منهم على حذر ، فإنها قد علمته كذلك أن المرح والحياة الصاخبة باللذات تورث الأسقام والعلل :

جرى الكُميت وللفرام سباق ونزعته وقييسه أخسلاق فإذا الشباب وديمة وإذا الفتى ﴿ هَدْى الْمَاغِرَةُ الْمَسُونُ يَسَاقَ

ولقد جريت مع الغُـواية والصُّبا ولبست هذا الدهر من أطرافه

هذا هو البارودي كما صور نفسه في شعره ، وإذا كان صادقا في تصويره ، ولا نحسبه إلا كذلك ، فالأخلاق التي تغني بها تبعث في النفس الإكبار والإعجاب.

#### ثقافته:

أعد البارودي ليسكون جندياً ، ولم يعد ليسكون أديبا بيد أنه حين وجد نفسه بعد أن تخرج في المدرسة الحربية متعطلا أبت عليه نفسه الطموح أن يستمرى.اللهو والدعة ، وعكف على كتب الأولين بقرؤها بشنف ونهم ، ولم يقرأ كتاباً من كتب اللغة ، ولكنه قرأ كتب الأدب ، ويقول الشيخ حسين المرصني صديقه ومرشده(١) « لم يقرأ كتابا ف فن من فنون ْ المربية ، غير أنه لما بلغ سن التعقل وجد من طبعه ميلاً إلى قراءة الشعر وعمله . فحكان يستمع إلى بمض من له دراية وهو يقرأ بمض الدواوين ، أو يقرأ بحضرته حتى تصور فى برهة يسيرة هيئات التراكيب المربية ، ومواقع المرفوعات منها والمنصوبات والمحنوضات

<sup>(</sup>١) الوسيلة الأدبية من ٤٧٤.

حسبا تقتضيه المانى والتعليقات المختلفة ، فصار يقرأ ولا يكاد يلحن ، مجمعته مرة يسكن ياء المنقوص والفعل المعتل بها المنصوبين ، فقلت له فى ذلك فقال : هو كذا في قول فلان وأنشد شعراً لبعض العرب ؛ فقلت تلك ضرورة ، وقال علماء العربية إنها غير شادة ، ثم استقل بقراءة دواوين مشاهير الشعراء من العرب وغيرهم حتى حفظ السكثير منها دون كافة ، واستثبت جميع معانبها ، ناقداً شريفها من خسيسها واقفاً على صوابها وخطئها » .

والحق أن أثر القراءة والحفظ ظاهر في شمر البارودي . ومن يطلع على ( مختارات البارودي ) يشهد بحسن ذوقه ، ودقة اختياره ، وتأنقه في غذاء عقله ، كما يشهد بكثرة محفوظه ، ولا نعجب بعد هذا حين نرى البارودي متملكا ناسية اللغة يتصرف فيهاتصرف الخبير العليم بأسرارها ، المطبوع على التكلم بها ؛ وأغلب الظن أن مختاراته لم تحو كل ما حفظ من جيد الشعر العربي ، لأننا نلمح آثراً للشعر الجاهلي في شعره : من كلات ، وعبارات ومعارضات وتشبيهات . مع أن مختاراته لم تحو إلا شعراً عباسياً .

· كانت عند البارودى الملكة الكامنة ، والملكة وحدها لا تكنى ، بل لابد لها من عدة تصقلها وتنميها ، وتميد ها للبروز ناضجة قلدرة خالقة . ودراسة البارودى الأدبية قد غذت هذه الملكة غذاء كاملا ، لا من دواوين الشعراء وحدهم ، بل من كتب الأدب وطرائف القصص ، وأخبار العرب وقبائلهم وشجاعهم وعدائهم وأمثالهم وحكمهم ، وغير ذلك مما لا يستنبى عنه أديب: والأدلة على هذه المعرفة متوفرة في ديوانه (۱) .

مل من صعبة الإمات وصدا لو بعثناه وحده لتهدى --

<sup>(</sup>١) من مثل قوله:

لك هرض أرق نسجاً من الرياح وأوهى من طيلسان ( ابن حرب ) وكان ابن حرب أهدى إنى الحدوث طيلساناً خلقاً ، وكان الحدوث يحفظ قول أبي حرال السلمى في طيلسانه .

يا طياسان أبي حران قد برمت بك الحياة فا تلتذ بالمدر ف كل يوم له رفا مجدده هيهات ينفع تجديد مع السكبر إذا ارتداه لعبد او لجمته تشكب الناس لا يبل من النظر

ناحتذی الحدوثی حدو أبی حران ، وقال فی وصف طیلسانه ما یقرب من مائق مقطوعة من مثل قوله :

يا ابن حرب كسوتني طيانا طال ترداده إلى الرفو حق

كانت إذاً قراءة كتب الأدب والتاريخ وحفظ الشعر المنتق الجيد هي عماد ثنافته الأدبية . على أن البارودي قد اطلع على آداب أخري غير الآداب العربية ، فقد مر بنا أنه سعينا ذهب إلى الآستانة وهو في شبابه ، والتحق بوزارة الخارجية عكف على دراسة التركية والفارسية ، ونظم الشعر مهما كما كان ينظمه بالعربية . أضف إلى هذا ما روى من أنه تعلم الإنجلزية وهو في منفاه ، وترجم بعض آثارها ، ومده اللنات المتعددة لها أثرها ، ولا يب ، في معانيه وأخيلته ، وتصوره المعوادث

هذا ، وقد حَـفَلزمان البارودى بأحداث عظام ، فن نهضة شاملة ، وخلق لأمة متمدينة ، إلى ثورات وفتن وحروب وممارك ، ونني وتشريد ، وقد سافر البارودى إلى الآستانة مرازاً ، وشهد حرب (كريت) وحرب (روسيا) ورأى عالماً لم يعرفه من قبل ، ومناظر جديدة ، فتأثر بكل ذلك وانقعلت نقسه له ، وهاجت هذه الأحداث شاعريته فانطلق لسانه يردد خواطره وأحاسيسه فكانت هذا الشعر الخاله .

وإذا أضيف إلى هذه الموهبة العظيمة ، والدراسة الواسعة ، والتجارب الحافلة وراثة . في قول الشمر سجلها البارودي بتوله .

> أنا في الشيعر عربق لم أَرْبُه عن كلاله كان إبراهيم خالي فيه مشهور القاله

زالت دهشتنا حين نرى البارودى قد كلت عدّنه ، وهيأته الأيام ليبعث الشعر من رقدته ، وينهض به هذه النهضة السامية .

#### شعره :

يقول البارودي في مقدمة ديوانه : ﴿ الشَّمْرِ لُمَّةَ خَيَالِيةً يَتَّالَقَ وَمَيْضُهَا فَ سَمَاوَةً

<sup>=</sup> ونما يدل كذلك على سعة اطلاع البارودي قوله:

إن هوق اليسه أسرع هأواً من دسليك ، والوسل في بط ونند، وأمر سليك بن سلك ممروف ، أما فند ( بكسر الفاء ) فهو مولى عائشة بنت سعد بن أبن وقاس ، وكانت قد أرسلته ليأتبها بنار ، فوجد قوماً يخرجون الى مصر فتبعهم ، وأقام بها سنة ، م قدم فأخد ناراً وجاء بعدو ، فقر وتبدد الجر فقال : « تست المجلة » . فقيل : (أبطأ من فند ) .

الفكر، فتنبعث أشعبها إلى صحيفة القلب فيفيض بلاً لائها نوراً يتصل خيطه بأسكة اللسان، فينفث بألوان من الحكمة ينبلج بها الحالك، ويهتدى بدليلها السالك. وخير المكلام ما ائتلفت ألفاظه وائتيلقت معانيه، وكان قريب المأخذ، بعيد المرى، سلما من وصحة الشكاف، بريئاً من عشوة التعسف. عنياً عن مراجعة الفيكرة، فهذه صفة الشعر الحيد، فن آتاء الله منه حظاً، وكان كريم الشمائل، طاهر النفس، فقد ملك أعنة القلوب، فن آتاء الله منه حظاً، وكان كريم الشمائل، طاهر النفس، فقد ملك أعنة القلوب، ونال مودة النفوس ولو لم يكن من حسنات الشعر الحكيم إلا نهذيب النفوس، وتدريب الأفهام وتنبيه الخواطر إلى مكارم الأخلاق لكان قد بلغ الغاية التي ليس وراءها لذى وغبة مسترح، وارتبأ الصهوة التي ليس دونها لذى همة مطمح».

وتعريف البارودى للشعر غامض ؟ لأنه لفه فى ثوب كثيف مزخرف بالمجازات والاستعارات ، ولم يحدده تحديد علمياً ، وهو يمنى : أنه خطرة ذهنية ينفعل لها الفؤاد ، فيتحرك اللسان معبراً عن خلجانه . والخطرة الذهنية تأتى مثلا من نظرة إلى شىء جميل ، أو شىء يبعث الرثاء والأسى ، وقد تسكون خطرة ذهنية مجردة عن الأثر الخارجى ، وهذا التعريف يتمشى مع مذهب العرب فى الشعر ، وهو أنه (لمعة خيالية ) تومض إيماضاً ، فتأتى هذه الخطرات الخيالية غير متصلة أو مرتبط بعضها ببعض فى حلقة متماسكة ، أو قصة عبوكة الأطراف أو خيال ممتد طويل فى ملحمة من الملاحم أو مسرحية من المسرحيات تتابع حوادثها ، وإنما هو ومضات نتألى فى أبيات وقصيدة لا تربطها وحدة فكرية .

والشعر الجيد في رأى البارودى « ما كان قريب المأخذ سليا من وضمة التكاف ، ريئاً من عشوة التعسف ، غنياً عن مراجعة الفكرة » ، وهذه صفة الشعر الغنائى ، وهي صمة الشعر العربي غالباً ، ليس فيه عمق المعني والتوغل في الخيالات ، أو تعقيد الفكرة ، وحشد القضايا المنطقية ، والفكر المجرد عن الشعور والإحساس ، كا ترى ذلك عند أبي عام والمتنبي أحياناً وعند أبي العلاء كثيراً ، وكما تراه مذهباً من مذاهب بعض شعراء العصر الحاضر ، والشعر ليس فلسفة ولا منطقاً ، وقد لا يحتوى البيت كبير معنى ، وإنما تطرب له المنفوس وتهتر عجباً ، وذلك لأن الشعر غذاء القلوب ، وليس مهارة العقول . وهذا ما جعل

النقاد قديمًا ينعتون البحترى بأنه الشاعر ، وأن المتنبى وأبا تمام حكيمان : لأن البحترى لل يكن يتكلف فى شعره الفوص على المانى وابتكارها ولا يستعمل المنطق والفلسفة ، بل كان يحذو حذو شعراء الجاهلية والصدر الأول فى قرب معانيه وانسجام ألفاظه بعضها مع بعض وهو القائل رداً على من عاب عليه بعده عن ثقافة عصره ، وعدم أخذه بشىء من الحكمة والمنطق وهو عثل نظرة العرب إلى الشعر :

كانتمونا حدود منطقكم والشمر يعنى عن صدقه كذبه لم يكن ذو القروح يلهج بالمنت طق ما نوعت وما سببه (۱) والشعر لمح تكفى إشارته وليس بالهـــذر طولت خطبه

وبرى البارودى أن وظيفة الشعر : « مهذيب النفوس ، وتدريب الأفهام وتنبيه الخواطر إلى مكارم الأخلاق » . وقد ردد هذه المعانى فى شعره . بيد أن الشعرقد لا يؤدى وظيفة ما إلا التعبير عن شعور الشاعر ؛ وهذه مسألة تحتاج إلى بحث مستفيض نقرر فيه علمرة العرب إلى وظيفة الشعر بخاصة والأدب بعامة ، ونظرة الغربيين إلى الشعر ومذاهبهم فيه ، وهل للأدب وظيفة . أو هوالتعبير لمجردالتعبير ، أو الفن للفن كما يقولون (٢٠) ؟ . ومهما يكن من أمم فإن البارودى لم يفطن إلى كل أغراض الشعر وما عكن أن يستخدم فيه ، وما قرره فى مقدمته من تعريف للشعر ووظيفته يعبر عن مذهبه .

والبارودى مطبوع على قول الشمر ، لا ينتزعه انتزاعاً ويتعسف فى نظمه بل يتدفق على لسانه تدفقاً ، وتشمر وأنت تقرؤه أنه يجرى فى رفق وهوادة ولين غير قلق أو مضطرب أو متكلف وقد كان البارودى بدرك هذه المزة فى شعره ويقول :

أقول بطبع لست أحتاج بعده إلى النهل المطروق والمنهج الوعر إذا جاش طبعى فاض بالدر منطق ولا عَــَجبُ فالدر ينشأ في البحر وعلى الرغم من سليقته المواتية ، وحافظته الواعية التي تمده مخزون الآداب الفاظاً منمقة

 <sup>(</sup>١) ذو القروح: امرؤ القيس، وأقب بذلك كما يقولون لأنه أصبب بمرض جلدى في طريف عودته.
 من لدن ملك الروم حيثًا ذهب إليه يستنجد به على الثلة أبيه.

<sup>(</sup>٢) انظر دراستنا الهذاهب الأدبية الغربية في كتابنا ( للسرحية ) .

وممانی سامیة ، فإن البارودی كان من المؤمنین بأن الفن تهذیب وصقل ، وجهد متصل ، وحمد متصل ، وتحسین مستمر ، وأن الطبع وحده لا یكنی ؛ ولذلك كان يتمهده بالمهذیب والرعایة ، فقد روی أنه رتب دیوانه بعد عودته من المننی ، وأعاد النظر فها قاله من قصائد ، وحذف الأبیات التی لم ترقه ، حتی لا یخلف للا جیال المقبلة إلا الشعر المصقول لفظاً ومعنی :

لم تُدُبنَ قافية منه على خلل كلا! ولم تختلف في وصفها الجل فلا سِنادُ ولا حشو ولا قلق ولا سقوط ولا سهو ولا علل لاتنكر الكاعبُ الحسناء منطقه ولا يماد على قوم فيبتذل

ولاأدل على هذا التنقيح من اختلاف القصائدكما نشرت في الديوان عن نصها المنشور أول الأمر في الوسيلة الأدبية المرسني ، خذ مثلا قوله في الوسيلة الأدبية :

أقاموا زماناً ثم بدد شملهم أخو فتكات بالكرام اسمه الدهر فقد صار في الدنوان:

أقاموا زماناً ثم بدد شملهم ملول من الأيام شيمته الندر ومطلع قصيدته التي يمارض فيها راثية أبى نواس ، فقد كانت في الوسيلة على الصورة الآتية :

تلاهيت إلا ما يُسجئ ضمير وداريت إلا ما يَهم زفير وهل يستطيع المرء كمّان أمره وفي الصدر منه بارح وسمير ثم صار في الديوان :

أبى الشوق إلا ما يَحِينُ ضمير وكل مشوق بالحنين جدر وهل يستطيع المرء كمان لوعة بنم عليها مدمع وزفير كاكان يهتف بشعره قبل أن يخرجه للناس ، ويصنى إليه ليتبين ما فيه من عيوب

ع ٥٥ يهتف بشعره قبل آل يحرجه للناس ، ويصمى إليه لينبين ما فيه من عيوب في الموسيق وعدم انسجام الألفاظ بعضها مع بعض ، والخلل المعنوى ، والقافية القلقة المنظربة ، والحشو ، وغير ذلك من عيوب الشعر ، ويقول :

واهتف به من قبل تسريحـــه فالسهم منسوب إلى الرامى(١)

فاء والحق يقال شعراً يأخذ بمجامع القلوب من حيث موسيقاه ، وتماسك أبياته
وقوافيه وانسجام الفاظه ، وانتقاؤها انتقاء خبير ملهم :

قَالَـق إليـه السمع ينبشك أنه هو الشمر لامايد على الله النَّمر (٢) يزيد على الإنشاد حسناً كأنني نفثت به سحراً، وليس به سحر

كان البارودى يتخير الألفاظ المناسبة للمانى التى يريدها ، فيرق ويلطف حين يقضى . المقام الرقة واللطف كأن يتغزل أو يعتب ، أو يصف منظراً جميلا أو مجلس أنس وسمر ، ويجزل شعره ويجلجل لفظه ، ويشتد أسره حين ينشد فى الحماسة ، والفخر والمديح ، وحين يصف البحر الحائج ، والربح الزفوف والحرب الضروس .

إذا اشتدأورى زَندة الحرب لفظّه وإن رَق أزرى بالمقود فريدُهُ أَذِلَ مَا اللهُ ا

عجاء شمره مما يلذ للانسان حقاً أن ينشده بصوت مرتفع ، يترنم به اليطرب ويتأسل. في نغمه وموسيقاه فيلتذ ويعجب ، فلا بدع أن قال :

ى منه ولوسيد و المساء المتون غريبة إذا أنشدت أفست اذكر بنى سعد (۲) ولى كلّ ملساء المتون غريبة إذا أنشدت أفست اذكر بنى سعد المنسمن زمن الورد كان البارودى يعلم أنه سيخلد بشعره لا بحسبه ونسبه ، وإذا كان قد أخفق فى بلوغج

لا تعرضن على الرواة تصيدة ما لم تبالغ قبل فى تهذيبها فإذا عرضت القعر خير مهذب عدوه منك وساوسا تهذى بها (٧) النبر : مثلثة النبن ، ومعناها الذى لم يجرب الأمور .

<sup>(</sup>١) يقول الشيخ حسين للرصن في هذا : « ونه بقوله : واهتف به من قبل تسريحه على أنه لا ينبغي أن يكنني بالنظرة الأولى فللنفس خداع وربما تمنيهت بعد أن أغفلت ، واستقبحت ما استحسنت وقبك يقول الأول :

<sup>(</sup>٣) بنو سعد : بطن من هوازن ، ومنهم حليمة الدهدية مرضمة الني سلى الله هليه وسلم ، وكان ، و عدم من أفسيح المرب وقالك أرسل رسول الله إليهم كل ينشأ على الفصاحة واللسن ، ويريد البارودي . أن همره يذكر الناس بأفسح المرب .

مناه وتحقيق آ ماله في هذه الدنيا ، فإنه أدرك الغاية من السمى في الحياة بالممل الصالح والمجد المؤثل ، ألا وهي الخلود بعد الموت وترديد اسمه عطراً على كل لسان ، وفي ذلك يقول في شعره :

سيبق به ذكرى على الدهر خالداً وذكر الفتى بمد المات خلود يقول:

سيذكرني بالشمر من لم يلاقني وذكر الفتي بعد المات من العمر

هذا ، وفى شمر البارودى هنات ، وعليه مآخذ قليلة سنذكرها فى موضوعها من هذا الفصل ، بيد أنها لاتررى به ولاتغض من شأنه ؟ وحسبه أنه سما بالشمر العربى إلى الدروة وأنه حلق فى السماء التى جاب آفاقها من قبل بشار وأبو نواس والبحترى وأبو عام والمتنبى وأبو فراس وأضرابهم ، بعد أن وصل الشعر العربى قبيل عهده إلى الحضيض وكاد يلفظ أتفاسه الواهية .

والآن ، علينا أن نتمرف على هذا الشمر الذى مدحه وافتخر به ، وصقله وهذبه ؛ لنرى أعلى الثناء عليه ، أم هو غرور شاعر زين له خياله الباطل حقاً ، والسبيء حسناً ؟ ولنرى القديم والجديد في شمره ، ومنزلته في موكب الأدب العربي وهل كان صدى للشمراء الذين عارضهم وجاراهم في مضارهم أو أنه استقل وابتكر وخرج على المألوف ، وتكونت له شخصية يذكرها التاريخ غير معتمسة على سواها ؟ وهل هي شخصية قيئة هزيلة ؟ أو شخصية قوية فارعة ذات مزايا وانيحة ؟

# ١ — الفريم فى شعره :

 في مصر وأنه بميد عن نجد ورباها ووديانها وآرامها وخمائلها ، فقال :

ياسعد أسل فأنت أدرى متى رعان المقيق سدو (١) اشتاق نحداً وساكنيه وأين منى الغداة نجد وقال:

أين ليالينا بوادى الفضا داك مهدد ليته ما انقدى (۱) كنت به من عيشتى راضياً حتى إذا وَلَّى عدمت الرضا أيام لهدو وصباً كلا ذكرتها ضاق على الفضا

٧ - وقد وقف على الأطلال والدمن ، وأتى بشعر جاهلى الروح والمعنى ، والوجه والزى ، ولا يمت إلى عصره وعصر الحضارة بصلة . وهو لم يقله لأنه مقتنع بأن ذلك هو الأسلوب الواجب اتباعه ، والنهج الذى عليه أن يسلكه ، ولكنه يريد أن يمتحت شاعريته ، وهل فى استطاعته أن يحاكى القدماء حتى فى وقوفهم على الأطلال والدمن ؟ وليس أماء به أطلال ودمن تهيج شاعريته ، وتثير عَبْر ته فاذا استطاع أن يقول مثلما قالوا فهو شاء في ، ولا شك أن هذا النوع من الشعر خال من العاطفة وفيه كثير من الصنعة والتكاف . استمع إليه يقول :

وإن هي لم ترجم بياناً لسائل عليها أهاضيب النيوم الحوافل أراني بها ماكان بالأمس شات غَمَنت وهي مأوى للحسان المقائل

ألا حى من أسماء رسم المناذل خَلاء تعمقتها الروامس والتقت فلا يا عرفت الدار بعد درسم غدت وهي مرعى اللظباء وطالما إلى أن يقول :

فياليت أن المهد باق وأننا دوارج في فغل من الميش خامل

 <sup>(</sup>١) المقبق: الوادى . وكل مسيل شقه ماء السيل ، ومواضع بالمدينة والطائف واليمامة ونجد وللقصود هنا عقبق نجد . ورهان : جم رصن « بفتح فسكون » وهو أنف يتقدم الجبل .
 (٣) الفضا : شجر ، وخشبه من أصلب المشب جم غضاة . ووادى الفضا . مكان بنجد .

ثمر بنا رُعیان کل قبیلة فا منحونا غیر نظرة غافل سنیرین لم یذهب بنا الظن مذهباً بمیداً ولم یسمع لنا بطوائل (۱) نسیر إذا ما القوم ساروا نُحدَیَّـةً إلى کل بَهْـم راتمات وحامل (۲) فأی أطلال ، وأی رسوم رآها البارودی فوقف عندها ؟ وأین رأی الظباء وهو

فأى أطلال ، وأى رسوم راها البارودى فوقف عندها ؟ وأين رأى الظباء وهو يميش فى أحضان القاهرة المتمدينة ؟ وأين مرت بهما رعيان القبائل ؟

وما هذه البَسم والجال السائمة ؟ اللهم إنه البقليد ورياضة القول وإظهار المقدرة على النظم في مثل هذه الأغراض ، وعلى هذا النمط كما فعل القدما.

٣ – وتراه في النسيب ووصف المرأة يممد إلى التشبيهات القديمة المحفوظة ، فعى تحسكى الظبى في كناسه ، والبدر في سمائه ، وهي مهاة ، وألحاظها سيوف باترات ، وقدها غصن يتثنى . . إلخ هذه القوالب الموروثة .

إذا نظرت أو أقبلت ، أو تهللت فويل مهاة الرمل ، والنصن والبدر ويتول :

أيها الساهرون حوّل وسادى لست منسكم أو تذكروا لى نجداً لا تخوضوا فى غيره من حديث فهو حسى ، وأى ماء كمدًا (٢٦) ويتغذل:

غصن بان قد أطلع الحسن فيه بيد السحر جانارا ووردا ما هلال الساء ؟ ما الظبى ؟ ما الور دجنياً ؟ ما النصن إذ يتهدى ؟ هو أبعى وجها وأقتل ألحا ظاً وأندى خداً ، وألبن قدا ويصف المرأة بقوله :

كالورد خداً ، والبنفسج طرة والنصن قدًا ، والنزالة ملفتا

<sup>(</sup>١) الطوائل: جم طائلة وهي الوثر والدخل والمني: لم تنترف إعاً .

<sup>(</sup>٢) البهم : جع بهمة وهي صغار المعز والضَّان : والجامل : الإبل .

<sup>(</sup>٣) صدا بالقصر ضرورة من صداء : اسم عبن يستمذ بها العرب وفي أمثالهم . (ماء ولا كصداء).

ويصفها وصفاً مادياً كماكان يفعل القدماء ، كأنها تباع وتشترى :

كالبدر إن سفرت والظبي إن نظرت ويقول:

خفت معاطفها ، لكن روادفها عثل ما حَمَّلتني في الهوى رجحت ويلاه من لحظها الفتاك إن نظرت وآه من قدُّها العسال إن سنحت والنمين إن خطرت والزهر إن نفحت

تكاد تبكسر من أحداقها الراح والوعة القلب من غزلان أخبية من كل مائسة كالنصن قد جمت بدائعاً كلها للحسن أوضاح. والنهد رمانة ، والخد تفاح فالعين ترجسة ، والشعر سوسنة

ع - نرى البارودي الذي حاكى فحول الشعراء حتى الجاهليين معهم ، يقلد شعراء الصنعة ، وعصر الضعف ، فيؤرخ أحيانًا في شعره كما أرخوا - وإن كان قليلا مافعل حتى لايكاد يذكر - فمن ذلك قوله بيؤرخ عودة ( اسماعيل باشا ) خديو مصر من دار الخلافة العلية سنة ١٢٨٩ ه.

> وأتت طلائع نصره رجع الخديو لمصره فرحا أسرة عصره وتهللت بقيدومه بحاوله في قصره فلتبهج أوطيانه رجع الخديو لمصره وليشتهر تاريخيه

> > وقال في تهنئة الحديو عباس الثاني بعيد القطر:

بحكمة مطبوع على الحلم والباس أمولای دم للملك ربا تسوسه عليك وتحظى من علاك بإيناس ولا زالت الأعياد تجرى سعودها ولا نشأت روح المدالة في الناس فلولاك ما فازت يد القطر بالمني حوى العيد أنواع الفخار بعباس وهذا لسان الشكر يدعو مؤرخا 170 917 17A 110 YE A 1718

 واستعمل البارودي الحسفات البديمية أحياناً ، ولا سيما الطباق في مثل قوله (م - ۱۴ في الأدب الحديث ج ١)

يموت قلبي و يحيا حيرة وهـــدى في عالم الوجد إن صدت و إن جنحت

وقوله :

٣ - أما معانيه فكثير منها قديم والقليل فيه جدة . وهو مقلد في المعانى كما هو مقلد في الشكل ، ولا أستطيع أن أحصى المعانى القديمة لكثرتها ولكن أدل على نوعها ببعض الأمثلة كقوله في الغزل :

طربت وعادتنی المحیلة والسکر
کانی محمور سرت بلسانه
صریم هوی یلوی بی الشوق کلا
إذا مسال میزان النهار رایتنی
یقول آناس انه السحر صلة
ویقول مفتخراً فی هذه القصیدة بقومه:

لهم عمد مرفوعه ومعاقسل و أد لهما في كل شرق ومغرب ويقول في القصيدة من الحكمة:

لعمرك ماحى وإن طــال سيره ومــا هذه الأيام إلا منازل

وأسبحت لا يلوى بشيمتى الرجر (۱) معتقة مما يعنن بها الشجار تلا لا برق أو سرت ديم أغر على حسرات لا يقاومها سبر وما هي إلا نظرة دونها السحر

والوية حمر وافنية خضر لمسدرع الظلماء ألسنة حمر

'يمد طليقاً والمنون له أسر يحل بها سَـفـر ويتركها سفر

فهذه أعراض ثلاثة في قصيدة وأحدة لم يأت فيها بجديد من المني ؛ فني الغزل يقول : إنه استخفه الطرب والشوق على حد قول أبي نواس .

> حامل الهوى تعب يستخف الطرب إن بكي يحق له ليس ما به لعب

<sup>(</sup>١) المخيلة : الغلن والمراد ذكريات الماضي ، ويلوى به : يذهب به .

وحاكى الأقدمين في ذكره البرق والسحب ، فهذه الأشياء كانت مقبولة في الشعر القديم لأنها تصف البيئة العربية ، والغيث والبرق كان فيهما حياة العرب القاطنين الجزيرة ، فإذا لمع البرق أو هطلت السحب هلل الناس وفرحوا ، وإذا ذكر الحب محبوبته في ذلك الوقت فكأنه يريد أن يشاركها سرورها ، أو تشاركه سروره ، والسرور من الأشياء التي ، لا تتم إلا إذا اقتسمها الإنسان مع سواه . أما في بيئة البارودي فليس لهذه الأشياء من التأثير والاهتام ما يدءو لذكرها ، بل قد يسبب المطرمن المضايقات لأهل القاهرة الذين يعتمدون على النيل ، ولأهل الريف في ضرر زرعهم ما يذكرونه بشر ، ولكنه التقليد القديم ؛ وقوله : من على حسرات ) : يعني به أنه حين تغيب الشمس تكثر همومه ، وكأنه يتقلب على حسرات ؛ لأن الليل مصدر الذكريات لفراغ الإنسان من الشواغل والأعمال ، وقدعاً مقال النامغة :

وصدر أراح الليل عازب همه تضاعف فيه الحزن من كل جانب ويقول النابغة كذلك:

فبت كأن المائدات فرشن لى مراساً به يملكي فراشي و يُعْسَسُبُ

وتشبيه نظرات المحبوبة بالسحر تشبيه قديم معروف .

وق الفخر ترى البارودى يذكر الممد المرفوعة وهو فى القاهرة ، ويذكر النار على الحداث البدو ، ولا سيا فى الجاهلية إذكانوا يشبونها على يفاً ع من الأرض كي يهتدى بها الجالم وبطلب القيرى ، ورحم الله حامًا حين قال لفلامه : "

أوقد فإن الليل ليسل تُولَّ والريح يا واقد رمح صر(۱) علَّ يرى نادك من يمرُ إن جلبت ضيفاً فأنت حر وقوله في الحسكة إن الإنسان لا يعد طليقاً في حيانه وهو أسر المنون: مأخوذ من قوله حطرفة بن العبد:

ر(١) قر : بارد ، وصر : شديد البرودة .

لعمرك إن الموت ما أخطأ الفتي لكا لطُّول المُرْخي وثِنياه باليد(١)

وبيت طرفة أحسن وأمتن حيث شبه الإنسات بدابَّة ، وحبلها بيد الموت يرخى لها فيه وإذا شاء جذبها إليه فانقضى العمر . وأما أن الأيام منازل ، وأنّا فيها على سَفَر فعنى قديم مطروق ، وقد تكرر في الأحاديث النبوية ، وفي أقوال الزهاد والوعاظ .

وهكذا إذا أخذت أى قطمة للبارودى تجده يردد فيها كثيراً من المانى القدعة الممروفة الشهورة. ولا يمنى هذا أن البارودى لم يجدد في شعره وفي معانيه ، بل له تجديد ملحوظ في شعره سنذكره فيما بعد .

وإذا كان البارودى قد طرق أبواب الشعر العربى الموروثة ، ولم يجدد في أغراضه ، فإنه كان واضح الشخصية في كثير من هذه الموضوعات المطروقة فتراه عثل نفسه ، وزمنه ، وبيئته في قصائد شتى . فالبارودى ذاق حلو الزمان ومره ، وارتفع في مناصب الدولة حتى رئاسة الوزارة ثم شرد وننى ، وقضى زمناً طويلا يتحرق فيه شوقاً إلى وطنه وأهله ، ويتحسر على أيامه الخاليات ، ويندب فيه حظه ، وينمى على الأصدقاء الكاذبين خياناتهم وفدرهم ، ويذم الحياة ويكيل لها الستباب ، وهو في كل ذلك صادق الشعور يصف ما به على طبيعته فبرزت شخصيته واضحة لا ليس فيها ولا غموض .

وإذا كان البارودى قد قلد القدماء وحاكام في أغراضهم وطريقة عرضهم للموضوعات وفي أساوبهم ، وفي ممانيهم ، فإن له مع ذلك مجديداً ملموساً في شعره من حيث التعبير عن شعوره وعن مشاهداته ؛ وله معان جديدة ، وصور لم يسبق إليها ، وإذا أردنا أن نضمه في منزلته فعلينا دراسة الجديد في شعره حتى يكون حكمنا عليه عادلا ، ونستطيع أن نضمه في منزلته الجديرة به في موكب التاريخ والأدب والنهضة .

## (ب) الجديد في شعره :

### ١ - الوصف :

ولا تمجب إذا عددنا الوصف جديداً عند البارودى ، وإن كان قدعاً منذ أن كان الشمر المربى وما من شاعر إلا له في الوصف أبيات وقصائد . ولكن الجديد في وصف البارودى أنه أفرد له قصائد بعينها ، ولم يأت به عرضاً في ثنايا القصائد . كان يصف لمجرد الوصف ؟ ولأن شاعريته ، وحواسه المرهنة ، وتذوقه الحاد للجال كانت تدفعه إلى قول الشمر ، وإلى وصف مشاهداته لا كما هي في الطبيعة ، ولكن يخرجها ماونة بشخصيته وشعوره وأفكاره .

كان البارودى منتوناً بالطبيعة ، يرى شعرها لا ينضب منه مدين الإلهام ، ويرى في كل سطر من هذا الشعرآية من آبات الجال عليه أن يترنم بها ، ويظهر محاسبها للاجيال من بعده ، ويرجها للناس حتى يعجبوا بها كما أعجب . وديوان البارودى غاص بالموسوفات وبقصائد الوصف ، وما دام الشاعر قد انصرف عن المديح وعن أن يكون شعره مظهراً للنفاق والخداع والاستجداء ، والوقوف بأبواب الملوك والأمراء ، فقد أصبح شعره طوع يده يسجل به مشاعره الحاصة . وشعراء العربية الوسافون – أى الذين أكثروا من الوسف – قليلون ، لأن المديح وللاً سف قد ألها م عن قراءة محاسن الكون ، ويعد البارودى من أكثر شهراء العربية وصفاً ، بل يعد في الطايعة وشعره الوصفي يفخر به الشعر العربي ويستطيع أن يباهي به خير ما عند الغرب من شعر وصفى ، وموسوفات البارودي كما ذكرنا عديدة ومنوعة ، فنها :

١ - مظاهر الطبيعة فيصف الليلة العاصفة المطيرة ويجعلك تحس معه هزيم الرعد ، وعزف الريح ، وتواصل المطر وشدته ، وترى سوادها ووحشها ، ويصف الليلة الحالية عالمتهم فتلمس جمالها ، ويصف السحاب المعطر والبرق والرعد وأثرها في الإنسان والأرض.

ويصف البحر الهائج الغاضب ، والربح الزفوف تعلو بالموج فتحيله جبالا سامقة الذرى -وتنخفض به إلى وهاد عميتة الأغوار ، ويصف الحبل والغابة وغير ذلك .

وهو في وصف الطبيعة مصور ماهر ، بل هو دنيق بارع في كل ما يتناول من وصف وهو في وصف الطبيمة قد يغرب في لفظه ، ويأتى بتشبيهات جديدة منتزعة من بيئته أحيانا وأحياناً يردد معانى القدماء وأخيلتهم ، استمع إليه يصف ليلة مطيرة حتى مطلع الفجر .

كأنما البرق فيها صارمٌ سَـلِط'' والهل في حيجرتيها وابل سيبط(٢) من النام ولا يبدو بها تَعَطُّ (٢) لولا صهيل جياد الحيل واللَّــقُّـطُ مخرنطم زَجِيلٌ من رعدها خمط(١) كأنما البرق سُنُوط والحيا نُنجب ﴿ يلوح في جسمها من مُستَّه حَبَط (٥٠٠٠ بالأفق يُعْمَدُ أحياناً ويُخترط(١) مثل الحاثم في أجيادها المُلُطُونُ كَمَا نَخْلُلُ شَمَرَ اللَّهُمَةُ الوخَطَّ من جانب أدهم قد مسه ببط<sup>(۸).</sup> فيه وللطير في أرجانه لَـفَـطَ

وليــلتم ذات تَهْمَان وأندية كُفُّ النام أقاصيها بِـُبُرُّدته تهنّماه لا بهندی السادی بکوکها يكاد يجهل فيها القوم أمرهم يَطْمُغُمِّي مها البرق أحيانا فيرجُسرُه كأنه صارم يرفض من عَـكنــ مزقت جلبامها بالخيل طالعة وقد تخلل حيط النور ظامتها كأبها وصديع الفحر يصدعها وكمر بَع لنسيم الفجر هَيْـنَمُـة ٚ

<sup>(</sup>١) أندية : ج ندى وهو البال ، وسلط : لانتو ، ف نصله .

<sup>(</sup>٧) حجرناها . ناحيناها ، وسبط : شديد متدارك -

<sup>(1)</sup> غرنمام: وهو اسم، فاعل من اخرنطم الرجل أي رفع إ (٣) النمط : العاريق . أنه واستكبر وفضت ، وزجل : عالى الصوت ، ومن رعدها : بيان لزجل . وخط . غضوب تاثر .

<sup>(</sup>ه) الحيا : المعار ، والنجب : كرام الحيل والإبل وعناقها وحيادها للفرد نجيب ، ومن مسه : أكلمه يسبب مسه وأذاه ، والضمير يمود على السوط . والحبط : آثار السياط بالبدنأو الآثار الوارمة الفرائشة في .

<sup>(</sup>٦) كأنه : أي البرق ، يرفض : بسيل ويقطر ، والداق : الدم ، يخترط : يسل ويجرد من خمده م

<sup>(</sup>٧) العلط ، كمكتب جم هلاط ككتاب وهو من الحمامة طوقها في صفحتي عنقها بسواد .

<sup>(</sup>٨) النبط : بيان في بطن الفرس ، وصديم الفجر : أي طلوعه لأنه يصدع الليلة أي يشقها • • •

يكادمن صدف الأزهار أبلت قط كا تغلغل و سط الله المسلط في النهر الاسحة فيها والا غلط تكاد تحم عبالأبدى فأثر تبط ساوك عقد الواهت فهي تشخرط

كأعما القطر در في جوانبه وللنسيم خلال النبت عَلْمَلَه والنسيم خلال النبت عَلْمَلَه والربح تمحو سطوراً ثم تشها وللساء خيوط عسير واهية كأنها وأكف الربح تضربها

وفى هذه القطمة أبيات يسمو فيها البارودى بإحساسه وبراعة تصوير. ، وإدراكه للأمور الدقيقة ، كوسفه النسيم وهو يتخلل النبت ، أو وسفه خيوط المطر وهي نازلة

## وقال يصف النجوم:

عند النجسوم رهينة لم تدفع حبرب تردد في غدير مُ ترع بيض عكنن على جوانب مَشْرع حلقات قرط بالجمان مرسع في جوف أدخى بأرض بلقم بالكرر باءة في سما و ت مستع (١) في رمسحه كالراهب المتلفم (٢) من نسل عام ، بالله جين مدرع فوحى لهن من الهلال بإسبع (٢)

أرمى الكواك في الساء كأن لى مرهر تأليق بالفضاء ، كأنها وكأنها حول المعتجر حمائم ورى الثريا في الساء كأنها بيضاء ناصعة كبيض نمامة وكأنها أكر توقد نورها والليل مرهوب الحية قائم متوشع بالنسيرات كباسل حسيب النجوم تخلفت عن أمره

٣ - ويصف مناظر الريف ويصورها تصويراً بديماً ، فيصف القطن والسفن في
 النيل والساقية والمزروعات والطيور وهي تحسوم على صفحة النهر وحركات الطيور ،

<sup>(</sup>١) المصنم: القصر العظيم.

رُ ٧ ) مسعه : مسوحة أي لباسه الأسود كسوح الراهب.

<sup>(</sup> ۴ ) وحي : أشار .

والبحلة وهي تنتقل من زهرة لزهرة .كل هذا في حساسية غريبة ، وشنف بالطبيعة وحب لها كأنه يميش ممها .

## فن قوله يصف القطن:

والقطن بين ملوّز ومنورّ كالماده فكأن عاقده كراتُ زمرد وكأن زاه دبت به روح الحياة فلو وكمت عنه القيود فأصوله الدكناء تسبح في الثرى وفروعه ا لم يُسرفيه العقلُ مَذْ هَبَ فَكَرة محدودة واسمه يصف الريف المصرى إبان الربيع في أرجوذة.

كالفاده ازدان بأنواع الحيلى وكأنزاهره كواكبى الرثوا(١) عنه القيودُ من الجداول قدمشي وفروعه الخضراء تلمب في الهوا محدودة إلا تراجع بالمني

عم الحيا واسند نسّ الحداولُ وازيّنت بنورها الخائلُ وشمل البقاع خير شامل وجبهة الحو غام حافل تندكى به الأسحار والأسائل وليس إلا الأكات ساحل معتدل طوراً وطورا مائل والباسقات الشيّمخ الحوامل ملوية في جيدها المستاكلُ للبُسر فيها قاني، وناصل

وفاضت الغدران والمناهل وغردت في أيكها البلابل فعصفحة الأرض نبات خائل (1) وبين همذين نسيم حائل كأنما النبات بحر هائل وشامخ الدوح سفين جافل (1) تهفو به الجنوب والشهائل مشمورة عن سافها الذالاذل (1) معقودة في رأسها الفلائل (1) معقودة في رأسها الفلائل (1)

<sup>(</sup>١) عائده : ما انعقد من النوز قبل أن يتفتع ، الروا : مقصور الرواء ، وهو الحسن والبهاء .

<sup>(</sup>۲) خائل : ذو خیلاء معجب بنفسه . (۳) جادل : مضارب .

<sup>(</sup>٤) الباستات : يريد النخل والذَّلاذُل . الأطراف ويريد أن ساق النخلة عارمن الجريد والسمف.

<sup>(</sup>٥) المثاكل: ج منكول ومو فالنخل عَلالة المنقود فالسكرم، والفلائل ج فليلة: وهي الهمر الحجميم

كأنه من ذَهب قندادل من العراجين لها سلاسل والمنجننون بينهدا أزاملُ تخالها عزونة تسائل (۱) لحل المنجننون بينها أزاملُ تخالها أمَّ بنين ثاكل في جيدها من منقرها حبائلُ من القواديس لها جلاجل تدور كالشهب لها منازلُ فصاعد ودافق ونازل فقوف فني هذه القصيدة يصور مناظر الربع تصويراً سريعاً دون تعمق أو طويل وقوف

فني هذه القصيدة يصور مناظر الريف تصويرا سريما دون تعمق او طويل وقوف على المشاهدات ، ومعانيه قريبة ، وتشبيها له واضحة غير مشكلًفة ، وخياله دان لا إغراب خيه ولا شرود .

ومما يدل على دقة حسه ، وتدفق شموره ، وأنه مصور بارع ، أن الأمور التي لاتسترعى خظرة جمهرة الناس مجد فيها ما يثير عاطفته ، ويحرك شاعريته قوله يصف طائراً بجرك فأيقظه من سينته ، ويتبع حركاته بدقة ، فأعطى صورة واضحة عنه .

ن سينة كانت تجالة طيف زارني سحرا أدني ، فقالت : لعلى أبلغ الخبرا ألم حديدا على قصيب يدير السمع والبصرا أيكته تنزي القلب طال العهد فادكرا(٢) قيدم فكل هدأت أنفاسه تفرا أل ويرفعه دَحو الصوالج في الدعومة الأكرا(٢) وعافية لا يبعث الطرف إلا خاتفاً حدرا أو نقرا أو ناعمة وإن هوى ورد الغدران أو نقرا

ونبأة اطلقت عين من سينة فقمت أسألُ عَنيى رجْع ما سممت ما شمت ثم أشراً بنت فألفت طائراً حَذرا مستوفزا يتنزى فوق أيكته لا تستقر له ساق على قسدم يهفو به الفصن أحياناً ورفعه ما بأله وهو في أمن وعافية إذا علا بات في خضراء ناعمة

فأنت تراه يتتبع الطائر في أقل حركة له ، ويحاول أن يستشف دخيلة قلبه الصغير

<sup>(</sup>۱) للنجنون : دولاب الساقية التي يستى بها الزرع ، وأثرامل : ج أزمل ( كجمفر ) وهو الصوت المختلط .

<sup>(</sup>٧) مستوفراً : غير مطمئن قد مهيأ الوثوب ، ويتنزى : يثب ،

 <sup>(</sup>٣) دَمَا اللاهب السكرة : دَفْهُمَا وَرَمَاهَا بَيْدُهُ ، وَالدَّيْمُومَةُ : الْأَرْضُ لَاستُوبَةً .

ليمرف سر فزعه ، وترقبه ، ويتعجب لهذه الحياة القلقة المضطربة مع أن ظاهر الأمر ينبي. أنه في نعمة وعافية . وهذه لعمري خطرات شاعر مرهف الإحساس جياش العاطفة .

واستمع إليه يصف غيضة أحتامًا في ( قندية ) أيام حرب كريت :

وللصبح أنفاس ربد وتنقص (۱) عنقاره عن حبّة النجم يفحيص (۲) فريبا ، وأما زهره ، فنيصس (۲) سكر سل تُدوّى،أوغدائر تُمعقص (۱) عيون يسيل الدمع مهاوتكشيخيص (۱) بساحته الشجراء لا يتخلّص اذا رد فيه سارق يتربّس (۱) إذا رد فيه سارق يتربّس (۱) عاول منها غاية ثم ينكيص

ومُر تَبَع لَذَنَا به غبّ سَحْرَة وقد مال للفرب الهلالُ ، كأنه رقيق حواشي النبت ، أما غصونه إذا لاعبت أفنائه الريحُ خلّها كأن صحاف الزهر والطّل ذائب يكادُ نسيم الفجر إن مَر مُسحَرةً كأن شعاع الشمس والريح رَهْوة يُمد يَداً دون الْمار ، كأعا

" - وإذا أردت أن تعرف متى يحلق البارودى في الوصف ، فاقرأ أوصافه في الأشخاص إنه لا يقل عن أمهر مصور ، بل أين منه المصور ؟ وهو لا يستطيع أن يبرز على (لوحته) دخائل النفوس ، وأسرار القلوب والحركات والإشارات ، وكذلك أوصافه للمعارك وميادين القتال وأدواته ، وإذا كان وصف الحروب من الموضوعات القديمة التي تناولها قبله الشعراء ، فإن تصوير الأشخاص من الموضوعات النادرة التي ممهرفها قِلمة من فول الشعر العربي كان الروى ، اسمعه يصف البلغار في بلادهم حين ذهب مع الحلة المصرية لحرب الروس.

<sup>(</sup>١) الرتبع : الحكان الدى يرتبع فيه القوم ، أي يقيمون زمن الربيع .

<sup>(</sup>٧) في هذا البيت إشارة إلى أن اليلة التي يصفها كانت في آخر الشهر العربي وحبة النجم: أي

<sup>(</sup>٣) رائيق : صفة لرتبم ، منصص : ظاهر مرتفع بعضه اوق بعض .

 <sup>(</sup>٤) الفدائر ج غديرة . وهي الدواية من الشعر إذا كانت مرسلة ، غير ملوية ولا معقوصة عـ
 وتعامى : تضفر .

<sup>( • )</sup> تشخص : تنفتح ولا تطرف . ( ٩ ) الرهو : الرقيق ، وردنيه : أي إذا تر ددالشماع في المرتبع :

بلاد بها ما بالجحيم ، وإيما تجمعت البلغار والروم بينها إذا راطنوا بعضاً سمت لصوتهم قباح النواصي والوجوه كأنهم سواسية ، ليسوا بنسل قبيلة لهم صور ليست وجوها وإنما يخورون حولي كالعجول، وبعضهم

مكانُ اللّفى ثلج بها وجليد وزاحها التاتار ، فعى مُحشود مديداً تكاد الأرض منه عيد لنير أبي هذا الأنام جنود فتمرف آباء لحمم وجدود تناط إليها أعين وخدود يهجن لحن القول حين يجيد

فهو يصف رطانتهم وعجمة ألسنتهم ، وقبح وجوههم ور،وسهم حتى كأنهم ايسوا من البشر ، وأن وجوههم متشابهة لا تستطيع التفريق بينها ، بل لا يزيد أن يمترف بأن لهم وجوها وإعاهى صور وضعت فيها أعين وخدود ، ومخورون حوله كالمجول ، وإذا حاول بعضهم النطق بالمربية أفسدها .

ومن قوله يصف حرب إقريطش (كريب):

تَهدارُ سامرة وعزفُ قيان (۱)
وتصبحُ أجراسُ ، ويهتف عاني (۲)
فتسلّوا من طاعة السلطان
غيرُ التماعِ البيص والخروسان (۲)
والبحر أشكلُ والرماح دَوَالِ (۱)
لطراد يوم كريهة ورهان
يتكامون بألْسُ في النيران

في كُلُّ مرْبأة وكل مَنيَّة مَ تَسْتَن عادية ، ويعهلُ أجرد وم أن الميطان إلا تُحسْر م ملئوا الفضاء ، فما ببين لناظر فالبدر أكدر والساء مريضة على أرسانها والخيل واقفة على أرسانها وضموا السَّلاح إلى الصباح ، وأقبلوا

 <sup>(</sup>١) المربأة: مكان المراقب، والتهدار: التصويت وقرقرة الحام، والقينة: المنيه وجمها قياف ( ٧ ) استن الفرس: هذا إقبالا وإدباراً، والأجرد: الحصان القصير الشعر وهو من أمارات العقد والأسالة، والعانى: المتعب.

<sup>(</sup> ٣ ) المرسان : الحدم والرماح .

<sup>(</sup> ٤ ) الأهكل . الذي يضرب بياضه في حرة .

عينان بين رُبي وبَنين مجان دُ اعِـنَّةُ والمـاء أحرُ قابى لتَمهابَ ، فامتنعت على الأرسان (۱) تحنا أنها شحن من الأشجان ماء عصر منسازلُ الومان شخاص قبل الله محمد و مسعه فاصه في المادي ا

حتى إذا ما الصبحُ أسفر وارتحت فإذا الجبال أسنة ، وإذا الوها فتوجَّسَت ُورُط الركاب ولم تكن فزعت فرجَّعت الحنين ، وإنما ذكرت مواردكها بمصر ، وأبن من

ومن المقطوعات اللطيفة في وصف الأشخاص قول البارودي يدم شخصا ويصفه بالنهم والجشع . . .

. أخلافه كالمدة الفاسده ر وصاحب لا كان من صاحب أحسن ما في نفسه الجامده أقبح ما في الناس من خصلة لو أنه صُورً من طبعه کان لممری عقرباً راصده يَصْلُح للصنع لكيلا أيرى في عَدُد الناس بلا فائده يهدم في قمدته المائده يغلبسه الضعف ولكنه من أهله كالهرة الصائده راقب المشحشن على غفلة كأعما أظفوره مذجك وبين فكيه رحىً راعده نمامة في سَنبستب شارده كأنميا البطة في حلقه تسمع للبــــلم نقيقاً كما نقت ضفادی لیلة راکده كأنما النفاسية حَرْجُفْ و من حنبيه لظي واقده

٤ — وقد وصف البارودى كثيراً من الأشياء كالسجن ، والقطار ، والخمر وغير ذلك وربما كان وصفه للقطار أول وصف من نوعه فى اللغة الغربية ؛ لأن السكة الحديدية دخلت مصر فى أخريات أيام سميد ، ولم يفطن شمراء عصر ، له أو لم بهتموا بوصفه ، ويقول فيه وإن لم يصفه بدقة .

<sup>(</sup>١) الفرط: الفرس السريمة التي تتقدم الحَيــل . وامتنمت على الأرسات: حرنت وســارت لاتقاد بالأرسان .

ق شأوه برق تمثر أو كبا ق كل مهمهة يضل بها القطا مد النهاد ، ولا يمل من السرى عشى العِر صنكة أو يسير الهينك كي (1)

ولقد علوت سراة أدهم لو حرى يطوى الفكلاً طئ السيجل ويهتدى يجرى على مجل فلا يشكو الوَحى لا الوَحْدُمنه، ولاالرَّ سِمِ ، ولا يُرى

## ويقول في وصف السجن

أى خيال مهما عمق وملح ·

فسواد الليل ما إن ينقضى وبياض الصبح ما إن يُنتظر الا أنيس يسمع الشكوى ولا خبر يأتي ، ولا طيف يم بين حيطان وباب موصد كلا حركه السجان صر عسمي يتمشى دونه حستى إذا لحقته نبأة منى استقر كلا درت الاقضى حاجة قالت الظلمة : مهلا ، لا تدر التمر الشيء أبنيه فلا أجد الشيء ، ولا نفسى تَقَر ظلمة ما إن بها من كوك غير أنفاس تركى بالشرد وهذه القطعة فيها أبيات من الشعر الواقعي التي تغنى بتصويرها الحقيقة المارية عن

وفيره وهو وإن لم يتعمق في وصفه ، ويستمرض التدعة ، وفتح بذلك الطريق لشوق وفيره وهو وإن لم يتعمق في وصفه ، ويستمرض التاريخ الجيدكما فعل شوق من بعده إلا أنه برهن على أنه شاعر برى الجال أو العظة فعاحوله من مناظر ، وأن شاعر بته حساسة مرهفة ؛ لأن مثل هد الوصف لا تحفزه إليه رغبة في صلة أو تقرب من أمير ، وإنما هو إشباع لرغبة فنية تجيش في صدره ، وتحاول شاعريته الإفصاح عنها ولذلك عدباب الوصف من خير أبواب الشمر ؛ لأنه فعنلا عن نشره ما طوى من آيات الجال ، أو ما خني على

 <sup>(</sup>١) الوخد: سمة المتلو ، والرسيم: سير للابل قريب من الهرولة دون الجرى ، والبرضنة:
 توح من السير يمتاز بالغفة والسرعة والنشاط ، والهيدبى: مهى الخيل فيه جد .

عيون الناس منها فإنه يدل على نفسية الشاعر ، وقدرته وخياله . وهو خير محك للتمييز عين الشعراء ، ومن ذلك قوله يصف الهرمين :

لملك تدرى عيب ما لم تكن تدرى سل الجنزة الفيحاء عن هَـُرُ مَيْ مصر بناءان رَدًا صَوْلة الدَّهر عنهما ومن عجب أن يغلبا صولة الدُّهمر لبانهما بين البرية بالفخر أقاما على رغم الخطوب ليشهدا فكم أمم في الدهر بادت وأعصر خلت وها أعجونة العين والفكر أساطير لاتنفك تتل إلى الحشر تلوح لآثار العقول عليهما لأبصرت مجموع ألخلائق في سَعَلْم رموز لو استطلت مکنون سرها يدانهما عند التأمل والخبر فها من بناء کان ، أو هو کائن ويمترف ﴿ الْإِوانَ ﴾ بالعجز والــَهر (١) يقصرُ حسناً عنهما « صرح بابل » لألقى مقاليد الكمانة والسنحر فلو أن «هاروتَ » انتحى مَرْ صديهما من النيل تروى عُلَّمة الأرض إذ تجرى كأنهما ثديان فاضا بدرأة أكُّ على الكمين منه إلى الصدر(٢) و بینهما « بَلْهیب م » في زي رابض كأن له شوقاً إلى مطلع الفجر يقل نحو الشرق نظرة وأمق وليست هذه القصيدة الوحيدة التي أشاد فيها بالأهرام، وبقدماء المصريين فله قصيعة

أخرى فيها مطلعها:

أى شىء يبقى على الحدثان والنسايا خصيمة الحيوان وله ثالثة مطلمها:

بقوة العلم تقوى شوكة الأمم فالحكم في الدهر منسوب إلى القلم

<sup>(</sup>۱) البهر: مصدره بهره من باب أطع أى فلبه وقافه ، والإيوان: إيوان كسرى أتوشروالله وقامه ، والإيوان: إيوان كسرى أتوشروالله وقصره الأبيض وكان يعد من عجائب الدنيا ، وكذلك صرح بابل الذي بناه بختنصر .

<sup>(</sup>٧) بلهيب : أبو الحول .

وفيها يقول :

فانظر إلى الهرمين الماثلين تجد غرائباً لا تراها النفس في الحلم صرحان مادارت الأفلاك منذ جرت على نظيريهما في الشكل والعظم

ولاح بينهما بلهيب معجها للشرق بلحظ محرى النيل من أمم ( ) الشعر السياسى:

ومن الأغراض القدعة التي خلع عليها البارودى لباس الجدة ، وظهرت فيها شخصيته واضحة مجلية تفصح عن نفسه الأبية المتمردة على الظلم والطغيان ، المحبة المعدالة والشورى والمساواة بين الناس ، ذلك الشمر السياسي الوطني الذي دفعه إلى مركز الصدارة بين أبناه شعبه ، وجعل منه زعيا محبوباً ، ولذلك ألتي به في غيابة السجن ، ورمى به بعيداً عن وطله وياليته كف عن مثل هذا الشعر وهو يتجرع غصص النفي والتشريد والمرض ، بل ذفر خورات حار، كادت تحرق الطاغين المتدين بشواظها الملهب ، ولذلك طالت غيبته عن دياره وخاف أولو الأمر من عودته حتى لا يعيدها تجذعاً مشبوبة الفرام ؛ ولا هدأت ثارته ، وكسرت حدته وخفت شرته ، واشتكى ما به من ضعف و هزال ، ودب إلى جسمه دبيب الفناه ، أمنوا جانبه فأعادوه إلى وطنه .

كان البارودى طموحاً ، يمتلج في حنايا صدره أمل كبير يود أن يجدد به مجد أسلافه ، وقد رزق المقل الذكي ، والفؤاد الأبي ، والعلم والبصيرة ، فلم لا يصل إلى ما لا يرجد ؟ ولكن ما كل ما يشتهيه الإنسان ويأمله يسهل نواله ، وقد وقفت في سبيل البارودى عقبات شتى ، وظل الأمل يساوره على الرغم من هذه الصماب .

ویلاه من حاجة فی النفس هام بها قلبی ، وقصر عن إدراكها باعی اسمی لها وهی منی غیر دانیة وكیف ببلغ شأو الكوكب الساعی؟

ويُسْتَرَفُ بِهِذَهُ الْمُرَاقِيلُ التِي تَمْتَرَضُ طَرِيقَهُ ، ولولاها لنالُ مَا تَمْنَى .

#### لسطوته البدو المنبرة والحضر وإبى أمرؤا لولا العوائق أذعنت

وهذا من أصرح الأبيات التي أشار فيها إلى ما يهيم به فؤاده ، وإن كان قد ساقه في ممرض الفخر بالشحاعة واقتحام ميادين القتال. وقد أخفق البارودي في تحقيق آماله واعتذر عن هذا الإخفاق كما مر بنا .

ويلوح لنا أن البارودي كان بطبعه محباً للحرية متمرداً على الظلم ، شأن كل شحاع شريف . ولمل للوراثة ، وللنشأة التي نشئها أنَّ أ في هذا ؛ ولقد عَدَاهما ما حفظه من شعر الحاسة والقوة عند العرب ، وهم أبطال الحرية في فيافهم الواسعة وقد تُغنُّـوا بحروبهم وشجاعتهم وانتصاراتهم وأنفَسهم ، وكان شمرهم سجلا وافياً لمسكارم أخلاقهم ، وقد قرأه البارودي وهو بعدشاب غرير ، فرسخت هذه الصفات في ذهنه . وشب مطبوعاً عليها يتمثلها عاذج يحتذيها ، ويرددها في شعره وبود أن محققها عملا في الحياة ، ويقول :

لاعيب في سوى حربة ملكت أعنى عن قبول الدل بالمال تبعت خطة آبائی فسرت مها علی وتیرة آداب وآسال(۱) ويقول:

فَ الموت خير من حياة على أذى دع الذل في الدنيا لمن خاف حتمه

ولقد صور البارودي النساد الذي شاع أمره في مصر ، واضطراب أحوالها والفرع الذي ملاً قلوب الناس ، وتنبأ بالثورة الدامية قبل حدوثها ، ثما يدل على أنه كان على صلة نرعمائهاوأن الناس قد ضاقوا ذَرْعاً مهذا الفساد و كرموا به ولا 'بدَّمن سبيل إلى الإصلاح، وذلك حيث يقول:

تشكير ت مصر بعدالمُسر فواضطربت قواعــدُ الملك حنى ربع طائره واسترجع المال خوف العُــدم تاجرُ (٢٠) فأهمل الأرض كجراً الطلم حاركها

<sup>(</sup>١) آسال : شبه وعلامات ، بقال فلان بسير على آسال من أبيه أي على شبه منهولا واحد لها ـ

<sup>(</sup>٢) جرا الظلم: من جراته وبسببه .

في جَوْ أَشْنِ اللِّيلِ إلا وهو ساهر (١) واستحكم المولُ ، حتى ما ببيتُ فتى ً من المــآثر ماكنا نجاوره وَ يُـلُمُهُ مَ سَكَماً ، لولا الدفين به . وفي سواه المني لولا عشائره أرضى به غير منبوط بنعمته وصاحب الصبر لا قبلي مرائره ياخس لا تجزعي فالخير مُنْسَتَظَمَرُ بمد الظلام الذي عمت دياجره لَعَـلُ اللَّهِ اللَّهِ أَنُور يستضاء بها وَسُونَ كَشْهُورُ حَدَّ السيف شاهرُ هُ إلى أرى أنساً ضافت عا حملت وفي الجـــديدين ما تغنى فواقره شهران أو بعد شهر إن هي احتدمت علم النيوب ، ورأى المرء ناظره فإن أصبت فمن رأى ملكت به

وقد ذكرنا فيا سبق كيف أن البارودى كان من زعماء الثورة ، وأنه كان يطمع في الانقلاب ، ولكن لما رأى التيار عنيفاً ، وتدخلت فرنسا وانجابرا ، أحجم وتردد ونصح لقومه فلم ينتصحوا ، ولم يجد بداً من السير في الشوط حتى الناية . وللبارودى في إبان الثورة وبمدها شعر ملمه حية وحماسة وتمرداً على الظلم . أنصت إليه وهو يحرض المصريين على الثورة ويهيبهم ألا يستكينوا للحاكم المستبد ، ويصور لهم نقومهم العاجزة الضعيفة بقوله :

وفى الدهر مُطرِق حَدَّةُ ومنافع عديدُ الحصى ؟ إنى إلى الله راجعُ وذلك فضل الله فى الأرض واسع فأين ولا أين السيوف القواطع ؟ إلى الحرب حتى يدفع الضيم دافع إلى الحرب حتى يدفع الضيم دافع إلى ، و لبّانى الصدى ، وهو طائع الى مسامع

فياقوم هبوا إعدا العمر فرصة السرا على مس الهوان وأنم وكيف ترون الدل دار إقامة ارى ارؤساً قد أينت الحسادها فكونوا حصيداً خامدين أو افزعوا الهبت فعاد الصوت لم يقض حاجة فلم أدر أن الله صدور قلبكم

<sup>(</sup>١) جوهن الميل : وسطه أو صدره .

فلا تدءوا هذى القلوب ، فإنها قوارير تحسنى عليها الأضالع ويقول معرضاً بالحاكم المستبد:

يأيها الظالم في ملكه أغرك الملك للذي يَنفَذ اصنع بنا ما شئت من قسوة فالله عدل ، والتلاق غد وكان من الداعين إلى نظام الشورى ، وقد مدح توفيقاً لما تولى أربكة مصر وظن المصريون أنه سيحقق آمالهم الوطنية ويلى دعوتهم إلى الأخذ بالشورى ؛ حتى لا يستبد الحكام ، ولا يقموا في أخطاء تجلب عليهم وعلى قومهم المصائب كا حدث لإسماعيل :

یجری علیها کل راع مرشد رب العباد إلی النبی محمد ومن استهان بأمرها لم یَرشد إلا جنی بهما ثمار السؤدد شوری ، وجند للمدو عرصد ویمز رکن الحجد ما لم یشمسد

سن الشورة وهي أكرم خطة هي عصمة الدين التي أوحى بها فن استمان بها تأيد ملكه أمران ما اجتمعًا لقائد أمة جمع يكون الأمر فما بينهم هيهات يحيا الملك دون مشورة

# ويقول فيها مادحاً توفيقاً :

أطلقت كل مقيد وحللت ك م ل معقد وجمت كل مبدد وتمت كل مبدد وتمتت بالعدل منك رعية كانت فريسة كل باغ معتد. ويحرض الأمة على اليقظة ؛ والقوة حتى لا يستهين السلطان بأمرها:

وكذاك السلطان إن ظن بالأس له عجزاً سطا عليها وشدا

ولما أخفقت الثورة وتخاذل الثوار ؛ وخان بمضهم بمضاً ، ترك هذا الإخفاق ، وذياك الخذلان في نفسه مرارة ظل أثرها في لسانه مدة ، فأخذ يلفظ بشمر مرير فيه أثر الموجدة والغضب من مثل قوله .

كنا نود انقلاباً نستريح به حتى إذا تم ساءتنا مصاره

ويقول ذاماً الثورة والثوار ، ويحاول أن يتنصل من تبعالها ، وأن ما ناله كان بسبب حلاب بينهم من الشحناء ، وأنهم عدروا به :

صبرت على ربب هذا الزمان ولولا الماذير لم أسبر فلا تحسب فلا تحسب فلم أقدر و فلا تحسب فلم أقدر و فلا عزمتى ثورة الفسدين وغلت يدى فترة الهسكر وكنا جيماً فلما وقعت صبرت ، وغادرنى معشرى ولو أننى ربمت إعناتهم لقلت مقالة مستبصر ولكنى حين جد الحصام رجمت إلى كرم المنصر

وحاول البارودي أن يبرىء نفسه ويعلل هزيمته ويصف حنث الثوار في أعالهم

ومواثيقهم وتخاذلهم ، ويتندم على زعامته :

وإلى إلى أمثال تلك لسابق الله حيث لم يبلغه حاد وسائق(١) بدنيا سواه ، وهو للحق رامق وأندرتهم لو كان يفقه مائق(١) فلاشر يوم - لا محالة - ماحق على أننى في كل ما قلت صادق رشيد ولا منهم خليل يصادق لها شحن بين الجوامح لاصق زعيا وعاقتنى لذاك المواثق ولم أر ما آلت إليه الوثائق

دعوتی إلی الجلی فقمت مبادراً فلما استمر الجد ساقوا حمولهم فلا رحم الله امراً باع دینه علی انبی حدرتهم رغب امرهم وقلت لهم کفوا عن الشر تغنموا فظنوا بقولی غیر ما فی یقینه فظنوا بهم خیراً فاثبت بحسرة فیالیتنی راجمت حلی ولم ا کن والیتنی اصبحت فی رأس شاهق

<sup>(</sup>١) سالوا حولهم : كناية عن تخاذلهم .

<sup>﴿</sup>٧) ماثق : أحق .

مراعاً ، ولم يطرق من الشر طارق سنا النحر ، إلا والنساء طوالق

هم عرضونی للقنا ، ثم أعرضوا وقد أقسموا ألا يزولوا فا بدا

ثم يصف فزعهم وفرارهم من المركة بقوله :

مُــَصُو ا غير معذورين لا النقع ساطع ولكن دعمهم نبأة ، فتفرقوا فكم آبق تلقاء من فير طارد إذا أبصروا شخصاً يقولون : جحفل أسود لدى الأبيات بين نسائهم إذاً المرءُ لم ينهض بقائم سيفه

ولا البيض في أيدى الكُماة دوالق ١٠١٠ كما انقض في سرب من ألطير باشق (٢٠) وكم وانف تلقاه والمقل آبق . وجان الفتى سيف لعينيه بارق ولكنهم عند الهياج نقانق(") فياليت شعرى ، كيف تحمى الحقائق ؟

وقد اتهم البارودي بأنه يطمع في الملك ، وأنه يحاول ثل المرش ، وخلع توفيق فقال منكراً هذه التهمة ، معللا ثورته بعد أن نفي إلى (سرنديب) .

يقول أناس إنني أثرات خالماً وتلك مَنات لم تكن من خلائقي رضا الله ، واستنهضت أهل الحقائق وذلك حكم في رقاب الخلائق أردت بمصياني إطاعة خالتي وفيها لمن يبنى الهدى كل قارق ؟ على كل حي من مسوق وسائق وبرضي عا يأني به كلُّ فاسق ؟ ! فإنى محمد الله غير معافق

ولكننى نادبت بالعدل طالبآ أمرت عمروف وأنكرت منكرأ فإن كان عصياناً قيامي فإنبي وهل دعوة الشورى على عضاضة بلي ! إنها فرض من الله واجب وكيف يكون المسرء حرآ مهذباً فإن نافق الأقوام في الدين غدركة

<sup>(</sup>١) دَلُقُ السَّيْفِ : أَخْرَجِهِ مِنْ الْهَدِهِ .

<sup>(</sup>٧) النبأة : الصوت ويريد المبر السكاذب ، والباشق : من الطيور الجارحة -

<sup>(</sup>٣) ج أة في ( بكسر أسكون ) وهو الطلم ، ذكر النمام وبضرب به الثل في الجيق 🕶

على أنى لم آلُ نصحاً لمشر وأواأن يسوسوا الناس قهراً فأسرعوا فلما استمر الظلم قامت عصابة وشايعهم أهل البلاد فأقبلوا يرومون من مولى البلاد نفاذ ما

أبى غدر رهم أن يَهْ بلوا قول صادق إلى نقض ما شادته أبدى الوثاثق من الحند تسعى تحت ظل الحوافق إليهم سراعاً بين آت ولاحق تألاً، من وعد إلى الناس صادق

وإذا كان البارودى قد أنكر هذه النهمة هنا ونفاها عن نفسه ، فني شمره ما يثبتها حويدل على أنه كان يطلب من الثوار أن يولوه علمهم حاكما ، وعدح نفسه ، ويطرى حكمه ، ومن البديهي أنه لم يرد رئاسة الوزارة فقد كان رئيساً للوزارة ، ولكنه يريد ما هو أعلى حمها ، وتراه بذم هؤلاء الذبن يقفون في سبيله ويكيدون له :

امن كل وغد يكاد الدُّست يدفعه ذلت بهم مصر بعد العز واضطربت وأصبحت دولة الفسطاط خاضعة

بغضاً ويلفظه الديوان من ملل قوعد اللك حتى ظل ف خلل بمد الإباء وكانت زهرة الدول

إلى أن يقول :

بئس المشير وبئست مصر من بلد أرض تأثل فيها الظلم وانقذفت وأسبح الناس في عياء مظلمة ماموّحت شجرات المجد أم نصبت لا يدفعون بدأ عنهم ولو بلخت فا لكم لا تعاف الضيم أنفسكم فيادروا الأمر قبل الفوت وانزعوا

أضحت مناحاً لأهل الزور والخطل مواعق الندر بين السهل والجبل لم يخط فيها امرؤ إلا على ذلل معدر الدَحمية حتى ليس من رجل ؟! مس المفافة من جبن ومن خزل(١) ولا تزول غواشيكم من المكسل شكالة الرايش فالدنيا مع المجل

<sup>(</sup>١) المزل: من الانخزال وهو الطلوع في المعيمن أثر شوكا أو شبهها - مفي فيه تثاقل وتراجع.

يكون رداً لكم في الحادث الجلل مسالك الرأى ساد الباز بالحجل لى ، وإن هم لا يرجع بلا تفسل عز الخطاب وطاشت أسهم الجدل إن اللجاجة مدعاة إلى الفشل بكم وهل بعد قوم المرء من بدل ؟ وقلدوا أمركم شهماً أخا ثقـة ماضى البصيرة غلاب إذا اشتبهت إن قال بَرَّ ، وإن ناداه منتصر يجلو البديهة باللفظ الوجيز إذا ولا تلحوا إذا ما الرأى لاح لكم هذه نصيحة من لا يبتنى بدلا

فهذا الشعر السياسى ، وهذه النفس المتوثبة الطّسورُ ، وهذه الثورة المتأجعة التى انتهت بصاحبها إلى الننى والتشريد هى من الجديد في معانى البارودى وشعره ، وهى جديدة حتى في الأدب العربي كله ، وإن كان المتنبى قد حاول من قبل ملكا وثار على الدنيا التي مكنت للمبيد والخصيان والعلوج في الأرض يسوسون شعوباً ضعيفة وجعل بقول:

في كل أرض وطئتها نُفدُم ' 'رَعى بعبد كأنها غنم

فإنه اكتنى بالإشارة والتلميح والزفرة الحارة ، و علامة الدهر و محاربته فى مطلبه ، ولكن البارودى كان يطلب شيئاً آخر : كان يطلب الحرية لقومه ، والمدل والمساواة ، كان يطلب الميشة الهنية فى ظلال الحرية ، ولا عليه إذا طلب بجانب هذا ملكا عضوضاً ليحقق لقومه آمالهم . وهب البارودى قلد المتنبى فى بعض معانيه ، فهل كان اقتحامه ، نار الثورة تقليداً ؟ أو ليس شعره هذا وليد الحوادث وصدى لها ؟ وهل فترت عزيمته ، ووهنت قوته ، وذلت نفسه وهو يقاسى ألم النفى والتشريد ، مادام يدب فى جسمه شىء من العافية ؟ كلا! وإذا شئت برهانا فاستمع لهذه الـكابات الى كان يحشى بأكمها على البعد حكام مصر كأنها جيش كها م يبدد سعادتهم .

أبي الدهر إلا أن يسود وضيعُه وعلك أعنساق الطالب وغدُه تداعت لدرك الثأر فينا ثُـمَالةً ونامت على طول الوتيرة أسده

يضيق بها عن صحبة السيف غمده ؟ غَتَام نسرى في دياجير محنة إذا المرء لم يدفع يد الجور إن سطت عليه فلا يأسف إذا ضاع مجده أضر عليسه من حام يؤده ومن ذَلَّ خوف الموت كانت حياته يسىء ، وُيتُملي في المحافل حمده وأقتل دا. رؤيةُ المين ظالما أيفرح في الدنيا بيوم يعدُّه ؟ علام يميش المرء في الدهر خاملا كذى جرب يلتذ بالحك جلده برى الضم ينشاه فيلَـذ وقعه مها بطلا محمى الحقيقة شده عناء على الدنيا إذا المرء لم يعش وفي السيف ما يكني لأمر يعده من المار أن يرضى النتي عذلة وإن شَـدُ ماق دون مسماى قدّه. وإنى امرؤ لا أستكين لضولة وقلب إذا سيم الأذى شبٌّ وَقَدُّهُ أبت لى حمل الضيم نفس أبية

وربما قيل إن البارودى كان ذا أثرة ، وأنه كان يسمى سعيه لتحقيق أمله ، وأنه لم يكن مخلصا في دعوته لمحاربة الظلم وسواء كان هذا سحيحاً ، أو غير صحيح ، فالذى نلمسه هو أن البارودى كان يتذى بمصر وأهلها ويظهر محبته لها ، وحرصه على خيرها ونقمها ، بما لم نسمعه قبل من شاعر . إنها الروح القومية الجديدة سرت في شعوب الأرض وجعلمهم يطالبون بالحرية والاستقلال ، ويشيدون بأوطالهم ويتننون عآثر قومهم وقد عثلت هذه الروح في البارودي على غير انتظار وعلى غير سابقة من شعراء وطنه وزمنه . أصغ إلى القطعة التالية ، والمس ما بها من حرارة الصدق والمحبة لتعرف أكان البارودي مخلصاً في دعواه أو مداجياً ؟

فيا مصر ! مد الله ظلك وارتوى ثراك بسلسالٍ من النيل دافق ولا برحت عتار منك بد الصبا أديجا بداوى عرفه كل ناشق فأنت حى قوى ، ومشعب أسرتى وملعب أثرابى ، ومجرى سوابق بلاد بها حل الشباب عائمى وناط نجاد المشرف بماتق تركت بها أهلا كراما وجيرة لمم جيرة تعتادنى كل شارق

هِرت لذند الديش بعد فراقهم وودعت ريمان الشباب الفرانق إننا لا نستطيع أن محكم على البارودى وشعره ينطق بوطنيته ، بأنه منافق خداع إنه كان محب وطنه ، وفي سبيله شرد ونفي .

ومن عجائب ما لاقیت من زمی آبی منیت بخطب آمره عجب لم أقترف زَلَّة تقضی علی عا أصبحت فیه ، فاذا الویل والعصر ب ؟ ا فهل دفاعی عن دینی وعن وطنی ذنب أدان به ظلماً وأغترب ؟ ا لقد كان يحب مصر حباً ملك عليه شفاف قلبه ، وهو القائل فها : "

بلد نشأت مع النبات بأرضها ولثمت كنشر غدره المتسم فنسيمها روحى ومعدن تربها جسمى وكوثر نيلها تحثيا دى فاذا نطقت فبالثناء على الذى أولته من فعنل على وأنعم هى جنة الحسن التي زهراتها حور المها، وهزار أيسكنها في ما إن خلعت بها سيور عائمى حتى لبست بها حاثل منشذى ما إن خلعت بها سيور عائمى حتى لبست بها حاثل منشذى

إن هذه النغمة الوطنية جديدة - كما ذكرنا - فى الشعر العربى ، وحسب البارودى غراً أنه من أوائل من تغنى بأمجاد وطنه فى العصر الحديث ولقد كاد يقضى أسى وهويغادر مصر إلى منفاه ، وزفر زفرة ملمهة ينقس مها عن جواه :

ولما وقفنا للوداع وأسربات مدامه نا فوق التراثب كالمُرزن أهبت بصيرى أن يمود فنزن وناديت حلى أن يموب فلم أيمن فكم مهجة من زفرة الشوق في لظًى وكم مقلة من غزرة الدمع في دَجِن وما كنت جربت النوى قبل هذه فلما دهتني كدت أقضى من الحزن ولكنه سرعان ما يموب إلى رشده ، ويكفكف من دممه ، ويتجلد أمام خصومه ويظهر سمات الرضا ، وأنه يؤثر أن يبرح أرضاً يُفَسَدُّ بها الظلم ، وتصكأنات الجور مسمعيه ، وتؤذى رؤية وجه الغدر ناظريه ،

خیا قلب صبراً إن جزعت فریما خقد تورق الأغصان بعد ذبولما وکیف مقای بین ارض اُری بها خسمع اُنین الجور قد شاك مسمعی

جرت سُنعاً طير الحوادث بالمن ويبدو ضياء البدر في ظلمة الوهن من الظلم ما أخنى على الدار والسَّكن (١) ورؤية وجه الندر حلَّ عرى جَنْمى

ولقد زاده الننى حباً فى وطنه وتعلقا به ، وترديداً لمحاسنه ، ويتمثله على البعد جنة دانية القطوف عبقة الشذى فن ذلك قوله وهو بالمننى يتشوق إلى أيام لهوه التى تحرمها ، وإلى الأرض الطيبة التى أبعد عنها ، ويصف جزيرة سرنديب وصفاً جميلا ، وفيه تصوير دقيق ، يدل على محسن مرهف ، وذوق فنان عبقرى .

اسمَنت قلى وإن أخطأت أسماعى يدى إليه فإنى سامع واعى ولا تَفُلُ شَباة الخطيب إزماعى (٢) ليست تهرُم إذا ربعت بإقلاع (٢) من غدر كل أمهى، بالشر وقاع وضجمة فوق برد الرميل بالقاع ربًا الأزاهير من ميث وأجراع (١) بأهل ودى من قوى وأشياعى من نوى وأشياعى من غانى وأتباعى من غانى وأتباعى من غانى وأتباعى من غانى وأتباعى

لبديك يا داعي الأشواق من داعي مرني عا شئت أبلغ كل ما وسلت إني أمرؤ لا يرد العدل بادري المرو لا يرد العدل بادري على شيمة في الحب سادقة المحب من مهجتي كهف يلوذ به يا حبذا جرعة من ماء محينية ونسمة كشميم الخلا قد حملت يا حمل أراني بذاك الحي مجتمعاً وهل أسوق جوادي للطراد إلى منازل كنت منها في بُلَهنية

<sup>(</sup>١) السكن: السكان.

 <sup>(</sup>٣) الباهرة : ما يبدر من الإنسان عند حدة غضبه . وللراد بالباهرة هنا شدة العزم و الوة الإراهة .
 الإزماع : العزم .

<sup>(</sup>٣) ربعت : أخفت والإقلاع : النزك والكف .

<sup>(</sup>٤) لليث : جرميناء وهي الأرض السهلة اللينة من فير رمل ، والأجراع : جلم جرع ( كجبل ) وهو الأرض الرملية السهلة .

إذا رميت ، ولا سيني بقطَّاع (١١) فاليوم أسبحت لا سهمي بذي صراد هام السِّماك وفاتته بأبواع<sup>(۲)</sup> أبيتُ في تُغَنَّة تَعْمُوا، قد بلغت وتصدم الربح حَدنبَيها بزعزاع(٢) يستقبل المزن لِيتَـيمـــا بوابله مُسكلًا الله ترعى به الراعي يظل شيمراُخها. يَبْساً وأسفلها شهما تَدرُّع من تِنْبر بأَدْرَاع إذا البروق أزمهرات خلت دروتها وتحبس البدر عن سير وإقلاع تكاد تلس منها الشمس دانية ا نابى المضاجع من عُمْرٍ وأوجاعِ أظـلُ فيها غريب الدار مبتئساً لا في ( سرنديب ) خيل أستمين به على المموم إذا هاجت ولا راعي آبی خلی ، وهمی بین اضلاعی يظنى من برانى ضاحكاً جَـٰذلاً على البعاد ولا صبرى بمطواع ولا وربُّك ما وجدى عندرس أَمْراً من الله يشني رَرْحَ أوجاعي لكنبي مالك حزى ، ومنتظر" خوف الرقيب وقلى حدُّ ملْـ تَاع أكف غَـرْبَ دموعي وهي جارية " فإن یکن ساءنی دَهری ، وغادرنی رَهُمْنُ الأمي بينَ جَدْبُ بعد إمراع فإن في مصر إخواناً يسرهم قربی ، ویعجبهم نظمی و إبداعی ويقول من قصيدة أخرى وهو في المنفي يتشوق إلى مصر :

ولا عد تك سالا ذات أغداق (1) من سند ندس عبقرى الوشى حَرَّاتى يسرى على جدول بالماء دفاق عند الصباح تُمارى من بأطواق

يا ( روضة النيل ) لامَسُّتك باثنة

ولا ترحت من الأوراق في حُملَل

ا حبُّذا نَسَمٌ من جوها عبيقٌ

بل حبَّدا دُوْحَة تدعو الهديل بها

<sup>(</sup>١) صرد : مصدر صرد السهم أي أصاب ونفذ .

<sup>(</sup>٢) قنواه : عالية مرتفعة ، الأبواع : جم باع .

<sup>(</sup>٣) البعان : صفحنا المنق مثني لبت . زَّعزاع : شديدة تزعزع الأشياء .

<sup>(</sup>٤) البائلة الدامية ، لا عدتك : لا تجاوزك والراد بالمهاء السحب والأمطار :

مرعى جيادى ، ومأوى جيرتى ، وحمى قوى ، ومنبت آدابى وأعراق أصبو إليها على بعد ، ويعجبنى أنى أعيش بها فى ثوب إملاق (ح) النسيب:

وقد مر بناأنالبارودى قد قلد القدماء فى الوقوف على الأطلال والدمن ، وفى الأوساف الموروثة ، وفى الوسف المادى الهرأة والنظرة إليها نظرة السلمة ، ولكنه مع هذا قد تحلل الحيانا من كل تلك القوالب القديمة ، وترفع فى نظرته إلى الرأة ، فحسبه منها نظرة :

إنى لأقنع من هواك بنظرة وأعدها سيلة إذا لم تمنى هذى مناى وحبذا لو نلتُمها عن طيب نفس فهى أكبر مقنع<sup>(۱)</sup> وهو يتمدح بعنته فى حبه ويبين مذهبه فى الوداد بقوله:

إنى امرؤ ملك الوداد نيادتى وجرى على صدق المهود وفائى لا أستريح إلى السلو ، ولو جنى خِلِلى على ، ولا أشين ولائى لا ذمتى رهن الفكاك ولا يدى تلتى أزمة عنتى وحيائى ويقول:

على أننى لم آت في الحب زلة تنض بذكرى في المحافل أو تزرى ولكننى طوفت في عالم المسبّبا وعدت ولم تعلق بفاضحة أزرى ويقول:

عما يهيم به الغَوى الأمسُورُ (۱)

(۱) المن الديم طرقه من قبل جيل في قوله: ولمنى الأرضى من بثينة بالذى بلا ، وبألا أستطيع وبالمنى وبالنظرة المجلى وبالمام ينقضى واكن المارودي كان في عصر مادى لا نسأ

والمشق مكرمة إذا عف الفتي

لو أبصره الواش لقرت بلابله وبالأمل للرجو قد خاب آمله أواخره لا نلتق وأوائله إلى هذا ، وقد سنة آلاف الصواء منذ جبل [

واکمن البارودی کان فی عصر مادی لا یفطن إلی هذا ، وقد سبقه آلاَف النصراء منذ چیل کم یقنموا قناعته .

<sup>(</sup>٧) الأصور : للتعرف عن الجدى والرشاد من الصور وهو لليل .

يقوى به قلب الجبان ويرعوى طمع الحريص ، ويخصع المتكبر وقد فطن أحيانا إلى أن المرأة بها من أنواع الجمال غير هذه السمات المادية فقال : فتاة يحار الطرف في قسماتها لها منظر من رائد المين لا يخلو لطيفة محرى الروح لو أنها مشت على ساريات الذر ما آده الحمل وله في الفرل معان مبتكرة من مثل قوله :

تركتنى من عمرات الهوى فى لج بحر بالردى زاخر اسمع فى قلبى دبيب المنى وألح الشبهة فى خاطرى وقد وفق البارودى فى البيت الثانى أيما توفيق ، على أن معظم نسيب البارودى من الشعر القديم ، وقد وفيناه نعتاً فيما سبق .

# : الرواء :

والمجاء نوعان: شخصى وهو ما درج عليه معظم شعراء العربية ، واجباعى ، ويراديه ذلك الهجاء الهمكى الذى يقصد إلى تجسيم عيب من عيوب المجتمع وتصويره فى أبشع صورة رغبة فى الإصلاح ، وقد يتمثل هذا العيب الاجباعى فى شخص من الأشخاص فيهجوه الشاعر ويبرر ذلك العيب فيه بشكل يسترعى انتباه القارىء أو السامع ، وليس الشخص مقصوداً لذاته فى مثل هذا النوع من الهجاء ، وإنما المقصود هو هذه السوءة الاجباعية ، ولن يبلغ الشاعر مرتبة الشعراء العالميين فى الهجاء ما لم يصل بهجوه إلى هذا النوع الاجباعى ، وقد لجأ شعراء الغرب إلى المثيل يصورون فيه هذه المثالب الإنسانية العامة ، ويجسمون العيوب تجسيا يحمل الشعب على الاشمراز منها والبعد عنها كا فعل شكسبير فى رواياته الكثيرة وكا فعل مولير فى هزلياته .

وقد وُجد فى شمر البارودى نوعا الهجاء: الشخصى والاجتماعى ، وأكثر من الغوع الاجتماعى على غير عادة شمراء العربية فهو يشكو الناس ونفاقهم وظلمهم وغدرهم ، ويصور قومه ويمدد عيوبهم ، ويحرضهم على إصلاح تلك العيوب ، وقد مرت بنا نماذج من

النوعين فقصيدته التي يدعو فيها لنفسه ويعدد محاسنه ، وينعى على مواطنيه صفاتهم , وخولهم والتي يقول فيها :

بئس المشير وبئست مصر من بلد أضحت مناخاً لأهل الزور والخطل أرض تأثل فيها الظلم وانقذفت صواعق الغدر بين السَّهل والجبل

من نوع الهجاء الاجماعي ، والمقطوعة التي يدم فيها النَّـهمِ الجشع من الهجاء الشخصي وإن لم يُظهر فيها أمراً شخصياً أو عداوة خاصة حفزته على هجائه وإنما ذمه بعيب عام وهو الجشع والنهم.

ومن النوع الاجماعي قوله يذم زمانه وينمي على مماصريه تلونهم وعدم وفائهم. في صداقتهم ، ولا سيا وقد خذلوه وآذوه :

أنا في زمان غادر ومعاشر يتلونون تلون الحرباء أعداء فيب ليس يسلم صاحب منهم وإخوة محضر ورخاء أقبح بهم قوماً بملوت إخلوهم فبلوت أقبح ذمة وإخاء قد أصبحوا للدهر سدية ناقم في كل مصدر محنة وبلاء وأشد ما يلتى الفتى في دهره فقد الكرام وسحبة اللؤماء شق أبن آدم في الزمان بعقله إن الفضيلة آفة العقلاء

فهو هنا لا يذم شخصاً بعينه لمداوة خاصة بينه وبينه ، وإنما يذم عيباً اجهاعياً متفشياً ، ولو تناول هذا العيب شاعر غربى لأظهر لنا شخصية المنافق في مسرحية شائقة ولأوسعه سخرية وبهسكا . ولكن البارودي أوجز في وصفه على عادة العرب ؛ على أن له قطماً تصويرية جميلة في هذا النوع الاجهاعي . اسمه مثلا يصور جارة تكثر من الصخب والضوضاء ، ولها أولاد يتشاجرون كثيراً ، وبملئون الجو صراخاً وعويلا ، لا تراعي هذه الجارة حرمة الجيران ، ولا تعبأ براحة سواها ومن العجيب أن هذا العيب لا يزال منتشراً في كثير من بلدان الشرق بدموي الحربة الكاذبة ، فترى الجار يقلق راحة جاره بشي

الوسائل. فتارة بالمذياع ، وأخرى بمكبر الصوت أو بالمشاجرة مع أهله وأولاده .. إلى آخر ما هنالك من أنواع المضايقات. والبارودى أديب ومفكر ، وقد ابتلاه الله بجارة مقلقة ظلراحة تبدد ضوضاؤها وجلبتها أفكاره وخيالاته فلا بدع إذا سخط عليها وبرم بها :

إلى الله أشكو طول ليلي وجارة تبيت إلى وقت الصباح بإعوال قِبَاحُ النواصي لا يَنَمَنُ على حال لها صبية لا بارك الله فيهم من الشرق بيت من الحير ممحال صوارخ لا بهدأن إلا مع الضحى لهيب مسياح يصعد الفلك العالى ترى ببنهم - يا فرق الله بينهم -طَـُرقن على حين المساء بِر ِثبال كأبهم مما تنازعن أكاب كلاب القري ما بين منهل وأجبال فهجن جميعاً هيجة فزعت لها من الحي إلا جاء بالعم والحال فلم يبق من كلب عقور وكلبة تجاوب بمضاً في رُغاء و تَصهال ونخزعت الأنعام والحيل فانبرت أصيبت بجيش ذي غوارب ذًيَّال فقامت رجال الحي تحسب أنها فمن حامل ٍ رمحا ومن قابض عصاً ومن فزع يتلو الكتاب يإهلال هوائم دون الباب بهتفن بالوالى ومن صبية ربعت لذاك ونسوة على ما أقاسيه وخذهم بزلزال فيارب هب لي من لدنك تصرأ ومن هجائه المشخصي الذي ينهش فيه العرض ، ويذم الشخص بصفات خاصة قيه "

حتى تؤذيه قوله ، وهو من أخف أهاجيه :

هجوته لا بالنساً لؤمه لكننى كفكفت من غَر به

فإن أكن قد نلت من عوضه فإننى دنست شعرى به

فلا يلومن سسوى نفسه من سلط الناس على تَلْبه

وقد تكوَّن من لؤم ومن دنس فا ينار على عرض ولا حسب

يلتذ بالطمن فيسه والهجاء كما يلتد بالحك والتظفير دو الحرب ولقد كان مولماً بهجاء رياض ( باشا )؛ إد كان يرى فيه ممولاً هداما للحركة الوطنية، وعدواً للشعب، ونصيراً للاستبداد والظلم، ولم ينفر له البارودى وشايته به لدى توفيق عين رأى ميوله الشعبية فأخرجه من الوزاره ولم يعد إليها إلا بعد أن ترضاه توفيق . ومن أهاجيه المقدعة في رياض فوله:

إن ملكاً فيه رماض وز لباح للحائنين و را (١) الموج أحق حسنم لئيم أغيم أبسله زنبم عُمَّلُ مَعْرَت رأسه وأفرط في الطو ل شواه وعنقه فهو صعل أبرذت قدرة الطبيعة فيه شكل لؤم إن كان للؤم شكل كن كا شئت رياض وما شا مت رجال فأنت للؤم أهل ليس تننى الألقاب عن كرم الأسسل فحد الفتى عفاف وعقل أنت من عنصر لو أتكأ الذر م عليه لآده منه تحمل أنعتك اليهود واختلفت في لك النصارى فأنت لاشك بغل (١)

#### وقد هجاه البارودي بقصيدة أخرى مطلعها :

مالى بودى يعد اليوم إلمام فادهب فأن لئيم العهد بمام على أن البارودى لم يكن هجاء ، وأهاجيه الشخصية قليلة إذا قيست بشعره كله . ولكن سخطه على الناس وتبرمه بأخلافهم وعيوبهم كثير نوعاً ما ، وهو يدل على النزعة الإصلاحية عنده ويدل على أنه قد أوذى ، ولتى من قومه عنا كثيرة ، وأنه كان يضيق بأخلافهم ذرعاً . فهذا الهجاء الاجهاعى حديد في شعر البارودى ، إنه صور به عصره وناسه

<sup>(</sup>١) بل : مباح ، يقال حل وبل .

<sup>(</sup>۷) هناك من يدمى أن رياضا من أصل يهودى راجع كتاب الثورة العرابية قراضي س ۲۷ ، Young : Egypt, p. 104 ، وراجع كذك ۱۵4 وراجع

تصويراً ملوناً بشموره الخاص ، وحسبنا من الشاعر أن يصور ما يختلج في مسدده من عوطف وأحسيس وأن ينقل إلينا مشاعره الخاصة ، لا أن يستتر وراء سُدُف كثيفة مصطنعة من الحجاملات والنفاق الاجهاعي ، والمدح الكاذب .

## ( ه ) الخترعات الحديثة:

حفك المقرن التاسع عشر بكثير من المخترعات الحديثة التى دلات الطبيعة وأرضحتها لحدمة الإنسان وجعلت أمور الحياة هينة أمامه .وقد أحدت مصر بنصيب من هده المخترعات فانتشر فيها مثلا استخدام الكمرباء وآلة التصوير ، وعرفت في أواخر أيام البارودي الطائرات . وماشاكل ذلك وكان البارودي حريصاً على أن يستمد تشبها به من هذه المخترعات الحديثة رغبة في الطرافة ، وعثيل عصره ، فيقول مثلا :

تمرض لى يوماً فصورت حسنه ببلور َتَى عينَى في صفحة القلب ويقول :

فالمقل كالمنظار ببصر مانأى عنه بعيداً دون لس باليد ويقول:

فسرت بجسمی کهرباءة حسنه فن العروق به سلوك تخبر ويقول :

شفت زجاجة فى كرى فارتسمت بها عليك من منطق فى لوح تصوير (١) ويقول:

جسم برته يد الصنى حتى غدا قفصا به للقب طبير يصفر لولا التنفس لاعتلت بى زفره ويخالنى طيارة من يبصر وقد يبدو على بعض هذه الأبيات شيء من التكلف، ولكرن البارود ما كانه

<sup>(</sup>١) ارتسمت : يريد رسمت غير موجودة بالماجم .

ليستطيع أن يبتمد عن استخدام هذه المخترعات في شعره ، وهو الولوع بالتجديد في الشعر <sup>م</sup> الحريص على أن يمثل زمانه تمام التمثيل .

#### (ح) نظرة عامة:

رأيت بما سبق أن البارودى حاول أن يجدد فى الشمر المربى من لحيث الموضوعات التى تناولها ، ولاسيا فى الوصف ، وفى الشمر السياسى ؛ ورأيت أن الوصف قدتناول نواحى عدة : من وصف للطبيعة ، والأشخاص ، وميادين القتال ، والأشياء ، وأن وصف البارودى كان فى الغالب وصفاً حسياً يقف عند القصوير المشوب بشىء من العاطفة دون أن يتعمق فيه ، ويحلل وبوازن ويتخيل ، وأن موصوفاته كانت كذلك من المشاهدات غالباً ، ولم يحاول وصف الأمور المعنوبة والنفسية إلا قليلا ؛ ومع ذلك فالبارودى بإفراده قصائد خاصة بالوصف وعجاكاته الطبيعة فى شعره ، وإتيانه بالأدب الواقعى المجرد عن العواطف والأخيلة بالا القليل ، قد فتح فتحاً عظيا فى الشعر العربى ونفض عنه غبار السنين الطويلة ، وعرض القديم عرضاً جديداً شائقاً جذاباً ، ومهد الطريق لمن أبى بعده من الشعراء . ناهيك بأسلوبه الفخم الجزل ، وبعده عن الزخارف والحلى التى تطغى على المعنى وتذهب بهاء الشعر ، وتدعو إلى التيكلف والتعسف .

ومن أهم مزايا البارودى أنه كان بميداً عن التكلف ، بلكان ينطلق على سجيته ، ويظهر كل ما في نفسه ، ويصور مشاعره السارة والحزينة دون إخفاء أى شيء منها ؛ وقد يغلبه التقليد القديم أحياناً فيخالف طبعه ، ويسير على غير سجيته ، ويتكاف القول محاكياً القدماء ، وتلمس أثر هذا القكف واضحاً ليس عليه طابع البارودي ولا شخصيته ، وقد من بنا عند الكلام على القديم في شعره نماذج من هذا الطراز .

وهناك أغراض تقليدية قال فيها الشعراء منذعصر امرىء القيس ، وقال فيها البارودى كذلك مثل : الرثاء والمدح والحكمة وما شاكل هذا . ولا نستطيع أن نختم السكلام على البارودى قبل أن ترى موقفه من هذه الأغراض .

(م ١٥ — في الأدب الحديث جـ ١ ) .

#### الرثاء:

ولم يرث البارودى إلا صديقاً أو قريباً ، فلم يكن رثاؤه مفتملا أو من شعر ألمناسبات وإنما كان منبعثاً عن عاطفة صادقة ، وقد عمل فى رثائه كل ما يخطر ببال الراثى ، من تفجع وشكوى من الزمن والحياة وسخطعليهما وإظهار لمحاسن المرثى ، وبعض الحمكم يتأسى بها الشاعر أو يعظ بها غيره ، ويقدم العزاء أحياناً لأهل الميت ، وإن لم يحاول الوقوف على مر الحياة الأخرى وأن يستشف ما بعد الموت كاكان يفعل شوقى . وقد يأتى البارودى ببعض المعانى القسد على جدث الميت من المعانى القسد على جدث الميت ببعض المانى القسد على جدث الميت وما شابه هذا من الصيغ التقليدية المعروفة . وهو يظهر الجزع والحزن الشديد دون مبالغة جارفة فى الدموت التى يضفيها على الميت ، وجزعه وحزنه يدلان على عاطفة مشبوبة وقلب وفي ، ولاسيا وقد قال معظم مراثيه وهو فى المنفى فزاد فى أساء لوعة النوى عن الوطن ، وحرمانه الذود من الميت بنظرة أو حديث ، ودعاه هذا إلى توجيه الخطاب المشامتين به فى نكبته وعنته وأن يظهر لهم التجلد فى أخريات قصائده وأنه لا زال صلب المود ولا سيا إذا كان الميت من ذوى قرابته ،

### ومن أحسن مرائيه قوله في ولده على :

كيف طوتك النون يا ولدى؟ وكيف أودعتك الثرى بيدى؟ واكبدى ، يا على بمدك لو كانت تبل الغليل واكبدى !! فقدك سل العظام منى ور م د الصبر عنى وفت فى عضدى كم ليلة فيك لا صباح لها سهرتها باكيا بلا مدد دمع وسهد ، وأى ناظرة تبقى على المدمعين والسهد ؟! لهنى على لحمة النجابة لو دامت إلى أن أن تفوز بالسدد ما كنت أدرى إذ كنت أخشى علي ك المعين أن الحام بالرصد

أعلم ختلا والدهر كالأسد فاجأني الدهر فيك من حيث لا حلم هُميامنا يحيق بالجلد لولا اتقاء الحياة لاعتضت بال أثلم حد العزاء بالكد لكن أبت نفسي الكريمة أن تبلغ بالدمع رتبة أكخلد(1) فأيبك قلمي عليك ، فالمين لا أخبى أليم الضني على جسدى إن يك أخنى الردى عليك ، فقد قال ، ولكن توديع مضطهد عليك منى السلام توديع لا ومن رثائه الذي يم عن عاطنة صادقة ، ويطهر فيه الأسي واللوعة ، وعظيم التنجم من غير موارنة أو تحفظ رثاؤه لزوجته ، وقد ورد إليه نمها وهو بسرنديب ، وعلى الرغم من أن رئاء الشعراء لزوجاتهم قليل في الأدب العربي ، فإن قصيدة البارودي هذه تعد من عيون قصائد الرثاء ، وهي تدل على الوفاء والمحبة وعلى فرط حساسيته ويقول في مطلعها : أَبُدُ المُنونُ فَدَحْت أَى زَادِ وَأَطَرِت أَبُّةً شَعَلَة بَعْوَادي

ومنها :

تقوى على ردَّ الحبيب الفادى كانت خُلاسة عُدنى وعُـتادى؟ أفلا رحمت من الأسى أولادى فر حَـى الميون رواجف الأكباد كانت لهن كثيرة الإسعاد وقلوبهن من الهموم صوادى حلت لفقدك بين هذا النادى؟ في جوف أغبر قائم الأسداد كنت الضياء له بكل سواد

لا لوعتی تدع الفؤاد ولایدی
یا دهر نیم جمتی بحلیلة
یان کنت لم ترجم صنای لبمدها
افردته ن فلم یَدَمشن توجماً
یبکین من وکه فراق حفیه
فدودهن من الدموع تدید ته
اسلیلة القمرین ! ای فیمه
اعزز علی بأن اراك رهینه
او آن تبینی عن قرارة منزل

<sup>﴿</sup> ١ ﴾ الحلم : القلب ، أي أن العين مهما بكت الايصل حزنها إلى منزلة حزن القلب .

# لو كان هذا الدهر عقبل فدية النفس عنيك لكنت أول فادى

ثم يذكروفاءه لها ، ولعله بذلك يسوغ رثاءه لها على الرغم من شهرته بالجلد والشجاعة ولأنه لم بجر العادة بأن يرثى الشعراء زوجاتهم إلا في النادر ؛ ولعل ظرف البارودي ، وبعده في المنفى عن أهله وأولاده ، ورعاية هذه الزوجة لهؤلاء الأولاد هو الذي حز في نفسه ، وتذكر أيامه الطيبة السعيدة في عن الزوجية بوطنه الحبيب ، كا أنه كان يتخيل أن كل كارثة تحل بهم تشمت به الأعداء فيزيد ذلك من لوعته ؟ قال :

جَزَعُ النَّتَى سِمَة الوفاء ، وصبرُ ، غَدْرُ بَدُلُ بِهِ عَلَى الأحقاد ومن البليَّة أن يُسام أخو الأسى رَعْنَ التَجلُّدِ وهو غير جاد

وإذا عددت مراثيه وجدته رثى أصدقاء الأدباء الذين كانت بينهم وبينه آصرة عبة ووداد ، وتقدير وتفاهم ، مثل أحمد فارس الشدياق ، وعبد الله فكرى ، وحسين المرصقى ووجدته رثى أولاده ، وزوجه ، ورثى والده وإن كان قد توفى وهو صبى كا عرفناه ؟ ولذك جاء رثاؤه لوالده خالياً من الماطفة فيه كثير من الفخر ، ليس فيه تفجع الحزين ، ولاحسرات الفراق ، وبه كثير من المبالغات غير المقبولة ، وفيه يقول :

لا فارس اليوم يحمى السرح بالوادى طاح الردى بشهاب الحرب والتادى مات الذى ترهب الأقران صولته ويتنى بأسه الضرغامة المادى جفالندى ، وانتضى عمرا كجدى وسرى حكم الردى بين أرواح وأجساد

### المدح :

واقتصر فى مدحه على ولاة مصر : اسماعيل ، وتوفيق ، وعباس ، وهو فى مدحه لاينسى مصر وموقف الوالى منها ، وما قدم لها أو ما يرجى على بديه من خيرات الواطعيه، فيمدح توفيقا لعزمه على الأخذ بالشورى والعدل .

ويستطرد إلى مدح النظام الشورى وأنه من تعاليم الإسلام ، والأمة التي لا تأخذ يهـ

مصيرها إلى الانهيار ، واللك الذى لا يتبعه ملك غير عادل ، وملكه سرعان ما يدب إليه النسف ؛ وهو في مدحه لعباس يذكر عدله وأريحيته ، وما يرجى على يديه من نفع ، وقد مدح عباساً لأنه عنى عنه وأعاده إلى وطنه ، فكان لزاماً عليه حين عدحه أن يذكر له هذه اليد الكرعة . أما اسماعيل فقد مدحه حين ولى على أريكة مصر ، وقدم نفسه لإسماعيل وأطراها ، وأظهر استمداده لخدمته وخدمة وطنه . هذا ولم ينفل أن يثني على كل محدوحيه وينعتهم بكرم الأصل وحب الحير والعدل وأنهم ذوو هيبة وشمائل كرعة . . . الخ هذه الصفات المروفة والماني المطروقة ، وقد مرت بنا بمض أبيات من مدحه لتوفيق وعباس ، وهاك بمض ما قاله في اسماعيل حين ولى أريكة مصر :

والمرء رهن بشاشة وقطوب أعد الحديث على فهو حسيى فيها مجال تحفز لوجيب جاءت لها بالأمن بمد خطوب مشيوب، بل بالأبلج المصوب<sup>(1)</sup> وضحت به الأيام بمد شحوب فأضاءها كالكوكب الشبوب تمضى مضاء اللهذم المذروب<sup>(1)</sup> طرب النؤاد وكان غير طروب وردالبشير ، فقلت من سرف المنى خبر جلا صدأ القاوب فلم يدع فلم بين مصر وأهلها بسلامة فلمها والمد المنسوب ، بل بالأروع العرب الملا والمجد (اساعيل) من ورد البلاد وليلها متراكب بروية يجاو الصواب وعزمة ويقول فها :

من بعد ما لبست خمارِ مشیب و متحب من عدله بنصیب

وأماد مصر إلى جال شبابها فتنمت من فيضة في غبطة

<sup>(</sup>١) للنسوب ذو النسب ، والأروع . من يعجبك بحسنه وجهارة منظره أو بشاعته ، وللشبوب : الحسن الوجه . والبلجة ( بضم فسكون ) : الضوء ، وتقاوة ما بين الحاجبين ، ويقال للرجل الطلق الوجه . والمصنوب : المتوج .

<sup>(</sup>٧) المذروب : المحدد المنون .

#### ويقدم نفسه لاسماعيل بقوله:

فاسمع مقالة صادق لم ينتسب لسواك في أدب ولا تهذب الوليته خيراً ، فقام بشكره والشكر للإحسان خير ضربب فاعطف عليه تجد سليل كرامة أهلا لحسن الأهل والترحيب ينبيك ظاهره بود ضميره والوجه وسمة نخلص ومريب وإليك من كو ك اللسان حبيرة يننيك رونقها من التشبيب حضرية الأنساب إلا أنها بدوية في الطبع والتركيب

ولم يكن البارودى شاعراً مداحاً متكسباً بشمره كما درج على هذه العادة معظم الشمراء فى الأدب المربى ، ولكنه كان أميراً فارساً عنيفاً يقول الشمر التعبير عن خلجات فؤاده وقد قال :

الشعر زين المرء مالم بكن وسيلة للسدح والذام وهو إذا مدح لم يقصد عدحه المطاء ، وإعا للتعريف بمنزلته ، أو الشكر على يد أسديت إليه ، أو حث على مكرمة ، ومديحه خال من البالغات المذمومة والنموت الموهومة وهذا طبيعي ما دام لم يقصد عدحه صلة أو عطية ؛ لأن الشعراء إنا لجنوا إلى هذه البالغات طناً منهم أنها تزيد في عطائهم ، وأن نفس المدوح تسر لها فيغدق عليهم جزيل الهبات .

### فخره :

وقد افتخر البارودى كما عرفت بنسبه وحسبه ، وافتخر كذلك بشجاعته وفروسيته وقد أكثر من القول في هذا المهنى وله فيه مبالغات سخينة ؛ فن ذلك قوله يفتخر ببأسه ونجدته وأنه ملك أزمة الفصاحة والبيان ، وأن الزمان لو تقدم به لبذ الشمراء الفحول ولسطر اسمه على جبين التاريخ بالفخر إلى آخر هذه الممانى المعروفة من مثل قوله:

ولسطر اسمه على جبين التاريخ بالفخر إلى آخر هذه الممانى المعروفة من مثل قوله:

إذا سرت فالأرض التي نحن فوقها مراد لهرى والمعاقل دور فلا عجب إن لم يَصر ني منزل فليس لمقبان الهواء وكور وأصبحت محسود الجلال كأنني على كل نفس في الزمان أمير إذا مُسدت كف الدهر من عُـلَوائه وإن قلت عَـست بالقلوب صدور ملكت مقاليد الكلام وحكمة لما كوكب فخم الضياء منير فلو كنت في عصر الكلام الذي انقضي

لباء بنضلی ( جِرول ) و ( جریر )

ولو كنت أدركت النواسي لم يقل « أجارة بيت بنا أبوك غيور » وما ضرنى أنى تأخرت عنهم وفضلى بين العالمين شهير فيار بما أخلى من السبق أول وبذ الجياد السابقات أخير ويسود هذا النوع من الفخر شعر البارودى ، ويبين أنه عسود المكانة ، وأنه فريد عصره وواحد دهره كما يقول :

فإن أكن عشت فرداً بين آمرتى فهأنا اليوم فرد بين أندادى بلنت من فضل ربى ما غنيت به عن كل قار من الأملاك أو باد فا مددت يدى إلا لمنح بد ولا سمت قدى إلا لإسماده

### الزهد:

ولعل قوله في الزهد يرجع إلى تلك الحالات النفسية التي غلبه فيها اليأس على أمره وهو وحيد شريد يمانى غصص الفراق والنفى ، وإلا فهذه النفس الطّـموح التي خاطرت وغامرت وتطلعت إلى الملك وتلذذت ونعمت بالحياة كانت بعيدة عن الزهد في الحياة ، ولعلها لم تزهد إلا مرغمة . وعلى كل فا قاله في الزهد قليل مما بدل على أنه أثر لنوبات كانت تعتريه فيتشاءم من الدنيا ويتذكر الموت ، والموت بذكره بالعمل الصالح والإقلاع عن النواية والجهل ، ويذكره عن ما توا قبله من ملوك وأمراء وأصحاب عروش وضياع ، ذهبوا وذهبت دنياهم

الحافلة باللذات ، وعمرت منهم القبور ؛ ولم يدد عنهم الموت ما 'لهم ولا جاههم إلى آخر هذه المانى التى استنفدها من قبل أبو العتاهية ، وصالح بن عبد القدوس وأضر ابهما من مثل قوله :

کل حی سیموت ليس في الدنيا ثبوت ثم يتلوها خفوت حركات سوف تفنى بعده إلا السكوت وكلام ليس يحلو آين ذاك الجبروت ؟ أمها السادر قل لي ق فما هذا الصموت ؟ كنت مطبوعاً علىالنط ما أراه أم قنوت ؟ ليت شمرى أهمود كل أفق ملكوت ؟! أين أملاك لهم في وخلت تلك التخوت زالت التيحان عنهم

ومما يتصل بهذا الموضوع مدحه لرسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد مدحه بقصيدة طويلة يتوسل فيها بجاهه ويطلب شفاعته ، ويرجو الرحمة والمففرة من الله بسببه ويقول :

لكان أعلم من في الأرض كالهمج أحن شوقاً كطير البانة الهرج وأي صب بذكر الشوق لم بهج جرائمي – رحمة تنبي عن الحجج مناولة ، وصباحي غير منبلج ضاق الرحام غداة الموقف الحرج

هو النبي الذي لولا هـدايته أنا الذي بت من وجدى بروضته هاجت بذكراه نفسي فاكتست وكلماً يارب بالمصطفى هب لى وإن عظمت ولا تمكني إلى نفسي فإن يدى مالى سواك وأنت المستمان إذا

### لحسكمة :

وقد أكثر الباردى من قول الحكم ، ومعظمها حكم غير مبتكرة وقع عليها السابقون وصاغها البارودى صياغة جديدة بأسلوبه الجزل الفخم ، وقد وردت له كثير من الأبيات

السائرة التي سارت كأنها أمثال كتوله:

ومن تكن العلياء همة نفسه فكل الذي يلقاء فيها محبب وقوله:

وقليلا ما يصلح المرة للحد إذا كان ساقط الأجداد وقوله:

لممرك ما في الدهر أطيبُ لذةً من اللهو في ظل الشبيبة واليسر وقوله :

إذا ساء صنع المرء ساءت حياته فا لصروف الدهر يوسعها سبا

ومن أبيات الحـكمة التي اشتهر بها قوله :

وإعا صفوه بين الورى ولمدع والدُّ هُرُ كالبحر لا يَنفكُ ذاكدر ما شان أخلاقه حراص ولا طبع (١) لو كان المرء فكر في عواقبــه من لم يزل بغرور العيش ينخدعُ وكيف أبدارك مافي النيب من حدّث دهراً يَفُسُو ، وآمال تسرُ وأعـــ مار م تمرُّ ، وأيام لما مُخدَعُ وليس يعلم ما يأتى وما يَدَعُ يسمى الفتى لأمور قد تضر به يآيها السادر الزور من صَلَف مهلاً فإنك بالأيام منخدع دع ما يرَيب ، وخذ فيما ُخلقت له لعل فلبك بالإعسان ينتفع وكل موب إذا مارث ينخلع إن الحياة لثوب سوف تخلمه

وهي حكم قريبة المني مأخوذة من تجارب عادية ليست فيها فلسفة عميقة ، ولا تدل

<sup>(</sup>١) الطبع : الفي والدنس والبيب .

على مذهب فى الحياة ومصيرها ومصدرها ، أو على نظرة عامة شاملة للكون ، وإنما هى نظرات عابرة ليس فيها تحليل دقيق ، ولا سبر لأغوار الحياة والمجتمع ونفسيته ، ولكنها حلوة الصياغة خفيفة على الألسنة متقنة السبك .

وبعد فهذه معظم الموضوعات التي تكلم فيها البارودي وقد عقبنا على كل موضوع بكلمة موجزة ، وعرفنا إلى أى حد مشى البارودي في ظل القدماء وإلى أى حد تميزت شخصيته ، ورزت خصائصه ، وفي شمر البارودي هنات .

#### هنات :

وهذه الهنات قليلة لا تقدح في منزلته ولا تنض من شأنه ، وبعض هذه الهنات ترجع إلى :

۱ — لغويات : فاستعمل البارودى كلمات كثيرة غير موجودة في المعاجم ولا بعين عليها الاشتقاق الصرفي من مثل قوله ( همامة نفس ) فهذا المصدر بالمني الذي يريده أى قوة المزم غير موجود في المعجمات التي بين أيدينا ، وقد يلتمس له تخريج بعيد ، فيه كثير من التعسف. ومن مثل قوله : (يكفيك منه إذا استحس) يريد أحس ، ومثل قوله :

شفت زجاجة فكرى فارتسمت بها علياك من منطق في لوح تصويري

فارتسمت بممنى رسمت غير موجودة بالمجهات ، ومعناها في المعاجم امتثل ؛ ومثل قوله :

فَكُم سَمَلُوا عَيْناً بِهَا تَبْصُرُ العِسْمِلا وَشَلُوا يَدَا كَانَتَ بِهَا رَايَةِ النَصْر

والفعل شل لازم ، ويتعدى بالهمزة فيقال . أشل الله يد فلان . واستعمله الشاعر هنا متعدياً بنفسه ، وقد نوجد له تخريج بعيد .

#### ومن مثل قوله :

« تمد بدأ نحو الساء خضيبة » وخصيب على وزن فعيل عمى مفعول أى مخضوبة ،

ويستوى فيه الذكر والمؤنث إن تبع الموصوف ، ولهذا قالوا : كف خضيب وامرأة خضيب فاستعال خضيبة خطأ .

ومثل قوَّله .

فا أبصرته الخيل حتى عطرت بفرسانها واستتلمت كيف تخلص

وليس بالمعجات استتلمت ، وإعابها تلمت بمعنى مدت أعناقها . وقد يقال إن زيادة الهمزة والسين والتاء للطاب قياسية عند بعض الصرفيين .

٢ - وقد يخطى، البارودي في الأساليب العربية في مثل قوله :

إذا راطنوا بمضاً سمت لصوتهم مديداً تكاد الأرض منه عيد

والفصيح إذا راطن بمضهم بمضاً .

ولكن هذا قليل في شمره ، لأنه طبع على قول الفصيح لكثرة محفوظه من كلام. العرب الخلص .

٣ - ومن المآخذ التي كثيراً ما يُعَيِّر بها البارودي انهامه بسرقات شعرية تأتى في صورة أبيات أو أنصاف أبيات من مثل قوله :

على طلاب المز من مستقره ولا ذن لى إن عارضتني المقادر وهو من قول أبي نواس:

على طلاب المز من مستقره ولا ذب لى إن حاربتني المطالب ومثل قوله:

عيل من الدنيا إلى ظل مؤنة لها بارق فيه النيه تلمع فالشطر الثاني مأخوذ من قول أني المتاهية .

#### لما عارض فيه المنية تلمع

وقول البارودى :

قد يظفر الفاتك الألوى بحاجته وليس يدركها الهيابة الحلط مأخوذ من قول الشاعر العباسي:

من راقب الناس لم يظفر بحاحته وفاز بالطيبات الفاتك اللهج

وقوله :

وما الحلم عند الخطب والمرء عاجز مستحسن كالحلم والمرء قادر مأخوذ من قول المتنى:

كل حلم أنى بنـــــير انتدار حجة لاجى. إليها اللثام

وهناك أبيات كثيرة تدل على نظرته إلى أشمار القدماء ؛ وقد ذكرنا آناً أن البارودى للم يسرق ، ولم يمتمد أخد هذه الأبيات والسطو عليها ، وإعا كثر محفوظه ، وتأثربه كل التأثر ، ولا سيا إذا كان يمارض قصيدة لشاعر مجيد ، فإنه بجاريه حتى لقد يختلط شعره بشعره وتتعذر التفرقة بينهما ، وذلك لجودة محاكاته وسلامة طبعه ، وقد تردُ على لسانه كلات أو أبيات من أشمار القدماء دون أن يدرك ، لأنها من محفوظه وقد عرفنا أنه لم يتعلم قواعد اللغة والصرف وغيرها وإعا صاريقرأ الشعر ويحفظه حتى مرن لسانه على قوله وعلك أزمة اللغة ، وطبع على الفصاحة ، كل هذه الهنات التي ذكرناها مصدرها اعتداده بنفسه واعباده على ذاكرته وعدم دراسته المنظمة ؛ ولكنها تافهة لا تفض من شعره أو تضير منزلته بشيء .

٤ - هذا وللبارودي مبالغات سقيمة من مثل قوله:

وما زاد ماء النيـــل إلا لأننى وقفت به أبكى على الأحباب

ويكرر هذا المني في قوله :

وكفكفت دمماً لو أسلت شئونه على الأرض ماشك امرؤ أنه البحر

ومن مثل قوله:

إذا تنفست فاضت زفرتي شرراً كما استنار وراء القدحة اللب

على أنها تغتفر له فإنها خيالات شاعر .

### منزلته :

يدين الشعر العربى الحديث للبارودى بأنه العوذج الحيُّ الذي احتداه الشعراء من بعده وساروا على نهجه في أسلوبه وأغراضه وذلك لأنه أنى – كارأيت – بشعر جزل رائق الديباجة عذب النَّغم في حقبة ساد فيها شعر الضعف والصنعة وضحالة المنى وعقم الخيال، ثم إنه مثل عصره أثم عثيل وكان صدى لحوادات بيئته فكان قدوة لمن جاء على أثره في التجديد.

أضف إلى ذلك أنه علمهم كيف يتجهون إلى الأدب المربى فى أذهى عصوره ويغترفون من ذخائره بحيث لا تفى شخصياتهم ، فيقوى أسلوبهم وتشرق ديباجهم ويبعدون عن الحلى المسكلفة ، وبذلك سار الشعر من بعده إلى الأمام ولم يرجع أبداً إلى .

وتمن تتلذ على البارودى واقتنى أثره عدد كبير من شعراء المربية أتخذوه إمامهم غير مدافع كشوق وحافظ والرافعي وصبرى وعبد المطلب والجارم والكاظمي والرسافي وأحد عرم والكاشف ونسيم والزين وغيرهم ، على تباين بينهم في حظ كل منهم من التجديد والتأثر بثقافة النرب ومذاهبه الأدبية .

وعلى الرغم من قيام مدرسة مجددة نشيطة يترعمها مطران وشكرى والمازني والمقاد

وأبو شادى ، فلا زال كثيرون في البلاد العربية بعامة ، وفي مصر بخاصة ، يحنون إلى ديباجة البادودي وموسيق مدرسته مع الأخذ بطرف من الجديد في الماني والأخيلة والصور .

وحسب البارودي فحراً أنه آحيا الشمر بعد مواته على غير مثال سبق من معاصريه .

ونقول مع هيكل : إنه كان مجدداً في كل بيت من أبياته حتى في معارضاته للقدماء والنهج على منهجهم .

هذا وقد حاول البارودى التجديد في الأوزان فنظم قصيدة من تسمة عشر بيتاً على وزن جديد هو مجزوء المتدارك ، ولم يسبق للمرب أن نظموا منه ، وإنما ورد المتدارك عندهم كاملاً أو مشطوراً ، تلك هي القصيدة التي يقول في أولها :

أملاً القدح واعص مَن نصح وارو عُلَّدت الفرح وارو عُلَّدت الفرح فالفية متى ذاقها انشرح

وقد نظم شوق من هذا الوزن الذي اخترعه البارودي قصيدته التي مطلمها :

مال واحتجت وادَّعي الفضب ليت هاجرى يشرح السبب

# الفصِلانخامِين

# نهضــة النـــثر

عرفت فيا سبق كيف أن الصحافة في عصر اساعيل نهضت بلغة الكتابة ، وحررت النتر من السجع المتكلف ، والإممان في طلب المحسنات البديعة ، وأنها تناولت سوضوعات شي مما يمس الحياة العامة ومشكلات الشعوب ، بيد أن نظرتنا عمة كانت عابرة ، لم تقف طويلا لتتعرف على خصائص هذا النثر ومميزاته الفنية ، والموضوعات المتباينة المديدة التي خاض غمارها ، والعوامل الكثيرة التي تضافرت على النهوض به ، والتي اتخذت من الصحافة منبراً يذبع على الناس فكراً جديدا .

ورأيت أن المدرسة الديوانية التي مثلها عبدالله فكرى لم تتناول السياسة والاجتماع والإسلاح ، وأن موضوعاتها لم تتمد الأمور الشخصية أو الأدبية البحتة كرسائل التمزية والمهنئة والاعتذار والرجاء ، أو وصف منظر جيل أو آنية أنيقة الصنع ... وماشاكل ذلك مما يكون مبعثه الشعور الشخصى .

ولقد شهدت أخريات عهد اسماعيل ، وعهد نوفيق لوناً جديداً من الغثر ، وأدباً ينبض والحياة وبالحرارة رأينا نتناً منه قبل<sup>(۱)</sup> وآن لنا أن نخصه بنظرة واسعة .

### (۱) موضوهاته :

أما موضوعات هذا النثر فسكانت واسمة الأفق ، وتناولت مشسكلات الحياة ومايهم الشموب ومايبمث على اليقظة والهمنة ممثلة ف :

١ حــ الدفاع عن الشعوب المظاومة التي ظلت تأن تحت نير العبودية والعسف قروناً

<sup>(</sup> ١ ) راجع ما كنهناه عن الفديان وأدبب إسحق فيا تقدم .

مديدة ، لاتعرف كيف تراجع الحاكم في حكم أبرمه ولو كان ظالماً ، ولا كيف نثور وتشكو وتأن وتتوجع و تسمع شكاتها للعالم ، والحاكم سادر في علمواله ، عتص دماءها ، ويسخرها لأهوائه وشهواته ؛ ولا يفكر في نفعها إلا بمقدار ما يعود عليه هو من الفائدة ، استمع للأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده كيف يصور ألك حال مصر قبل أن يشيع هذا الأدب الجديد والفكر الجرى وفي أرجائها .

« إن أهالى مصر قبل سنة ١٢٩٣ ه كانوا يرون شئونهم العامة بل والحاصة ملكة لحاكمهم الأعلى ، ومر يستنيبه عنه في تدبير أمورهم ، يتصرف فيها حسب إرادته ، ويعتقدون أن سعادتهم وشقاءهم موكولان إلى أمانته وعدله أو خيانته وظلمه،ولايرى أحد منهم لننسه رأياً يحق له أن يبديه في إدارة بلاده. أو إرادة يتقدم بها إلى عمل من الأعمال يرى فيه صلاحاً لأمته ، ولا يعلمون من علاقة بينهم وبين الحكومة سوى أنهم مصرَّفون فيا تسكلفهم الحكومة به وتضربه عليهم . وكانوا في غاية البعد عن معرفة ما عليه الأمم الأخرى سواء كانت إسلامية أو أوربية — ومع كثرة من ذهب منهم إلى أوربا وتعلم فيهه من عهد محمد على الكبير إلى ذلك التاريخ ، وذهاب المدد الكثير منهم إلى ما جاورهم من البلاد الإسلامية أيام محمد على باشا الكبير وإبراهيم باشا لم يشمر الأهالى بشيء من ثمرات تلك الأسفار ، ولا فوائد تلك المارف . ومع أن اسهاعيل باشا أبدع مجلس الشورى في مصر سنة ١٢٨٣ ، وكان من حقه أن يعلم الأهالي أن لهم شأناً في مصالح بلاءهم ، وأن لهم رأياً يرجع إليه فيها ، لم يحس أحد منهم ولا من أعضاء المجلس أنفسهم بأن لهم ذلك . الحق الذي يقتضيه تشكيل هذه الهيئة الشورية ، لأن مبدع المجلس قيده في النظام وفي العمل، ولو حدَّت إنساناً فكره السليم بأن هناك وجهة حير غير التي يوجها إليه الحاكم لما أمكنه ذلك ؛ فإن بجانب كل لفظ نفياً عن الوطن ، أو إزهاقاً للروح ، أو تجريداً من المال ».

وكان الأدب صدَّى لهذه الحياة البنيسة التي تُقبر فيها الحَّريات وتغل المقول ، يتغني

بما قام به هذا الحاكم الظالم من أفعال وضيعة ، ويصور سيئاته حسنات ، وسخافاته آيات ، وحماقاته معجزات ، ولكن الأدب الجديد أخذ ينظر إلى هذه الشعوب ، ويجعل خيرها غايته فيجمعهم على من اعتدى عليها ، ويبين للناس سوء حالهم ومواضع بؤسهم وأدوائهم ، وطرق علاجها ، ويقف للحكام بالمرساد يذيع سيئاتهم ومظالمهم وينقدهم في غير هوادة أو رفق ، ويشجع أفراد الأمة على المطالبة بحقوقهم ، وألا يخشوا بأس الحاكم وجبروته ، لأنه مدين بقوته لهم ، وبنناه وضياعه لكدهم وكدحهم . واستمع كذلك إلى الأستاذ الشيخ محمد عبده كيف يحرض الأمة على خلع نير العبودية ، والحد من سطوة الحاكم الغاشم، وينمى عليه جهله وسفالته :

«إن الأمة التي ليس لها في شئونها حل ولا عقد ، ولا تستشار في مصالحها ولا أثر لإرادتها في منافعها العمومية ، وإنما هي خاصمة لحاكم واحد إرادته قانون ومشيئته نظام ، يحكم مايشاء ويفعل مايريد ، فتلك أمسة لاتثبث على حال واحد ولا ينضبط لها سير ، فته تتورها السعادة والشقاء ، ويتداولها العمروالجهل ، ويتبادل علمها الغني والفقر ، ويتناوبها الهز والدل ، وكل مايعرض عليها من هذه الأحوال خيرها وشرها ، فهو تابع لحال الحاكم. فإن كان حاكمها عالمًا حزماً أصيل الرأى ، على الهمة ، رفيع القصد ، قويم الطبع ، ساس فإن كان حاكمها عالمًا حزماً أصيل الرأى ، على الهمة ، رفيع المقصد ، قويم الطبع ، ساس الأمة بسياسة المدل ورفع فيها منار العلم ، ومهد لها طرق اليسار والثروة ، وفتح لها أبواباً للتفن في الصنائع والحذق في جميع لوازم الحياة وبعث في أفراد المحكومين روح الشرف التنفق ، وحملهم على التحلى بالمزايا الشريفة من الشهامة والشجاعة ، وإباء الضيم ، والأنفة من الذل ، ورفعهم إلى مكانة عليا من العزة ، ووسطأ لهم سبل الراحة والرفاهة وتقدم بهم . إلى كل وجه من وجوه الخير ،

وإن كات حاكمها جاهلا ، سيى الطبع ، سافل الهمة ، جباناً ضعيف الرأى أحمق الجنان ، خسيس النفس ، معوج الطبيعة أسقط الأمة بتصرفه إلى مهاوى الجسران، وضرب على نواظرها غشاوات الجهل ، وجلب عليها غائلة الفاقة والفقر ، وجار في سلطته عن جادة العدل ، وفتح أبواباً للعدوان فيتغلب القوى على حقوق الضعيف ، ويختل النظام ، وتفسد

الأخلاق ، وتخفض الكلمة ويَعْلَب اليأس فتمتد إليها أنظار الطامعين ، وتضرب الدول الفاتحة بمخالبها في أحشاء الأمة . عند ذلك إن كان في الأمة ركمي من الحياة ، وبقيت فيها بقية منها ، وأراد الله بها خيرا ، اجتمع أهل الرأى وأرباب الهمة من أفرادها وتماونوا على اجتثاث هذه الشجرة الخبيثة ، واستئصال جدورها ، قبل أن تنشر الرياح بدورها، وأجزاءها السامة القاتلة بين جموع الأمة فتميتها وينقطع الأمل من العلاج (١) » .

عثل هذا الأدب أخذ المصلحون ينادون الشعوب المستكينة للذل ويوقظو بهامن سباتها المميق وينددون بما عليه أبناؤها من جبن وخور ، فلا ينضبون لكرامة امتُنهنت ، ولا يثورون لعفاف ملم ، وشرف دُ نِّس :

« الجبن هو الذي أوهي دعائم المالك فهدم بناءها ، هو الذي قطع روابط الأمم فحل نظامها ، هو الذي وهن عزائم الملوك فانقلبت عروشهم ، وأضعف كلوب العالمين فسقطت صروحهم ، هو الذي يغلق أبواب الحير في وجوه الطالبين ويطمس معالم الهداية عن أنظار السائرين ، يسهل على المنفوس احمال الذلة ، ويخفف علمها مضض المسكنة ، ويهو ن علمها حمل نير العبودية الثقيل . يوطن النفس على تلقى الإهانة بالصبر والتذليل بالجلد ، ويوطى الظهور الجاسية لأحمال من المصاعب أثقل مما كان يُتوهم عروضه عند التحلى بالشجاعة والإقدام . الجبن يُدبس النفس عاراً دون القرب منه موت أحمر عند كل روح زكية وهمة علية ، يرى الجبان وعر المذلات سهلا ، وشظف العيش في المَسكنات رفها ونعما » علية ، يرى الجبان وعر المذلات سهلا ، وشظف العيش في المَسكنات رفها ونعما »

وإذا جاوز الحاكم حدَّه ، طنى وبنى واستبد ، وباع بلاده للأجانب الطامعين ، المستعمرين الفاصبين ، ونكل بالأحرار الفكرين كما فعل نوبار باشا مثلا حين طلب إبعاد الزُّبير باشا من مصر ، وحين حارب كثيرين من المصلحين ، وحين مكن للانجليز في وادى النيل ، فإن زعماء الإصلاح لا يترددون في التحريض على قتله ، وتخليص الأمة منه .

<sup>(</sup>١) تأريخ الأستاد الإمام الجزء الثان س ٣٣١ والعدد الرابع عصر من عبلة العروة الوثق · (٢) تاريخ الأستاذ الإمام ج ٢ س ٣٢٨ ·

« إنى أنمجب ، وكل ذى إحساس يتعجب من سكان الديار المصرية من المصريين والأراك والحجازيين والميانيين ، ألا يوجد بين هؤلاء فتى يشمر عن ساعده ويتقدم بصدره ، ويخطو خطوة إلى هذا الوزير الأرمى فيبطل هذه الصفقة وينقض هذه البيعة ، ويكشف له وللمفرورين من أمثاله حقيقة الوطنية ، ويرفع الحجاب غن واجبات المليّة ؟ لا حول ولا قوة إلا بالله ! إن المولمين محب الحياة يقضونها من خوف الذل فى ذل ، ويميشون من خوف المبودية فى المبودية ويتجرعون مرارات سكرات الموت فى كل لحظة خوفاً من الموت . لا الدين يسوقهم إلى مرضاة الله ، ولا الحمية تدفعهم إلى ما به فخار الإنسان ، (١) .

وانست إلى السيد جال الدين الأفغاني كيف يثير في النفوس الحية ، ويريدها متمردة على الطغيان والعسف والهوان ، وينعى على الصربين خورهم واستكانهم إلى كل من محكهم ؟ خقد روى سليم عنحورى عن السيد جال الدين قوله : « إنه معاشر المصربين قد فشأتم في الاستعباد ، وربيتم في حجر الاستبداد ، وتوالت عليكم قرون منذ زمن الملوك والرعاة حتى اليوم ، وأنتم تحملون عب نير الفاتحين ، وتعنون لوطأة الفزاة الظالمين ، تسومكم حكوماتهم الحيف والجور ، وتنزل بكم الحسف والذل ، وأنتم صابرون بل راضون ، وتستنزف قوام حياتكم ومواد غدائكم التي تجمعت عا يتحدّب من عرق جباهكم بالمصا والمقرعة والسوط ، وأنتم معرضون . فلو كان في عروقكم دم فيه كريات حيوية ، وفي وموسكم أعصاب تتأثر فتثير النخوة والحية ، لما رضيم بهذا الذل وهذه المسكنة . تناوبتكم ومولد كم عبضم نهمه ، وأنتم كالصخرة الملقاة في الفلاة لا حس لكم ولا صوت .

انظروا أهرام مصر ، وهياكل ممفيس ، وآثار طيبة ، ومشاهد سيوة ، وحصون حمياط ؛ فهى شاهدة تمـنَعَـة آبائـكم وعزة أجدادكم .

<sup>(</sup>١) عِلَة الروة الوالى النسم الثاني ص ١٤٧ .

هبوا من غفلتكم . . . ! اصموا من سكرتكم . . . ! عيشوا كباق الأمم أحرارآ سمداه . (١) .

بل كان السيد جمال الدين في غاية الجرأة يحرض على التورة علانية في كلات ملتهبة تثير الهمم الخامدة ، وتحيى العزائم الميتة ، وتحرك المقول الجامدة من مثل قوله من خطبة له بالإسكندرية قبيل خلع الحديو اسماعيل:

« أنت أيها الفلاح المسكين تشق قلب الأرض لتستنبت منها ما تسد به الرمق ◄ وتقوم بأو د الميال ، فلماذا لا تشق قلب ظالمك ؟ لماذا لا تشق قلب الذين يأ كلون عمرة اتما بك ؟ ٥ (٢).

ومن الكابات الى تتلفى لهباً ، وتقد غيرة وحاسة حين تصور بوس المصريق وكيف يسومهم حكامهم العسف والخسف تلك الكلمة الى كتبها أديب إسحق وهو مريض بباريس محت عنوان « نفثة مصدور » وبوازن فيها بين الحياة النيابية الحرة في فرنسا وحياة الاستبداد عصر فيقول : « وأنا محت سماء الإنصاف على أرض الراحة ، بين أهل الحربة أسمع ألحانا في مجالس العدل ، فأذكر أبين قومي في مجالس الظالمة ، فأذكر أبين قومي في مجالس الظالمة ، فأذكر شقاء رسر في في ربوع الفائلة ، فأذرف الدمع ممتزجاً بسواد القلب فأكتب إليهم تن فأدكر شقاء رسر في في ربوع الفائلة ، فأذرف الدمع ممتزجاً بسواد القلب فأكتب إليهم تن فاقوم ظلمتم غير ممشكورين ، وصبرتم غير مأجورين وسميتم غير مشكورين ، فهلكتم غير مأسوف عليسكم ، تصبرون على الظلم حتى محسبه الناظر عدلا ، وتبقسمون التنيد حتى فيلمة الناقد تحذيا ، وتخفضون اللفالين جناح الذل حيث يقول من براكم ما هؤلاه بشر فيلنه الناقد تحذيا ، وتخفضون اللفالين جناح الذل حيث يقول من براكم ما هؤلاه بشر أنواع المنابد وأصناف الحيل وألوان الخداع فيا يختلسون كا تقلب المشموذة لدى الأطفال أوجه الودّ عات في استخراج ما يضمرون .

<sup>(</sup>۱) سليم عنحوري . تاريخ مجد عبده لرشيد رضا ج ١ س ٤٦ ،

<sup>(</sup>٢) مذكراتي في نصف قرأن : أحد شفيق من ١٠٩٠.

وأيت فلاحهم فى حقله الصغير يتناول الطعام أكلاً مريثاً ، وينام القياولة نوماً هنيئاً ، ويأوى إلى البيت فيأكل بين عياله ويتلو عليهم صحيفة النهار ، ثم ينام مل عينيه ، لا يحلم عيسوط المأمور ولا يتصور عصا الشيخ ، ولا بتذكر حبس المدير ، فتخيلتكم بين السواق والأنهار تشتغلون سحابة اليوم لتجتمعوا على القصمة السوداء فتلنهموا فتات الشعير ، وتنكبوا على الريمة تردعونها ، وتنكبوا على الريمة تردعونها ، والعلمة الوفيرة تحصدونها لتنصرفوا إلى أكواخ بالية تشبه قبوراً توالت عليها السنون ، والعلمة الوفيرة تحصدونها لتنصرفوا إلى أكواخ بالية تشبه قبوراً توالت عليها السنون ، فيجتمع من حولكم صفار لا تعرف أبدانهم الوقاء ، ونساء تعو ضن الأقدار عن الكساء عيم عائمور سالبا ، والشيخ عاضباً ، والمدير ناهبا ، فأنهم في بلاء مستقر ، وعناء مستمر ، محصدون السر ولا تأكلون ، وتملكون الأرض ولا تسكنون » (١) .

بل استمع إليه بحرض على الثورة جَهْرَةً في كلته التي كتبها بحت عنوان «التردد» وهو فيها لا يقل حية وحاسة عن جال الدين ، ساقها في أسلوب شعرى بهيج المواطف وذاك حيث بقول :

« قد ُ بليم عا يذيبُ الشحم ويفرى اللحم ، و يُنسَقَى العظم وأنّم صارون ؛ و مُنيّم عا وقد النّسم وأهلك النّسم وأنّم صامتون ، ورزقتم عا جلب المصاب ، وهتك الحجاب ، وأبرز الكعاب وأنتم خاشعون ، فما الذي تخافون ؟ .

تقولون لا رضى بهذا الحسف ، ولا نقوى على احمال الذل ، فقد صار تاجرنا عاملا ، ونبيهنا خلملا ، وعالمنا سائلا ، فلم يبق فينا غير الأجير والتابع والشحاذ والزارع ، والجندى حنخفض الجانب ، والشرطى منقطع الراتب ، بل زارعنا الذى بدفن مع الحبة قوة عينه ، ويستى الغرس عاء جبينه : تريل في دار أبيه ، وغريب في أرض ذويه ، محصد بما زرع ولكن لسواه ، ويجني بما غرس ولا بذوق جناه .

وكأنى بكم عصابة ، من أهل الهمة والإصابة ، ترفعون الأصوات في طلب الحق

<sup>(</sup>۱) افرر س ۷۰ ۰

المسلوب ، وتمدون الأكف لالتماس المال المنهوب ، وتجملون الأبدان للوطن سوراً يرد. عنه العدو مذعوراً ، وأنتم الكلمة المتحدة والقوة المتجمعة هي أقوى من العدد الكثير. إلا أنكم تترددون .

فياحليف الصبرويا نِضُو العناء ، نداء مشارك فى بلواك ، وسامع لنجواك ، دع التردد إن أردت النجاح والنجاة ، وأقدم ، فرب حياة تكون فى طلب الموت ، ورب موت يجىء من طلب الحياة »(۱).

وهى كما ترى كلمة تحمل روح جمال الدين ، وتحض على الثروة علانية ، بتنبيه المصريين... لمهاوى الذلة التي تردُّو ا فيها وحثهم على استخلاص حقهم بالقوة من ظالميهم .

الدعوة إلى الأخذ بنظام الشورى في الحكم ، حتى تشعر الأمة أن مقدراتها بيدها ، وحتى تأمن جانب الحكام وعبثهم بكنوزها وأرزانها ، بل مقامرتهم على استقلالها وحريبها ، وحتى لا تدع للأجانب حجة يتكثون عليها في إشرافهم على الحكومة وإدارتها .

وقد رأيت طرفاً مما قاله البارودى الشاعر فى الشورى. وقد كانت هذه الروح التى تجلت فى شعر البارودى قبسا من نار مشتملة فى نفس جمال الدين الأفغانى وسحبه وحوارييه من أمثال محمد عبده وعبد الله نديم ، وأديب اسحق ، استمع إلى هذا الحوار بين توفيق باشا وبين جمال الدين الأفغانى وقد طلبه للمثول بين يديه فى قصر عابدين :

قال توفيق: إنى أحب كل المصريين ، ويسرنى أن أرى بلادى وأبناءها فى أعلى درجات الرق والفلاح ، ولكن من الأسف إن أكثر الشمب خامل جاهل لا يصلح أن . 

يُذْق عليه ما تلتونه من الدروس والأقوال ألمهيجة ، فيلتون بأنفسهم في تهلكة » .

فأجاب جمال الدين: « ليسمح لى سمو أمير البلاد أن أقول بحرية وإخلاص: إن الشعب المصرى كسائر الشموب لا بخلو من وجود الحامل والجاهل بين أفراده ، ولكنه غير محروم من وجود العالم والعاقل ، فبالنظر الذى تنظرون به إلى الشعب المصرى ينظر إليكم ، وإن قبلتم نصح هذا المخلص ، وأسرعتم في إشراك الأمة في حكم البلاد عن طريق الشورى.

<sup>(</sup>۱) الدور س ۲۲ .

فتأمرون بإجراء انتخابات نواب عن نوابالأمة لتسن القوانين وتنفذها باسمكم وارادتكم يكون ذك أثبت لمرشكم وأدوم لسلطانكم (١١).

ويقول الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده ، مبرهنا على أن الأمة المصرية بلغت حداً · من النضج يؤهلها لأن تتولى أمورها بنفسها .

« ومما تقدم سرده تعلم أن أهالى بلادنا المصرية دبت فيهم روح الأنحاد ، وأشرفت نقوسهم على مدارك الرأى العام ، وأخدوا يتنصلون من جرم الإهال ، ويستيقظون من نومة الإغفال ، وقد مرت عليهم حوادث كقطع الليل المظلم ، ثم تقشمت عنهم فطالعوا من سماه الحق ما كمل عيومهم بنور الاستبصار ، حتى أشرأبت مطامعهم إلى بث أفكارهم فيه يصلح الشأن ويلم الشعث و مجمع المتفرق من الأمور ليكونوا أمة متمتعة عزاياها الحقيقية ، يصلح الشأن ويلم الشعث و مجمع المتفرق من الأمور ليكونوا أمة متمتعة عزاياها الحقيقية ، فهم بهذا الاستعداد العظيم أهل لأن يسلكوا الطريق الأقوم طريق الشوزى والتعاضد في الرأى » (٢) .

٣ - محاربة الاستعار ، وإثارة الحية الوطنية في نفوس الشعوب المستذلة التي غلبت على أمرها وقادها ملوكها وزعاؤها إلى الدمار والبوار ، بينا المدو يتربص بهم الدوائر ، فلما لاحت الفرصة انقض على الفريسة كالوحش الكاسر يوسعها نهشاً وعضاً ، حتى خرت تحت قدميه دامية الحسد ، هامدة الفكر ، تنظر بعينين ملؤها الرعب والذلة .

وقف هذا الأدب يصرخ ف هذه الشموب صرخات مدوية علما تفيق من سباتها ؛ وتنهض لمحاربة عدوها وتتنبه إلى الختل والفيلة والفدر والحيلة ، وشتى الوسائل الرائفة التي عمد لها الطامع الحشم من وعود مصير ها ألخلف ، ومواثيق غايتها النقض ، وأعان يتبعها الحنث . كل ذلك حتى عكن لنفسه في البلاد فيمتص دماء أهلها ويسخرهم لطاعته عبيداً غيره فأجورين وفَعَملة عير مشكورين :

﴿ بَلَعَ الْأَجْحَافَ بِالسَّرْقِينَ غَايِتُهُ وَوَصَلَ الْعَدُوانَ فَهُمْ نَهَايَتِهُ ، وأُدَرَكُ الْمُغَلِّب مُنْهُمْ

<sup>(</sup>١) خاطرات جال الدين لمحمد باشا الحزومي .

 <sup>(</sup>٧) تاريخ الأستاذ الإمام الشيخ عمد عبده جلا ص ٧١٧ -- ٢١٨

نكايته ، خصوصا في المسلمين منهم ، فلوك أثر لوا عن عروشهم جوراً ، وذووحقوق في الإمرة حرموا حقوقهم ظلما وأعزاء باتوا أذلاء ، وأجلاء أصبحوا حقراء ، وأغنياء أمسوا فقراء ، وأصحاء أضحوا سقاما ، وأسود تحولت نعاما ، ولم تبق طبقة من الطبقات إلا وق مسها الضر من إفراط الطامعين في أطاعهم ، خصوصاً من جراء هذه الحوادث التي بذرت بذورها في الأراضي المصرية نحو خمس سنوات بأيدي ذوى المطامع فيها ، حلوا إلى البلاد مالا تعرفه فدهشت عقولها ، وشدوا عليها عا لاتألفه فحارت ألبابها ، وأزموها ماليس في قدرتها فاستمصت عليه قواها ، وخضدوا من شوكة الوازع تحت اسم العدالة ؛ ليهيئوا بكل ذلك وسيلة لنيل المطمع فكانت الحركة العرابية فانخذوها ذريعة لما كانوا له طالبين ، فاندفع بهم سيل المصاعب ، بل طوفان المصائب على تلك البلاد ، وظنوا بلوغ الأرب ولكن أخطأ الظن وهموا عالم ينالوا(١))

واستمع لهذا الفئة المصلحة اليقظة كيف تنبه لمكايد الإنجليز وصنائمهم في مصر ، وتفضح حيلهم: « نوبار باشا ساع إلى أمر مهم وهو ماذكرناه في العدد السابق ، ونشرته بمدنا جريدة ( الدَّبا ) وسائر الجرائد الإنجليزية ، وهو أن يكون ولى القاصر (عباس ) بعد خلع أبيه فينال بسطة في السلطة ، وإطلاقاً في الأمر والنهى ، وعلم أن هذا وقت الفرصة لحرص الحكومة الإنجليزية على تملك مصر ، وهي محتاجة في ذلك إلى من ليس له وطن ولا دين ولا جنس في مصر ، فهي في شدة الاحتياج لنوبار باشا ، وتوفيق باشا قبة جوفاء لا يرجع منها إلا صدى الأصوات ، إن قلت : لا ، فلا ، أو قلت : نم ، فنعم ، فهو في غضبه ورضاه تابع لما يلتي إليه ، فعلم نوبار أن خديويا مثل هذا يمكن أن يكون واسطة في تمكين الإنجليز من مصر من حيث لا يشعر ، وبتقديمه هذه الخدمة لهم يبني ليفسه من العزة قصراً شاهقا (٢٠) » .

واستمع كذلك إلى أديب إسحق تلميذ جمال الدين الأفغانى ، وأحد الألسنة التي أطلقها تندد بالاستمار وحيله ، كيف ينبه المصريين إلى خداع الإنجليز ، وتحديرهم المصريين بتخفيض الضرائب حتى عدحوا أيامهم ، ويوازنوا بينهم وبين حكامهم المتعسفين فيرجحون

<sup>(</sup>١) افتتاحية مجلة المروة الوثني .

عَى كَفَةَ العَدَالَةِ ، وقد أشارت بعض الصحف عا قدم الإنجليز من عمل ، فثارت ثائرته وقال :

« فهل خنى عن تلك الصحف أن من شفقة الصياد على الطير إلقاؤه الحب بين يديها ؟ أو لم تعلم أن القائل بهمجية المصريين ، المعتقد با تحطاط مداركهم ، لا يطعمهم هذا الفتات إلا ليسهل على الإنجليز هضم قومهم والمهام ثرومهم !

كلا! إن الجرائد المصرية لا تجهل حقيقة الأمر ، ولكنها لا تستطيع التصريح ، علماً بأن اللص العازم على سرقة الحقوق الوطنية يكره النور ، فإذا حاولت الجرائد إظهاره سارع إلى إطفائه بتعطيلها وإلغائها .

یا اهل مصر : إنی محدث کم حدیثا غریبا . إذا کان أمراؤکم خیارکم ، وأغنیاؤکم اسخیاءکم وأمورکم شوری بینکم ، فظهر الأرض خیر لکم من بطنها ، وإذا کان أمراؤکم شرارکم وأغنیاؤکم بخلاءکم ، وأمورکم إلى نسائکم فبطن الأرض خیر لکم من ظهرها » .

 بفائدة قدرها عشرون في المائة ، فقال المرابى : حسن ! سأخصم من المائة عشرين فتستحق عمانين ، وأضيف الفائدة وقدرها عشرون فيكون الدين مائة وعشرين » ، ووافق الفلاح لجمله بالحساب ، وبذلك أخذ ثمانين جنيها ليسددها مائة وعشرين ، وحين السداد جاء بكل ما أنتجته أرضه فاشتراه المرابى بأبخس الأثمان ، وخرج الفلاح بعد بيع محصوله الكبير مديناً عبلغ مائتى جنيه في حين أن المرابى لو قدر المحصول كما يجب لسدد الفلاح دينه ، ودفع له المرابى فوق ذلك مائة جنيه ، ولكنه الجهل والغش .

و يحارب المسلحون زبرج المدنية الخلاب ، ولألاءها الخداع ، والفتنة التي أوقمت المصربين في شباكها ، فراحوا يلتقطون في نهم بالغ منفايات الحضارة الأوربية المفنة عسبونها تمديناً ، ونسوا دينهم وأخلاقهم الكريمة وعاداتهم الطيبة .

لقد جهد هؤلاء المصلحون والفكرون أن ينيروا للأمة سبيلها ويبصروها عاقبة السير في ظلماء الجهالة ، ويحتون على التعلم ، بل يشيدون المدارس ، ويخطبون في كل مكان على الأمة تستجيب لندائهم ، فتمرق من شرك الجهل ، وأحابيل الضلالة .

ونمت في الشعوب الجاهلة التي ظلت قروناً تخضع لسيطرة العتاة الجبارين صفات رديثة كالنفاق ، والرشوة ، والكذب ، والخداع ، والتراخى في العمل اليي آخر هذا الثقيم من نقائص الأمم المفلوبة على أمرها ، حتى ماتت فيها روح السكرامة والعزة ، وكثير من المحامد التي لا تستطيع النمو في جو خانق بعشير الظلم ودخانه ؛ ولذلك عمد السكتاب الفكرون في هذه الحقبة إلى التشنيع على هذه الرذائل وتبشيمها لدى أفراد الشعب كي يقلعوا عنها .

وهكذا امتد أفق الكتابة إلى جميع الأغراض السياسية والاجتاعية ، وكانت الصحف خير مموان على بث هذه الآراء الجريئة ، والإرشادات النافمة ، والنصائح الثمينة التي حركت الهمم وأثارت المزائم ومهدت الطريق لنضج الشعوب العربية والإسلامية .

وكان بجاب هذه الأغراض السياسية والاجتماعية موضوعات أدبية بحقة ، من وصف وتعزية وتهنئة ، وتحدث عن الأمور المعنوية كالجال ، والعاطفة ، والدوق ، والسعادة

وما شاكل هذا . وقد حاول بعض الكتاب أن يرشد الناس إلى ما تقتضيه صنعة الكتابة من أمور ، وما تطابه من جهود كأديب اسحق ، وقد بين في مقالاته(١) شروط الكتابة السليمة وأنواعها وكان ذلك ضرورياً في هذه الحقبة ، ويقول الشيخ خليل اليازجي في الإنشاء :

الإنشاء ملكة راسخة في النفس يمين عليه سلامة النوق وطول المزاولة ، والناس فيها طبقات متفاوتة مرجمها في الأكثر إلى بداهة الخاطر وذكاء البصيرة وغزارة المادة ، وله أحكام إذا راعاها الحيد نبغ فيها ، وإذا راعاها الصميف استأنس بها ، فأعانته على الجرى فيها » (٢) .

ومن أمثلة النثر الأدبى رسالة لعبد الله نديم يشكر صديقا على كتاب وصله منه (٢) :

« لبيك كوك الصبح ، دام نداك ، وسعد بك نسيم الصبّبا ، طاب بشذاك ، وأهلا بك يا نو ر البهار ، فإنى أرقت المقاء مد سمعت بالإسراء به وما زات أسأل عن ركبكم في منازل البدر ، واستفهم منه ركبان النجوم حتى مطلع الفجر فالشّمرى تقول : تركتهم بتلك المرحلة ، وعطارد يقول : تقدمتهم عنزلة ، والريخ يقول أناخوا ركائبهم ، والمشترى يقول أثار و نجائبهم ، والدجى تقول : ليلهم قرى ، والزهرة تقول هم أولاء على أثرى ، وكل ذلك وأما هائم كاطب بليل حتى طلع على من جانب السحر مهيل ، فهممت بتقبيله فأبى ، وارتفع عنى ونبا ، فأشرت له بتلطف وأنشدته بتعطف . منهم أن انعطف والزل بساحة مغرم براك بعين طول ليلها عمرى

ومن أمثلة النثر الأدبى كدلك ما كتبه السيد مصطفى نجيب (1) يصف الحاكى ( الفونوغراف ) :

عسى يأخد الأخبار منك عن الألى سيصلى بهم جمر الفضاولك البشرى ،

<sup>(</sup>١) عالى الغروج ٣ من ٥ وس ١٠٠ من هذا الكتاب .

<sup>(</sup>٣) بجالى الغرر ص ١٠ ج٣ . (٣) سلافة النديم ص ٤٠ -

<sup>(</sup>٤) كان كاتبا إدارياً بديوان الحديو ، ومنه تحول إلى وزارة الداخلية ، وكان أديباً عذب النثر سهل المعمر وله كبتاب ( حاة الإسلام ) توق سنة ١٩٩٩ .

«مثالُ القوة الناطقة ، من غير إرادة سابقة ، يقتطف الألفاظ اقتطافا ، ويختطف الصوت اختطافا . مطبعة الأصوات ، ومرآة الكلمات ، ينقل الكلام من ناحية إلى ناحية نقل كلام عمر رضى الله عنه إلى سارية ، أشد من الصَّدى وفعله ، في إعادة الصوت إلى أصله ، كأنه الحرف في يد الطابع ، والوتر في يد المضارب ، والقصبُ عن فم القاصب عفظ الكلام ولا يبيدُ ، ، ومتى استعدته منه يعيده ، من غير أن يبق لفظا في صدره ، أو يكتم شيئاً من أمره ، كأنا حفظ الوديعة في نفسه طبيعة ، فلو تقدم به الوجود في مرتبة الزمن لما احتجنا في الأخبار إلى عنمنة ، ولا في الدعاوى إلى بيدنة ، بل كان يُسمعنا كلام السيد المسيح في المهد ، وصوت عاز رمن اللحد ، وكانت استودعته الفلاسفة حكمتهم ، وأنشدوه كلتهم فرأينا غرائب اليونان ، وبدائع الرومان ، ورعا سمعنا خطب سحبان ، وأنشدوه كلتهم فرأينا غرائب اليونان ، وبدائع الرومان ، ورعا سمنا خطب سحبان ، وشعر سيدنا حسان بذلك اللسان ، وأصبح وجود الإنسان غير محدود ترمن من الأزمان . وشعر سيدنا حسان بذلك اللسان ، وأصبح وجود الإنسان غير محدود ترمن من الأزمان . وسوته ولفظه ، معيداً لقوله ناقلاً صوته ولفظه .

لقد وجدت مكان القول ذا سمة فإن وجدت لسانًا قائلاً فقل

ندم اليس فيه هفوة الندم ، وسمير لا يُنسب إليه تقصير ، تسكته وتستعيده ، وتذمه وتستجيده ، وهو في كل هذه الأحوال ، راض عا يقال ، لا يكل من تحديث ، ولا يُحَل من حديث ، عام كما ينم لك ينم عليك ، وينقل لفيرك كماينقل إليك ، فهوالمصور لسكل فن ، المتسكم بكل لفة المحدث بكل لسان ، المؤرخ لسكل زمان ، الشاعر الناثر المفنى العازف ، لا تمجزه العبارة ، ولا مجهده الإدارة ، ولا يضيره اختلاف شسكل ، ولا تباين أصل » . ومن أمثلة النثر الاجهاعي غير ما تقد م عرضه قول قاسم أمين في كتابه عن ( المرأة

ومن أمثلة النثر الاجتماعي غير ما تقديم عرضه قول قاسم أمين في كتابه عن ( المرأة الجديدة ) :

« إن كل تغيير يمرض على الأنظار في صورة مشروع 'يلَـتَمس قبوله ، ولم يكن بدأ الناس فيه من قبل ، هو في الحقيقة فكر سبق أوانه وقت عرضه ، ولهذا لا يفهمه

<sup>(</sup>١) القصب : المزمار ، والقاسب هو الذي يزمر فيه .

ولا يقدره حتى قدره إلا العدد القليل ، ممن عند نظرهم إلى ما يكنه المستقبل من الحوادث -انظر إلى حالة مصر ، فقد عاشت الأمة المصرية أجيالًا في الاستعباد السياسي ، فكانت النتيجة انحطاطاً عاماً في جميع مظاهر حياتها: انحطاطاً في المقول ، وانحطاطاً في الأخلاق ، وانحطاطاً في الأعمال ، وما زالت تهبط من درجة إلى أسفل منها ، حتى انتهى بها الحال إلى أن تكون جسما ضعيفاً ، عليلاً ساكناً يعيش عيشة النبات أكثر من عيشة الحيوان ، فلما تخلصت من الاستمباد ، رأت نفسها أول الأمر في حَــــرة لاتدرى معهاماتصنع بحريتها الجديدة ، وكان الكل لايفهم لهذه الكامة معنى ولايقدر لهاقيمة . وكان الناس يستخفون ويهز.ون بالحرية بل ويتألمون منها ، وينسبون إليها اختلال عيشهم ، وعلل نفوسهم فكم من مرة سممنا بآذاننا أن سبب شقاء مصر هو عتمها بالحرية والمساواة . ثم اعتاد القومشيئاً فشيئاً على الحرية ، وبدءوا يشمرون بأن احتلال عيشهم لا عكن أن يكون ناتجاً عنها بل له أسباب أخرى ، ثم تملق بنفوس الـكثير مناحب الحرية حتى صاروا لا يفهمون للوجود معنى بدونها . ولنا الأمل في أن أولادنا الذن يشبون على حب الحرية يجنون عرامها النفيسة التي من أهمها تهيئة نفوسهم للعمل ، وعند ذلك يعرفون جيداً أن الحرية هي أساس كل عمران ، وقد دلت التجربة على أن الحرية هي منبع الخير للانسان ، وأصل تربيته وأساس كماله الأدبي ، وأن استقلال إرادة الإنسان كانت أهم عامل في نهوض الرجال ، فلا يمكن إلا مثل هذا الأثر في نفوس النساء » .

ومن أمثلة النثر السياسي غير ما تقدم ما كتبه الشيخ على يوسف في المؤيد تحت عنواله « لا تمصب في مصر » :

« التعصب بالمنى المعروف في الغرب عن الشرق ، وبعبارة أخرى من المسيحيين عن المسلمين ، هو انبثاث روح العداء والبغضاء من الآخرين ضد الأولين ، انبثاثاً يحمل علي الاعتداء عليهم حيناً بعد حين ، أو هو التوحش الذي يفتك بنفوس الأرياء كلا ثار ثائره ، فهو أشبه شيء بالفول الكاسر الذي بندفع بهاية فيفترس كل ما في طريقه من نفوس البشر وهو على هذا مجموع أرواح شريرة لا نظام لها في ثوراتها وعُدواتها ، والتعصب بهذا المعنى

دذيلة من الرذائل التي ينهي عنها الدين الإسلامي ، والفوانين الاجماعية ، نعوذ بالله أن تُرزَأ أمة بهذا البلاء العظيم .

قالوا: إن المصريين متعصبون تعصباً دينياً ، ومدى هذا عندهم ، أنهم يكرهو فله المخالفين لهم في الدين كراهة عمياء ويعتدون عليهم بروح البغضاء المتناهية ، كما سنحت لهم فرصة أو استفزع صائح ، ولكن كيف وفي البلاد من قديم الزمان أديان مختلفة يتحاور أهلوها في المنازل ، ويتشاركون في المرافق ، ويتنافسون في الأعمال ، فلم تكن بين المسلمين والأقباط تلك الروح الشريرة ، ولو كانت في فطرة المسلمين أو فطرة الفريقين للاشت الأكثرية الأقلية في عصور مضت وخصوصاً في عصور كانت الحمالة فيها سائدة ، وكان بعض الحكام من المسلمين وغيرهم يبذرون بذور البغضاء بين الفريقين لا لخدمة دينية إسلامية ، بل لأغراض منشؤها الشهوات والمطامع ، ولكن التواريخ قدل على أن الفريقين عاشا على الوئام والسلام في كل الظروف أو أكثرها .

وقد وفَد على القطر المصرى وفود من كل الطوائف المسيحية ، غربية وشرقية ، ومن أرمن وأروام وسوريين وفرنساويين وطليانيين وإنكليز وبمساويين وأمريكيين ، ومن بروتستات وكاثوليك وأرثودكس ، وغير ذلك ، من علماء وتجار وصناع وعمال وهمل متشردين ، فلق المكل في مصر صدراً رحبا ، وكان منهم الموظفون في كل مصلحة ، حتى تولى نوبار باشا الأرمني رياسة النظار في مصر ، وكان قائم مقام خديوى ، ورئيساً للاحتفال بموكب المحمل الشريف ، فهل يوجد في أمة غير الأمة المصرية المسالمة مثل هذا التساهل يوأس فيه احتفالاً دينياً رجل غير مسلم .

وكان من علمائهم الأسائدة والمعلمون ونظار المدارس والمفتشون ، فهل الأمة التي تربى البناءها على أيدى أسائدة من غير دينها تعد متعصبة ، وكان التجار على ما يحبون من الرحب والسعة وحسن القبول ، فضر بوا في البلاد بمتاجرهم من غث وسمين ، وجيد وردى ، وخالص ومنشوش ، حتى صارت مصر من أوسع أسواق متاجر أوربة ومعالمها التي وجدت إقبالا من الأمة هائلاً ، وهؤلاء بعض الأجانب يقيمون الأكواخ الصغيرة الحقيرة لبيع الخور الرديئة في كل قرية من قرى القطر مهما سحقت وقل عددها ، أو يربون الخنازير ويثرون

شيئاً فشيئا حتى بكون الصعلوك منهم فى بضع سنوات صاحب القرية ومزارعها ومدان أهلها وسيدهم ، فهل هؤلاء هم المتمسبون الذين بخشى من شرهم فى وادى النيل على الأوربيين ؟ كيف بكون عند المصريين تعصب دينى وهؤلاء بينهم تتسع معاملاتهم معهم ، وكثيراً ما تنتهى هذه المعاملات عصادرات المدنيين فى أملاكهم ، ولا بخطر على بال مسلم خاطر سوء من ناحيهم ، لعلمه أن دينه ينهاه عن ذلك ، حيث لا تمكى القوانين النظامية فى زجر النفوس المتمصبة ، لأن للاعتداء ضروبا شتى وطرقا خفية أكثر منها خلاهرة ، وهذه تعديات الأهالى على بعضهم تعد بالألوف ، فى حين أن تعدياتهم على غيرهم لا تمكاد تذكر في جانب تعديات الأحاب على بعضهم فى هذه البلاد .

فكيف تعمى أعين الناظرين عن هذه الشمس المشرقة العامة بأشعبها على أرجاء القطر ويقوم مفترون يزعمون أن في المصريين تعصباً ثائراً يكاد يفتك بالأودبيين لمجرد كونهم مسيحيين . أيها المدعون راقبوا الله في أمة رزئت بالإهال في مشونها ، حتى أنحلت عرا الحامعة بين أفرادها ، وذهبت منها ربح العصبية في كل شيء ، حرام عليكم مع هذا الانحلال أن تنهموها بالتعصب في أشد حالاته » .

ومن هذه النماذج التي سقناها إليك هنا وفي غير هذا الموضع تستطيع أن تدرك إلى أي حد وصل النبر الفني في هذه الحقبة التي نتحدث عنها ؛ بل إنه سار إلى سبيل الكال حثيثا حتى يومنا هذا ، لم يرجع الفهقرى منذ تكونت هذه المدرسة الإسلاحية ومنذ أثمرت نهضة إسماعيل العلمية والأدبية ، بل تراه قد زاد فنوناً ، وتنوعت موضوعاته ، وتعددت نظراله إلى الأشياء ؛ لكثرة ما قرأ الكتاب من الأدب القديم ، وما اطلموا عليه من آداب الغرب ، ولهذا الغير مميزات وخصائص وطابع يعرف بها ، ويختلف عما شاهدناه من الكتابة الديوانية .

## (ب) ممبزانه:

إذا كانت الأحداث السياسية ، وتقلباتها الكثيرة ، والثورات العنيفة ، ويقظة الشعوب الشرقية والإسلامية ، قد وضت أمام الكتاب مادة خصبة غزيرة ، وجملتهم

يخوضون في شتى الموضوعات ؟ وإذا كانت الحال الاجهاعية ، وما عليه الناس من فقر وجهل ومرض وانحلال قد دعت زعماء الإصلاح الاجهاعي إلى تشخيص الداء ، ووصف الدواء وحث الهمم على التخلص من تلك الرذائل فإن عمة عوامل أخرى نهضت بالنثر من حيث السلوبه وألفاظه . وقد مر بنا ما قدمته حكومة إسماعيل للنهضة الأدبية من وسائل : كالمدارس والمكتبات العامة ، وانتشار الصحف ، وتشجيع المطابع على إحياء تراث الآباء والأجداد ، والقيام بترجمة شيء من أدب الغرب ، وقد أضنى كل هذا على النثر طابعا خاصا ، فخلصه في الغالب من الحسنات البديمية التي كانت شائمة في الكتابة الديوانية وصرف الأدباء في الغالب من الحسنات البديمية التي كانت شائمة في الكتابة الديوانية وصرف الأدباء وخلا النثر من المبالغات المحوجة والأخيلة السخيفة ، وانصرف عن المقدمات الطويلة التي كثيراً ما تستهلك جهد الكاتب والقارىء جميعا دون بلوغ الغرض الذي سبق له الكلام .

وكان من أثر هذا كذلك تغير طريقة المكتابة تبماً لتغير طريقة التفكير: من تقصير الجل ، وفصل العبارات ، وحبس كلواحدة منها على أداء معنى واحد، واعتماد لون طريف في ترتيب الكلام وتبويبه ، وسوق المقال في الغالب لأداء فكرة واحدة ، واستحداث صيغ جديدة لأداء معان جديدة ، والتجوز بكثير من المفردات لإصابة مالا تطوله بأصل الوضع اللغوى .

ولقد رأيت من النماذج التي سقناها إليك أن موضوع هذا النثر ، اجتماع ، أو سياسة أو أدب ، ولقد تميز كل نوع من هذه الموضوعات بسمات عامة اقتضتها روح الموضوع وطريقة علاجه .

النثر الاجهاعى يتطلب صحة العبارة ، وبالضرورة البعد عن الزخرف والرينة ، ووضوح الجل ، وترك المبالغات ، وسلامة الحجج وإجراءاها على حكم المنطق الصحيح ، لأن النرض منه معالجة الأمر الواقع ، فلا ينبغى استعال الأقيسة الشعرية ، ولا الحيال المجنح ، اللهم إلا في المقامات التي تقتضى استفزاز الجماهير ، وإثارة عواطفهم ، وتحميمها

للاقلاع عن خلة فاسدة ، أو للتظاهر على الاضطلاع بنفع عام ، على أن يكون ذلك بقدَرَ ، فإن الأغراض الاجهاعية إعا تجرى في حدود الحقائق الواقعة على كل حال .

وقد رأيت أن هذا النوع من النثر قد خلا من السجع المتكلف ، لأن الاهتهام باقتناص . السجعة قد مُنهَــُوتُ على الكاتب الغرض الذي يرمى إليه ، وقد يذهب المعنى في سبيل سجعة متكلفة ، مل قد حمل بعض الكتاب في هذا العصر على هذا السجع فقال أديب إسحق مع أنه كان ممن يسجعون كثيراً وممن يحتنى بأسلوبه لأنه كان أديباً بطبعه .

ه ولم يدخل هذا السجع كلام القدماء في الجاهلية وصدر الإسلام إلا ماكان منه عفو القريحة ، فواصل غير مقفاة ، أو ما يعزى إلى الكهان والمشعوذين ، بما يراد به الإيهام والإيهام ، فلما استولت العجمة على الألسن ، وضعفت قوة الاختراع في الأذهان سرى داؤه في المكاتبة إلى هذا العهد ، فعدل الكتاب عن الكلام الفحل واللفظ الساذج والأسلوب الطبيعي إلى هذه الأسجاع الملفقة البالية ، يتناقلونها خلفاً عن السلف ، ويطيلون بها الكلام بلا طائل ستراً لقصورهم في ابتداه المعاني وإيضاح وقائم الحال من طريق البلاغة والإيجاز ه (١) .

والانصراف عن السجع والزخرف في هذا النوع من النثر بدهي ، لأن الفكر منصرف إلى تفتيق المعانى ، وسوق الحجج ، وضرب الأمثلة لا إلى الجرى وراء كلمة أو سحمة .

٣ — النافر السياسي أو الصحنى ، ويمتاز بالسهولة والوضوح بحيث يكون ممناه في ظاهر لفظه ؟ لأن الصحف تخاطب الجاهير ، ويقرؤها الحاصة والعامة ، وتتحدث إلى المتعلمين ، هذا إلى أن قراءها إنما يبغونها للساعة ، فلا محل للارتفاع بعبارتها والتعمق في معانبها مما يقتضى من القارى . كد الذهن ، وإرهاق العصب .

<sup>(</sup>١) بجالى الغرر س ٨ ج ٣ .

وإذا كان النثر الاجماعي ينبغي أن يجرى الاحتجاج فيه على الأقيسة المنطقية ، لأنه يمتمد على القضايا العلمية والحقائق الواقعة ، فإن النثر الصحني لا يلتزم فيه ذلك ، بل يلجأ إلى الأدلة الخطابية ؛ لأنها أنفذ في إقناع الجاهير من سواها إذ تقوم النزعات السياسية في الغالب على الفروض والاعتبارات والميول الوجدانية أكثر مما تقوم على الحقائق العلمية.

وليس في هذا النثر احتفاء بالأسلوب ، أو تخير للألفاظ ، أو جنوح إلى الخيال ، أو تعمق في المعنى ، وإنما هو التصوير السريع ، وليس فيه تحقيق علمي منظم مبنى على الاستقراء أو ذكر المقدمات الوافية ، ويكثر فيه التكرار ، وعدم ترتيب الفكرة .

وهناك محف خاصة أو مجلات علمية وفدية ، ويلحق بها الأبواب التي تحرفها الصحف السياسية للماوم والفنون ، فهذه بنبنى التأنق في عباراتها والإينال في معانبها محقيقاً للمنرض المقصود بها من تعلم العلوم وترقية الآداب ، ولا يقبل على قراءة مثل هذه المجلات إلا المتعلمون .

٣ - النثر الأدبى، وهو أشد أنواع الدثر حاجة إلى تخير اللفظ، والتأنق في النظم، حتى بخرج الكلام مشرقاً منبراً، لطيف الموقع في النفوس، حلو النبرة في الآذان، لأن للموسيقي اللفظية أثراً كبيراً في الأذهان، وهو أدنى أنواع النثر إلى الشعر؛ ولهذا لا ينسكر منه البديع، على ألا بكون من الكثرة محيث يستهلك ذهن القارى، و وحيث لا يستكره على النظم استكراها، ولا تساق الجلة لمجرد اصطياده، بل إن خيره ما جاء عفواً.

ويقضى التأنق في اللفظ ، وجودة السبك ، وتفتيق المبانى ، معرفة بأسرار اللغة ، ووفرة محسول من المفركز النقرة ووفرة محسول من المفركز المنظوم ، هذا إلى طبيعة موانية ، وحس مرهف، وذوق ، وفطنة إلى مواطن الجال .

وعلينا بمد أن سقنا إليك أمثلة من أنواع النثر ، وعرفناك بخصائصه ومميزاته ، أن نطلمك على سير موجزة لأعلام البيان في هذا العصر ، وما برز فيه كل منهم غير هؤلاء الذين ترجنا لهم آنها أمثال الشدياق وأديب إسحق .

#### ١ -- السير جمال الدين الأنفالي :

وإذا أردت أن تقف على الروح التى تكمن من وراء هذا الأدب الحى ، والتى بعثت في الشرق الإسلامي كله حيوية دافقة ، وهزته هزة عنيفة أيقظته من نومه الطويل ، وعرفته كيف يطلب حقه من الأقوياء العتاة ، وكيف يدفع عن نفسه جود الظلّمة القساة ، فاعلم أن الروح تمثلت في السيد جال الدين الأفغاني : من يدين له الشرق الإسلامي بيقظته القومية والفكرية في المصر الحديث ،

رجل فرد ، استطاع عا أونى من عزعة جبارة تنهار أمامها العروش وترازل المالك ، موتتقوض الحصون ، وعا أوتى في فيكر نير مشرق ملهم ينقشع أمام ضوئه الوهاج حندسُ الجهل وغياهب الظلم ، وعا أوتى من لسان ذَريب طَــُلْق ، حاد مِطّــواع ، يدفعه شعور متقد ، وعاطفة متأججة ، وإحساس مرهف ، وحماسة عارمة فيلهب بهذا اللسان ، وذاك الشعور كل من ينصت إليه ، فيحيل البليد نشيطاً ، والجبان جريثاً ، والخامل مقدماً ؛ استطاع هذا الرجل وحده بهذه القوة أن يُخلق قادة وزعماء ، وأن يُكُمونُ جيلا من الناس يسيرون بأعمهما إلى حيث أمَّـل السيد وصوب ، فكان بعمله أقوى من الحكومات القومية الفتية . وهكذا يأبي الله إلا أن يضرب للناس أمثلة على بالغ قدرته ، وغنليم إعجازه في كل جيل . وقد مر بك ماقاله الشيخ محمد عبده عن حالة مصر قبل أنَّ يهبط واديها جال الدين، وكيف أن بمثات محمد على وإسلاماته ونشاط إسماعيل وتقديراته ، واطلاع بمض شباب مصر وشيوخها على حضارات الأمم الأوربية وغيرها لَمْ يَوْتَ ثَمْرُهُ ، وَلَمْ يَبِعَثُ فَي الْأَمَةُ هَذَهُ الروحِ المُتَوْتِبَةِ ، وَلَمْ يَحْرَكُ خَامَدُ العراثُمْ ، وينصب المثل العليا أمام الشعوب تهدف إليها في سيرها وتحت الخطى تجوها ، وإنما وجد ذلك كله على يد جال الدين . فأى رجل كان هو ؟

شملة متقدة من الذكاء ، وسرعة الخاطر ، وقوة العارضة ، شديد الرغبة في الإسلام ،

وإنهاض الأمم الإسلامية ، وتحطيم الأغلال والتيود التي جملتها في مسنبة وَمذلة وجهال ومرض والحلال ، كان ثورة عنيفة على الظلم والطنيان والجبروت . قابله السلطان عبد الحيد الطاغية في (يلدز) فطلب منه أن يكف عن هجانه على شاه المجم فقال السيد » عن لأجلك قد عفوت عنه » ، فيرتاع السلطان لهذه الكلمة الجريئة ، عفا « السيد » عن الشاه ذي الحول والسلطان ، أجل ؟ فالمسيد أقوى منه بأساً وأعظم قدراً ، وأقدر على النكاية ، إنه حرب شمواه تطوح بالتيجان وتدك العروش . ويجلس جمال الدين بحضرة عبد الحيد ، وهو يداعب مسبحته غير حافل عن تعودت الأبصار أن تخشع في مجلسه ، وتنهه إلى هذا كبير من رجال الحاشية بعد مفادرة عبد الحيد للمجلس فقال له : « إن السلطان يلمب عستقبل اللايين من الأمة » أفلا يحق عبد الحيد للمجلس فقال له : « إن السلطان يلمب عستقبل اللايين من الأمة » أفلا يحق الحال الدين أن يلمب بسبحته كا يشاه ؟ » فيرتاع الرجل ، ويهرب من ساعه عذه الكلمة الحيرو أي إنسان أن يرفع بمثلها أو بما هو أقل منها صوناً في البلاد الإسلامية .

ولد السيد جمال الدين في قرية (اسعد أباد) من قرى (كنر) ببلاد الأفقان سنة ١٣٥٤ هـ - ١٨٣٩ م من أسرة شريفة تنتسب إلى الإمام الترمذي المحدث المشهور ، وترتقي إلى الإمام الحسين بن على رضى الله عنهما ، وانتقل به والده إلى (كابل) وهناك تلقى تعليمه ، فدرس مبادىء العلوم العربية والتاريخ ، وعلوم الشريمة ، والعلوم العقلية من منطق وحكمة عقلية سياسية ، وفلسفة ، وكذلك العلوم الرياضية من حساب وجبر من منطق وحكمة عقلية سياسية ، وفلسفة ، وكذلك العلوم الرياضية من حساب وجبر وهندسة وفلك ، ودرس نظريات الطب والتشريح ؟ ثم سافر إلى الهند ، وهو في الثامنة عشرة من عمره ، واطلم على علوم الرياضة في الطرق الحديثة ، وقدم الحجاز للحج ، وقضى في رحلته إلى مكة سنة ، فأفادته الرحلة خبرة بالشعوب الإسلامية ، وأحوالها الإجماعية كالى رحلته إلى مكة سنة ، فأفادته الرحلة خبرة بالشعوب الإسلامية ، وأحوالها الإجماعية كالى رحلته إلى مكة سنة ، فأفادته الرحلة خبرة بالشعوب الإسلامية ، وأحوالها الإجماعية كالى رحلته إلى مكة سنة ، فأفادته الرحلة خبرة بالشعوب الإسلامية ، وأحوالها الإجماعية كالى رحلته إلى مكة سنة ، فأفادته الرحلة خبرة بالشعوب الإسلامية ، وأحوالها الإجماعية كالهرب المناسبة في العرب الإسلامية ، وأحوالها الإجماعية كاليمان المناسبة في رحلته إلى مكة سنة ، فأفادته الرحلة خبرة بالشعوب الإسلامية ، وأحوالها الإجماعية كالى رحلته إلى مكة سنة ، فأفادته الرحلة خبرة بالشعوب الإسلامية ، وأحوالها الإجماعية كالهرب الإسلامية ، وأحدوم المناسبة في الم

<sup>(</sup>۱) هكذا روى جال الدين عن ولادته ، أما الفرس فيدعون آنه ولد بالفرب من حداق بإيران كا ويرجم تفضيله الانتساب إلى الأفغان ، كا يقول الأستاذ بروان ( النورة الفارسية س ٢٠٥ ـ هدش ) لا أن جال الدين كان سنياً عربياً وأنه أراد الهروب من الجنسية الفارسية العيمية الى كان بعك قايستها .

ثم رجع إلى بلاده ، واشترك في مؤامرة سياسية مكنت بعض الأمراء من التغلب على عرش الأفنان ، فعظمت مكانته لدى هذا الأمير ؛ ولكن عصفت الأحداث بأميره هذا ، وحلول خلفه الانتقام من السيد جال الدين ، ففطن لمكايده وغادر بلاده إلى الهند فصر ، ومكث عصر أربعين يوما ، ومن ثم عم نحو الآستانة فذاع صيته بها ، وعلت مكافئة حتى انتخب بعد مدة وجيزة عضواً في مجلس الممارف الأعلى ، ولكن آراءه الإصلاحية الجريئة ، وأفكاره الحرة التي لم بألفها الناس في عصره بعثت في نفوث رجال عبد الحميد المملع ، وتألب عليه كثير من علية القوم ، ولا سيا شيخ الإسلام ، فجاءه الأمر بمنادرة البلاد خشية أن يشعل في عرش عبد الحميد الحريق .

فقدم السيد جال الدين مصر ، ودخلها في مارس سنة ١٩٧١ ، ومكث بها عانى سنوات كانت خبر السنين بركة على مصر وعلى الشرق العربي والإسلامي ، فقد حاول جال الدين من قبل أن يغرس تعاليمه ، وينفخ في الشعوب الشرقية من روحه ؛ ولكن وجد أرضاً مجدبة ، وشعوباً ميتة لم تسمع لندائه وما أن نزل مصر حتى فتحت له ذراعيها ، وحببت له الإقامة بها ، والتف حوله لفيف من أبنائها ، من كل تواق للحربة ، عب للعلم حريص على نفع وطنه وإنهاض قومه ، ومجاوبت روحهم وروحه ووجدوا فيه الملم الفذ والفكر الجرى ، وصاحب المقل المستقيم ، ووجد فيهم تلامذة بردة ، وعقولا خصبة ، وقوصا تتحرق شوقا للحربة والمدل .

كانت هذه السنوات الثمان مليئة بالأحداث ، فقد غرقت مصر فى دومها التى المقترضها إسماعيل ، وبدت مطامع إنجلترا وفرنسا جلية ، فانشىء سندوق الدين وفرضت الرقابة الثنائية واستحالت هذه الرقابة إلى مشاركة فى الحسكم ؛ إذ دخل وزارة نوبار باشا وزيران أوربيان أحدها فرنسى والآخر إنجليزى ، يشرف الفرنسى على وزارة الأشغال ويشرف الإنجليزى على وزارة المال (١) ، وأى احتلال أبشع من هذا ؟ إن الذي يصرف

ر (١) عصر اساعيل لعبد الرحن الرافعي ﴿ ٢ ص٩٠ .

المال قوام على شئون الدولة ، ومن يتولى الأشغال مهيمن على تقدم الأمة ، فكان عجباً الا ينغمس السيد جال الدين في السياسة من أخص قدميه إلى قمة رأسه ، وهو التحد الحيد عول من قبل أن يتل عرشاً ، وينصب ملكا ، ويصلح من شئون عبد الحيد المستبد الطاغية .

جاء جمال الدين مصر وهذه ظروفها ، ووجد من اسهاعيل صدراً رحباً ، لأنه رأى فيه المالم الشهور بفلسفته وعلمه ، فوجوده عصر ربح لا يقدر ، وهو فى نظره أجل وأقع من بعض الماهد العلمية التي أنشأها ، لأنه معهد حي حنكته التجارب وأنضجته الحوادث ، ولم يكن السيد قد عرف بآرائه السياسية المتطرفة بل غلبت عليه الصبغة العلمية ، ولم يكن إسماعيل يخشى على حكمه أحداً ، وهو الحاكم الذي لا يرجع في حكم ، والذي يتصرف في أقدار البلاد دون رقيب أو حسيب ، وكان مجلس الشورى آلة مطواعة في يده ، لا يجهر باعتراض ، أو بحرؤ على خالفة ، ثم إن اسماعيل كان يتحدى الدولة المنانية في ذياك الا ويتوق جهده إلى الاستقلال بأمر مصر ، وقد رأى أن الآستانة قد ضاقت رحامها بالسيد جمال الدين وخافت من آرائه وتعالمه ، فلتبرهن مصر على أنها أقوى من تركيا وأكرم نفساً ، وأقدر على هضم آراء جمال الدين من أى بلد في الشرق ، ولم يكتف إسماعيل وأكرم نفساً ، وأقدر على هضم آراء جمال الدين من أى بلد في الشرق ، ولم يكتف إسماعيل بهذا الترحاب بل أجرى على السيد راتباً شهرياً زيادة في إكرامه .

وأخذ هذا المقل المنظم الجبار يشع النور في كل مكان يحله صاحبه ، فدروس منظمة المقيمة في يبته على صفوة مختارة من حواريبه أمثال فللمحدد وعبد الكريم سلمان ، وابراهيم اللهاوى ، وكانوا جيماً طلبة بالأزهر حينذاك وكانت هذه الدروس: منطقاً وفلسفة وتصوفاً وهيئة ، مثل كتاب الزوراء في التصوف وشرح القطب على الشمسية في المنطق ، والهداية والإشارات وحكمة المين ، وحكمة الإشراق في الفلسفة ، وتذكرة الطوسي في علم الهيئة القدعة ، وهي كتب قدعة عثل علماً قدعاً دوسمها أرابها في المصور الأولى للدولة المربية ، ولكن الروح التي درس بها جال الدين هذه

الكتب، والطريقة التي عرض بها هذه المباحث ، والتعليقات التي كان يفيض فيها عقب كل مقالة أو بحث ، والاستطرادات التي تدعو إليها مقتضيات العصر وظروفه هي التي حببت هذه الدروس وتلك الكتب لهؤلاء التلاميذ الأذكياء ، وجعلت من دروس جال الدين نبعاً صافياً بفترف منه الطلبة علماً وفلسفة ، ووطنية واجهاعاً ، وحججا قوية لرد المارتين عن جادة الدين ، ووجدوا فيه شخصية لا تتردد في إصدار الأحكام العامة على التضايا المروضة .

و بجانب هذه المدروس المنظمة كان السيد مجلس آخر بأحد المقاهى القريبة من حديقة الأزبكية ، حيث يلتف حوله أعاط شتى من الراغبين فى النزود من علمه وفكره ، يجلسون إليه وبطرحون عليه أسئلة فى مختلف الموضوعات ، وهو يجيب إجابات العالم الحقق « لايسأم من السكلام فيا ينير العقل ، أو يطهر العقيدة ، أو يذهب بالنفس إلى معالى الأمور أو يستلفت الفكر إلى النظر فى الشئون العامة مما عس مصلحة البلاد وسكانها « وكان طلبة العلم ينتقلون عا يكتبونه من تلك المعارف إلى بلادهم أيام البطالة ، والزائرون يذهبون عا ينالونه إلى أحيائهم فاستيقظت مشاعر ، وتفيهت عقول ، وحف حجاب الفقلة فى أطراف متعددة من البلاد خصوصاً فى القاهرة (١) » .

ق هذه الحلقة أنشت مدرسة غير مقيدة عليه أو كتاب ، ولكنها كانتروحاً مشمة تبدد دياجير النفلة ، ونحي العزائم الميتة ، وتلهب الإرادات الخامدة وتفتح الأذهان المغلقة ، وفيها تخرج محمود ساى البارودى ، وعبد السلام المويلحى ، وأخوه إبراهيم المويلحى ، وحمد عبده ، وإبراهيم اللقانى ، وسعد زغاول ، وعلى مظهر ، وسليم نقاش ، وأديب إسحق وغيرهم . وفي هذه المدرسة العامة ، استعرضت حال الأمة الاجتماعية والسياسية ، وحقوقها وواؤها ودواؤها ، وانتقدت الحكام ، وبثت التعاليم ، وفشت روح التذمم من الأجانب وتدخلهم في شئون البلاد بما كان له أبلغ الأثر فها بعد .

<sup>(</sup>١) من ترجة الإمام الشيخ عمد عبده له .

كان جمال الدين يقضى بياض نهاره فى بيته يختلف إليه أخصاء تلاميذه ، وما أن يقبل الليل حتى يخرج متوكثاً على عصاه إلى هذا المقعى ، فيجد فى انتظاره الطبيب والمهندس والأديب والشاعر والملم والكياوى وغيرهم ، ويظل يحدثهم بشغف وقوة حتى يمضى حزء كبير من الليل .

ولم يكتف جال الدين بهذه المدرسة المامة ، ولا بالدروس الخاصة ، بل حاول أن يسيطر على الحياة السياسية ، فانضم إلى جاعة ( الملسون ) وبها الطبقة الممتازة من أبناء الأمة لمله يستطيع أن يربهم النور ، ويبصرهم حقيقة ما هم فيه ، وما عليه بلادهمو كيف يستطيعون نفمها عالهم وجاههم ؛ ولكن وجد الحفل الماسوني يأبي أن يقتحم ميدان السياسة ، ويتعرض للسائل المامة ، والقضايا الهامة ، فثارت ثائرته وأخذ يبقد أعضاء ، نقداً لاذعا ، ويتهكم بهذه الكلات الجوفاء التي اتخذوها لهم شماراً مثل : « الحرية والمساواة ومنفعة الإنسان ، والسمى وراء دك صروح الظلم ، وتشييد معالم المدل المطلق » فكيف تتحقق معانى هذه الكلات إذا لم يشغل الحفل ( الماسونى ) بالسياسة . ولما أخفق في بعث هذه النار الهامدة في نفوسهم إذا لم يشغل الحفل ( الماسونى ) بالسياسة . ولما أخفق في بعث هذه النار الهامدة في نفوسهم الميتة استقال ، وكون عفلا آخر للشرق الفرنسي ، وأخذ الأعضاء يزيدون حتى بلغ عددهم ثلاثانة عضو من نحبة المفكرين ، ونظمهم شعباً مختلفة : فشعبة للمدل ، وأخرى طمالية ، وثالثة للأشغال ، ورابعة للحيش وهكذا ، حتى تدرس أحوال البلاد جيمها وتعرف وجوه النقص ، وما يتطلبه الإصلاح من أعمال .

وبذلك أراد جمال الدين أن يسيطر على عقول العلماء في بيته ، وعلى أفئدة المستثيرين في مقهاه ، وعلى أزمّة السياسة في محله ، ويأبى إلا أن يصبغ مصر المتعلمة غنيها وفتيرها بآرائه وتعالميه ، ويدفعها في الطريق التي رسمها .

#### الثره بمصر :

- اراد في درسه النظاى أن يمود الطلبة حرية البحث ، ويطلعهم على آفاق جديدة من التفكير وفهم العالم ، وأن يوجد شخصيات تبحث وتنقد وتحكم ، وألا تقف عند حد النص كأنه تنزيل من الله سبحانه ، وكات طريقته في هذه المدرسة جذابة شائقة ، إذ ينيض في شرح المسألة ويعلق عليها من عنده ثم يقرأ النص بعد ذلك ، فإذا هو واضح كل الوضوح . وعلى العكس من ذلك كات طريقة الشيخ محمد عبده ، إذ كان يقرأ النص أولا ، ثم يعلق عليه بعد ذلك .

۲ - وأراد فى مدرسته العامة أن يعلم الشعب كيف يسترد حريته المفتودة وكرامته المهدرة ، وكيف يتنبه إلى دسائس المهدرة ، وكيف يتنبه إلى دسائس المستممرين الجشمين ونواياهم ، وكيف يميش هذا الشعب عيشة تليق بالأناسى .

٣ - وأراد في ميدان السياسة أن يغير هذا الحكم المطلق الذي يستبد فيه الحاكم بأمته ويستهين بشعبه ، ويتصرف في أموالهم وأرواحهم تصرف السيد في حرَّ ماله وعبده ؛ أراد أن يشترك الشعب في حكم نفسه بنفسه ، وأن ينوب عنه ممثلون نيابيون يرعون مصالحه ويسهرون على إسعاده .

وقد كان له فى السياسة كذلك مقصد أسمى من هذا ، وعنه عبر الشيخ محمد عبده بقوله : ﴿ إنه كان يسمى لإنهاض إحدى الدول الإسلامية من ضعفها ، وتنبيهها للقيام بشئونها ، حتى تلحق بالدول القوية ، فيمود للاسلام شأنه ، وللدين الحنيف مجده ، ويدخل فى هذا تنكيس دولة بريطانيا فى الأقطار الشرقية ، وتقليص ظلها عن رؤوس الطوائف الإسلامية ، وله فى عداوة الإنجلز شئون يطول بيانها (١) » .

<sup>(</sup>١) تاريخ الأستاذ الإمام ج١ ص ٣٤ .

٤ - وقد استمان على محقيق هذه الأهداف - وإن لم تتحقق كلها ولا سيا السياسية منها - بتكوين جماعة من الكهول والشبان حبب إليهم الكتابة ، ورسم لهم خطنها ، وأوحى لهم بالمهانى الجديدة التي يكتبون فيها ، وشجعهم على إنشاء الجرائد ، يكتب فيها بنفسه ويطلب إلى من يتوسم فيه المقدرة والمنفعة أن يكتب فيها ، ومن مقالاته فى جرائد أديب إسحاق ما كان يوقعه باسم (مظهر بن وضاح) . وطلب إلى الشيخ محمد عبده وإبراهيم اللغانى وغيرهما أن يشتركا فى تحرير جريدة (التجارة) التى أنشأها أديب إسحق ، وفى هذه الجريدة كتب السيد جال الدين مقالين أحدهما : «الحكومات الشرقية وأنواعها » والثانى بعنوان « روح البيان فى الإنجلز والأفغان » ، وكان لهذين المقالين صدى بعيد ، ولكن جريدتى أديب إسحق (مصر والتخارة) ضايقا رياض باشا بروحهما الجديدة وأسلوبهما الملتهب ، وأفكارهما الجريئة فأغلقهما كما مَرَّ بنا (۱) .

وقد تدخل كذلك في تحرير « الوقائم المصرية » وطلب إلى الكتاب أن يدبجوا مقالاتهم في موضوعات ممينة تمس حياة الأمة في صميمها ، فيقول الشيخ محمد عبده : « إن الحاكم وإن وجبت طاعته ، هو من البشر الذين يخطئون وتغلبهم شهواتهم ، ولا يرده عن خطته ، ولا يقف طنيان شهوته إلا نصح الأبمة له بالقول والفعل » .

وقد كان لهذه المقالات أثران: أحدهما تنبيه الأذهان إلى المسائل الحيوية وتعويدالناس. الحرأة على الحكام ومطالبتهم بالنصفة والعدل، وتبيان مكايد الأجلف وجشعهم، وثانيهما، تكوين جيل من الكتاب متمكن من اللغة قدير على الإسهاب وشرح المصلات من غير لجوء إلى المحسنات والرخارف، خبير بتفتيق المانى وتوليد الأفكار، متحرر من السخافات.

<sup>(</sup>١) راجع س ٩٢ من هذا الكتاب.

والجود ، متبعاً في ذلك سنن استاذه جمال الدين الذي يقول عنه الشيخ محمد عبده : «له سلطة على دقائق المعانى وتحديدها وإبرازها في الصورة اللائفة بها كأن كل معنى قد خلق له وله قوة في حل ما يمضل منها كأنه سلطان شديد البطش ، فنظرة منه تفكك عقدها . كل موضوع يذقى إليه يدخل البحث فيه كأنه صنع يديه ، فيأتى على أطرافه ، ويحيط بجميع أكنافه ، ويكشف ستر النموض عنه فيظهر المستور منه ، وإذا تكلم في الفنون حكم فيها حكم الواضعين لها ، ثم له في باب الشعريات قدرة على الاختراع ، كأن دهنه عالم الصنع والإبداع » .

ويقول في موضع آخر . « كان أرباب العلم في الديار المصرية ، القادرون على الإجادة في المواضيع المختلفة معصرين في عدد قليل ، وما كنا نعرف منهم إلا عبد الله باشا فكرى ، وخيرى باشا ، ومحد باشا سيد أحد ، على ضعف فيه ، ومصطفى باشا وهي ، على تخصص فيه ، ومن عدا هؤلاء ، فإما ساجمون في المراسلات الحاصة ، وإما مصنفون. في بعض الفنون العربية أو الفقهية وما شا كلها ، ومن عشر سنوات ترى كتبة في القطر في بعض العنون العربية أو الفقهية وما شا كلها ، ومن عشر سنوات ترى كتبة في القطر المصرى ، لا يشتى غبارهم ، ولا يوطأ مضارهم ، وأغلبهم أحداث في السن ، شيوخ في الصنعة وما منهم إلا أخذ عنه أو عن أحد تلاميذه أو قلد المتصلين به ».

وقد مر بك ما تميز به أساوب هذا النثر في موضوعاته الثلاثة : الاجتماع ، والأدب م

#### جمال الدي والثورة:

لم يكن جال الدين على وفاق مع إسماعيل في أخريات أيامه ، بل كان ناقباً عليه الاستبداده وإسرافه ، وتمكينه بسياسته للأحان في البلاد ، وكان يتوهم الخير في توفيق إذ كان يجتمع به وهو ولى المهد ، ويرى ميله للأخذ بنظام الشورى ، ونقده لسياسة أبيه وإسرافه ، وقد اجتمعا في محمل الماسونية ، وتماهدا على إقامة النظام النيابي .

بيد أن توفيقاً لم يف بعهده بعد أن تولى الحكم ، وسر عان ما تنكر لبادئه ولأصدقائه فلم يدخل نظام الشورى ، ولم يحسن معاملة السيد جمال الدن الأفغانى ، بل استمع لأقوال الوشاة من الإنجليز وسواهم و إذ حرضوه على إخراجه من مصر (١) فاستجاب للمم ، ولم يكن كرعاً في معاملة هذا العبقرى الشريف بل استعمل معه غاية الغلظة والقسوة والجفاف ، فسيق إلى دار الشرطة بليل بعد انصرافه من مقهاه بغير غطاء أو فراش ، وبات ليلته كما يبيت اللم الأفاق على أرض المخفر ، ثم مُهرب إلى السويس حيث رحلت وبات ليلته كما يبيت اللم الأفاق على أرض المخفر ، ثم مُهرب إلى السويس حيث رحلت به سفينة إلى المند ، وهكذا حرمت مصر مصدر خير كبير لها ، وجازت هذا الغابغة على فضله جحوداً وجفوة .

ومن العجيب أن يضم مجلس الوزراء الذي أصدر أمره بنفيه بحجة أنه لا رئيس جمية مرية من الهبان ذوى الطيش مجتمعة على فساد الدين والدنيا » اثنان أنجب بهما وتوسم فيهما الخير: توفيق باشا ، والبارودي ، وكان أله بالغب عليته للنكسة التي أصابت البارودي وقد كان يؤمل فيه كل خير ، ويعده ليوم عصيب في تاريخ مصر ، وقد ظلت لهذه الآلام نحز في نفسه حتى أخريات حياته كله زاره الأمير شكيب أرسلان وهو بالأستانة ، ويدور الحديث حول ما روى من أن العرب عبروا الحيط الأطلسي قديماً وكشفوا أمريكا بدليل الأهرام الموجودة ببلاد المكسيك ؛ فيقول السيد ؛ « إن المسلمين أسبحوا كما قال لهم الإنسان كونوا بني آدم أجابوه : إن آباءنا كانوا كذا وكذا ، وعاشوا في خيال ما فعل آباؤهم ، غير مفكرين بأن ما كان عليه آباؤهم من الرفعة لا ينفي ما هم عليه من خول وضعة ، إن الشرقيين كما أرادوا الاعتذار عاهم فيه من الخول ما هم عليه من خول وضعة ، إن الشرقيين كما أرادوا الاعتذار عاهم فيه من الخول الحاضر قالوا: أفلا ترون كيف كان آباؤنا ؟ نعم ! قد كان آباؤكم رجالا ، ولكنكم أنتم أولاد كما أنتم ، فلا يليق بكم أن تتذكروا مفاخر آبائكم إلا أن تفعلوا فعلهم ؛ إن

The persian Revolution : F. G. Browne. وانظر كذك ، والظر كذك ، ١٤ والظر كذك ، ١٤ و ١٩٥١ و تاريخ الإمام ج ١ س ١٠٠٠ . 8 . 8 و ١٩٠٤ و تاريخ الإمام ج ١ س ١٠٠٠ .

المسلمين قد سقطت هِمَهُمُهُم ، ونامت عزاعهم ، وماتت خواطرهم ، وقام شيء واحد فيهم هي شهواتهم . هذا محمود ساى البارودى عاهدني ثم نكث معى وهو أفعلل من عرفت من المسلمين » .

والحق أن موقف البارودى من السيد جمال الدين لا يمكن الدفاع عنه • وإذا كانت مصر قد حرمت شخص جمال الدين فقد ظلت تماليمه وروحه الثورية مشتملة ، وقد انتقل منها قبس إلى كل من انصل به ، يتطلعون إلى نظام حسديد في الحكم حتى قامت الثورة الدرابية ، وكثير من أقطابها مدينون بأفكارهم وحماستهم للسيد جمال الدين .

أقام السيد جمال الدين بحيدر أباد بمد أن خرج من مصر ، وهناك ألف كتامه في الردعلي الدهريين ، وفيه يثبت أن الدين أساس المدنية ، والكفر فساد العمران ، ويبطل فيه مذهب ( داروين ) في النشو. والارتقاء ، لأن هذا المذهب قد أثار موجة. من الإلحاد والزندقة كادت تودي بالحياة الروحية بالشرق وهي كل ما بقي له من تراث السلف ، بعد أن نال منه الدهر غايته ، وبين في هذه الرسالة كذلك أن الدين أكسب عقول البشر ثلاث عقائد وأودع نفوسهم ثلاث خصال : كلُّ منها ركن لوجود الأمم . أما المقسائد فالأولى : التصديق بأن الإنسان ملك أرضى وأنه أشرف المخلوقات ، والثانية : يتين كل ذي دين أن أمته أشرف الأمم وكل مخالف له فعلى ضلال وباطل ، والثالثة : يقينه بأن الإنسان جاء إلى الدنياكي كِلكُمُمل كالا يهيئه للعروج إلى طلم. وأرفع وأوسع من هذا العالم الدنيوى . وأما الخصال الثلاث : فهي الحياء والأمانة والصدق . ويبين أن الإسلام يتميز على غيره من الأديان عزايا عديدة : منها صقل المقول بالتوحيد وتطهيرها من لوثة الأوهام ، ومخاطبة المقول حتى تؤمن فلا يقبل. الاعتقاد بدون دليل ، وحِرصه على تعليم الأمة ذكوراً وإناثاً .

ولما أخفقت الثورة العرابية ، ودخل الإنجليز مصر أبيح له أن يذهب أنى شاء بني غير بلاد الشرق فاختار أوربا ، وزار لندن ثم انتقل إلى باريس ، وواقاه إليها عليذه الأكبر محمد عبده ، وكان منفيا ببيروت وهناك أصدرا مماً :

### حريدة العروة الوثقى :

وهي دليل آخر على أن عزيمة السيد لا تفتر ، وعلى أن اليأس لم يبلغ في نفسه لمِبِلْهَا يَشْنِيهِ عَن أَداء رسالته ، وقد كان من رأى الشيخ محمد عبده أن هذا الجيل من المسلمين ، الذين يدعونه للرشاد واليقظة جيل فاسد لا رجاء فيه ، وأن الأولى أن تنشأ مدرسة يربى بها عدد محدود من خيار الشباب يقودون الأمة فيما بعد لما فيه خيزها وتفعها ، ولكن هذه اللكره لم ترق للسيد ، ورأى فيها تثبيطا للهمم ، وكأنى به يتعجل قطف الثمرة لهذه النراس التي أودعها المتصلين به ، وأصر على أن يوجه الدعوة إلى الجبل الحاضر من الناس في صورة جريدة المروة الوثق ، يكون له فيها الفكر المدير والمقل المسيطر ، وللشيخ محمد عبده العلم المحرر واللسان المعبر ، ولميرزا محمد باقر الترجمة من الصحف الأوربية ، و نقل كل ما يهم الشرق والإسلام(١) : وصدر من الجريدة عمانية عشر عدداً ، وكانت شعلة ملتهبة متوهجة من الحاسة والآراء الحرة الجريثة ، وكانت حربا شنها جال الدين وزميلاه على الاستعار الجشم ؛ وكان طبيعياً أن يحاربها الاستمار خشية أن تفسد عليه تفره. بالغنيمة وقتله الشعوب التي وقعت في قبضته ، فنمها من دخول المند ومصر (٢) . ولما شمر السيد وزميلاه أن الأعداد لا تصل إلى أصلها ﴿ إِلَّا فِي النَّادِرِ ، وأنه قد حيل بينهم وبين وصول صوتهم إلى آذان الناس في مصر والشرق عطلوها ، وإن لم يمت أثرها حتى اليوم .

<sup>(</sup>١) تاريخ الإمام ج٢ س ٣٣٩ ، والمنار ج٨ س ٢٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) المنارجه س ٢٦٤ ومشامير ج٢ س ٥٧ .

#### عود إلي الرملة :

لما عطلت الجريدة ، وانفرط عند همذه الجاعة الصغيرة المجاهدة ، ورجم الشيخ عد عبده وميرزا باقر إلى بيروت ، طلب شاه العجم السيد جال الدين فلبي دعوته عله مجد ميدانا صالحا للجهاد ، وأرضا خصبة لغرس تعالمه ، وملكا شهما مستثيراً ينفذ آراءه غيكون هو الأمل النشود ، ولكن هيهات وماوك ذاك الزمان ما ألفوا أن يشاركهم ثق سلطانهم أو جاههم أحد ، وإذلك سمّ الشاه ( نصر الدين ) صحبـة السيد ، ودبت في نفسه الغيرة منه ، ولما أحس جال الدين أنه أخذ يتفكر له استأذن في الرحيل ، ويمم صوب روسیا حیث قضی بها ثلاث سنوات بحرك روسیا ضد انجلترا ، ویشن هجات متتالية شديدة على شاه الفرس كي يقر النظام الشورى ، ولما سأله القيصر عن سبب عداوته للشاه أجاب بأنه نظام الشورى الذي لا يرضيه ، والذي لا أنفك أدعو إليه جاحييت فتال التيصر: إن الشاه على حق ، فكيف يرضي ملك أن يتحكم فيه فلاحو عملكته ، فقال السيد : أعتقد يا جلالة القيصر أنه خبر الهلك أن تكون ملايين رعيته أصدقاءه من أن يكونوا أعداءه يترقبون له الفرص ، فلم يمجب القيصر هذا الحديث ، وكان من الطبيعي ألا يعجبه وهو المستبد الذي لا ينازعه سلطته منازع ، ولذلك عمل على إبعاده من روسيا(١) .

ومن ثم توجه السيد إلى باريس ، وفي طريقه إليها تقابل مع الشاه مرة ثانية واعتذر السيد عما حدث ، ووعده أن يمهد له طريق الإسلاح إن هو عاد معه ، وتمنع السيد جمال الدين ، ولكن رفيته في الإسلاح وحرصه عليه جملته يقبل الرجوع إلى طهران . فرفيها أخذ يمد المدة للاسلاح وإقامة المدل ، هو ومن التف حوله من العلماء والعظاء ، والشاه يظهر استعداده لتقبل هذا الإسلاح ، ولكن الصدر الأعظم في تركيا خشى إن

The Persian Revolution, p. 11 - 70. (1)

تمكن نظام الشورى في فارش أن تسرى عدواه ، فوسوس للشاه ، ونفره من هذا الإصلاح بدعوى أن ذلك يحد من سلطانه ، ويتركه إتمعة لا رأى له في بلده . فتجهم السيد جمال الدين ، ولكن هذا لجأ إلى ضريح ولى في بلاده (شاه عبد العظيم) وهو حرم من دخله كان آمنا ، ووافاه جم غفير من العلماء والزعماء ولقنهم دعوته ، وملاً قلو بهم إحنا وبغضا للشاه ونظامه فاغتاظ هذا وأرسل جنده إليه ، واقتحموا عليه الضريح غير مبالين محرمته ، ولا بحرض السيد ، وفي ذلك يقول : لاسحبوني على الثلج إلى دار الحكومة بهوان وصغار وفضيحة لا يمكن أن يتصور دونها في الشناعة . . . ثم حلتني زبانية الشاه وأنا مريض – على بردون ، مسلسلا ، في فصل الشتاء وتراكم الثلوج والرياح الزمهر برية وسافتني جحفلة من الفرسان إلى خانقين » ومنها سافر إلى البصرة وهو في أشد حالات المرض ، وكاد يقضى عليه لولا رحمة الله به (۱) .

ولكن هذا المكافح أبى أن يتقبل هده الأهانة . وأقسم ألا يكف عن الشاه حتى يسقطه عن عرشه وقد بر بقسمه ، وذلك بتحريضه العلماء والزعماء وتعديده مساوى ه الشاة وتجسيمه أخطاءه ، ولا سيا تعاقده مع شركة إنجليزية للدخان ، واضطر الشاه إلى فسخ العقد ودفع تعويض مالى كبير ، فكان ذلك أول خطوة في الإنتقام .

وأحيراً ذهب السيد إلى لندن وأصدر مجلة شهرية سماها « ضياء الخافقين » بالعربية والإنجليزية ، وكان يكتب بها مقالات بإمضاء ( السيد الحسيني ) .

#### خاتمة المطاف :

ثم رأى السلطان عبد الحيد أن يدعو إليه جمال الدين خشية أن ينضم إلى حزب تركيا الفتاة فيزيد قوته ، وأرسل عبد الحيد رجاله يغرون السيد بالسفر إلى الآستانة

Persian Revolution, p. 11.(١) وناريخ الإمام جدا س ه. . .

ويمنونه الأماني الحلوة حتى استحاب لدعواه فكان بها كأنه في قفص من ذهب ، يحصون عليه حركاته وأقواله ، وإن لق من السلطان حظوة عالية . بيد أن الحاشية ولا سما أبر الهدى الصيادى ذلك الداهية المحتال الذى أنقن فن الدس والمؤامرات وتمكن من قلب السلطان حتى أصبح قوة غلابة ، قد أفسدوا السلطان عليه ، ومةلبث عبد الحيد ، أن اسطدم بآراء السيد وجرأته ، ولم يدع السيد فرصة إلا حرضه فيها على الإسلاح ، وإقصاء الخونة والجبناء عن حاشيته ولكن لم يستجب لشيء من هذا . ولما قتل شاه المجم سنة ١٨٩٦ على يد أحد تلاميذ السيد اشتدت الريبة فى حمال الدين وضيق عليه حتى صار محبوساً في قصره ، ولما أراد الرحيل ترضاه السلطان خشية أن يشنها عليه حرماً شمواء في الخارج ، وهو تحت ممعه وبصره أهون ، ثم مرض السيد بالسرطان في فمه ومات ، وشاعت الأقوال بأنه مات مسموما ، أو أن الطبيب أهمل في علاحه عمداً (١) وكانت وفاته في ٩ من مارس سنة ١٨٩٨ ، ودفن في قدر حقدر كما بدفن أقل الناس ، وطمست ممالم هذا القبر إلى أن قيض الله له رجلا أمريكيا بحث عنه حتى وحِده فجدده ، وبني عليه حاجزاً حديديا وشاده بالرخام وكتب على أحد وجوه الرخام اسم السيد وتاريخ ولادته ووفاته ؛ وفي وجه آخر العبارة الآتية : ﴿ أَنْشَأُ هَذَا المُزَارِ الصَّدِيقِ الحيم للمسلمين في أنحاء العالم الخير الأمريكاني المستر شارلس كربن سنة ١٩٢٦(٢) » وهكذا خمدت هذه الشملة المتوهجة ، وإن ظلت آثارها حتى اليوم في نفوس من خالطوه وأخذوا عنه ، وفي نفوس تلاميذه وأتباعهم والأجيال التي تأثرت بهم .

#### ئېزة مىھ آرائر :

السيد جمال الدين ، وهناك بمض من أداء السيد جمال الدين ، وهناك بمض من أفكاره وتماليمه ونظراته إلى الحياة جديرة بالنظر ، فقد كان في أول حياته

<sup>(</sup>١) راجع حاضر العالم الإسلامي ج ١ س ٢٠٤ .

<sup>(</sup>٧) أحد أمين عجلة الثقافة العدد ٧٨٨ .

طموحاً ، ذا خيال واسع ، وأمل عريض شمل الإنسانية جماء ، حتى دعاه ذلك إلى التفكير في السبب الذي يدعو الناس إلى الاختلاف والخصام ، ويدعو الدول إلى الحروب والعداء ، وهداه تفكيره إلى أن السبب الأول هو تعصب رجال الدين في كل ملة ، وسوء توجيههم الشموب ، وشحن قلومهم بالحقد والبنضاء لكل من خالف ديمهم ؛ وف هذا يقول : ﴿ ورجِمت إلى أَهُلُ الأَرْضُ ، وبحثت في أَهُم مَا فيه يختلفون فوجدته الدين ، فأخذت الأديان الثلاثة ، وبحثت فيها بحثًا مجرداً عن كل تقليد منصرفاً عن كل تقيد مطلِّـقاً للمقل سراحه » ووجد أن الأديان الثلاثة تتفق في الغاية والمبدأ وأنه « إذا نقص في الواحد شيء من أوامر الخير المطلقاستـكمله الثاني ـــ وإذا تقادم المهدعلي الخلق ، وتمادوا في الطغيان ، وساءت الـكهان فهم الناموس أو أنقصوا من جوهره أناهم رسول فأكل لهم ما أنقصوه ، وأتم بذاته ما أهملو. ۞ وإذا كانت الأديان متفقة في المبدأ والغاية فما الذي يحول بين أهل هذه الأديان وبين الاتحاد ؟ إن اتفاقهم ووحدتهم تكفل لهم السمادة للبشرية ، وبعد ذلك يقول : « وأخذت أضع لنظريتي هذه خططاً وأخط أسطراً ، وأحبر رسائل للدعوة ، كل ذلك وأنا لم أخالط أهل الأديان كلهم عن قرب ، ولا تعمقت في أسباب اختلاف حتى أهل الدين الواحد ، وتفرقهم فرقاً وشيباً وطوائف » . ولكن سرعان ما أدرك أن دون هذا الاتحاد أهوالاوأهوالا ، ولقد نسى قوله تعالى · « ولو شاء ربُّنك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون محتلفين إلا من رحم ربك ، ولذلك خلقهم » وأن من يتعرض لهذه الدعوة يرمى بالكفر والإلحاد ، والحروج عن جادة الدين ، وقد رمى بذلك فعلا ولهذا باء بالإخفاق : « انقلبت أفراحي بالحيال أتراحاً ، ورجعت عن نظريتي والفشل مل. إها بي

وتطامن من أهدافه ، ووجد أن الشرق المسكين أولى بالرعاية والمناية ، وأن إسلاح المالم كله محال ، ولذلك عكف على جهاده في سبيل هذا الشرق وكان متألماً لِبمض الخلافات الدينية بين أبناء الملة الواحدة كالسنة والشيمة .

<sup>(</sup>١) قدري طوفان جال الدين : آراؤه وأثره في نهضة المعرف س ٢٠

٣ ـ وكان برى ألا موجب لسد باب الاجتهاد في الدين ، وعلى المسلمين إذا أرادوا التقدم ، أن يستعملوا عقولهم ، ويستنبطوا كما استنبط أسلافهم أحكاماً تتعشى مع زمهم وييئاتهم ، ويقول : ما معنى أن باب الاجتهاد مسدود ؟ وبأى نص سد ؟ ومن قال لا يصبح لمن بعدى أن يجتهد ليتفقه في الدين ويهتدى بهدى القرآن وصحيح الحديث والاستنتاج بالقياس على ما بنطبق على العلوم العصرية وحاجات الزمن وأحكامه ؟ . إن الفحول من الأعة اجتهدوا وأحسنوا ولكن لا يصبح أن نعتقد أنهم أحاطوا بكل أسرار القرآن ، واجتهادهم فها حواه القرآن ليس إلا فطرة ، والفضل بيد الله يؤتيه من يشاه من عباده (١) .

وإذا تأملت أهداف جريدة المروة الوثق التي ذكرها في المقال الافتتاحي أدركت إلى حد ما بمض آراء جال الدين في إصلاح الشرق ، وقد عرفت أن جال الدين كانت لله الفكرة التي يعبر عنها محمد عبده في الجريدة . وهاك بمض هذه الأهداف والآراء :

- (1) بيان الواجبات على الشرقيين التي كان التفريط فيها موجباً للسقوط والضعف ، وتوضيح الطرق التي يجب سلوكها لتدارك ما فات ، ويستتبع ذلك بيان أصول الأسباب ومناشىء العلل التي أفسدت حالهم ، وعمت عليهم طريقهم ، وإزاحة الغطاء عن الأوهام التي حلت بهم .
  - (ب) إشراب النفوس عقيدة الأمل في النجاح ، وإزالة ما حل بها من اليأس.
- (ح) دعوتهم إلى التمسك بالأصول التي كان عليها أسلافهم وهي ما تمسكت به عالمتول الأجنبية المزيزة الجانب.
- ( ٤ ) الدفاع عما يرمى به الشرقيون عموماً والمسلمون خصوصا من النهم وإبطال زعم الراعمين أن المسلمين لا يتقدمون في المدنية ما داموا متمسكين بأصول دينهم .
- (هـ) تقوية الصلات مين الأمم الإسلامية ، وتمكين الألفة بين أفرادها وتأمين المنافع

<sup>(</sup>١) خاطرات محمد باشا المخروم .

المشتركة بينها ، ومناصرة السياسة الخارجية التي لا تميل إلى الحيف والإجحاف بمحقوق. الشرقيين .

وكان جال الدين يعتر بشرقيته وبلغته ، ويشمئر من هؤلاء الذي يتنكرون لهوميتهم ولغتهم ؟ فإن هذا التنكر يساعد المستعمر ، بل هو أثر من آثار تعاليمه يرمى بها إلى الحط من شأن كل ما هو شرق و « لإضعاف لغة القوم ، والتدرج بقتل التعليم القومى ، وتفشيط القائلين من الشرقيين بأن ليس في لسامهم المربى أو الغارسي أو الأردى أو الهندى وتفشيط القائلين من الشرقيين بأن ليس في لسامهم المربى أو الغارسي أو الأردى أو الهندى آداب تؤثر ، ولا في تاريخهم مجد يذكر » : لقد بلغ ببعضهم السفه « أن ينفروا من صماع لغنهم ، وأن يتباهوا بأنهم لا يحسنون التعبير بها ، وأن ما تعلموه من الرطانة الأعجمية هي منه عكن الوصول إليه من المدركات البشرية » .

وقد عرفت فيما سبق كفاحه في سبيل حرية الشعوب ، ومطالبته بنظام الشورى ووقوفه أمام الحسكام المستبدين كالجبل الأشم في جرأة وعزة نفس ، واستنهاضه الهمم ، كي تقوى دولة إسلامية تكون النواة التي يلتف غيرها حولها وبذلك يعاد مجد الإسلام. قوياً أمام مطامع الغرب وعسفه .

ولقد كان جمال الدين عالماً ومفكراً وفيلسوفا ومصلحا اجتماعيا ، أشرب قلبه حب الماده ودينه ، وأرسله الله في هذه الحقبة من التاريخ ليبدد دياجير الجهل ويبعث الحية في النفوس . ولقد أرغم خصومه على احترامه بصراحته وجرانه ، ولقد رأيت كيف ضاقوا به ذرعا في كل مكان ؟ لأنه كان حربا على الجهل والظلم والقسوة والطنيان ، ولقد أقي له الغربيون بالفضل حتى لقد قال عنه ( دينان ) وهو من هو في كرهه للمسلمين : « ولقد يخيل إلى من حرية فكر الأفغاني ونبالة شيمه وصراحته \_ وأنا أتحدث إليه \_ أني أرى أحد ممارف من القدماء وجها لوجه ، وأني أشهد ابن سينا أو ابن رشد أو واحداً من المظام الذين ظلولا قرونا عدة يعملون على تحرير الإنسانية من الإسار » .

### المسلوب في البكتابة :

لم يكن جال الدين مفطوراً على اللغة العربية مطبوعا على أساليمها الفصيحة ، لأنها ﴿ لِيسَتُ لَفَتُهُ الْأُولَى ، وإنما تَمْلُمُا ، وَلَمْ يَكُنْ حَظَّهُ مِنْ آدَامُهَا كَثَيْرًا ، وَلَمْ يَتَدُوق مَنَازَع مِلاغتيا خِدر كبر ، ولكنه أفادها فائدة جليلة بارشاد تلاميذه إلى التحرر من القيود الثقيلة التي كانت ترسف فيها الكتابة الإنشائية من محسنات ديمية مختلفة ، وسجم متكلف يجمقوت ، واستمارات غريبة وغير ذلك مما أفسد المني ، وستر الأفكار عن الوضوح والجلاء كما أرشدهم إلى تجنب المقدمات الطويلة ؟ وطبعي أن يصرفهم إلى الاهتمام بالماني . لأن هناك أشياء كثيرة يريدون الإبانة عنها ، والإفاضة فيها . ولا يتسم هذا النثر المقيد الكل تلك الماني ولا يستطيع إيضاحها كاملة ، ولقد رأيت فيا سبق نماذج من هذا النثر حبجها قلاميذه ، أمثال محمد عبده وأديب إسحق ، وقد قال أدبب عن أسلوبه الذي تأثر فيه جتماليم جهال الدين : ﴿ رأيت أن أصرف العناية والاجتهاد إلى تهذيب العبارة ، وتقريب الإشارة لتقرير المني في الأنهام ، من أقرب وأعذب وجوه الكلام ، وانتقاء اللفظ الرشيق للمعنى الرقيق ، متحنبا من الكلام ما كان غريبا وحشياً أو مبتذلا سوقياً ، فإن التهافت على الغريب عجز ، وفساد التركيب بالحروج عن دائرة الإنشاء داء إذا سرى في القراء والطالمين أدى إلى فساد عام ، وأغلق على الطلبة معانى كتب العلم ، والتنازل إلى ألفاظ العامة يقضى بإمانة اللغة وإضاعة محاسنها ، وإن في لغة القوم لدليلا على حالهم » . . .

وهذا الوسف الذي ذكره أديب إسحق لنثره هو أثر من تماليم جال الدين وسترى من المموذج الذي سأعرضه عليك من نثره أن جال الدين وإن لم يكن من المطبوعين على أساليب المربية الجيلة ، إلى أنه كان ينتزع البلاغة انتزاعا فترى لقلمه سطوة لا تراها لكثير من الأقلام ، وقد مر بك ، ما قاله الشيخ محمد عبده في قدرته على تفتيق الماني والاحتفال بيها ، ومن مزايا أسلوبه كثرة الجل الاعتراضية ، والفصل بين فعل الشرط وجوابه أو المسند

والمسند إليه بفواصل طويلة ، وهذا ناشىء من ترتيب فكره وتموده على الأساليب الفارسية الأعجمية . كما كانت لديه جرأة في استعمال القياس في اللغة فيأتى بجموع لم يمرفها العرب وصيخ لم تسمع في لغتهم . وكان من مستلزمات كعابته وأثر من آثار عجمته إدخال (١١) على الأعلام.

هذا وقد وفينا موضوعات النثر في ذلك العصر حقها من الكلام ، وبينا الأساوب الذي عيز به كل منها ، فألق عليها نظرة لتقف على أسلوب جمال الدين فقد كان المرشد للكتاب ، وإن لم يكتب هو إلا القليل ، ومن هذا القليل الرسالة الآنية التي بعث بها إلى عبد الله باشا فكرى يعتب عليه ، وقد بلغه أن رجلا ذمه أمام الخديو على مسمع من فكرى باشا فسكت ولم يدافع عنه ، وهي من النوع الأدبى ولذلك احتنى بأسلوبها أيما احتفاء ، وفيها تتجلى خصائص أسلوبه عامة .

« مولاى . إن نسبتك إلى هوادة فى الحق وأنت - تقدست جباتك - فطرته عليه ، وتخوض النمرات إليه ، فقد بعت يتينى بالشك ، وإن توهمت فيك حيدانا عن الرشد وجوراً عن القصد - وأنا موقن أنك لازلت على السداد غير مُ فرط فى الحق ولا مُفرط ، فقد استبدلت على بالجهل - ولو قلت : إنك من الذبن تأخذهم فى الحق لومة لائم ، وتصدهم عن الصدق خشية ظالم ، وأنت تصدع به غير وان ولاضجر ، ولو ألب الباطل الكوارث المردية ، وأجرى عليك الخطوب الموبقة لكذبت مقسى وكذبنى من يسمع مقالتى ؛ لأن العالم والجاهل ، والفطن والذي كلهم قد أجموا على طهارة سجيتك ونقاوة سريرتك واتفقوا على أن الفضائل حيث أنت ، والحق ممك أبنا كنت سجيتك ونقاوة سريرتك واتفقوا على أن الفضائل حيث أنت ، والحق ممك أبنا كنت عنك نقيصة قصداً ، ولا بهن فى قضاء حق ، ولا تنى عن شهادة صدق ، ومع هذا وهذا وذاك إنك مع علمك بواقع أمرى ، وعرفانك بسريرتى وسرى ، أواك ماذدت عن حق كان واجباً عليك حايته ، ولاصنت عهداً كانت عليك رعايته ، وكتمت الشهادة ، وأنت تعلم واجباً عليك حايته ، ولا للمصريين شراً ولا أسروت لأحد فى خفيات ضميرى ضراً ،

وتركتني وأنياب النذل اللئم ( فلان ) حتى نهشى السبع الهرم العظام ، ضفينة منه على السيد إبراهيم اللقاني ، وإغراء من أعدائي أحزاب ( فلان ) .

ما هكذا الظن بك ولا المعروف من رشدك وسدادك ولا يطاوعني لسانى – وإن كان قلبي مذعناً بعظم منزلتك في الفضائل ، مقراً بشرف مقامك في الكيالات – أن أقول عنما الله عما سلف ، إلاأن تصدع بالحق ، وتقيم الصدق ، وتظهر الشهادة ؛ إراحة للشبهة وإدحاضاً للباطل ، وإخزاء للشر وأهله ، وأظنك قد فعات أداء لفريضة الحق والعدل . ثم إلى يامولاي أذهب إلى لندن ومنها إلى باريس مسلماً ، وداعيا لكم ، والسلام عليكم وعلى أخى الفاضل البار أمين بك » .

جمال الدين الأفغان

۸ صغر سنة ۱۳۰۰

# ٢ — الأستاذ الأمام الشيخ محر عبره :

وإذا كان جال الدين قد أبعدته الظروف القاسية ، وجنود الندر والاستماد عن مصر وهي أحوج ما تكون إليه ، فقد ظلت بها روحه الوثابة ، ومصر في ذياك الوقت قلب الإسلام النابض ، وأمل العروبة النض ؛ لأن تركيا – وهي مقر الخلافة – كانت عجوزاً مشاولة الأطراف ، جافة الفؤاد يابسة العسود ، تعتلج في أحشائها الوساوس والدسائس ، ويسيطر عابها خلفاء شبعوا من اللذائد المادية حتى بشموا ، واننمسوا في حأة الشهوات حتى شرقوا ، والشام قد هجرها المستنيرون الأحرار ، واستوطنوا مصر هربا بنفوسهم الأبية أن يذلها الظلم ، ويجرحها الحيف والاضطهاد ، وبقية أقطار العروبة في سبات عيق ، أو يقظة قريبة من الوسن ، قد أعدتها تركيا بأدوائها ، فعي تترنح تحت فعكات الأمماض الاجتماعية وآلامها البرحة وتكاد تسلم الروح إعياء وهزالا .

أجل! قد بقيت روح جمال الدين بمصر ترفرف على وادبها في شخص محمد عبده (١)

<sup>(</sup>١) وقد محد عبده بقرية « هنرا » بمديرية الغربية سنة ١٣٦٦ هـ - ١٨٤٩ م وانتقلت بهأمه لملى بلدة أبيه «عبده خيرالة» علة نصر بمديرية البحيرة بعد ولادته بقليل وكان أبوه ذا مكانة ملحوظة ==

وهو شيخ من صميم ريف مصر أرسله أبوه إلى الجامع الأحمدى ليتعلم كا يتعلم كثير من من الناس بعد أن حفظ القرآن و لكنه عرد على هذا التعليم بعد سنة و نصف حاول فيها أن يفك طلاسم ( الأجرومية ) فأعيته الحيل ، فأيقن أنه غبى ، وأنه غير مستعد لتلتى العلم وصمم على العمل في الحقل كما يعمل إخوته وأهله ؛ بيد أن والده أكرهه على الاستمرار في طلب العلم فهرب إلى أحد أخوال أبيه وهو :

# الشيخ درويش :

والشيخ درويش من الشخصيات التي أثرت في عقل محمد عبده وفي نفسه وفي خلقه ، وحددت له أهدافه في الحياة ، ولايذهبن بك الظن ، فتتخيل أن الشيخ درويشاً هذا فيلسوف أو تى الحكمة وفصل الخطاب ، أو أنه عالم من علماء التربية الأفذاذ ، فلم يكن علم الله – إلا شيخاً صوفياً سليم المقيدة ، نير البصيرة ، على حظ قليل من العلم، وكثير من التجارب ؟ فقد تتلمذ على السنوسي بطر ابلس ، وجاب بعض الأقطار يتلقي على رؤساء الصوفية طريقة الدعوة وسياسة النفس .

جاء الشيخ محمد عبده إلى الشيخ درويش هارباً (١) من العلم وكان في الخامسة عشرة من عمره فتيا قويا مغرما بركوب الخيل واللهو مع أمثاله من الشباب ، ولحكن الشيخ درويش تلقاه كما يتلقى الطبيب المريض ، وعالج هذه العقدة التي كونتها (الآجرومية) في نفس الفتى ؟ وأعطاه كتابا سهلا في المواعظ والأخلاق ولم يكن للفتى صبر على القراءة

<sup>=</sup> ف قريته عناز بقوة الجسم وصحته ، وبشىء من سمة الرزَّقِ والسكرم والاستنارة ، وقد ورث عنه محمد عبده كل هذا .

وقد ترك محد عدده ترجة حياته في وثيقتين إحداها كتبها استجابة لصديقه الشاهر الرحالة الإنجليزى ولفرد سكاون بلنت ، وفيها شيء عن أصل أسرته وحزء من تاريخ حياته W. S. Blunt Secret ، والثانية ما نقله هنه الشيخ رشيد رضا إجابة على أسئلة وجهها إليه ، انظر المناز A س 200 وما بعدها .

<sup>(</sup>١) مع العلم أنه كان قد لزوج وصمم على المـكث بالبلدة ، ولـكن والده أمره بالدهاب إلى طنطا بعد أربهين بوما من زواجه .

وسرعان مامل المجلس ، ولكن الشيخ درويشا أخذه برفق وتؤدة ، وكان يفسر له مايقرأ فوجد الفتى فيا قرأ لذة ، وانصرف عن اللهو ، وعكف على قراءة الكتاب ، ويقول فى ذلك : « وطلبت منه ( يوما ) إبقاء الكتاب معى ، فتركه ، ومضبت أقرأه ، وكامررت بمبارة لم أفهمها وضعت علامة لأسأله عنها ، ألى أن جاء وقت الظهر وعصبت فى ذلك اليوم كل رغبة فى اللعب ، وهوى ينازعنى إلى البطالة ، وعصر ذلك اليوم سألته عما لم أفهمه فأبان معناه على عادته ، وظهر عليه الفرح بما مجدد عندى من الرغبة فى المطالعة والميل إلى الفهم ولم يأت اليوم الخامس إلا وقد صار أبغض شى و إلى هو ما كنت أحبه من لعب ولهو وغفخة وزهو ، وعاد أحب شى وإلى ما كنت أبغضه من مطالعة وفهم ١٠٥٠ .

وهكذا استطاع الشيخ درويش أن يحل المقد النفسية ، ويعيد للفتى ثقته بنفسه وفي مذكائه ، ويرغبه في العلم : وقد أفاد الفتى من ذلك درسا لم ينسه مدى حياته ، وهو أن الأزهر بحاجة إلى الإصلاح الشامل في كتبه التي تدرس : وفي المعلمين الذين يقومون بالتدريس وكان هذا أحد أهدافه في الحياة كاسترى .

وقد أفاد من الشيخ درويش درسا آخر وقر في نفسه وبدل من قيم الأشخاص والناس عنده فلم يعد يهتم بالتفوق المادي والغني والجاه ، بل علمه أن الإنسان الكامل في هذه الحياة هو من آمن وعمل صالحاً سواء كان غنيا أو فقيراً ، وعلمه كذلك أن الإسلام الصحيح يتنافى مع الأخلاق المنحلة والفساد ، لأنه عقيدة وعمل ، لاألفاظ تقال ، ثم علمه كذلك أن الإسلام دين سهل سمح ، وأن مصدره الذي يجب أن يؤخذ منه هو المقرآن وحده (٢) وظلت هذه الدروس التي تلقاها في صباه تنمو وتترعرع في نفسه حتى صارت مبدءاً يسمى إليه وغاية يصبو إلى تحقيقها .

<sup>(</sup>۱) وبهذا برمن الشيخ درويص فى قريته طى أنه أقدر من علماء الأزهر فى هداية الطلاب وتحبيبهم فى القراءة : ولقد كان مشاخ الصوفية فى الماضى رسل هداية و بشير وطى أيديهم سلمكثيرس وتنى السودان وزنوج غابات إفريقية ، وهم الماين تصروا الإسلام فى كثير من بقاع الأرض فأين مهم متصوفة زماننا الماين لا هم لهم إلا ملء البطون وكذ الأموال ،

<sup>(</sup>۲) كان الشيع درويش تليذاً للسنوسيين كا رأيناً ، ومؤلاء كانوا يتبعون مذهباً شبيهاً بالمذهب الوهابي ، وهو الرجوع بالإسلام إلى بساطته الاولى ، متجنبين البدع وتفسيرات المتأخرين وزياداتهم ،في العقائد والغروع

وليس هذا كل ما فعله الشيخ درويش من توجيه لتلميذه ، بل كان يلقاه في الإجازات الصيفية بعد عودته من الأزهـــر ، ويلومه على عزلته وعدم الاختلاط بالناس ودراستهم وإفادتهم بما عرف ، وكان ينشى به المجالس ويحمله على أن يتحدث إلى الناس ويجيب عن استلتهم ويكون لهم مرشدا ، لأن العلماء الذين يغننون بعلمهم على الناس لاخير فيهم . وقد بقي الشيخ محمد عبده حتى مات وهو يعمل بهذه النصيحة ، ويرشد الناس كباراً وصفاراً رعية وساسة . فرحم الله الشيخ درويشاً لقد أدى للاسلام ولمصر وللشرق خدمة جليلة .

#### فی الأزهر:

و تحول الشيخ محمدعبده من الجامع الأحدى إلى الأزهر ، وكان الأزهر في ذلك الوقت على حالة من الفساد لاتطاق وبحسبك أن تقرأ تقريراً وضعه الشيخ عبد الكريم سلمان (١) عن هذا الممهد وحال أساندته وطلبته ، ومدة الدراسة فيه (٢) ، وحال العلم ، فإن الكتب التي كانت تدرس به من نتاج المصور المتأخرة يدرسها أساتذة لايفهمون الغاية منها ، ولايستطيمون كتابة أربع جل صحيحة (٣) ، وكان به كثير من ضيق الفكر الذين يرمونه الغاس بالزندقة والكفر جزافاً مثل الشيخ عليش ؛ ولكن كان به من هيأتهم المظروف.

<sup>(</sup>١) لم يعمل التقرير اسم الشيخ عبد السكريم ولسكن إشتهر بأنه له ، وفيه أعمال بجلس إُدَّارَةً. الأزهر من ابتداء تأسيسه سنة ١٣١٢ هـ وهي مدة اشتغال الفيخ مجد عبده في مجلس إلأزهر .

<sup>(</sup>۷) كانت إجازات الطلاب كثيرة فق مولد السبد البدوى ، والدسوق ، ويوم عاشوراه والمولد المسيق ، ومواد الشافس ، والعفيق والشركاوى ، وهذا هذا الأعياد الإسلامية والمولد النبوى ورْمضّان والأعياد الرسمية ، ولم تسكن مدة الدراسة تزيد عن ثلاثة أشهر ونصف يخرج منها الخيس والجمة من كل أسبوح .

<sup>(</sup>٣) وقد مر بك وصف عبد الله فيكرى لهم في س ١٥٧ من هذا الكتاب ، وقد كان الفيخ أحد الرفاعي يدرس في ذلك الولت كتاب المطول في البلاغة ويعترف أنه لايحسنأن يكتبخطابا ولو غير بليغ لأن هذا عمل تلاميذ المدرسة المدنية (أحد أمين عجلة الثقافة المدد ٣٨٨) ، واعتذر أحد أكابر العلماء وهو الشيخ الإمبابي عن حضور وليمة في رمضان فيكتب رسالة الاعتذار على ورقة من أوراق المطار وأخطأ فيها عشرة أخطاء تحوية ، (عمد عبده لمحمد صبيح من ٦٠ ، وتقرير الفيخ عبدالكرم سلمان) .

لأن يتسم أفقهم بعض السمة كالشيخ البسيونى ، والشيخ حسن الطويل ، وكان ذكياً. حكما له نظرات في الحياة سائبة ، يقرأ الفلسفة فيرمى بالزندقة .

كانت هذه حال الأزهر العلمية حين وفد إليه مجمد عبده ، ناهيك بالقدارة التي كانت تلوث المسجد وصحنه ، ودورة مياهه وأروقته ، والفوضى الخلقية التي كانت سائدة بين طلابه . وأخذ الشيخ مجمد عبده يدرس العلوم المتداولة بالأزهر حيداك من نحو وفقه وتفسير . أما العلوم الحديثة فلم يكن يسمع عنها الأزهر ورجاله ، ومن يتمرض لها فهو كافر في عرفهم مارق عن جادة الدين .

وكان الشيخ درويش حيباً يمود الطالب الذي إليه يسأله عما درس بالأزهر في عامه وبعد أن يستمع إليه قليلا يسأله: ما درست المنطق ؟ وما درست الحساب ؟ ما درست المندسة ؟ فيجيب الشيخ عمد عبده بأن هذه الدروس لا يرى الأزهريون تعليمها ، فيقرر له هذا الصوفي المنزوى في قريته بأن كل العلوم يجب أن تعلم ، وعلى الطالب أن يسعى إليها في كل مكان ، ويقول له: ﴿ إن الله هو العليم الحكيم ، ولا علم يفوق علمه وحكمته ، وإن أعدى أعداء العليم هو الجاهل وأعدى أعداء الحكيم هو السفيه ! وما تقرب أحد إلى الله بأفضل من العلم والحكمة فلا شيء من العلم عمقوت عند ألله ، ولا شيء من العلم بحمود لديه إلا ما يسميه بعض الناس علما ، وليس في الحقيقة بعلم كالسحر والشعوذة وعموها إذا قصد من تحصيلها الإضرار بالناس » فأى رجل كان الشيخ درويش هذا أ؟ وعموما إذا قصد من تحصيلها الإضرار بالناس » فأى رجل كان الشيخ درويش هذا ؟

التمس الشيخ محمد عبده بعض هذه الدروس التي وجهه إليها مرشده عند الشيخ حسن. الطويل (١) ، بيد أن هذه الدروس لم تشبع نهم نفسه ؛ على الرغم من طرافتها ، وذكاه-

<sup>(</sup>١) وكان الشيخ حسن الطويل من الشخصيات الفذة في عصره ، ذا ذكاء حاد ومعرفة بالرياضيات، وكان مدرسا بدار العلوم ، وقد بلغ من مهارته في الرياضيات أن كان يمل الطابتها ما أشكل عليهم من . تمرينات الهندسة ، وكان على معرفة بكتب الفلسفة القديمة وبالدنيا والسياسة وكان ذا شجاعة في السكلام ==-

حمدرسها وسمة مداركه وإنما كانت مثيرة لنفس الشيخ محمد عبده ، تبعث فيها الرغبة إلى الاستقراء والتممق والوصول إلى الحقائق الواضحة بدون تردد أو التواء ، وأن تستشف ما وراء هذه الألفاظ القديمة ، وأن تصل هذا العلم القديم بالحاضر الجديد ، وتحل مشكلات الحياة بعامة ومشكلات مصر بخاصة . ولم يكن ذلك ميسوراً عند الشيخ حسن الطويل، وإنما تهيأ لمحمد عبده أن يدرك هذه الغاية عند أستاذه الأكبر جمال الدين الأفغانى حين وفد على مصر وقد نحابا وتصادقا ، ووجد جمال الدين في محمد عبده التربة الخصبة التي تحيل تمالميه عملا صادقا قويا لاينقص منه شيء بل يزيد على مرور الأيام نماء ، ووجد محمد عبده عَفي جمال الدين الأستاذ الذي كمل له ما كان يشمر به من نقص ؛ فإذا كان الشيخ درويش قد لقنه شيئاً من التصوف سابقاً فقد كان تصوفا خياليا تحول على مد جمال الدن إلى تصوف عملي ، وإذا كان الشيخ درويش قد يعث فيه الجرأة لمواجهة الناس والتحدث إليهم وبث تماليمه بينهم ، فقد مكنه جمال الدين من اختيار الموضوعات الصالحة التي يتسكلم عنها ، وأفسح أمامه أفق الإصلاح فتمددت شعبه وميادينه من دينية وخلقية واجتماعية ، ثم إن جمال الدين حرضه على استخدام سلاح آخر في ميدان الدعوة ، غير الحطابة والمشافهة ، ألا وهو سلاح القلم ؛ حتى تسير دءوته مشرِّقة ومغرُّبة ، فتشمل القريب والبعيد ، وحتى تحكون متقنة رائمة تغذيها التؤدة والفكر الناضج والمنطق • وقد فأن محمد عبده يجمال الدين وبدروسه وبروحه المتوهجة وحاسته المارمة ، ونشاط فكره ونظراته للحياة ، ووجد فيه ما لم يجده عند حسن الطويل ، فلا بدع إذا رأيناه يكتب بخط يده على نسخة من كتاب قديم : « وكان الفراغ من قراءته وتقريره عند لسان الحق ، وقائد الحلق إلى

الله على الم موائد الأغنياء للافطار في وزهد في الدنيا حقلابهمه منهاشي ويليس ثياباً رخيصة ووياً كل أقليلا ويدعى إلى موائد الأغنياء للافطار في رمضان فياً كل من طبق الفول ويزهد فيا عداه و ويطره من دار الدلوم لكلامه في السياسة فينفق عليه صاحب مقهى بلدي ، فلما عاد إلى عمله سلمه الشيخ حسن الحلويل مرتبه لينفق عليه منه كاكان يفعل وهو مطرود ، وكان يدرس في الأزهر الفلسفة والمنطق .

جناب الحق ، خلاصة من تجلى بالحكمة ، ومنقد الضالين في تيه الجهالة والنُــمّـة ، محيى الحق والدين أستاذنا السيد جمال الدين » وكان يلقبه « الحكيم الكامل » .

وكان جال الدين يبادل محمد عبده حبا بحب وإعجابا بإعجاب ، فقال عندما رحل من مصر سنة ١٨٧٩ : تركت لكم الشيخ محمد عبده ، وكنى به لمصر عالما » . وهي كلة تدل على مبلغ اعتقاد هذا المصلح الكبير في تلميذه وقدرته على تنفيذ تعالميه والقيام بالدعوة إليها من بعده : وقد روى المخزوى في خاطراته أن جال الدين لم يذكر اسم محمد عبده إلامقترنا بكلمة « الصديق » أو « صديق الشيخ » ، ولما اعترض عبد الله تديم على ذلك وقال له ذات يوم : « أيها السيدما غفلت مرة عن إضافة لفظ الصديق إلى الشيخ محمد عبده كأنه لم يكن بين الناس صديق غيره ؛ إذ تراك تنمت من سواه بلفظ صاجبنا أو فلان من معارفنا ، أجاب جال الدين بقوله : وأنت ياعبد الله صديق ، ولكن الفرق بينك وبين الشيخ محمد أنه صديق على الضراء ، وأنت صديق على السراء » ؛ ويمترف محمد عبده بأنه مدين بالشيء الكثير لجال الدين ويقول ؛ « إن أبي وهبني حياة ويمترن غيما ( أخواى ) عني وعروس ، والسيد جال الدين وهبني حياة أشارك فيها عبداً وموسى وعيسى والأولياء والقديسين » وقد مرت بك كامته في قدرة جال الدين على تفتيق المماني وكيف يتسكلم في كل فن كأنه من كبار أساندته .

ومنذ انصل محمد عبده بجال الدين ابتدأ انصاله بالحياة العامة ، والجهاد في سبيل إسلاح الأمة ، وهو بعد طالب في الأزهر ، لم ينل شهادة تجيز له التدريس فقد كتب في ( الأهرام ) في السنة الأولى من صدورها بعض مقالات دلت على روحه وجرأته مثل « الكتابة والقلم » و « المدر الإنساني والمدر العقلي الروحاني » و « العلوم الكلامية والدعوة إلى العلوم المصرية » (۱) . ولخص بعض دروس أستاذه في الفلسفة بجريدة

<sup>(</sup>١) انظر تارخ الأستاذ الدين محد عبده لرشيد رضاج ٢ ص ٢٧ - ٥٠ وسنت كلم عند هذه القالات فيا بعد من حيث ليمنها الأدبية .

(مصر) التي كان يصدرها أديب إسحق ، وكان من الطبيعي أن يثير هذا ضجة حول خلك الشيخ الأزهرى الجرى، فن معجب به ومن حاقد عليه ، ومن جامد ساخط يرميه بالزندقة .

وأخيراً تقدم الشيخ محمد عبده لنيل شهادة المالمية ، وقد تآمر المتحنون عليه قبل مثوله أمامهم ، وعزموا على ألا يمنحوه العالمية ، بيد أنه خيب أملهم بعلمه ومهارته إلى تصريف الكلام وسمة اطلاعه وسرعة بديهته ، ووجد من الشيخ العباسي المهدى عطفاً ، واستطاع الشيخ العباسي أن يقنعهم بوجوب منحه (الشهادة) ولكن أصروا في عناد على أنه لن ينالها من الدرجة الأولى واكتفوا بإعطائه الدرجة الثانية (ال

وتصدى الشيخ محمد عبده بعد ذلك للتدريس بالأزهر ، وأثار حوله ضجة كبيرة خالشيخ عليش يهم بضربه لأنه رجَّح مذهب المعتزلة في مسألة من المسائل على مذهب أهل السنة ، وتراه يتحدى علماء الأزهر جيما بإعطاء مائة جنيه لمن يبرهن على (أن الله واحد) وينظرهم إلى الغد ، ويفتتح الدرس ويسأل الحضور \_ وقد توافدوا أفواجاً \_ عن العالم الذي يريد مائة جنيه ويقرر في حجج دامنة وحدانية الله ، ويسود المصمت ، وتضطرب القلوب ، وتتقلب الأبصار مدة غير وجيزة ثم يبدأ هذا العالم الصغير درسه غير تارك شبهة إلا وضحها ولا حجة إلا أوردها ، ولا عويصاً إلا حله ، خترك في بعض القلوب فرحة ، وفي كثير من القلوب عُصَّة .

وكان يخص بمض مريديه بدروس في منزله تختلف نوعًا عن دروس الأزهر فيدرس لمم (تهذب الأخلاق) لابن مسكويه ، ويقرأ لهم كتاب (التحفة الأدبية في تاريخ

 <sup>(</sup>١) وقد رجع الأزهر فيا بعد ذلك بست وعصرين سنة عن هذا القرار ، ومنح الشيخ محد صفح
 ف سنة ١٩٠٤ العالمية من الدرجة الأولى ، وكان شيخ الأزهر إذ ذاك الشيخ على الببلاوى .

عدين المالك الأوربية ) للمؤلف الفرنسي ( جيزو ) وقد عربه ( حنين نعمة خوري ) .

ثم عين الشيخ محمد عبده في أواخر سعة ١٨٧٨ مدرساً للتاريخ بدار العلوم - إذ وسط رياض باشا في هذا التميين ، ولم يدرس ملخصاً من ابن الأثير أو الطبيرى أو ما شاكلها من الكتب القديمة ولكن عمد إلى (مقدمة ابن خلدون) يبسط في درسه أراء هذا النابغة في أصول المدنية والاجتماع ، وألف كتاباً في « علم الاجتماع والعمران » فقيد ولم يعثر عليه (١) . وعين محمد عبده في نفس الوقت مدرساً للعلوم العربية بمدرسة الألسن ، وكان همته - سواء كان في الأزهر أو دار العلوم أو الألسن - هو (إيجاد نابئة من المصريين ، تحيى اللغة المسربية والعلوم الإسلامية ، وتقوم عوج المحكومة )(٢):

## عرر الوقائع المصرية :

ثم دارت الأيام دورتها وعزل إساعيل عن المرش ، وتولى توفيق ، ونني السيد جال الدين كاعرفت من قبل ، وتسلم محمد عبده رابة الإسلاح بمسد أستاذه ووجد في رياض باشا مشجماً وحامياً فعينه محرراً للوقائع المصرية ، وجمع الشيخ حوله بمض المهابين من الشباب (۲) وأنشأ بالجريدة (الرسمية) قسما أدبياً تنشر به المقالات الإسلاحية والاجماعية وقد كانت الجريدة تفرض على أعيسان البلاد ومسوطني الدولة ، ويجدون بها قرارات جافة ركيكة المبارة و «أراد رياض باشا أن يجمل للجريدة الرسمية قيمة في ذاتها محمل الناس على طلبها رغبة فيها ليقنوا على ماتضمنه من الأوامر واللوائع ، فيكونوا على بصيرة مما ريده الحكومسة بهم ومنهم من غير إكراه ، وكان قد أحس

<sup>(</sup>١) أحد أمين في مجلة الثقافة المدد ٣٨٩ والمنار ج ٨ ص ٤٠٢ -- ٤٠٤

<sup>(</sup>٧) المنارجه س ٤٠٤

<sup>(</sup>٣) أمثال سعد زخلول ، وحد السكرم سلمان ، وابراهم الخلباوى ، وعمد خليل والسيد وط .

بتوجيه الأفكار إلى طلب شيء من طلاوة العبارة ، ووفرة المهني وحسن الانتقاد » (۱) .

ووضع الشيخ ( لأنحة ) للجريدة الرسمية وجملها مشرفة على كل مايصدر في البلاد من كتب وصحف ، وحق إنذار هذه الصحف عربية أو أجنبية ، ومعاقبها بالتعطيل الدائم أو المؤجل كي يلزمها « الوقوف عند حدود الوقار فيا تكتب مع إطلاق الحربة لها في تبين الحقائق وكشف وجوه الخطأ والصواب بدون خوف » كما أعطت هذه الملائحة لرئيس تحرير الوقائع الحق في التقاد جميع إدارات الحكومة حتى وزارة الداخلية التي يتولاها رياض باشا ؛ وذكر السيد رشيد رضا أن « أول ما بدأت الجريدة بانتقاده طريقة التحرير التي كانت متبعة في النظارات والإدارات ، فأخذت تبين وجه الحلل بها وإضرارها بفهم الماني المطلوبة ، ثم ترسم الطريقة المثلي التي يجب السير عليها ، فلم تمض وأشهر قليلة حتى ظهر فضل ذوى الإلمام باللغة العربية من موظني الحكومة ، وحضهم رؤساؤهم على مكاتبة الجريدة الرسمية سستراً لعيوب الإدارات ؛ واضطر الجاهلون باللغة والتحرير إلى استدعاء الملمين أو المبادرة إلى المدارس الليلية ليتعلموا كيفية التحرير » (٢٠).

وبهذا صار محمد عبده مشرفاً على الأداة الحكومية جميعها ، تراجعه جميع الإدارات في كل مالديها من الأعمال الهامة والتي تنوى عملها ، وقد اشتدت حملته على وزارة المعارف وتبيان مابها من خلل وفوضى وسوء إدارة ، فأدى ذلك إلى إنشاء ( مجلس أعلى ) لها واختير به عضواً ، وكانت الوقائع المصرية منبراً تذاع منه تعاليم جمال الدين في القدل والتربية الخلقية والإصلاح الاجتماعي ، فيتمكلم عن الفقر ومشكلته وعن ( وخامة

<sup>(</sup>١) من كلام الشيح محمد عبده قبل أن يتولى رئاسة أصرير الوقائم : المنار جس ٤٠٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٧) تاريخ الأستاذ الإمام الجزء الأول ، هذا وقد أنذر محد عبده مرة مدير جريدة مفهورة . بتعطيل جريدته إذا لم يختر لها محرراً محيح العبارة في مدة معينة ، فأسرع مدير الجريدة إلى تنفيذ ماأراه وثيس تحرير الوقائع ، وتعقبت الجريدة مرة مدير بني سويف وانتقدته انتقاداً مراً فأصدر أمره يعدم حقولها وزاجم وزارة الداخلية في أمرها فنصرت الجريدة عليه وتعبرت فعلته في منصور عام .

الرشوة ) وعن ( العفة ولوازمها ) وعن ( القوة والقانون ) وعن ( منتدياتنا العامة وأحديثها ) (١١ وغير ذلك من المقالات الاجتماعية والإسلاحية بيد أنه لم يخض في المسائل السياسية ولعل ذلك لأن رياض باشا هو رئيس الوزارة ، وله عليه يد لا تنكره ، أو لأنه كان يعتقد مذهب رياض في التدرج وعدم الطفرة ، وظل عنصبه هذا إلى أن قامت الثورة العرابية .

### محد عبده والثورة :

كان محمد هبده مختلف مع جال الدين في طريقة الإسلاح ، فبيها الأول بريد أن تقفز الأمة تقزاً ، وتتمتع بالشورى والحرية على يد مجلس نيابى يشرع لها القوانين وتكون الحكومة مسئولة أمامه ، كا تحكفل في ظله حرية الفرد الشخصية ، إذا بمحمد عبده وأصحابه برون أن الإسلاح لا ينتج إلا إذا تربت الأمة وتعلم الناؤها كيف يحكمون أنفسهم بأنفسهم وأن يسير الإسلاح تدريجياً في كل ناحية ، حتى في العادات ه وإنما الحكمة أن محفظ لها عوائدها الكلية المقررة في عقول أفرادها ثم يطلب بعض التحسينات فيها لا تبعد منها بالمرة ، فإذا اعتادوها طلب منهم ما هو أرق بالتدريج حتى لا يمضى زمن طويل لا تبعد منها بالمرة ، فإذا اعتادوها طلب منهم ما هو أرق بالتدريج حتى لا يمضى زمن طويل لا يشمرون (٢) » . وكان برى أن الشرق إنما ينهض على يد مستبد عادل يحكمه خمس عشر لا يصنع فيها ما لا يصنع المقل وحده في خسة عشر قرناً » مستبد « أيكره سنة « يصنع فيها ما لا يصنع المقل وحده في خسة عشر قرناً » مستبد « أيكره المتناكرين على التعارف ، ويلجىء الأهل إلى التراحم ، ويقهر الجيران على التناصف ، المتناس على رأيه في منافعهم بالرهبة ، إن لم يحمل الناس على رأيه في منافعهم بالرهبة ، إن لم يحملوا أنفسهم على مافيه سعادتهم بالرغبة عادل لا يخطو خطوة إلا ونظرته الأولى إلى شعبه الذي يحكمه » وكان هذا رأى رياض باشا عادل لا يخطو خطوة إلا ونظرته الأولى إلى شعبه الذي يحكمه » وكان هذا رأى رياض باشا عادل لا يخطو خطوة إلا ونظرته الأولى إلى شعبه الذي يحكمه » وكان هذا رأى رياض باشا

<sup>(</sup>١) تاريخ الأستاذ الأمام الجزء الثاني ص ٦٨ وما بعدها إلى ص ٧٠٥.

 <sup>(</sup>٧) من مقالة الأستاذ الإمام تحت هنوان (خطأ العقلاء) . انظر تاريخ الأستاذ الإمام ج٧ص٣٣٠.
 ( م -- ١٩ ف الأدب الحديث ج١

وانقسمت الأمة فريقين ، فريق النهضة السريعة والإصلاح العاجل ويتزعمه شريف باشا وهو كما صوره محمد عبده « من أقوى عوامل النهضة » التي ( انقلبت إلى فتينة ) في رأيه ، ومن ألسنة هذا الفريق وأسلحته البتارة أدبب إسحق ، وفريق يود النهضة البطيئة المتدرجة ويتزعمه رياض باشا ويناصره في رأيه محمد عبده (١).

ولما قامت الثورة على بد المسكريين وترعم عرابي مطالب الذين يريدون المجلس النيابي ، وانضم إليه كثير من زعماء الأمة وفي مقدمتهم سلطان باشا ، وعبد الله نديم ، وامترجت مطالب الجنود عطالب الأهالي ، وطلب المدالة بين الضباط بطلب الحمكم النيابي بإلغاء الاستبداد لم يكن محمد عبده من الحبين لهذه الثورة أو العاملين فيها ، لأنه كان يكره عرابي باشا ، ويمتقد أنه شهم في السكلام ضعيف في الحرب ، أليق به أن يكون واعظاً للموام من أن يكون زعيم أمة ، ويقول فيه : « كان أحمد عرابي يغظر إلى رؤسائه من الجراكسة نظر المدو إلى عدوه ، وكان يحتقرهم في نفسه لاعتقاده أنهم دونه في المعرفة ، ويرى أنه أحق منهم بالرتب العالمية التي كانو يتمتعون براتبها ونفاذ الكلمة فيها ، ودعا لم يكن محطئا في السكثير منهم ، وكان أجرأ إخوانه على القول وأقدرهم على إقامة الحجة » ونسي محمد عبده أن عرابي كان يبادل هؤلاء الجراكسة احتقاراً باحتقار ، لأنهم كانوا ينظرون إلى أن المصريين دونهم في كل شي، وحرسوهم المناصب باحتقار ، لأنهم كانوا ينظرون إلى أن المصريين دونهم في كل شي، وحرسوهم المناصب باحتقار ، وأنهم السادة وهم الحدم .

ولذلك كان مناوئا للثورة في أول الأمر ويمترف بذلك صراحة فيقول : « كنت معروفا عناوأة الفتنة واستهجان ذلك الشغب العسكرى ، وتسوئة رأى الطالبين لتشكيل على النواب على ذلك الوجه ، وبتلك الوسائل الحمق . . مررت ببيت (طلبة) ثالث يوم عيد الفطر فسمعت جلبة ، ورأيت بعضاً من صغار الضباط يجولون من جانب إلى آخر من البيت فدخلت للزيارة ، فوجدت عرابي ، وجمعاً غفيراً من الضباط ، ووجدت معهم أحد

<sup>(</sup>١) كتب عمد عبده مقالات في الشورى وقد كانت من وحى جال الدين ولم يكن مؤمنا بها بل كان يرى أن تنشأ أولا المجالس البلدية ثم بعد سنتين تأتى بجالس الإدارة لا على أن تسكون آلات تدار ، بل على أن تسكون مصادر للآراء والأفسكار ثم تنتبعها بعد ذلك الحجالس النيابية .

آساندة المدرسة الحربية ، فجلست واستمر الحديث في وجهته ، وكان موضوعه الاستبداد والحربة ، وتقييد الحكومة بمجلس النواب ، وأن لا سبيل للا من على الأرواح والأموالو إلا بتحويل الحكومة إلى مقيدة دستورية فأخذت طرفاً من البحث ، فأقمنا على الجدل ثلاث ساعات ، كان عرابي والأستاذ في طرف والسكاتب في طرف وهما يقولان : إن الوقت قد حان للتخلص من الاستبداد ، وتقرير حكومة شورية والسكاتب يقول : علينا أن تهتم الآن بالتربية والتعليم بعض سنين وليس من اللائق أن نفاجيء البلاد بأم قبل أن نستمد له ، فيكون من قبيل تسليم المال للناشيء قبل بلوغ سن الرشد يفسد المال ، ويفضى إلى المهلكة ه(١) :

فأنت تراه يسمى الثورة فتنة وشنباً عسكرياً ، ووسائل حمق ، ويعارض في قيام حكومة دستورية ، ويرى أن الأمة غير مستعدة للحياة النيابية في ذلك الحين .

لم يكن محمد عبده مشايعاً للثورة في أول الأم ؛ لأنه لم يكن معيقداً جا ولا في صلاح الأمة لأن تتولى أمورها بيدها ، وأخذ يناهضها ويقول : « ليس من الحكمة أن تعطى الرعية ما لم تستعد له ، فدلك عثابة تمكين القاصر في التصرف عاله قبل بلوغه سن الرشد وكال التربية المؤهلة والمعدة للتصرف المفيد » ويقول من أخرى ، وكأنه كان يتمكلم بلسان القدر : « إن الأمة لو كانت مستعدة لمشاركة الحكومة في إدارة شئونها لما كان لطلب ذلك بالقوة المسكرية معنى ، فما يطالب به رؤساء المسكرية الآن غير مشروع ؛ لأنه ليس تصويراً لاستعداد الأمة ومطلبها ، ويخشى أن يجر هذا الشغب على البلاد احتلالا أجنبياً يسجل على مسببه اللمنة إلى يوم القيامة »(٢).

ولم يكن محمد عبده من الموالين لتوفيق باشا حتى يتهم بأنه ناهض الثورة من أجله ، ولكنه كان مستقل الرأى ، وبعد مدة لم يستطع أن يقف مسلوب اليد والأمة كلها في صف

<sup>(</sup>١) مذكرات محمد عبده من الثورة البرابية وناريخه رشيد رضا ج ١ س ٣١٧ .

<sup>(</sup>۲) المار ج ۷ ص ۲۱۲ وما بعدها ،

واحد، وهو وفئة قليلة فى صف ، ورأى السألة تتملق بكرامة الأمة بمدأن تدخل الأجانب واستمان بهم توفيق ، فانضم للأمة وصار قوة روحية للثورة بأخذ المواثيق ويحرر بيانات الثورة للشمب وللدول، ويحض قومه للتجنيد ويحمسهم للقتال ، ولا يدخر فى سبيل ذلك وسما وكان يستمين بالوقائع ( وهى الجريدة الرسمية ) على نشر أفكار الثورة : (١) وصار برى أن « مصر أصبحت صالحة لحكم نفسها بنفسها وأن الثورة قد علمت الناس الاتجاه بحو المنافع العامة فلم يعودوا فى حاجة إلى تربية وتعلم » .

وأخيرا أخفقت الثورة وسجن محمد غبده مائة يوم ، وحقق ممه وحكم عليه بالنفي فاتخذ بيروت ملجأ (٢).

### بعد الثورة :

وفى بيروت التف حوله العلماء والأدباء ودرس بالمدرسة السلطانية وكانت أشبه عدرسة أولية ، فارتفع بها حتى صارت مدرسة عالية ولكن مقامه بها لم يطل ؛ إذ طلب إليه أستاذه جال الدين أن يلحق به فى باريس فلى دعوته (٣) وأصدرا مما مجلة ( العروة الوثق ) وقد مر بك شيء كثير عنها و نُبَد من مقالاته بها . وهنا تعجب كيف تغيرت لهجة الشيخ محمد عبده فى ( العروة الوثق ) ولم يعد ذلك المصلح المتأنى الذى يأخذ الأمور بالرفق ، ويسمى للاصلاحق هوادة بل نراه ثورة متأججة وذا قلم عنيف ، كما اتسع غرضه ، ولم ينظر لمصر وحدها بل شمل العالم الإسلامي كله . الحق أن الشيخ محمد عبده فى العروق الوثقي لم يستطع أن يقاوم تأثير جال الدين عليه ، وناهيك بجال الدين قوة وحاسة وناراً مشبوبة .

وعطلت ( المروة الوثق ) بمد ثمانية عشر عدداً ، وسافر جمال الدبن إلى إيران ــ

<sup>(</sup>١) المنار ج ٨ س ٤١٦ .

<sup>(</sup>۲) ناریخ محمد عبده ج۲۱۷۰۲.

 <sup>(</sup>٣) لم يتجاوز سنه حينذاك أربعة وثلاثين سنة . المنار ج ٨ س ٤٥٥ -

وعاد الشيخ محمد عبده إلى بيروت ، وقد أخفق مرتين : أخفق في الثورة العرابية ، وأخفق في استمرار العروة الوثق . فالتف حوله مردوه ، وشرح لهم نهج البلاغة ، ومقامات بديع الزمان وأخذ يفسر لهم القرآن السكريم على النحو الذي انبعه عصر من غير أن يتقيد بكتاب أو تفسير خاص ، بل انخذ آيات القرآن مجالا لوصف أدواء المسلمين وعلاجها ، وحدس الفقه على المذهب الحنني بالمدرسة السلطانية . وهناك ألف رسالة التوحيد ، وصار يكتب بعض المقالات في جريدة ( عمرة الفنون ) مشابهة لمقالاته في الوقائع المصرية (١) .

كان عكوماً عليه بالنني ثلاث سنوات ، ولكنه مكث ببيروت ست سنوات وذلك لأن توفيقاً كان غاضباً عليه (٢)، وكان يجهر بخطيئة توفيق في حق الوطن ويقول (٣) : ﴿ إِن تُوفِيق باشا أَساء إلينا أكبر إساءة ، لأنه مهد لدخولكم (أى الانجليز) بلادنا ، ورجل مثله انضم إلى أعدائنا أيام الحرب لا عكن أن نشمر نحوه بأدنى احترام ، ومع هذا إذا ندم على ما فرط منه وعمل على الحلاص منكم ربما غفرنا له ذنبه - إننا لا ريد خونة حجوههم مصرية وقلوبهم إنجليزية » .

فكان من العسير أن يمود إلى مصر في عهد توفيق ، بيد أن رياض باشا عاد إلى الوزارة ، وكان من الدين يجلون الأستاذ الإمام ويمتقدون فيه النفع والخير لمصر ، فما لبث أن سعى لدى توفيق هو وبمض ذوى النفوذ (١) حتى عنا عنه ، وكان عنواً قريباً من الاعتذار .

<sup>(</sup>۱) ووضم ف هذه الأثناء لائحتين : واحدة ف إصلاح التعليم الديني بمدارس الملكة المثانية ورضها إلى شيخ الإسلام بتركيا ، وفيها يقر أن صف المسلمين سببه سوء المقيدة والجهل بأسل الدين وأن ذلك أضاع أخلالهم وأفسدها ؛ ووضع لائحة أخرى رفعها إلى والى بيروت تتضمن ، إصلاح سوريا ووصف سوء طلما فانتشار المدارس الأجنبية بها ، والترح تعميم المدارس الوطنية وإصلاح التعليم الدين والعناية به ، وهكذا برهن طي أنه مصلح في كل مكان يحل به (تاريخ الإمام ج ٣ ص ٣٣٩ وما بعدها).

<sup>(</sup>٢) لأن محمد عبده جاهر بخلم توفيق أثناه الثورة ( مشاهير الشرق ج ٢ ص ٣٨٧ ) .

<sup>(</sup>٣) من حديث له مع مكاتب ( البول ميل جازيت ) وهو بإنجلترا .

 <sup>(1)</sup> للمروف أن من الذين توسطوا في طلب العفو هنه الأميرة نازلي وكانت ذات مكانة ، والغازى
 ختار باشا ، ثم الوردكروم/وقدكان له الفضل الأكبر في عودته والعفوعته ؛ وفي الواقع لم يعف عنه

### بعد العودة من المنفى :

عاد محمد عبده إلى مصر فوجد الأمور قد نفيرت وصار الحل والعقد بيد الإنجابز مولم بعد الخديو صاحب الأمر، والنهى كما كان من قبل ، ورأى لزاماً عليه وهو المصلح ذو المشروعات الحية فى النهوض بالأزهر والأوقاف والحاكم الشرعية أن يعتمد على سلطة تؤيده ونهي، له الاستمرار فى إسلاحاته ، فسالم الخديو \_ على الرغم منه \_ واستمان بالإنجليز على الإسلاح المنشود . ولا تمجب بعد هذا إذا صار جال الدين حانقا عليه وبرى فيه الرجل الذي تنكر لمبادئه ومد بده لأعدائه بهادنهم ويسالمم: ورث محمده من جال الدين أراه ومصطفى كامل آراه الإسلاحية الاجماعية ، وورث عبد الله نديم وسعد زغلول ومصطفى كامل آراه السياسية . وقد ظل محمد عبده متمسكا بسياسة التقرب من الإنجليز والاستمانة بهم حتى آخر حياته ، وكان هذا مثار الطمن فيه والفض من شأنه ، ولكنه كان يصدر فيه عن عقيدة وجرأة ، فقد استفتى من فى الاستمانة بالأجانب فيكان من فتواه : « قد قامت عن عقيدة وجرأة ، فقد استفتى من فى الاستمانة بنير المؤمنين وغير الصالحين على ما فيه خير ومنفعة للسلمين » ونسى قوله تمالى : يا أيها الذين آمنو لا تتخذوا بطانة من دونكم لا يألونكم خبالا ، ودوا ما عنيم قد بدت المنضاء من أفواهم وما نخنى صدور هم أكبر » .

وأمل محمد عبده بمد عودته أن يرجع إلى التدريس بدار العاوم ويتصل بالنسء، ويربى طائفة من الشباب يعدهم للغد ، يحملون بعده راية الإصلاح ؛ ولحن أبي عليه توفيق ذلك (١)، وعين قاضياً أهلياً ، ثم مستشاراً في محكمة الاستثناف ، ووجد نفسه في بيئة غريبة عنه تدل بمرفتها للغة الفرنسية والقوانين الأجنبية فدقمته نفسه الطموح إلى أن يكمل هذا

<sup>=</sup> توفيق إلا بضغط الإنجلز . فأى صلة كانت بين محد صده تلميذ جال الدين والإنجليز ؟ - يغامر أن أصحاب محدعده حبرطلموا عودته إلى مصر تمهدوا بألايشة غل بالسياسة ، ثم أن كرومر وهوالداهية السياس رأى أن يجذب نحوه هذا العالم الجليل ويأمن شره ما دام لن يشتغل بالسياسة ، وهذا ماجمل جال الدين يحنق هايه ويلومه أشد اللوم ، حق قطمت العلاقة بين الأستاذ وتلميذه ؟ لأنهما اختلفا في الوسيلة . (راجم المنارح ه ص ٤٦٧) .

<sup>(</sup>١) المنارج ٨ س ٤٦٧ ؛ وتاربخ الأستاذ الإمام ح ٣ س ٢٤٢ .

النقص ، ومدأ يتملم الفرنسية (١) وهو فى سن الأربمين أو ما قاربها ، وقد استطاع بعد مدة أن يتقنها وترجم منها كتاب التربية لسبنسر بعد أن نقل من الإنجليزية إلى الفرنسية . وروى لطنى السيد أن محمد عبده هو الذى كان يجلو لإخوانه المصريين ما غمض من عبارات الفيلسوف الفرنسي ( تين ) في كتابه المشهور عن ( الذهن ) .

وقد رأى الأستاذ الإمام فائدة تعلم اللغة الأجنبية ولمسها وفي ذلك يقول: «ثم إن الذي زادنى تعلقا بتعلم لغة أوربية هو أنى وجدت أنه لا يمكن لأحد أن يدعى أنه على شى، من العلم يتمكن به من خدمة أمته ، ويقتدر به على الدفاع عن مصالحها كما ينبغى إلا إذا كان يعرف لغة أوربية: كيف لا ! وقد أصبحت مصالح المسلمين مشتبكة مع مصالح الأوربيين في جميع أقطار الأرض ، وهل يمكن مع ذلك لمن لا يعرف لنتهم أن يشتغل للاستظادة من خيرهم أو للخلاص من شر الشرار منهم ؟ » .

واشتهر محمد عبده بعدله فى القضاء ، ونظره إلى روح القانون ، وعدم تقيده بالقالب والألفاظ ، وقد ساعدته دراسته للشريمة الإسلامية فى هذاكل المساعدة .

# إصلاح الأزهر :

مات توفيق و تولى عباس سنة ١٨٩٢ م وقد عاد لتوه من أوربا فتى ممتلئاً حماسة وغيرة وحبا للخير ورغبة فى إنهاض مصر من كبونها وتخليصها من الاحتلال فغير رجال الحاشية وجمع حوله أقوياء الرجال حتى ضايق الإنجليز فأخذوا يكيدون له . ورأى مجمد عبده أن يستفيد من حماسة عباس ، فتقرب منه وبسط آراءه فى الإصلاح ، وهو إصلاخ يتناول جهات لا نهم الإنجليز فى شىء وهى الأزهر والأوقاف والحاكم الشرعية ، وليكن البذء بالأزهر ، وارتاح الحديو للشيخ وكلفه بوضع تقرير مشروع للاصلاح ، وسرعان ما وافق

<sup>(</sup>١) روى أن المعام أتى له بكتاب في قواعد الاغة الغرنسية فقال له : ليس عندى وقت لأن أبتدى ، وإنما عندى وقت لأن أبتدى ، وإنما عندى وقت لأن أنتهى » ؛ قال وقاول المعلم كتاباً (لألسكسندر ديوما) وقال له : «أنا أقرأ وأنت تصلح لى النعلق وتفسير لى السكام وما عدا ذلك فهو على ، والنحو يأتى في أتناه المسل ، وهكذا أثمت الكتاب ، وكتاباً بعده وثالثاً عقبه ، وكنت أطالع وحدى بصوت مرتفع كما وجدت نفسى في بيني خاليا فتعلت مبادى الفقة الفرنسية ، وحصات منها ما يمكنني من القراءة والفهم ولسكن ماكنت السعطيم السكلام » .

عليه وكوّن مجلس إدارة الأزهر برئاسة الشيخ حسونة النواوى وعين محمد هبده ، وعبد الكريم سلمان عضوين به ، وهكذا أتيحت الشيخ الفرسة التي طالما نشدها للاصلاح ولكن هل استطاع الإصلاح !!

إنا نتول كما قال أحمد أمين (١). « يالله وإصلاح الأزهر! ما حاوله أحد ونجح ، ولا الشيخ محمد عبده ، لأن كل المحاولات كانت تتجه إلى هامش الموضوع لا أساس الموضوع وكانت عن سبيل استرضاء أهله والحموف من أى قلق واضطراب ، وهم يتزعمهم طائفة أانت القديم حتى عدته ديناً ، وكرهت الجديد حتى عدته كفراً ، وعاشت في المغارات فلم ترضوءاً وأفقت عمرها في فهم لفظ ، وتخريج جملة وتأويل خطأ ، فلم تر حقائق الدنيا ، فإذا أني المصلح مهم أهله الجو حوله ، واحتموا بالدين يخيفون به الحكومة ، ويكسبون به عامة الشعب .

المشكل لا يحل إلا بالملاج الحاسم ، وهو أن يتبع الأزهر الحسكومة تبعية الجامعة ، ويستقل استقلالها ويخسع في نظمه لما ترشد إليه علوم التربية الحديثة ويرق برقيها ، ثم ينفذ ذلك من غير خشية » .

وأضيف إلى هذا أن بالأزهر اليوم وفى كل حين ثروة معنوية عظيمة تضيع هباء وتوجه وجهة خاطئة ، ولا تفيد منها الأمة شيئاً ، ولو حولت هذه الجامعة الأزهرية إلى جامعة مدنية ينفق عليها من الأموال الموقوفة على الأزهر ، ويتعلم الطلبة فيها بالمجان لما حرمت الأمة هذه الثروة العظيمة ، ولنبغ من أبنائها الطبيب النطاسي ، والمهندس الفذ ، والرياضي القدير ، والصيدلى الماهر . أما الدين فتخصص له طائفة ، تسد الفراغ وتلى شئونه من وعظر وإمامة وغير ذلك ، لقد انجه الأزهريون اليوم إلى الوظائف ، ولم يعودوا يطلبون العلم لذاته كما كان يفعل أسلافهم ، فوجب على الأمة والحكومة أن تعدهم الإعداد الصالح لهذه الوظائف وتتولى شئون الأزهر بحزم وتنهض به نهضة قليق باسمه وتاريخه ، فيتعلم أبناؤه اللغات الأجنبية فإذا جادلوا في الدين جادلوا بالحجة القوية وعرفوا مواطن الضعف عند

<sup>(</sup>١) عِلهُ الثقافة المدد ٣٩٢ .

سوام ، وإذا درسوا الفلسفة والمذاهب الحديثة تفتحت أمامهم سبل الاطلاع ، على أن تتجه جهرتهم إلى التعليم المدنى وبذلك تفيد الأمة من هذه الثروة المعنوية الضائمة ، ومصر محاجة إلى أكثر من جامعة .

حاول الإمام محمد عبده إسلاح الأزهر ، فلم يصلح سوى الشكل من زيادة مرتبات العلماء ووضع لأنحة كسَى التشريف ، والامتحان ومساكن الطلبة ولكن حين ابتدأ ينظر إلى الدراسة وطرقها والكتب التي تعدس والمناهج وجد المقبات أمامه جمة وأخفق في عاولاته ونفض يده من الإصلاح ، لقد كان كارها للطريقة الأزهرية في معالجة الدرس والشروح والحواشي والتقارير وعلك الألفاظ ، وقد عرفنا آنفا كيف كادت هذه الطريقة أن يحرم مصر إمامها ومصلحها ، ولقد قال له يوماً الشيخ البحيري مدافعاً في مجلس إدارة الأزهر عن هذه الطريقة : إننا نعلم الطلاب كا تعلمنا » فقال له الشيخ محمد عبده « وهذا ما أخاف منه » فقال البحيري مستنكراً : « ألم تتعلم أنت في الأزهر وقد بلغت مابلغت من مراقي العلم وصرت فيه العلم الفرد ؟! فأجاب الإمام : « إن كان في حظ من العلم الصحيح من مراقي العلم وصرت فيه العلم الغيد أن مكثت عشر سنين أكنس من دماغي ماعلق به من وساخة الأزهر ، وهو إلى الآن لم يبلغ ما أديد له من النظافة (١) » .

وهذه كلمات تدل على مرارة وألم ، وعلى أن الشيخ لم ير فى الازهر وعلومه ورجاله مايبشر بالنجاح ، فليت شمرى هل تغير الأزهر كثيرا منذ محمد عبده حتى اليوم؟! .

و تولى محمد عبده منصب الإفتاء فى يولية ١٨٩٩ ، وأضنى عليه وجاهة دينية وجلالا وكان فى منصبه هذا جريئا ، يصدر الفتاوى التى يرى فيها الجامدون زندقة وإلحادا ، وهو يراها اجبهادا وتجديدا وعشيا مع روح العصر عا لايخالف حقيقة الدين وجوهره (٢٦) . ولم

<sup>(</sup>١) من تقرير الشيخ عبد السكريم سلمان عن التعليم في الأزهر .

<sup>(</sup>٧) من ذلك فتوى ( المترتسفال ) ومن إجابة على ثلاثة أسئلة : أحدما : بقر يضربه النصارى على مأسه بالبلطة حتى تضعف مقاومته ثم بذبح قبل أن يموت بدون تسمية افته عليه ، فهل يجور أ كل لحمه ، هأنى الشيخ بحل هذا اللحم ، وكانت الفتوى ضجة لأن علماء الأزهر يقولون هي الموقوذة التي حرم افت =

تكن العلاقة بينه وبين الخدو عباس طيبة ؛ لأن عباسا يراه مسالماً للانجليز مستعينا بهمم وفى ذلك جزح لوطنية الخديو والتجاء إلى خصومه ، وكانالشيخ محمد عبده يعتقد فيمهادنة الإنجليز والاستفادة منهم ، ويرى في عباس رأيا آخر وهو أنه جشم محب لجم المال ولومن دماء رعاياه ، وقد اصطدم به مرتين أولاهما : حين أراد استبدال أرض فأبى عليه الشيخ ذلك ورأى أن هذا الاستبدال ليس في مصلحة الوقف ، وحمل مجلس الأوقاف الأعلى على رفض هذا الاستبدال إلا إذا أعطى للوقف غشرين ألفاً من الجنيهات تعويضا لهم . وثانيهما حينًا أراد الحديو منح بعض رجال حاشيته ( كسوة تشريفة ) ولم يكن هذا المنح منسجمًا مع اللوائح ، فأوعز الشيخ محمد عبده بمدم تنفيذ أمرالخديو وإعطائها للمستحق ، ولما اجتمع الملماء لدى الخديو وأخذ يؤنب شيخ الأزهر على ذلك انبرى له الشيخ محمد عبده ، وطلب منه إذا أراد التنفيذ أن يغير اللائحة وينسخ القانون السابق ، فاستشاط عباس غضبا ووقف إيذانا للملاء بالانصراف ، وقد كان لهذا كله أثر في الحلات الشديدة والمكايد التي دبرها عباس للشيخ وإيمازه للصحافة بالتشهير به وانتهاز فرصة فتاويه الجريئة ورميه بالكفر والإلحاد ، وكلما مَمَّ الخديو بعزله من منصب الإفتاء صرح كرومر بأنه لا يوافق على عزله مهما كانت الأحوال ما دام موجوداً . كل هذا ومحمد عبده ماض في مشروعاته الإصلاحية بالأزهر والحماكم والأوقاف ، وكان الحزب الوطني يناوئه ويحمل عليه بشدة لأنه كان يشايع الإنجليز ويتخذهم أعوانه ، وكان الإمام برى أن مصطفى كامل مخطى. في صلته بالخديو لأن عباسا لم يكن محلصاً في وطنيته ولا هم له إلا جمع المال وإيداعه بالمصارف

ت أكلها والديخ يقول: إن الموقودة هي التي ضربت بشيء هير محدد كالحجارة والمخشب من ماتتوهده ديمت قبل موتها ، وثانيهما : يوجد أفراد في بلاد التراسفال يلبسون القمات لقضاء مصالحهم ، وتمسكهم المقبعة من جيء من الهوائد ، فهل يجوز ذلك أم لا ؟ فأفق الشيخ بالجواز ورأى أن لبس القبعة إذا بقصد به المخروج من الإسلام والدخول في دين فيره فلا يعد مكفراً ، وإذا كان اللبس لحجب الشبس أو دفع مضرة أو دفع مكروه وتيسير مصلحة لم يكره ذلك . وقد أنارت هليه هذه الفتوى علات شديدة من الجهاة وخصومه السياسيين ، والثالث : يصلى الشافعة خالف الحنفية بدون تسمية ، ويصلون خلفهم العيدين قبل تجوز الصلاة ؟ ولم يكن لهذا السؤال شجة كهنيره راجم تاريخ الأستاذ الإمام ج ٣ س ٢٤٧ و مجمود ١٩٧١ و تجد نس الفتوى في تاريخ الم عدد وما بعدها .

الأجنبية خشية أن يمزله الإنجليز فجأة ، وقد قال محمد عبده في وصف مقالات مصطفى كامل « إنها مجموعة نوبات عصبية بعضها شديد وبعضها خفيف » .

والحق أن التباين كان شديداً بين عقلية الإمام وعقلية الزعيم الشاب من حيث طريقة التفكير واتخاذ الوسيلة . ولا نستطيع أن ندافع عن موقف الشيخ محمد عبده من الإنجلير واعتاده عليهم إلا أن الحديو هو الملوم في ذلك ، لأنه لم يمكن هذا المصلح الكبير من السير في إصلاحاته ، ولأنه أراد أن يلتهم مال الوقف بدون مبرر ؛ وفي مال الوقف قسم كبير جداً للأزهر ، وكلما حاول عباس أن يعبث وقف له محمد عبده بالمرصاد ، وحب المال ضعف بشرى عام ، وكان في عباس أضعف شيء فيه ، ولكن دفاعنا هذا لا يسوغ لجوء الشيخ إلى خصوم وطنه وخصوم دينه مهما كان الإصلاح المنشود وقيمته ، وما كان له أن يستمين بهم حتى ولو ظل الأزهر على ما هو عليه ، وهل بعد هذه التضحية استطاع أن يصلح الأزهر ؟كلا ! وقد اعترف بإخفاقه .

ولكن هل تقضى هذه الزلة السياسية على كل ما لمحمد عبده من مجد ؟ اللهم لا ، فقد شاركه في رأيه السياسي حينذاك كثير من زعماء الأمة كسعد زغلول ، وفتحى زغلول وحسن عاصم ، ومحود عاصم ، ومحمود سلمان ، وسلطان وغيرهم ، إلا أنه تمرض للهجمات اكثر منهم ؟ لأن الخديو رأى فيه قوة واعتداداً بالنفس ، وعقبة في سبيل مطامعه فألب عليه العلماء الرجعيين والصحافة المأجورة هزلية وجدية .

وأخيراً اضطر محمد عبده إلى الاستقالة عقب خطبة ألقاها عباس عند توليته الشيخ الشربيني مشخية الأزهر ، وهي تدل على عظم حنقه وسخطه على محمد عبده وتعريضه به . وجاء في هذه الخطبة : « إن الأزهر أسس على أن يكون مدرسة دينية إسلامية تنشر الدين في مصر وجميع الأقطار العربية . . . ولقد كنت أود أن يكون هذا شأن الأزهر والازهريين دائماً ولكن من الأسف رأيت فيه من يخلطون الشغب بالعلم ، ومسائل الشخصيات بالدين ، ويكثرون من أسباب القلاقل . . وأول شيء أطلبه أنا وحكومتي

أن يكون الهدوء سائداً فى الأزهر والشغب بعيداً عنه ، فلا يشغل علماؤه وطلبته إلا بتلقى العلوم الدينية النافعة البعيدة عن زيغ العقائد وشغب الأفكار ، لأنها مدرسة دينية قبل كل شيء » ثم ذكر أنه قبل استقالة السيد على الببلاوى رعاية لصحته ، وأنه مستعد لقبول كل استقالة من سوله وممن « يحاولون بث الشغب بالوساوس والأوهام أو الإبهام بالأقوال » ويرى أن مثل هذا الشخص يجب أن يكون بعيداً عن الأزهر .

لم يكن محمد عبده صنيعة الإنجليز ، أو ممن يتناول أجراً منهم ، أو ممن يستعدونهم على قومهم ، ويشجعونهم في أطاعهم الاستعارية (١) ، وإنماكان يرى أنه مصلح ولابد له من عصد يسنده في إصلاحه ويشجعه على السير قدما في طريق السكال ، ولم يجد في عباس هذا المصد ؛ لأنه كان مشغولا بنفسه و بجمع المال وبأهوائه الخاصة ، فلجأ إلى الإنجليز ، وهذا اجتهاد منه اخطأ فيه بيد أنه لا يطوح بكل ماضيه وآرائه ، فالمظيم لا ينظر إليه من ناحية واحدة بل لابد من رؤية جميع خصائصه وميزاته ، وقد كان محمد عبده إماما في الإسلاح الاجتماعي ، ورامداً فذاً من رواد النهضة الفكرية .

لقد كان ممكناً أن يلتق عباس ومحمد عبده ومصطفى كامل (٢) ، وينهض الثلاثة عصر وبالإسلام وبالشرق المربى كله ، ولكن لم يتم هذا ، كالم يتم اجتماع محمد على والسيد عمر مكرم ومحمد بن عبد الوهاب من قبل ، واضطهد محمد على الزعيم الروحى لمصر عمر مكرم والمصلح الدينى الكبير محمد بن عبد الوهاب وحاربه في نجد ، وهكذا تكردت المأساة على يد أحد أحفاده بعد خمسين سنة .

<sup>(</sup>١) كما فعل سلطان باشا ، وعمر لطني ، وكان يكرههما لموقفهما هذا .

<sup>(</sup>۲) كان مصطنى كامل يعتدد أول الأمر على عباس مالياً فسكان من دعانه ، وامل هذا بما عاق الصال الشيخ بالزهيم الشاب ، وروى رشيد رضا « أن الشيخ عجد صده ومصطنى كامل التقيا على باخرة حلمهما إلى أوربا وقال الزهيم للامام : إذا قبلتنى من مريديك فإن خدمتك للاسلام ومصر تكون مضاعفة وأهدى له كتبا بالفرنسية وأخذ يزوره بعد عودته إلى مصر والكن الاتصال لم يدم بينهما كما أن مصطفى كامل قطع صاته بعباس بعد ذاك .

#### وفاز :

استقال محد عبده من الإفتاء وقد آمن بمجزه عن إسلاح الأزهر عجزا تاما ، ولم يلبث بعد ذلك مدة وجيزة حتى أحس بالمرض ، فعزم على السغر إلى أوربا طلباً للشفاء ، ولم يحل مرضه بينه وبين مايقوم به من أعمال جليلة في مجلس الشورى وفي الجمعية الخيرية الإسلامية وامتحان دار الداوم ، وإعداده مشروع القضاء ، وإعداد مشروع الجامعة المصرية : بيد أن المرض ألح عليه . واختلف فيه الأطباء ، هل هو المعدة ؟ أو السكبد ؟ ثم ظهر أنه السرطان الذي مات به من قبل أستاذه جمال الدين ، فأشاروا عليه بعدم السفر وفي يوم ١١ من يولية سنة ١٩٠٥ انطفاً هذا المصباح الوهاج عن ست وخمسين سنة برمل الإسكندرية ، واحتفل بتشييع جنازته رسمياً ، وكان حفلا رائماً لم تشهد مصر مثله من قبل وكان عباس متغيباً عن مصر فلما عاد وسمع بعظم الحفل واشتراك الحكومة فيه أن كل من أسهم في هذا .

## أرّه في النثر :

لاريد أن نتعرض هنا لآرائه الاجهاعية والسياسية والخلقية بالتفصيل ، وقد مربنا مايمطينا عنها فكرة واضحة ، وإعا الذي يمنينا حقاً هي آثاره في الكتابة والنثر ، وقد عرفنا أنه ابتدأ يكتب في الصحف ، وهو بعد طالب في الأزهر ، وقد طرأ على أسلوبه الكتابي تغيير كثير منذ المقالة الأولى التي أرسلها لجريدة (الأهرام)(۱) حتى انتقل إلى جوار ربه ؟ ولمحمد عبده أثر عظيم في النثر العربي سواء في أسلوبه هو وجعله مثلا يحتذى ها أو في الأعمال الجليلة التي قام بها لخدمة النثر والكتابة ،

1 - أما أسلوبه فنراه يمنى به عناية زائدة ، وإذا قرأت ما كتبه فى جريدة الأهرام تجده متأثراً بالكتب الأزهرية وخاصة ما ألف فى الفسفة الإسلامية من حيث الموضوع وطريقة علاجه ، ونجده كذلك لاتفوته سجمة ، وإن تكلف فى سبيلها المشاق ، ويقدم لموضوعه بمقدمات طويلة تجهد نفس القارىء وتستمه ، وهاك مثلا على هذا الأسلوب من

<sup>(</sup>١) المدد الخامس الصادر ف ٧ سهتمبر سنة ١٨٧٦ .

مقالة (الكتابة والقلم): « ولما انتشر نوع الإنسان في أقطار الأرض، وبتشد ما بينهم في الطول والعرض، مع مابينهم من المعاملات، ومواثيق المعاقدات، احتاجو إلى التخاطب في شئونهم، مع تنائى أمكنهم، وتباعد أوطانهم، فكان لسان المرسل إذ ذاك لسان البريد وما يدريك هل حفظ ما يبدى والمرسل ومايميد ؛ وإن حفظ هل يقدر على تأدية ما يريد بدون أن ينقص أو يريد، أو يبعد القريب أو يقرب البعيد ، فسكم من رسول أعقبه سيف مسلول، أو عنق مغلول ، أو حرب محمد الأنفاس ، وتعمر الأرماس ، ومع ذلك كان خلاف المرام ورمية من غير رام ... فالتجئوا إلى استمال رقم القلم ووكلوا الأمر إليه فيا به يتكلم ». وهذا النوع من النثر قد وفيناه بحثاً فيا سبق .

ثم لما اتصل بجال الدين ، ورأى منه قدرته على تصريف المعانى ، وعلى ابتداع أفكار جديدة وقرأ معه بعض كتب الفلسفة والمنطق وخاض في الموضوعات الاجماعية والسياسية تدفعه إلى الكتابه عاطفة جياشة وشباب فَني وأثر متقد من نفس أستاذه جمال الدين لم يجد وسيلة إلا أن يتخلص من السجع والكلف به وأن يتجنب المقدمات الطويلة ، وأن رتب الموضوعات ترتيبًا منطقيا ، ويكثر من استعال الأنيسة والبراهين ، ويقلب الفكرة على شتى وجوهها ؟ ويرى في كلامه قوة وحرارة إيمان بما يكتب ، وهذ النوع من النثر يتجلي في مقالات ( الوقائع المصرية ) · وقد تدرج في إصلاح أسلوبه حتى اشتد وقوى . ثم عِلْغ درجة عظيمة من المتانة،وبرزت فيه هذه المزايا التي ذكرناها في مقالات ( العروةالوثقي) , قمن نثره في الوقائع المصرية قوله في التربية بالمدارس : «من المعلوم البِّين أن الغرض الحقيق من تأسيس المدارس والمكاتب ، والعناية بشأن التعليم فيه إعا هو تربية العقول والنفوس وإيصالها إلى حد يمكِّن المتربي من نيل كال السعادة أو معظمها مادام حيًّا وبعد موته ، ومرادنا من تربية العقول إخراجها من حير البساطة الصرفة والحلو من المعلومات، وإبعادها من التصورات والاعتقادات الرديثة إلى أن تتحلي بتصورات ومعلومات صحيحة تُحدث لها مُلَكُمُ الْمُهَيْرُ بِينَ الْحَيْرُ وَالشَّرِ وَالصَّارُ وَالنَّافِعِ ، وَيَكُونَ النَّظْرُ بَذَلْكُ سَجِيةً لَهَا ، أَى يَكُونُ طنور العقل نفوذ تام يفصل بين طيبات الأشياء وخبائثها » .

وهو أسلوب المصلح الاجماعي وقد عرفت خصائص هذا النوع من النثر قبل ، ولم يكن يممد فيه الشيخ محمد عبده إلى تفخيم الألفاظ وانتقائها ، وحبك الجل واستوائها ، وقد يستعمل أحياناً كلات عامية أو دخيلة للتعبير عما يريد إذا لم تسعفه الكلمة العربية .

أما مقالات ( العروة الوثق ) فقد مرت بك عاذج كثيرة منها فلا داعى لذكر جديد .

ثم مرن أسلوب الشيخ محمد عبده واشتد قلمه ، من كثرة ما كتب ، وما تناول من موضوعات وما تأثر به من مجارب وقراءة ، وبلغ أسلوبه غابته في مقالته التي يرد بها على (هانوتو) وكان وزيراً لخارجية فرنسا ، وقد بحث في كلمته الأسباب التي تدعو المسلمين إلى النفور من الحسكم الأجني ، وهل من وسيلة لتحبيبهم في فرنسا ؟ وإذا لم تفلح الوسائل فلا مناص إذاً من إبادتهم أو إجلائهم عن ديارهم حتى يخلو الجو لفرنسا ، وقد تعرض للاسلام ولماذا كان المسلمون غير مسيحيين ؟ ووازن بين الإسلام والمسيحية ، وتعصب لدينه ، ونشرت جريدة (المؤيد) (١٠ مقالته فرد عليه الشيخ محمد عبده رداً مفحماً مجلت فيه نصاعة الفكرة ، وصدق العاطفة ومتانة الأسلوب ، وقوة الحجة ، وسلامة البرهان ، عبده ، وانتصر فيها الإمام انتصاراً بالغاً وكانت من الأسباب التي مكنت له مقامه بمصر بعد عودته من المنفى ، ووضعته في مركز الصدارة من مفكري الأمة والذادة عن الدين .

ويقول في إحدى هذه المقالات: « إن أول شرارة ألهبت نفوس الغربيين فطارت بها إلى المدنية الحاضرة كانت من تلك الشملة الموقدة التي كان يسطع ضوؤها من بلاد الأندلس على ما جاورها وعمل رجال الدين المسيحي على إطفائها عدة فرون فما استطاعوا إلى ذلك سبيلا ، واليوم يرعى أهل أوربا ما نبت في أرضهم بعدما سقيت بدماء أسلافهم المسفوكة بأيدى أهل دينهم في سبيل مطاردة العلم والحرية وطوالع المدنية الحاضرة » .

<sup>(</sup>۱) تاریخ الإمام ج ۲ س ۳۵۷ ، مقال هانوتو س ۳۸۷ -- ۳۹۰ ورد کحمد هیده علیمه می ۳۹۰ -- ۲۱۱ انظر التفاصیل فی تاریخ الإمام ج ۲ س ۳۸۹ وما بعدها .

هذا وقد كان للشيخ في رسائله الإخوانية أسلوب يحتفى فيه, بعبارته ، وتصوير مشاعره تصويراً فنياً يدل على ذوق أدبى ، وعمكن من اللغة والأدب ، وعلى أنه ذو موهبة شعرية عده بالخيالات الطريغة والصور البيانية الجيلة ، وقد ذكرنا فيا سبق خصائص هذا الأسلوب وضربنا عليه أمثلة من كتابة أديب إسحق ، وعبد الله نديم ، وعبد الله فكرى . وهالئه مثلامن رسالة للشيخ محمد عبده إلى أحد إخوانه وهو في سجن القاهرة بعد أن أنهم بالاشتراك في حوادث الثورة العرابية ، وذلك في ٩ من المحرم سنة ١٨٨١ م:

عزیزی :

# تقلدتني الليالي وهي مدبرة كأنبي صارم في كف منهزم

هذه حالتي : اشتد ظلام الفنن حتى تجسم بل تحجر ، فأخذت صخوره من مركز الأرض إلى الحيط الأعلى ، واعترضت ما بين المسرق والمنرب وامتدت إلى القطبين ، فاستحجرت في طباع الناس! إذ تغلبت طبيعتها على المواد الحيوانية أو الإنسانية ، فأصبحت قاوب الثقلين كالحجارة أو أشد قسوة فتبارك الله أقدر الخالقين

رأيت نفسى اليوم فى مهمه لا يأتى البصر على أطرافه ، فى ليلة دَاجية ، غطى فيها وجسمه السماء بنمام سموء ، فتكاثف ركلماً ؛ لا أرى إنساناً ، ولا أسمع ناطقاً ، ولا أنوهم مجيباً :

أسمع ذئابًا تموى ، وسباعا تزأر ، وكلابًا تنبح ، كلما يطلب فريسة واحدة وهى دات الكاتب ، والتف على رجلى تنينان عظيان ، وقد حويت بطون الكل ، وتحكم فيها سلطان الجوع ، ومن كانت هذه حاله فهو لاريب من الهالكين .

تقطع حبل الأمل ، وانفصمت عروة الرجاء ، وأعملت الثقة بالأولياء وصل الاعتقاد

والأصناء ، وبطل القول بإجابة الدعاء ، وانفطر من صدمة الباطل كبد الساء ، وحقت على أهل الأرض لمنة الله والملائكة والأنبياء والناس أجمين .

سقطت الهمم ، و خربت الذمم ، وغاض ماء الوفاء ، وطمست معالم الحق ، ومزقت الشرائع ، وبدلت القوانين ، ولم يبق الاهوكى يتحكم وشهوات تقضى وغيظ يحتدم ، وخشونة تنفذ ، تلك سنة الغدر ، والله لايهدى كيد الخائنين .

ذهب ذوو السلطة في بحور الحوادث الماضية بنوسون لطلب أسداف من السُبه ومقدوفات من البهم وسواقط من اللهم ليموهوها عياه السفسطة و يُنهُ شوها بأغشية من معادن القوة ليبرزوها في معرض السطوة ويهُ شيُّوا بها أعين الناظرين ، لايطلبون ذلك لنامض يبينونه ، أو لمستور يكشفونه ، أو لحق خنى فيظهرونه ، أو خرق بدافير تقونه ، أو نظام فسد فيصلحونه ، كلا بل ليثبتوا أنهم في حبس من حبسوه فير مخطئين ه(١)

ولعلك تلمس فى تلك الشكوى المرة من الخيانة والندروعدم الوفاء ، وتحكم الأهواء ومى التي سممها من قبل على لسان البارودى بعد أن غدر به أصحابه ، وأخفت الثورة وزج به غياهب السجن . ولقد كان الشيخ فى نثره شاعراً جياش الماطفة بارع التصوير لحاله ولآلامه ، ولمرارة السجن .

هذا ولم يمن محمد عبده بأسلوبه فحسب بل حاول أن يحمل الكتاب على المناية بكتاباتهم وله في هذا المضار، وفي المهوض بالكتابة آثار منها:

۱ – مكن له منصبه في الوقائع المصرية من الإشراف على الجرائد والمجلات ومراجعة ما محرره كتبة الدواوين في شئون الحكومة ، وقد مر" بك كيف أنذر صاحب إحدى الجرائد بالتعطيل إن لم تنير أحد كتابها أو تحمله على تحسين أسلوبه ؛ وقد التف خوله

<sup>(</sup>۱) تاريخ الأستاذ الإمام ج ۲ س ۲۱ه ۱۳۰۰ طبعة أولى سنة ۱۳۷۶ بالمنار . (م - ۲۰ ف ادلاب الحديث ج ۱)

فريق من طليعة كتاب مصر والشرق ، وافسح لهم في الوقائع المصرية ، يدبجون المقالات الاجهاعية والأدبية والسياسية بإرشاده . وكان يرى أن اللغة العربية هي أساس الدين(١) وأن حياة المسلمين بدون حياة لغهم من الحال(٢) .

وق بيروت شرح نَهْج البلاغة ليسهل على الناس قراءته والإفادة امنه ،
 وشرح مقامات بديع الزمان الهمذانى ونشرها حتى تكون زاداً يتغذى به طلاب الأدب ،
 ومن ينشدون قوة الأسلوب وسلامة التمبير .

ولما عاد إلى مصركات دروسه في البلاغة تختلف عن تلك الكتب التي أفسدتها عجمة مؤلفيها ، واختار من كتب البلاغة دلائل الإعجاز وأسرار البلاغة لعبد القاهر الجرجاني ، وكان السبب في نشرها لينتفع الناس بهما وقد نشرها المناد .

وأنشأ جمية لإحياء الكتب العربية نشرت المخصص لابن سيده ، وفي نشره تيسير على طلاب اللغة ؛ لأنه من معجات المعانى ، فقد يكون بذهنك المعنى ولكن يُعمو ذك اللفظ المعبر عنه فتلتمسه في المخصص وفي أمثاله من المعجات ، وقام بتصحيح المخصص العالم اللغوى الشهير الشيخ محمد مجمود الشنقيطي وقد حماه الشيخ محمد عبده ، وشجعه على الإعامة بمصر ، ولولاه مابقي (٢) . كا شرع في طبع الموطأ للامام مالك بعد أن جاء بنسخ خطية له من يونس وفاس وغيرها (١٠) .

٤ — وعهد إلى الأستاذ سيد بن على المرصفى فى تدريس كتب الأدب بالأزهر أمثال المرد ، وديوان الحاسة لأبى عام ، وكانت هذه الدروس غريبة عن الأزهر ولاعهد له بها ، وقد تتلمذ على المرصنى عدد كبير من أدباء مصر البارزين اليوم أمثال

 <sup>(</sup>٧) المنار ج ٨ س ٤٩١ .

<sup>(</sup>ع) للنار ج A س 491 ·

<sup>(</sup>١) كاريخ الإمام ج ٣ ص ٢٠٩ .

<sup>&</sup>quot; (۳) بروکان ج ۱ س ۳۰۹ .

المنفلوطي ، وطه حسين ، والزيات ، والزياني وغيرهم فهم أثر من آثار علي جبهه وإرشاده .

وبهذه الوسائل استطاع محمد عبده أن يقدم للنثر العربى خدمة جليلة ، ويوجه الكتاب إلى العنابة عا يكتبون ، غير مقيدين بذلك السجع السخيف ، ومنصرفين إلى الما بى وتفتيقها ودراسة الموضوع دراسة جيدة تفيد القارىء ، وتجدى على الأمة .

هذا ما كان من أثره في الذير ، ولا يسمنا و عن نخم هذه العجالة عن محمد عبده إلا أن نقرر أنه أيقظ في مصر الشمور الديني ، والرغبة في الإسلاح الاجماعي ، وأن الأولى بالمسلمين أن يمتمدوا في الإسلاح على أنفسهم ، ويدعوا الفخر بماضهم ؛ ودعا إلى أن المقل بحب أن يحكم كما يحكم الدين ، فالدين عرف بالمقل . كما دعا إلى الاجهاد ، وعدم الوقوف بالتشريع وعسائل الدين عند الحد الذي قرر من قرون عديدة ، وذلك لكي نواجه المسائل الحديدة بتشريع ديني سلم قبل أن نغلب على أمرنا ، وكان يرى أن أكبر سلاح في الدنيا هو العلم ، وأكبر مقوم للأخلاق ومهذب لها هو الدين ، والدين الإسلامي لحسن الحظ يتمشى مع العقل ، ويحض على مكارم الأخلاق ، ويفسح صدره العلم .

لقد خلف محمد عبده تلاميد بررة تأثروا بتماليمه وظلوا ردحاً طويلا من الزمن يفتخرون بانتسابهم إليه وبالأخد عنه ، ومهم سعد زغلول ، وحافظ إبراهيم ، وإبراهيم الويلحى ، والهلباوى ، ومصطفى صادق الرافعى عصر ، وإبراهيم اليازجى ، وأحمد ، الحصائى بسوريا وعدد كثير سوام ممن حلو لواء الإصلاح بعده وكان لهم الأثر البالغ في أوطابهم وبهضها ، وإن كان قد صبغهم في أثناء حيانه بطابعه السياسي الحاص، ووجه ميولهم صوب الإنجليز ، فهادنوهم ، وتعاونوا معهم في كل شي ، فلما نوفي الشيخ مجمد عبده أسرع بعضهم إلى جبهة الوطنيين مثل حافظ ابراهيم ، وتأخر الزمن قليلا ببعضهم عن أسرع بعضهم إلى جبهة الوطنيين مثل حافظ ابراهيم ، وتأخر الزمن قليلا ببعضهم عن مذلك المضار ولكن ما لبث بعضهم حتى صار زهيم الوطنية بمصر كسعد زغلول .

# ٣ – عبرالك نربم :

أعجوبة من أعاجيب عصره ، يقف وحده في كل ما عبر به من سجايا ، لابدانيه فيها أمرؤ من أهل زمانه ؛ ويخيل إليك وأنت تقرأ سيرته أنك أمام رجل من وجال الأساطير به يروعك بذكائه الخارق ، وقوة عارضتة ، ومتين حجته ، وشجاعته الفائقة ، وبحياته الليئة بالأحداث ، وبما بلغ من شهرة ، وبما حارب من أبطال ، وبما أفزع من دول ، ولم يكن في حسب جال الدين وعلمه ، ولم يدرس ما درس محمد عبده وإنما نشأ في بيئة فقيرة (١) ؛ فعالى البؤس وشظف الميش ؛ ولكن الله الذي يهب العبقرية لمن يشاه أودع حظك كبيراً منها في رأس عبدالله نديم ، وزوده بنفس شجاعة ، ويد سخية، وكانت هذه الخلاله رأس ماله الذي واجه به الحياة ، وقد استطاع أن يسجل اسمه لامماً في سجل الخلود .

# دراستہ ومجاربہ :

لم يرق لعبد الله العلم الذي وجده بمسجد الشيخ ابراهيم باشا ، وهو علم شبيه بما كان يدرس في الأزهر حينداك ، ووجد في جفاف العلوم ، وعقم الطريقة ، ورداءة العسم وركاكة عبارتهاما نفره من الأزهر المصغر، وحبّ اليه نوع آخر من الدواسة تهواه نفسه، وينسجم مع ما أودع فيها من مواهب ؛ فغشي مجالس الأدباء ، يسمع شعراً وزجلا ، وتوادد وقصصا فيهتز نفسه طرباً ، ويتمنى أن يكون أحد هؤلاء الشعراء أو الرجالين ؟ وكانت له ذا كرة حادة تلتقط كل ماتسمع فوعي كثيراً .

وقد كان لهذا أثر كبير في حياته الأدبية ، ولاسيما وقد خالط أبناء الطبقة التقيرة وجمهرة الشعب ووقف على عادتهم وأمثالهم ونوادرهم وظروفهم وسرعة بديهتهم ، فتأثرت بذلك نفسه الحساسة وذوقه المرهف .

<sup>(</sup>١) كان أبوه مصباح إبراهيم نجارا في أول أمره ، ثم خباراً ، ويحصل من عبره على السكماقية من العبش : ويمول أسرة كبيرة العدد ، يعيش في مسكن متواضع ، وقد أرسل ابنه عبدات الحاللسكتيب ثم إلى مسجد الشبخ إبراهيم باشا بالإسكندرية ، وغابة ما يرجوه أن يتمام قليلا منه ثم يهود إليه ليعاوفه في مهنته .

ولكن هيهات أن يرضى أبوه بهذه الدراسة غير النتظمة وهو رجل يكد ويتعب لينال الكفاف وكان يؤمل أن يرى ابنه عالماً كبيراً كهؤلاء الذين يرى الناس يقبلون أيديهم الوعلى الأقل يساعده بما تعلم من حساب ولغة ، فلما بدت هذه النزعة نفض منه بده ، وأخذ عبد الله يسول نفسه ، وتعلم فن الإشارات ( التلغرافية ) ، وأنيح له بعد أن أنتن هذا الفن أن يشغل وظيفة بقصر والدة الخديو إسماعيل بالقاهرة ، فشاهد الغنى والجاه ، وألواناً من الحياة والعيش لم يرها من قبل ؛ شاهد العز في أوجه ، كما عرف الفقر في أبشع صوره حمن قبل .

وعاوده بالقاهرة حنينه إلى مجلس الأدباء والشعراء فصار يجد في البحث عنهم ، فتارة يذهب إلى الأزهر ، ويطلع على ما أخذ رفقاؤه (١) ، وأحياناً ينشى منازل الأدباء ويتعرف عليهم ويستنيد منهم ، فتوثقت صلته بالبارودى ، وعلى أبى النصر ، وعبد الله فكرى ، ومجلود صفوت الساعاتى ، والشيخ أحد الزرقانى ، ومجمد بك سعيد بن جعفر مظهر باشا الشاعر الناثر . وعبد العزير بك حافظ (٢) ، وغيرهم من الأدباء أو عبى الأدب ، فاتست متاقته الأدبية بهذا الاختلاط ، وعرف مزايا كل منهم ، ووقف على فنه ، وشاركهم في مجلس أنسهم وطربهم ومطارحاتهم فأضاف إلى خزينة أدبه ما وعاه في هذه المجالس من طرف وملح ورواية .

ولكن مقامه بالقاهرة لم يطل ؛ إد زل قلمه وهو في الوظيفة فأغضب خليل أغا<sup>(7)</sup> المشرف على القصر ، وناهيك به في ذاك الوقت جباراً ، لا يرد له أمر ، وبذلك فقد عبد الله موظيفته ، وضافت عليه القاهرة بما رحبت ، فضرب في البلاد هأ بما على وجهه حتى وصل إلى ( بدواى ) بمديرية الدقهلية ، وأخذ يعلم أبناء عمدتها القراءة ، ولكن هذا العمدة ضن عليه

<sup>(</sup>١) وكان من رفقائه الخلصاء الفيخ حزة فتح الله .

 <sup>(</sup>٧) وقد دبج عبد الله تديم مقالا ف هؤلاء الأدباء أنى فيه هليهم ووصف كلا منهم ببعض النموت
 والدائح ، راجع سلافة النديم ج١ ص ٧٤ .

 <sup>(</sup>۳) وهو خصى كان ١٤ حظوة عظيمة لدى إساعيل وأمه ، وكانت إشارته حكم وطاعته غنم كاأنه
 كافور الأخفيدى أو يزيد .

والأجر ، فثارت ثائرة عبد الله نديم ، وأخذ يصوغ في هجاء هذا الدمدة الوانا مقدّعة من المحاء كانت أول ماعرف من أدبه ، وأكتشف في نفسه أديباً ذا سطوة في القول ، حاد . اللسان عنيف الخصام حاضر البديهة .

ثم راه فى المنصورة يتجر فى ( المصائب ) و يجمع حوله الأدباء والشمراء فأكل الريخ رأس المال الذى جاد به عليه أحد الكرماء ، ووجد تفسه بعد مدة فى دكان مملوء بالشعراء خلو من السلع ؛ فهام على وجهه مرة أخرى بالبلاد حتى وسل إلى طنطا إبان مولد السيد الهدوى واتصل بشاهين باشا كنج (١) ، وكان رجلا ذا جاه بجتمع حوله الأدباء والظرفاء وله ببيته منتدى بضم أعاطاً شتى من ذوى اللسن والنكتة والفيكاهة ، وقد مكث عبدالله

(١) وقد وقد له مع شاهين باشا حادثة ندل على مبلغ بديهة عبد الله ندم واستعداده الأدبى فقد قال عو عن نفسه : « كنت بمولد السيد البدوى ومعى السيد على أبو النصر والشيخ حلاوة وجاسنا على قهوة - السباخ نتفرج على أديب وقف يناظر آخر ، فلما فطن أحدهم لانتقادنا عليهما استلفت أخاه الينا ، وخصانا بالسكلام ، فأخذا بعد حاننا واحداً فواحداً إلى أن حاء دورها إلى فقال أحدهما يخاطبن :

أنم بقرشك يا جندى والا اكسنا أدل يا أفندى الا أنا وحيانك هندى بتى لى شهرين طول جوعان فقلت على سبيل المزاح:

أما الفاوس أنا مديدى وأنت تقول لى ما امشيشى يطاسع على حشيشى أقوم أم من لك لودان

ولما بلغ شامين باشا ذلك وأنى فلبت مؤلاء (الأدبانية) ، طلب دينهم ، ووعده إن غلبونى يعطهم، ألف قرش ، وإن غلبتهم يضرب كل واحد منهم عشرين (سوطاً) ، واجتمع الناك حقد من الناس كبير، وابتدأ كمرخ نقال :

أول كلاى حد اقة أم السلاة على الهادى ماذا تريد يا عسد اقة قدام أمسيرنا وأسيادى

فقلت:

إنى أريد أحمد ربى بعد السلاة على المختار وإن كنت تطبع في أدبى أسملك حسن الأشعار فقال : دعنا من الأدب المشهور وادخل بنا باب الدعكة فتدخل على أسيادنا بسرور ونفتم الحمد والبركة فقلت : هيا احترك في البحر وهوف فن الندم ولا فنك دلوقت تسمد يا متحوف أحسن أدب وحياة دقنك

وهكذا استمر عبد الله ندم يساجل هؤلاء الأدبائية حتى ألحمهم . وتجد نهناً لابأس به بمجلة الأسعاق. كتبه الندم بنفسه ، ونقلهأ حد باشا تيمورف كتابه (تراجم أعيان القرن الناات عشر وأوائل الرابع عدس). تديم فى ضيافته مدة ينمم بكرم وأهب وراحة ، وكان واسطة المقد ببهر الناس بأدبة وطلاقة لسانه وسرعة بديهته ، وكان يتحداه الأدباء، وبحاولون تمجيزه ولكنه بهرهم بمواهبه ؟ وقد روى أن بمضهم اقترح عليه أن يمارض دالية التنبى المشهورة التى مطلمها :

أقل فسالى بنه أحكثره مجد وذا الجدفيه للت أولم أنل جَدَّ وادعى المقترح أنه لايتأتى لشاعر أن يمارض المتنبى فى قوله بهذه القصيد: ومن نكد الدنيا على الحر أن يرى عدواً له ما من مسداقته بدفتهل النديم التحدى ، وأنشأ قصيدة مطلمها:

سيوف الثنا تصدا ، ومقولى النمد ومن صارفى نصرى تكفله الحد ومنها يمارض بيت المتنبى:

ومن عجب الآيام شهم أخو حجا يمارضه غر ويفحمه وغد ومن غرر الأخلاق أن مهدر الدماء لتحفظ أعراض تكفلها المجد وليس هذا شعراً صادراً عن عاطفة أو فكرة ، وإن هو إلا مهارة لسانية ، وإظهار لقدرة كلامية ، وقوة عارضة ، وتوقد خاطر ، وأثر الصنعة بادعليه ، ولكن الشعر في عصر عبد الله مديم كان كذلك .

م عاد إلى الإسكندرية في سنة ١٨٧٩ ، بعد أن عاب عنها طويلا ووجد الأمور والأحداث قد بدلت حديث الناس وسره ، ولم يعد الشعر وروايته ، والأدب ودرايته هي مايشغل المستنيرين بمصر بعامة ، والإسكندرية بخاصة ، وإعا كان يشغل الناس حيدنياك إسراف إسماعيل ومهوره ، وتدخل الأجنى في شئون البلاد وتجبره ، ووجد بالإسكندرية جعية سرية تسمى (مصر الفتاة) تنقد الماعيل وأعماله صراحة ، وتعبر عن آلام الأمة وآمالها ، ووجد الصحف قد تغيرت لهجتها ، وصارت بعضل تعاليم جمال الدين ميداناً فيه الأعلام المرهنة الحادة على الظلم والعنفوان ، والاستبداد والقسوة وتطلب الشورى وإنصاف الشعب . ورأى عبدالله نديم أن هذا الأدب الجديد ينسجم مع نفسه فألتى بها في هذا التيار تيار السياسة القوى حتى صار من قواد الأمة السياسيين ، ورائداً من رواد الوطنية

الأوائل ، قاخذ يفذى الصحف بمقالاته السياسية ، وحوّل هذه الجمية السرية إلى جمية علنية تعمل في ضوء النهار ، وسماها الجمية الخيرية الإسلامية ، وقد مر بك شيء عنها ؟ وكان من أغراضها تأسيس معاهد العلم يربى فيها النشء تربية وطنية ، ويلقنون العلم بطرق حديثة تحببه إليهم ، وتفرس في نفوسهم المثل العليا ، وتعودهم قيادة الأمة وإرشادها، ولذلك هد إلى تشجيع تلاميذ المدرسة على الخطابة ، فصاروا ينشئون الخطب بأنفسهم وهو يصلحها لهم ، ويزج بهم في الحفلات يخطبون ، فتدرب على يديه فريق ممن محسنون الكتابة ويجيدون الخطابة ، ولم يكتف بهذا بل كان يؤلف روايات تمثيلية في نقد بعض العيوب الاجماعية ، وبمثلها هووتلاميذه أمام جهور المتعلمين بالمدينة كرواية (الوطن وطالع التوفيق) و (العرب ) ، وقد حضرها الخديو توفيق تشجيماً ، ولقي نجاحاً ملحوظاً أثار عليه حسد بعض الناس .

ولم يلبث أن رك الجمعية الحيرية ومدرستها حين ظهر بها خلل نسب إليه ، فتفرغ المسحافة وأنشأ جريدة « التبكيت والتنكيت » (١) ، يدبج فيها مقالات ظاهرها هزل وباطنها جد يصور فيها عيوب المجتمع المصرى تصويراً شائقاً بأسلوب تهكمي لاذع ، ويطلب من القراء أن يماونوا في تحريرها بقوله : « كونوا معى في المشرب الذي الترمته والمذهب الذي انتحلته . أفكار تخيلية ، وفوائد تاريخية وأمثال أدبية وتبكيت ينادى بقبح الجهالة ودم الخرافات لنتماون بهذه الخدمة على تحوما صرنا به مُشكلة في الوجود من ركوب من النواية واتباع الموى اللذين أضلانا سواء السبيل » وسنتمرض لنهجها وطريقة كتابته بها فيها بعد وحسبنا أن نقول الآن : إن أسلوب هذه الجريدة والموضوعات التي عالجها ، والحرارة التي كتبت بها هذه الموضوعات ، والجراة الأدبية التي عثلت في صراحتها وهجماتها على كثير من قلاع الفساد بمصر حبها إلى جمهرة القراء ، وبغضها إلى المنافقين وأدعياء الوطنية .

ثم قامت الثورة المرابية في الظروف التي علمتها من قبل ، وصادفت هوى في نفس

<sup>(</sup>١) صدر أول عدد شها ل ٨ رجب سنة ١٧٩٨ م ، ٦ يوليه سنة ١٨٨١ .

العديم ؟ لأن مبادئها كانت تنادى بالإصلاح السياسى والاجماعى الذى طالما دعا إليه في جريدته ، ووجد الثوار أنفسهم في حاجة إلى خطيب ذلق اللسان ، حاضر البديهة ، جياش العاطفة مصرى غيور على وطنه . يكون لسانهم الناطق وداعيهم الحبوب ، فلم يجدوا خيراً من عبدالله النديم فألحوا عليه حتى شايعهم فكان معهم كما أرادوا وزيادة ، وطلب مفه عرابي أن يغير اسم جريدته (١) ويسميها (الطائف) تيمنا باسم طائف الحجاز ، وتفاؤلا بأنها تطوف المسكونة كما جابها جوائب الشدياق .

وأبتدأت الطائف قوبة عنيفة اللهجة تنقد اسماعيل نقداً مراً ، وتشرح للناس كيف أسرف ، وكيف استولى على الأراضى ، وتصور بؤس الفلاحين في السخرة - أيام اسماعيل (٢) - والمداب المهين الذي يصبه الرؤساء على الناس ويلهبون ظهورهم بالسياط في سبيل الجباية ودفع الضرائب ، ويضيف إلى كل ذلك ما رآه بنفسه من مشاهد دامية . وقلوب قاسية ، ورؤساء بزدادون غلظة طمعاً في الترقية . وما لجأ عبدالله نديم إلى كل هذه الموضوعات إلا ليسوغ طلب الثوار الحسكم النيابي ضمانا للمدالة ، وجبا للاستبداد وعهوده ؟ وطلب الثوار من وزارة الداخلية أن تمتمد الطائف لسائهم المعر فوافقت على ذلك، وصارت الطائف مقياساً لتطور الثورة ، فتارة تذم الأوربيين و محمل عليهم حملات شمواء لتدخلهم في شئون البلاد ، وآونة تصب نقمتها على توفيق ؛ لأنه مكن لهم في مصر ، وغض الطرف عن ازدياد نفوذهم وكان النديم في الطائف يدلس في أخبار الثورة والقتال مهدئة للناس فيصور الهزعة نصراً حتى عت الهزية ، وأسقط في يد الثوار .

ولم يكن الطائف وحده هو الذي يدعو إلى الثورة و يحرض عليها ، ويشجع الناس على التطوع والتبرع ، بل كانت خطبه المؤثرة وحماسته المتدفقة ، وقدرته على تصنيف الحكلام ،

<sup>(</sup>١) وكان آغر عدد صدر من التنسكيت ف ٢٣ ذى القمدة سنة ١٧٩٨ هـ ، وصدر منها عمانية حصر عدداً مُ

<sup>(</sup>٧) الأن من حسنات رياس التي تذكر له أنه ألني السخرة في أوائل عهد توفيق كإنامة الجسور على النيل أيام الفيضان ، وحفر النرع من غير أجر ، وكان كثير من الملاك يسخرون الفلاحيد في أرضهم بدون أجر فنتهم رياس من ذلك منماً باناً فأثار حفيظتهم ؟ ولعل ذلك ما جعل محد عبده يتظر إليه دائماً بياله المستبد العادل الذي يجب أن يحكم البلاد خس مصر سنة حتى يصلح شئونها .

ومخاطبة كل طائفة بالأسلوب الذي تفهمه، من أشد الموامل على إشمال نارالثورة ، وازدياد الهيبها (١).

كان عبد الله نديم عمل الروح المصرية أنم عميل ، ويعرف عادات البلاد وصفات أهلها أنم المعرفة ، ويحس بشعورهم وآلامهم ، ومايعانونه من جور وقسوة ، على يد حكامهم ولابدع فقد خالطهم ، ونشأ بينهم ، وتشرب بمشريهم، وعانى مثل ماعانوا ؛ ربى فأحضان الفقر والفاقة ، واختلط بشتى الطبقات ، وكثرت مجاربه فى الحياة، ولذلك كان يتحرق شوقاً إلى الحرية ، وإلى رفع الظلم عن كواهل مواطنيه ، ورفع مستواهم الاجماعى والثقافى ، وأن يعيشوا فى مجبوحة من العيش .

وكانت موهبته الحقة في لسانه ، ويعرف أن دعوته إلى الإسلاح وإلى الثورة ، وإلى التعبئة التومية أيام الثورة العرابية لن تصل إلى أسماع العامة وقلوبهم إلا عن طريق الحطابة ، لفشو الأمية ، ولتأثر الناس بالسماع والمشاهدة .

وقد أوتى فصاحة اللسان ، وقوة الحجة والبيان ، ومعرفة عميقة بنفسية الشعب وكيف يهجيه بعذب السكلام ، استمع إليه يحث الناس على مجاهدة الإنجليز وحربهم بعد أن نزلولا الإسكندرية ، وبدا منهم الغدر والعدوان ، بذلك الأسلوب الساحر القصير الفقرات ، الذي يمزجه بآيات القرآن ، وأبيات الشعر فيزداد قوة ورونقاً وتحميساً :

أيا نخوة الإسلام مُعزَّى رجالنا لحرب بها عز البـــلاد يدوم يابني مصر:

هذه أيام النزال ، هذه أيام النضال ، هذه أيام الذود عن الحياض ، هذه أيام الذب عن . الأعراض . هذه أيام النضال ، هذه أيام الذب عن . الأعراض . هذه أيام يتطى فيها بنو مصر صهوات الحاسة ، وغوارب الشجاعة ، ومتون الإقدام لمحاربة عدو مصر بل العرب ، بل عدو الإسلام ، الدولة الإنجليزية خذلها الله ، ورد كيدها في نحرها فقاتلوهم قتال المستميتين ، وليجدوا فيكم غلظة ، واعلموا أن اللهمع

<sup>(</sup>١) كان يخطب فى كل مجتمم : فى الأزهر وطلبته ، والجيش وجنوده ، وفى حفلات الأفراح ، فلا يكون مجتمم إلا وبطمم أن يكون فيه عبد الله نديم خطيباً هو وجاعة من تلاميذه .

المتقين. قوم نقضوا المهود، ونكثوا الإيمان، وهموا بإخراج أهل الحكم، وهم بدوكم. أول مرة: أنخشومهم فالله أحق أن تخشوه إن كنتم مؤمنين

#### يا أهل مصر!:

إنما الإنجليز تجَـس فلا يقربوا البلاد بمد عملهم هذا ، وإنخفتم ضمناً فتماونوا وتآزروا ينصركم الله عليهم إن الله قوى عزيز ، كيف وإن يظهروا عليكم لا يراقبوا فيكم إلا ولا دمة مذبحون أبناءكم ويستحيون نساءكم ، وفي ذلك بلاء من ربكم عظيم » .

لقد صحب الثورة العرابية من أول يوم هبت شعلها ، والتقت روحه بأرواح زعمائها ، وعدوه لسائهم الناطق ، وكان يصحبهم في كل مكان ؛ كان مع الجيش في يوم ثورة عابدين يشد أزره ، ويثبت قلوبهم يقول عرابى : « فجال صديق الأعز الهام ، صاحب النيرة والعزم القوى السيد عبد الله نديم بين الصفوف ينادى : « وإن طائفتان من المؤمنين المتناوا فأصلحوا بينهما ، فإن بنت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبنى حتى تنيء إلى أمر الله » فكان معى ثانى اثنين في حفظ قلوب الرجال من الزينع والارتجاف ، وأخذ يردد هذه الآية الكريمة كأنهم لم يسمعوها إلا من فه في تلك الساعة »(١)

ولما سافرت فرقة عبد المال حلمي إلى دمياط في أول أكتوبر عام ١٨٨١ خطب النديم في جوع الودعين بمحطة القاهرة محبياً الجنود ، داعياً الناس إلى الالتفاف حولهم قائلا :

« حاة البلاد وفرسانها! من قرأ التواريخ وعلم ما توالى على مصر من الحوادث والنواذل عرف مقدار ما وصلم إليه من الشرف، وما كتب لكم فى صفحات التاريخ من الحسنات فقد ارتقيتم ذروة ما سبقكم إليها سابق، ولا يلحقكم فى إدراكها لاحق، ألا وهى حاية البلاد، وحفظ العباد، وكف بد الاستبداد عهما، فلكم الذكر الجيل، والمجدالخلا، يباهى بكم الحاضرين من أهلنا، ويفاخر عاثركم الآتى من أبنائنا، لقد حيى الوطن حياة بيباهى بكم الحاضرين من أهلنا، ويفاخر عاثركم الآتى من أبنائنا، لقد حي الوطن حياة طيبة، بعد أن بلغت الروح التراق، فإن الأمة جسد والحند روحه، ولا حياة المجسم. يلا روح، وهذا وطنكم العزير يناديكم ويقول:

<sup>(</sup>١) كشف السنار س ٢٦٦ .

إليكم يُرَدُّ الأمرُ وهو عظيم فإنى بكم طول الزمان رحيم إذا لم تكونوا للخطوب وللردى فن أين يأتى للديار نميم وإن الفتى إن لم ينازل زمانه تأخر عنسه صاحب وحيم إذا لم تمكن للمائدين حاية فأنت ومخضوب البنان عسم(1)

كان النديم برتجل خطبه ولا برورها ، وإنما هي كلمات ملتبية تعبر عن عواطف جياشة تتحرك في صدره ، تصور آلامه وآلام أمته ، كما تصور آمالهم وأحلامهم ، وما مثله يحتاج إلى التحضير والتحبير وقد أوتى اللسان المطواع الذرب ، وملك أعنة السكلام ؛ ولقد تراه يخطب في المحفل الواحد خس مرات ، فما يكرر كلاماً قاله ، ولا يتردد أو يتلمثم ، وكان يجوب القرى والدساكر فيخلب قلوب الفلاحين بسحر بيانه وعذب لسانه وراثع خطبه ، يجوب القرى والدساكر فيخلب قلوب الفلاحين بسحر بيانه وعذب لسانه وراثع خطبه ، يحرضهم على الإباء والكرامة ، والغضبة للوطن المكلوم ، حتى عرف بخطيب الشرق . وكان يدعى بالبرق إلى الإسكندرية وغيرها ليخطب فيلى الدعوة زميماً ، « ويرتجل من حرس القول البليغ القوى القويم الحجة ما يترك الألباب سكارى من غير مدام »(٢) .

ولملك لاحظت أنه لم يكن يتكلف السجع فى خطبه أو غيره من المحسنات ، ومع ذلك تحس لكلامه أسراً وقوة ، ورصانة وموسيقية أخاذة ، وأنه كان يعمد إلى النهويل والمبالغة والتزيد حتى يقنع ويهيج المواطف ، ويلجأ إلى الإيحاء والدفع ، ويكثر من الشمر والحديث موالاقتباس من آى الله الحكيم ، يؤيد بها حجته ، ويعلى كلمته ، وليكون كلامه أعظم ، تأثيراً وأقوى بياناً .

وكانت كتابته خطباً مكتوبة من حيث الموضوع والأسلوب ، ولا سيا تلك التي كتبها من أيام الثورة العرابية ، وفي إبان الحرب بين مصر وانجلترا في جريدة الطائف . فكان للما فعل السحر في النفوس ، ورفع الروح المنوية ، وتثبيت القلوب الواجنة ، والأفئدة المضطربة الحائفة .

<sup>(</sup>١) مصر للمُصربين جَد ص ٩١ ، وكشف الستار ص ٢٥٩ .

<sup>(</sup>٢) سلافة الندم ج١ س ١٩.

فلا بدع إذا جد في أثره الطلب حين أخفقت الثورة ؛ إذ رأى فيه توفيق والإنجليز المحرض الأكبر للثوار وناشر آرائهم بقله ولسانه ، ولكنه اختنى من وجه السلطة فلم يمثر عليه ؛ لأنه كان يعلم جد العلم أنه لن يغفر له ذنب ، أو تقال له عثرة إذا أسر ، ولن مجديه الإنكار فتيلا فأقواله مأثورة ، وخطبه مشهورة ، والطائف خير شهيد ، وسيكون العقاب صارماً ألماً . لقد ذل كثير من كبار الثولد والتمسوا الرأفة ؛ ولكن عبد الله نديم آثر التشرد والاختفاء على إحناء الرأس ، وذلة الطرف ، وهو إنما خاص الثورة عن إيمان وعلم .

وقصة إختفاء النديم وحيله التي ضلل بها السلطة ، على الرغم من المكافآت التي رصدتها . لمن يأتى به ، جديرة بأن توضع في رواية عثيلية ، وستكون رواية غاية في القوة ، لأنه أجاد التنكر إجادة يعجز عنها أمهر المثلين اليوم في بلاد ( الخيالة ) ، واسمنه يصف بإيجاز هذا التنكر الذي دام تسع سنين وهو بمصر لم يبرحها وعر بين رجال الحكومة ، وصنائع الإنجليز دون أن يدركوه ، أو يعرفوه : « خرجت من مصر مختفياً فدرت في البلاد متنكراً ، أدخل كل بلد بلباس محصوص ، وأتكام في كل قرية بلسان يوافق دعواى التي أدعبها ، من قولي إلى مغربي أو يمني أو مدني أو فيوى أو شرقاوى أو نجدى ، وأصلح لحيتي إصلاحا يوافق الدعوى أيضاً ، فأطيلها في مكان عند دعوى المشيخة ، وأصلح لحيتي إصلاحا يوافق الدعوى أيضاً ، فأطيلها في مكان عند دعوى المشيخة ، وأقصرها في آخر عند دعوى السياحة — مثلا — وأبيضها في بلد وأحرها في قرية ، وأسودها في عزبة » وتغيرت الأمهاء التي انتحلها () ، والناس في عجب من أمره وأسودها في عزبة » وتغيرت الأمهاء التي انتحلها () ، والناس في عجب من أمره

<sup>(</sup>۱) فتارة اسمه الفیخ توسف للدنی ، وتارة الصبخ تحد الفیوی ، وأحیانا سی الحاج طی للفری ه وکان إذا ادمی أنه مغربی نسکام بلسان مغربی محسکم ، أو مدنی فسکدلك وادعی مرة أنه عالم بحن وکان بالقرشیة هند أحد للنشاوی ، وذاعت شهرته حنی باغت ریاض — وهو الرجل الذی یطارده ویضع له الأرصاد فی كل طریق ، و إنف لمال فی سبیل أسره إرمیا التوفیق — فأرسل سمد زغلول لیسأله من مثل ورد ذكره فی بعض الجرائد ولم یغهه ، فقابل سمدا علی أنه عالم ینی وفسره له .

خالمدرة مقدرة النديم ، ولكنه يختلف عنه في الشكل والعبوت واللهجة ، فيتولون تسبحان الله جل من لا شبيه له !!

وقد أتيح له من الفراغ وهو في اختفائه هذا ما مكنه من مواصلة دراسته ، وشغل نفسه الماتي وقرض الشعر ، وقد ألف في كثير من العلوم ، وفي هذا يقول من رسالة لصديق له « تارة اشتغل بكتابة فصول في علم الأصول ، وأجم عقائد أهل السنة بما تعظم به بله الملة ، وحينا اشتغل بنظم فرائد في صورة قصائد ، ووقتا أكتب رسائل مؤلفة في فنون مختلفة ، وآونة أكتب في التصوف والسلوك وسير الأخبار والملوك ، وزمنا أكتب في العادات والأخلاق وجغرافية الآفاق ، ومرة أطوف الأكوان على سفينة تاريخ الزمان ، ويومااشتغل بشرح أنواع البديم في مدح الشفيع . . . وقد تم لى الآن عشرون مؤلفا بين صغير وكبير ، فانظر إلى آثار رحمة الله اللطيف الخبير ، كيف جعل أيام المحنة وسيلة للمنحة والمنة ، أترانى كنت أكتب هذه العلوم في ذلك الوقت المعلوم ، وقد كنت أشغل من مرضعة اثنين ، وفي حجرها ثالث ، وعلى كتفها رابع ، وأتعب من مربى عشرة وليس له تابع » .

وانتهى به الطاف إلى بلدة ( الجيزة ) فعرفه عمدتها وكتم أمره ، ولكن أحد جواسيس الحكومة عرفه ، فوشى به طمعا في المكافأة(١) ، وأطبق عليه رجال الشرطة ،

<sup>.</sup> عنه القوت الضروري ويأتيه خادمه يشكو البؤس والفاقة ، وإذا برجل من أهل البروللروءة علا بيت النديم قعا وعسلا وسمنا وتيابا من أطلس وحرير فزوجة والخادم وزوجته .

ولكن مرت عليه مع ذلك أيام حالك السواد ، مليئة بالمصائب ، فقد اختى مرة في قاعة لمظلمة لا يتوصل إليها إلا من سرداب طوبل مظلم ، يرشع للاء من أرضها اقربها من ترعة ولا يتمكن من القراءة والكتابة إلا على مصباح صغير به ذبالة تملا الحجرة دفاط ، وقد مكن بهذا السردابستة أشهر وكان إذا أراد المكتابة صنع المداد من سناج السراج مع قليل من فرظ السنط ، وبتخذ أقلامه من الحجناء كل هذا وهو صابر لا يشكو ولا يتملسل ، وكان في أولى أمره شديد الحنين لأمه وأبيه وأخيه لايعرف حا صاروا إليه ، فلما خف عنه الطلب ، وبئست الحكومة من العثور عليه ، تمكن من الااصال بأعلم الصالا منتظا وكان حريصا على ما خافه بديته بالإسكندرية من كتب ومؤلفات ، ولكتها ضاعت بالسكا المحدية خين وضها أبوه في صناديق وهو مهاجر من الثفر بعد ضعربه بالمدافع الإنجليزية ، فلما اشتد الوطم بالمعالم عد رجال السكا الحديدية إلى التخلص من البضائع ليفسحوا الحجال الناس فألقوا بهذه الصاديق طلماوه كتبا وهم لا يعلمون قيمتها عند عبد اقة ادم .

ولم يستطيع النجاة بحيله المهودة ، فسلم نفسه ١٠) ومن حسن حظه لم يفحصوا عن أوراقه ، إذ كان في بمضها هجاء مقدع لتوفيق ، ولو تتنبهوا لذلك لكان أمره غير ما عرفنا . ثم أرسل إلى طنطا للتحقيق معه ، وكان المحقق قاسم بك أمين فأ كرمه وواساه وأمده بالمال من عنده ثم صدر أمر توفيق بالعفو عنه وإبعاده عن مصر ، فاختار ( يافا ) دار إقامة ، وطوف ما شاه له هواه في فلسطين وعرف كثيراً من بقاعها (٢)

ولما مات توفيق وتولى عباس عفا عنه ، وسمح له بالمودة إلى مصر فرجع إليها سنة ١٨٩٢ وأنشأ جريدة ( الأستاذ ) فكانت صفحة محيدة في تاريخ الجهاد القوى ؛ لأن علاقة الحديو عباس بالإنجليز كانت سيئة أول الأمر ، وكان يجمع حوله الوطنيين وكبار المفكرين كا علمت آخاً ، وأخذ النديم يناصر عباساً بكل ما أونى من قوه ، وكان في استطاعته أن يجنح للسلم ويهادن الإنجليز ، ويمين في أعظم المناصب بالمعارف أو الأزهر ، وهو كف أديب ولكن أبت عليه نفسه العَنَّة ، ووطنيته المتقدة أن بلين لمدومهما كات الأيام قد حاربته في الماضى ، ولتي إمان اختفائه من عنت وآلام .

شهر قلمه فى وحه الإمجليز غير مبال بهم وبسلطانهم القوى توادى النيل ، فأثار بدلك حفيظتهم وخافوا إن تركوه وشأنه أن يتسع الخرق ، ويفسد الأمر ويميدها جدَعاً ، فأوقفوا عليه ، ورحلوه إلى بافا<sup>(7)</sup> منفياً بعد أن منحوه أربعائة دينار ، وأجروا عليه خمسة وعشر ن

<sup>(</sup>١) كان احتفاؤه في سنة ١٧٩٩ هـ والقبض عليه في سنة ١٣٠٩ هـ .

<sup>(</sup>٧) وكان في أول أمره برندى الثياب الإنرنجية للملومة ؛ ماما ظهر بعد الاختفاء ليس الجبة والشاء واعتم بسيامة حضراء إشارة إلى المصرف ، ولسكن كثيراً من ذوى الحبرة يشكرون هذا النسب، ولعل هذا الادعاء لشعوره بضمة نسبه فأراد أن يستره جذه الصلة .

<sup>(</sup>٣) وقد ودّع قراءه في آخر عدد صدر من مجلة الأستاذي ١٣ من يونيه سنة ١٨٩٣ بكلمة مؤثرة قال فها : ما خلقت الرجل إلا لمسايرة الأهوال ومصادمة التواثب ، والعاقل يثلده بحسا مراه في قصول تاريخه من العظمة والجلال ، وإن كان للبدأ صعوبة وكدراً في أعين الواقفين عند الظواهر ، وعلى هذا فإني أودع إخواني كائلا :

أودهكم واق يملم أنى أحب لقاكم والحلود البكر وما عن قلى كان الرحيل وإنما دواع تبدت فالسلام عليكم

كل شهر ، واشترطوا عليه ألا يكتب شيئًا بشأن مصر ، ولم ينفعه الحديو ، وبحول بينه وبين النقى لأنه كان مغلول اليد والسلطة كلها بيد الإنجليز .

ولم يكن بيافا أسعد منه حظاً وهو بمصر ، إذ وشى، به جماعة لهدى السلطان عبد الحميد فأمر بإبعاده ، فعاد إلى الأسكندرية في حيرة من أمره بعد أن لفظته بلاد الدولة العمانية ، بيد أن النازى مختار باشا تشفع له عند عبد الحميد حتى سمح له بالسفر إلى تركيا وهناك التتى بأستاذه الأكبر جمال الدين ، وكان كلاها في أسر وإن اختلف القفصان . فجمال الدين في قفص من حديد يليق عقامة .

وعين المندم مفتشاً المطبوعات وهي وظيفة اسمية تكفل له راتباً مقداره خسة وأريدون مجيديا ، وطبعي أنه لم يزاول العمل عمنته نلك ، وهي أبعد الوظائف عن طبعه وحريته ؛ وفي الآستانة عادي أكبر قوة بها في ذياك الوقت وهو أبو الهدى الصيادي (۱) ولعله تأثر في عداوته له مجمال الدين ، وقد عرفت من أمرها مماً بعض الشيء أو لمل الصيادي — وهو الأرجح – كان عدواً لسكل حركريم . ولم يعبأ النديم بسطوة الصيادي وجاهه وقدرته على الانتقام ، وهو رجل كانت له في كل مكان عيون تنقل له الأخبار ؛ وقد اسطنع عمروفه كثيراً من عظاء الدولة فهم طوع بديه ورهن إشارته ، وقد سيخر كل ما بتركيا لخدمته وكم نفذ أمره وأبطل أمر السلطان ، وكم تدلل على عبد الحميد فبالغ ما بتركيا لخدمته وكم نفذ أمره وأبطل أمر السلطان ، وكم تدلل على عبد الحميد فبالغ في استرضائه . ولكن النديم لا يهمه الصيادي ولا عبد الحميد وأخذ مخوض في سيرته بلسان حاد بذيء ، ووضع فيه كتابا سماه ( المسامير ) كله هجو مقدع فاحش لا يشرف الصيادي ، ولا يشرف النديم ، وحاول الصيادي أن يعثر على هذا الكتاب ، وهرابه الصيادي ، ولا يشرف ، ثم طبعه .

<sup>(</sup>۱) الصيادى سورى من حلب فقير من المال والحسب دفعته المقادير إلى الآستانة ، وكان ماهراً ذكياً وسم المحيا ، ماضى العزيمة استطاع أن يتغلب على الساطان عبد الحميد ويخضمه لمشيئته ، بأحلامه وتفسيراته والطرق ومشيختها ، وربط نسبه بأهلى نسب وادمى أنه قرشى هاشمى ، وحياته وأعماله تمثل دوراً هاماً أشبه بدور راسبوتين هند قياصرة الروس .

وأسيب النديم بالسل بعد ذلك بقليل ، واشتدت عليه الملة فات في الرابع من شهر جادى الأولى سنة ١٣١٤، ودفن بتركيا وهو في الرابعة والخسين من عمره .

## آثاره وأثره:

ولعلك قد أدركت من هذه السيرة أن النديم قد جرب كثيراً من شئون الحياة ، وعرف حلوها ومرها ، وخالط الفقراء والأغنياء ، وعاشر أسنافًا شتى من مختلف الأجناس وعرك الدهر حتى استحصدت مرَّته ، وقويت شكيمته ، وإني أدعه يسر د تحريته بنفسه فستميننا في تمرف أدبه ، قال : ﴿ أَخَذَتْ عَنِ العَلَّمَاءَ ، وَجَالَسَتَ الْأَدْبَاءَ ، وَخَالَطَتِ الْأَمراء ، وداخلت الحكام، وماشرت أعيان البلاد ، وامتزجت برجال الصناعة والفلاحة والمهنَّ الصنيرة وأدركت ماهم فيه من جهالة ، وممن يتألمون ، وماذا يرجون ، وخالطت كثيراً من متنرنجة الشرقيين وألمت بما انطبع في صدورهم من أشعة الغربيين ، وصاحبت جماً من أفاضل الشرقيين المتعلمين في الغرب ممن ثبتت أقدامهم في وظيفتهم ، وعرفت كثيراً من الغربيين ورأيت أفكارهم عالية أو سافلة فيما يختص بالشرقيين والغاية القصودة لهم ، واختلطت بأكارِ التجار ، وسبرت ماهم عليه من السير في الماملة أو السياسية ؛ وامترجت بلغيف من الأجناس المتباينة جنساً ووطناً ودينا ، واشتغلت بقراءة كتب الأديان على اختلافها ، والحسكمة والتاريخ والأدب ، وتعلقت بقراءة الحرائد مدة ، واستخدمت في الحكومة المصرية زمناً ، وأنجرت برهة ، وفلحت حيناً ، وخدمت الأفكار بالتدريس وقتا والخطابة والجرائد آونة ، واتحدت هذه التاءب وسائل لهذا المقصد الذي وصلت إليه بمنا ، وكسانى تحول الشيخوخة في زمن بضاضة الصبا وتوجني بتاج الهرم الأبيض مدل صبغة الشباب السوداء ، فصورتي تريك هيئة أبناء السبمين ، وحقيقتي لم تشهد من الأعوام إلا تسعة وثلاثين » ..

ولو عاش النديم — مع تجربته هذه التي قلما تتاح لأديب ، ومع ذوقه المرهف ومواهبه المديدة وقدرته على التعبير — في عصرنا هذا وعرف ألوان الأدب ، وفنونه ، واطلع على طريقة النرب وأساليبه من قصة ومسرحية ، وأفكار ، لكان أديباً عالمياً ممتازاً تفاخر كل أمة بانتسابه إليها . ولكنه كان متملقاً إلى حد كبير بأذيال الماضى ، بكتب بأسلوب مقيد بصنوف عديدة من الأغلال ، ولم تكن كنور المانى قد حطمت أغلاقها ولا ألوان الأدب النربى المديدة قد عرفت ودرست . ومع ذلك فالنديم يمد في الطليمة من رواد الأدب الحديث .

أما آثاره فيحدثنا أحمد سمير مترجم حيانه ، بأن النديم « لما كان في يافا أول مرة بعث إلى محرّراً يكلفني به أن أطئب ديوان شعره الصغير من صديقه المرحوم عبد العزير حافظ فلما قصدته وجدقه مصاباً في قواه العقلية بما لم يدع للطلب مجالا ثم كتب إلى كتاباً ثابيا بأن ديوانه الأوسط عند « م . ن » فطلبته منه ، فاعتذر بأنه ضاع فلما أنبأت المترجم بذلك أرسل إلى في مكتوبه الثالث أنه إبما طلبهما ليحرقهما براءة منهما ومن أمثالهما ؛ لأن فيهما محراً كثيراً وخم المكتوب بهذه العبارة : [قد خلعت تلك الثياب الدنسة ، ولاست ثوب (إنما بريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً)] » :

وهذه قصة تذكرنا عاكان من الشيخ على الليثى من قبل وبمكانة الشعر عند هؤلاء التوم ، وفي الواقع أنه لم يكن شعراً بالمنى الذي نعرفه اليوم ، ولسكنه كان كا ذكرنا من قبل نظماً تظهر به المقدرة على التعبير والمهارة اللسانية ، وتصريف السكلام وسنرى نماذج من هذا الشعر فيا بعد ، وقد بتى لنا قليل ينبىء عن نوع هذه الدواوين التي لم يعثر عليها .

١ - أما نثره ، فقد كتب مقالات شتى فى التنكيت والتبكيت ، وقد وعدنا بالرجوع إليها لننظر فى موضوعاتها وقيمتها . وحسبنا أن نتصفح المدد الأول منها وقد حرره النديم بقلمه فنجد مقالات شتى عس حياة الأمة وتمالج مشكلاتها .

فقال عنوانه: « مجلس طبي لمصاب بالأفرنجي » ، وهي قسة شاب توى الجسم سليم البنية ، جميل الطلمة ، لطيف الشكل ، نشأ تحوطه المناية ونكلاً ه الرعاية ، وبدلله أنطاة

ومحمونه حتى لا تصل إلبه بدعدو ، ولا حيلة محتال ، ولكن استطاع دجال ماهر أتقن خِن الخداع والحيلة أن يتسلل إليه ، وأن يوهم أهله أنه من ذوى الورع والتقوى ، فأمنوا جانبه ، وأسلموه له ، فأخذ يمرضه في الأسواق والطرقات وحلب له من الغواني الحسان من تمارض الشمس بحسنها وتكسف البدر بنورها ، يفازلن أهله بحركات تحرك الجبان ، فانصرف الأهل إليهن ، وتركوا مراقبة الفتى المليح ، فانفرد به ذلك المحتال الخداع ، وأغرى به الفتيات الملاح، فتمنَّ ع حيناً ، وعصمه حياؤه وطهر نشأته زمناً طويلا ، ولكن رأى أن الإغراء شديد، والخصم عنيد، وأن لا قبل له بهؤلاء الشياطين، ولا سيا وقد وجد أهله ط كفين على النزلف لهؤلاء النسوة ، والتدله في حبهن ، فسار في الطريق التي رسمها من قبل هذا المنافق الدجال فما هي إلا رشفة كأس حتى أسبب بالداء الأفرنجي ( الزهري ) فاسفر لونه وارتخت أعضاؤه ، وذهبت بهجته ، وغارت عيناه ونشوه وجهه ، وتبدلت محاسعة بقبائح تمر منهاالطباع ، وفطن إليه بعض أهله فلما رأىما به بكي وانتحب ، وأخذ يذرف العبرات ويصمد الزفرات ، ويلفظ الحسرات ، وجمع له الأطباء يشخصون داءه ، ويركبون الدواء عله يبرئه من علته ويقف سريان الداء ، وأقبل أهله متلهفين لسماع نصح الأطباء ورأيهم خطلبوا إليهم الهدوء والسكون ، ومساعدتهم في خدمته ، وتنظيف محله وتطهير أعضائه وحفظه حتى لا يقربه غريب ، ولا يمكن أجنى من الوصول إليه فيفسد العلاج ، ويسعى في إتلافه أكثر ثما صنع هو وقومه ، وأخذ أهله يعملون بمشورة الأطباء ويبذلون الجهد می وقایته وصیانته » .

وهذه نصة رمزية تصور ما كان من إسابة مصر على يد إسماعيل وإسرافه وتدخل الأجاب في شئونها ، والمراقبة الثنائية ، وصندوق الدين ، وتصور كذلك ألم الناس من هذا المرض الأفرنجي ، وأملهم في النجاة بسعى المقلاء وتفكير المستنيرين ، وتوريته ( بالأفرنجي ) عن هذه المصائب التي حلت بالبلاد تورية بادعة .

وترى بالمدد الأول من التنكيت والتبكيت مقالا آخر بمنوان (عربى تفرنج) وهى قصة شاب من صميم الريف أبوه فلاح مسكين ، لم يستطع أن يعلمه ، بل تركه جاهلا يساعده فى حقله ويأكل البصل ، ولا يرى اللحم إلا فى الميد ، نم مر به أحد التجار فأغر .. على أن يدفع به إلى المدرسة ، ولما أنم تعليمه عصر أرسل إلى أوربا ، وعاد إلى بلاده متنكراً لأهله ، مستقبحاً عادات قومه ، مهجناً طريقتهم فى التحية ، مستفهماً بقحة عن اسم البصل الذى أكله لأنه نسى الاسم العربى ، ولم يعد يتذكر إلا الاسم الفرنسى (۱) ولما شكى أبوه إلى أحد النابهين قال له : « ولدك لم يتهذب صغيراً ولا تعلم حقوق وطنه ، ولا عرف حتى لنته ، ولا قدر شرف أمته ، ولا عرق الحرص على عوائد أهله ولا مزية الوطنية ، فهو وإن كان تعلم علوماً إلا أنها لا تغيد وطنه » .

وهذا داء استشرى في مصر بعد النديم ، وحاكي كثير بمن درسوا في بلاد النرب، أوربا في كل شيء حتى هجنت عاداتنا وتقاليدنا ، وفقد شبابنا كثيراً من مقومات الوطنية السادقة ؛ وإن كانت هذه الفتنة قد ابتدأت تخف وتتنبه الأمة إلى التمسك بلنتها وعاداتها ومزاياها ، وتمتز بها .

وبلى ذلك قصة جاعة من الموسر بن اجتمعوا فى بيت أحدم ، و دخل عليهم فوجدم مبهوتين صامتين لا بتكلمون ولا يتحركون ، ولا يرفعون أبصارهم فظن أول الأمر أن رب الدار قد رزى و بخطب فادح ، وقد أنت هذه الجاعة لتواسيه ، وعقد الحزن السنتهم ، وران على قلوبهم فتركهم واجمين ، ولكن خاب ظنه هذا ، فسأل هل عمة معصلة عويصة عرضت لكم وأنتم ببحثون تقدم أوربا فى الصناعات ، وانتشار تجارتها وكيف تصل مصر إلى هذه المزلة ، فأجابوا بالنفى ، فقال رعا تفكرون فيا يزيد ثروتكم ويعود بالنفع والخير عليكم وعلى أمتكم ، فقال رب الدار : هذا أمر لايهمنا فإن البلاد إذا . تقدمت أو تأخرت لا تفيدنا شيئاً أحسن مما نحن فيه ، وأما عن ثروتنا وزيادتها فمندنا من التروة الكفاية ؛ وهكذا صار يسألهم وهو فى حيرة من أمرهم حيى اكتشف أنهم إنما اجتمعوا

<sup>(</sup>۱) وقد ساق النديم هذه القصة بطريقة الحوار بين هذا الشاب الفرور الدى اسماه (زهيط) وبين والده ، وذكر قيهاكثيرا منااسكايات العامية حتى يعطى المون الحاس الذى يريده يم وكان يذكر بطريقة تهكية لاذمة هذه السكايات الفرنسية التي يلوكها هذا الدعى مثل كلة ( يون أريني ) هند المتبهية... و (أنيون) يريد البصل وهكذا .

التماطى (الكيف)، والمنهات وغير ذلك، وعللوا لاجهاعهم هذا بأن (السكيف) لا يُفسرح إلا إذا تماطاه الإنسان في مجالس . ويختم النديم هذه القصة التي سماها (سهرة الأنطاع) بقوله : هكذا تسكون حال من لم يتهذب سفيراً فإنه يخرج أسير شهواته بعيداً عن إدراك المعانى جباناً بليداً غبيا » .

ثم يتعرض في كلة أخرى لهؤلاء الذين يلتفون حول القصاص بالمقعى يسممون قصة عنترة ويتجادلون ويتعزبون لأبطال القصة ؛ ولما رآهم القصاص منصتين إليه أخذ يفترى عبارات ينسبها إلى عنترة ، وكلمات يعزوها إلى عمارة ، وكل فريق برشوه حتى ينتصر له بتلفيق كلام يصف فيه حزبه ، وأخيراً انتهت الليلة بأسر عنترة ، فقام من الجمع رجل قدم القصاص عشرة جنبهات ليخلص عنترة من أسره فأبى ، فأنهال عليه شما وسباً ، وتذكر أن عنده قصة عنترة ولكنه أى ، فذهب إلى ابنه قبيل الفجر وأيقظه ، وهو في مصيبته التي لحقته تلك الليلة ، حتى ظن الولد أن أمه قد مانت ، أو أحد إخوته توفى ، أو تجارة أبيه جودت ، فلما علم أن الأمر يتعلق بمنترة أخذ يهون على والده الأمر ، ويصف القصة بالتلفيق والكذب ، فأنهال عليه والده ضربا بالمصا وطرده من البيت .

ثم يقص أمر المزارع والمرابى ، وقد ذكرناها آنفا ، ويتبع ذلك بقصة غنى كبير بنى بيتا واعتنى بأثاثه ورياشه ، ثم دعا فريقا من أصدقائه لزيارته ، ولما وصلوا إلى المكتبة سأله أحدهم عن الكتب التى يهواها ، فأجاب بما بدل على الجهل ، وأنه لا علم له بالكتب وما تحتويه ، وكل مانى الأمر أنه زار أحد العظاء ووجد في بيته خزانة كتب ، عليها ستارة خضراه ، وبجانها منفضة من الريش ، والخادم عسح زجاجة الخزانة كل يوم فظن أن هذا مطراز جديد في تأثيث البيوت فحاكاه فيه دون أن يعرف شيئاً عن المكتب وما تحتويه فعل عظم جهله وعلى أن التقليد الأعمى مضر بالإنسان مزر عكانته .

أجل! ضم المدد الأول من المجلة كلهذه الموضوعات التي تصور عيوباً شائمة لا يزال «بمضها متفشيا، وتصف الدواء لهذه الملل الاجتماعية، ولكن بأسلوب الوعظ والإرشاد، وإن كان ممزوجا بكثير من النهكم اللاذع والسخرية المرة، والكلمات القارصة، وقد فطن

النديم إلى أن التعلم والنقد عن طريق القصة يحمل القارى، على متابعة القراءة ، ويرى مصير أشخاص القصة فيتعظ بهم ، وبذلك يجدى النقد ويؤنى عمرته ، ولذلك أكثر منه ، ولم يضع هذه القصص فى عبارات منعقة مزوقة بليغة متخيرة الألفاظ ، ولكن ساقها فى أسلوب سهل وكثيراً ما عمد إلى اللغة العامية يعبر بها عن مراده ، لعلمه أن فى الناس الجاهل والعالم ، والعامة والخاصة ، ولكل أسلوب يلاعه فوضوع « الداء الإفريجي » موضوع سياسي رمزى لا يغهمه إلا الخاصة ولذلك صبغ صياغة أدبية سليمة ، أما موضوع المرابى والمزارع ، وموضوع سميًا عى القصص فحكتوبان للعامة ؛ ولذلك لجأ إلى اللغة العامية يعبر بها حتى يغهمها هؤلاء فيتعظوا .

إن النديم في هذه الموضوعات قدير على الحوار ، وتراه يبالغ حتى يستفر شعور القارى ، ويجعله يشمئر من هؤلاء الجهلة الذين يصور حالبهم ، وتراه كذلك يستنفد المعانى ويستقرى الأسباب ، حتى يكون الحكم ، أو النهاية بالفة العظة ، ولو فعلن النديم إلى المسرحية الهزلية وصور هذه الشخصيات فيها لكان (موليير) العرب ؛ لأن عنده المقدرة على التصوير ، وخلق الشخصيات والنهكم عليها والمبالغة في تبشيع المثالب والعيوب ، وهذه كلها تعده لأن يكتب ملهاة متقنة .

٢ — ومن الوضوعات التي كتب فيها بمجلته فيا بعد موضوع الحطابة ، وأثرها في تاريخ الإسلام ، وقائدتها في تهذيب الشعب وتربيته ، ورأى أن خطب الجمة ميتة لا تمت إلى الحياة التي يحياها الناس بصلة ، تشكل في أمور بعيدة عن مشكلاتهم الاجتماعية والحلقية والسياسية كل البعد (١) ، واقترح أن يحضر خطب الجمة فئة من ذوى الفكر السديد والرأى الرشيد ، وتوزعها الحكومة على خطباء المساجد وتبرع هو فوضع نموذجاً الحطبة منبرية ، ضمنها الحث على الاهمام بشئون البلاد والمحافظة على حقوقها والدعوة إلى الحطبة منبرية ، ضمنها الحث على الاهمام بشئون البلاد والمحافظة على حقوقها والدعوة إلى المحام بشئون البلاد والمحافظة على حقوقها والدعوة إلى المحام بشئون البلاد والمحافظة على حقوقها والدعوة إلى المحام بشئون البلاد والمحافظة على حقوقها والدعوة المحام بسئون البلاد والمحافظة على حقوقها والدعوة المحام بشئون البلاد والمحافظة على حقوقها والدعوة المحام بشئون البلاد والمحافظة بمحام بشئون البلاد والمحافظة بمحام بسئون البلاد والمحام بسئون البلاد والمحام بسئون البلاد والمحام بشئون البلاد والمحام بشئون البلاد والمحام بمحام بسئون المحام بسئون البلاد والمحام بسئون البلاد والمحام بسئون البلاد والمحام بشئون البلاد والمحام بسئون البلاد والمحام بالمحام بسئون البلاد والمحام ب

<sup>(</sup>۱) من النجيب أن تسمين في المائة من خطباء للساجد اليوم لا يزالون على الحال التي وصفها التديم. وخطبهم بعيدة عن التأثير ، لأنها لا تمس الحياة في صعيبها ولا تعالج مصكلات الناس ، وكل جعة أحس بضيق وحرج من جراء ما أسمم من خطب ميتة .

الاثتلاف للتغلب على الخصم الأجدى ، وعلى الأخطار التى تحدق بالوادى ، والأتحاد بين المسلمين والأقباط ، والتذكير بمجد مصر السابق ، ومعاملة الأجاب بالحسنى حتى لاتتخذ سوء معاملتهم ذريمة للتدخل الأجنبى ، وغير ذلك من الأمور التى يرى أن الحاجة ماسة إلى التسكلم فيها لأول عهد توفيق ، ومن قوله في أثر الخطابة وفائدتها :

« السن الخطاباء تحيى وعيت ، حكمة إذا عقلت معناها وقفت على سر الخطابة وحكمة حدوثها ، وعلمت أنها للمقول عنزلة الغذاء للبدن . وكانت الخطابة في الأعصر الخالية غير معلومة إلا في أميى المرب واليونان فكانت ساحتها في جزيرة العرب عكاظا ، ومنابرها ظهور الإبل ، وهذه الساحة كانت معرضاً للا فكار تجتمع فيه الخطباء والبلغاء والشعراء وأمم كثيرة من الجاورة للجزيرة فيرق الخطيب ظهر ناقته ويشير بطرف ردائه ، وينثر على الأسماع درراً وبدائع ؛ ثم يباريه آخر ويعارضه غيره فتتضارب الأفكار وتقنبه الأذهان ، وعيا الهمم ، وتتحرك الدماء ، ويرجع كبار القبائل وأمماؤها لما يشير إليه الخطيب أن صلحاً وإن حربا ، ولم يقصروا في خطاباتهم على مسائل الحرب والصلح ، بل كانوا يخوضون محار الأفكار فلا يتركون ملمة إلا شرحوها ، ولا بدرون فضيلة إلاحثوا عليها ، يحوضون عار الأفكار فلا يتركون ملمة إلا شرحوها ، ولا بدرون فضيلة إلاحثوا عليها ، إحياء لتذكارهم وتخليداً لأسمائهم ؛ لثلا يجهل الآبي سيرة الماضي فتفتر الهمم ، وتخمد الدماء وتغير الطباع » .

٣ - وأما مقالاته بالاستاذ فكات صرخة أخرى مدوية حاول بها إيقاظ مصر كى تتبه لما محدق بها من أخطار ، وعالج فى هذه المقالات موضوعات اجماعية وسياسية وخلقية لم مخطر على بال أحد من قبل . فتراه يتسكلم عن التمليم وأثره فى الحضارة والمعران وما يجلبه الحهل من الآفات الاجماعية والملل الحلقية ويعدد هذه المثالب ويبين أثرها فى تأخر الأمة ، قارة بحث أبناء مصر على الاتحاد والتآزر والالتفاف حول الوطن والأمير والسلطان والتنكر للأجانب مهما كان شأبهم ، والتحذير من غواياتهم ، وهو أول من دعا إلى أن مصر يجب أن تكون للمصريين لالتركيا ولا للأوربيين ، فكانت لفتة وطفية لا يخرج إلا من قلب عامر بحب بلاده ، ولاسيا فى ذلك الزمان الذى لم تفكر فيه

أية دولة عربية في هذا المعنى ، وإنما كانت الفكرة الوطنية عندها عاطفة غامضة تربط مصيرها عصير تركيا ، ولم تسكن الفكرة جلية — كا بجب — عند النديم ، ولكنها خطرات الوطنى المتحمس جملته يفكر مثل هذا التفكير ، وإن كنا تراه أحياناً يشايع الرأى السائد ، ويدعو للسلطان والالتفاف حوله من مثل قوله : « هذه بدى في يد من أضعها ؟ ضعها في يد وطنيبك ، واعقدا خنصر يكما على محبة أمير البلاد ، مرتبعات هذه المحبة أمير المؤمنين ، وإلا فقطعها خير من وضعها في يد أجنبي يستميلك إليه بوعود كاذبة وحيل واهية ، يظهر لك سميه في صالحك وحبه لتقدمك ، و بمك بأوهام لا توجد بلا يبنك وبينه ، ويغرك بدعوى انفراده بالسلطة عليك ، وبعد الدول عنك ، ويضلك بنسبة أمر الك للقصور ، وحكامك للجهل والظلم ، ويصور لك الأباطيل في صورة حق بخدعك به ، وبحول أفكارك الشرقية إلا أفكار غربية تأخذها وتقول بها ، فتكون يخدعك به ، وبحول أفكارك الشرقية إلا أفكار غربية تأخذها وتقول بها ، فتكون سلطة أميرك وسلطانك وأنت لاتشمر بشيء من هذا » .

وقد يفسر كلام النديم بدعوته للسلطان والحض على الولاء له ، بأنه ولاء دينى ، بيم الولاء لأمير البلاد ولاء وطنى ، وهذا هو ماأرجعه ، فإن النديم اشتهر بدعوته الجريئة (مصر للمصريين) وكانت دعوة «عرابي» كذلك وإذا تمارض الدين والوطنية ، فضل الوطنية على الدين ؛ لأن جاذبية الوطن عنده أقوى من جاذبية الدين ، ويملل لذلك تمليلا فلسفياً في مقالة نفيسة بالأستاذ هي (تجاذب الجنسيات والأديان) يقول فيها : «لو وقمت حرب بين عربي وعجمي بماثلا دينياً هربت الطباع إلى الجنسية فترى عربياً في أقصى الأرض يفرح بانتصار مثيله على المجمى والمحكس بالمعكس » ويملل لاتحاد الأقباط والمسلمين عصر وعبة كل فريق للآخر بقوة الرابطة الجنسية ، فإن كثيراً من مسلمي مصر أقباط أسلموا ، فنداء الدم بليغ وفي هذا يقول : « وأقرب الأماكن إلينا مصر التي نحن فيها ، فإنها بلاد إنسانية مختلطة بقبليل من الأقباط لذين تجذبهم الجنسية مصر التي نحن فيها ، فإنها بلاد إنسانية مختلطة بقبليل من الأقباط للذين تجذبهم الجنسية بالى كثير بمن تولدوا بمن أسلم من سابقيهم ، وتدفعهم الوطنية إلى التلاصق بالمجموع بالحكوم

بجاذبية الوطنية والألفة وطول الماشرة » ، وهذه خطرات وطنية صادقة العاطفة عيقة الفيكرة ، بميدة النظر ، ولقد قال ولى الدين بكن عن عبدالله نديم : « وإنما أحدث بيننا الخلاف أنه كان عدواً للمهانيين وهو من قدماء من يقولون : « مصر المصريين ، و يحن نقول مصر الممانيين » .

لقد جهر عبد الله نديم بندائه هذا ، ولم يجاره في دعوته زعماء السياسة من بعد ، فهذا مصطفى كامل وهو في مناوأته للإ بجليز وبعثه للشعور الوطنى ، ومحاربته للاحتلال الأجنى لم تنضج عنده الفكرة الوطنية كما نفهمها اليوم ، فلم يقل إن مصر للمصربين بل قال : « حقا إن سياسة التقرب من الدولة العلية لأحكم السياسات وأرشدها، فصلا عن للا سباب الداعية لهذا التقرب فإن العدو واحد ولا يليق بنا أن نكون في فشل وشقاق في وقت يعمل أعدونا على بجزئة دولتنا ، ولاغرو إن كنا نتألم لآلام الدولة العلية فا نحن إلا أبناؤها المستظاون بظلها الوريف المجتمعون حول رايبها . وقصارى القول إن الراية المهانية هي الراية الوحيدة التي بجب أن مجتمع حولها ، ولا نتحقق وحدتنا بغير الاتحاد والاثتلاف فلنتحد قلبا ولساناً » (١) ولمسكنه رجع عن هذا الرأى فيا بعد وفسره في خطبته بالإسكندرية (٢).

استطاع النديم في جريدة الأستاذ أن ينبه الأفكار إلى موضوعات حيوية وأن يجادل وينافش ويثير المقول ويخلق الرأى المام ، ويدعو زعماء الثورة المرابية الذين أذلهم الاحتلال ، وغلبهم الخوف منه إلى البروز والعمل في سبيل مصر ، ويدعو إلى تأليف الأحزاب حتى تكون لكل جريدة حزبها الذي تنافح عنه ، ولكل حزب منهجه في الإصلاح ، وقد وقف من الأجانب بمامة ومن الإنجليز بخاصة موقفاً صريحاً لا لبس فيه ولانحوض أما الإنجليز فهو عدوهم اللدود ، يصورهم صوراً منكرة ، ويدعو الشعب لتأييد توفيق والالتفاف حوله ، وأما سواهم من المرتزقة الذين هاجروا في سبيل القوت أوالبروة فينصح بعدم الأمان لهم ، وبالبعد عنهم إلا إذا برهنت التجربة على إخلاصهم « فعليك فينصح بعدم الأمان لهم ، وبالبعد عنهم إلا إذا برهنت التجربة على إخلاصهم « فعليك

<sup>(</sup>١) مصطنى كامل باشا الطبعة الأولى (١٩٧٨) ج ٣ ص ١٩٨

 <sup>(</sup>٧) راجع تفصيل ذاك في كتامنا الأدب الهديث ج ٧ س ٨٤ الطبعة الرابعة .

عن إذا حلت المصائب وآب النازحون إلى مقارع فراراً من مشاركتك في همومك كان قسيمك في النكبات ، يتناول معك حل الخطوب ، ويحملك إذا ضعفت ويبرك إذا احتجت ، ويعودك إذا مرضت ، وينصرك إذا خذلت وبدفع معك عدوا يحاربك ، ويحفظ معك وطنا لزمته ، ويصون لك عرضا تبذل الروح في حمايته » والجمرة من الأجانب في نظره متسولون إذا أعطيهم مدحوك ، وهم عدحونك طالما مجدون عندك نفعا » ومن كانت هذه صفته يصدفه عنك الغيز بلقمة بريدها ، فإذا زاده ديناراً على أن يقذفك ويهجوك أضحك الناس عا يفتريه عليك » .

الحق أن النديم في الأستاذ كان مملما جليلا للوطنية المتطرفة كما يفهمها جيله وكان مخلصا في نصحه ، وثابتا على مبدئه منذ الثورة والدلاعها لم يلن للخطوب أو يطأطى. الرأس لمدو فسكان أكبر مثل يحتذبه الزعماء من بعد .

٤ - وله رسائل أدبية ، ومقالات فى موضوعات شتى احتنى بأسلوبها احتفاء زائداً وقد جم منها أحمد سمير فى سلافة النديم مقداراً صالحا للحكم عليها من حيث منزلها الأدبية ؟ فن ذلك رسالة ( لواء النصر فى أدباء المصر ) وفيها يصف من تعرف عليهم من أدباء مصر أمثال البارودى وصفوت الساعاتى ، وعبد العزيز حافظ ، وعبد الله فكرى وسواهم .

ومنها رسالة ( التنور السجور ) في الفاخرة بين السفينة و ( الوابور ) ، ومنها الرسائل المتبادلة بينه وبين بعض الأدباء في أمور خاصة .

#### أسلوب :

النزم عبد الله نديم في مطلع حياته الأدبية ذلك الأسلوب المسجوع التكاف ، يكثر فيه من ألوان البديع ولا سيا الجناس ، ويظهر فيه مهارته اللغوية وقدرته على تأليف الكلام ، في جمل قصيرة الفواصل ، كثيرة المترادفات ، ويعمد في أغلب الأحيان إلى الخيال والمبالفات المرذولة ، وأحيانا يأتي بجمل لا معنى لها ولكن افتضاها السجع مثل قوله في مطلع رسالته يصف كلامه :

لا حدیقة ممانی ، و نادی منانی ، و بستان أفسکار » فهذه جل مترادفة ، و الجملة .
 الوسطی لا معنی لما .

ومن الجل المترادفة والجناس المتكلف قوله من الرسالة السابقة : « فكاهة نفوس ، وزيئة طروس ، هزلها أدب وجدها طرب ، إن مُسئلت أوجزت ، وإن سألت أمجزت ، في أقت لها حكماً ، وجدها كلها حكماً » .

ومن المبالغات السخيفة ، والوصف المتكلف قوله يصف أديبا : « راى نبال وعظه إلى الأحشاء ، ومفوق سهام بديعه إلى الإنشاء ، حامل لواء العلوم المقلية ، وقائد جيوش الفنون النقلية ، مطلع شمس الأمانى ، ومبارز فرسان المانى ، إن ألف لم يتسكلف ، بل مجمل الإنسجام زينة السكلام ، وإن تَثَرَ كُرَّ بهجوم على سرايا النجوم » :

فهذا الأديب في حرب دائمة يرى الأحشاء بنبال وعظه ، يغوق سهام بديمه إلى الإنشاء ، ويحمل لواء العلوم المتلية ، واللواء يقتضى الجيوش ، وهكذا تراه يحمل معدات الحرب ويستعملها ، وكثيراً ما يعمد إلى هذا الأسلوب ، ويكررهذا المعنى كقوله : «وكيف لا يكون لسانى قوس البديع ، وكلاى السهم السريع وأنت باريه وراميه ؟ أم كيفلا يكون مقاى الحصن المنيع وقدرى العزيز الرفيع ، وأنت معليه وبانيه ؟ » .

وله فى مطلع حياته كذلك رسائل النزم فيها مالايلزم من ألوان السجم إظهاراً لبراعته وعرضا لقدرته ومهارته ، فتارة تراه بأنى بمجموعة من السجمات كل اثنتين متشاجتين فى القافية ، وفى ختامها سجمة من قافية مختلفة ، ثم يكرر هذا القواف بالترتيب الذى ساقها به أولا ، وتارة يفرد هذه السجمات ثم يعيدها بعد خس أو ست على الترتيب الأول ، وأحيانا يلتزم فى السجمة الثانية أن تكون آية من آيات القرآن ، ومن النوع الأول قوله ، هلبت به الأشواق فى مصارع العشاق لعب الراح بالأرواح فى مجلس الأنس ، وجرت به الأتواق (۱) فى ميادين الأذواق جرى السجاب والأرواح فى حومة الشمس » .

ومن الثاني قوله : منحتنا اللهم سلامة الروح فلله الحمد على هذه المنحة حمداً بلا عد ،

<sup>(</sup>١) تاق إليه توقاً بفتح فسكون : اشتاق .

مووهبتنا سحة لب البيان فلله الشكر على هذه الصحة شكراً بلاحد ، يلوح بدره ، ويفوح عطره ، روح هو عين الحياة ، ومدد المقل ، ولب هو منطق للشفاه ، وسند النقل ، طال عمره وجال أمره » .

ومثل النوع الثالث الذي يأتى فيه بسجعة قرآنية تكمل المهنى قوله من رسالة كتب بها إلى صديقه المرحوم عبد العزيز حافظ تنبيها له حيماً رآه بجتمع ببعض المغادبة ويشتغل معهم بخرافات باطلة: « لاحول ولا قوة إلا بالله اشتبه المراقب باللاه ، واستبدل الحلو بالمر ، وقدم الرقيق على الحر ، وبيع الدربالخزف ، والخزبالحشف ، وأظهر كل لثيم كره إن في ذلك لمبرة ، مهما سمعا ؟ فالوشاة إن سعوا لا يعقلوا و يحبون أن محمدوا عالم يفعلوا ، كيف تشترون منهم القار في صفة العنبر وقد بدت البغضاء من أفواههم ، وما مخفى صدورهم أكر ؟ وكيف تسمع الأحباب لمن نهى منهم وزُجر ؛ ولقد حاءهم من الأنباء ما فيه مزد جر » إلى أن يقول له : « وأنت يا عزيز العليا ووحيد الدنيا ، قد بينت للصفعلهم فيا رحمة من الله فيا محمد من الله عليظ القلب على النه من الراهم في سكرتهم للنه عنه من حولك ، أثراهم يمقلون كلامك أو يفهمون ، لعمرك إنهم لني سكرتهم يعمهون » .

ومعظم رسائله الأدبية ، من هذا الطراز الذي يكثر فيه ألوان البديع ويلترم السجع ويفتن في عرضه ، وتراه لا يمدح رسالة وصلت إليه إلا بأن البديع قد كمل نظمه ، والسجع قد لطف من مثل قوله : « إذا قرأت لفظه ، وسمت وعظه ورأيت ما فيه من الرقائق ، ونظرت ما حاز من الدقائق ، والمطرب ، والمنعش والمعجب ، وتلوت ما فيه من الرقائق ، ونظرت ما حاز من الدقائق ، علمت أنه معجزة المتنى وإن تأخر زمانها ، وفطنة المرسى ، وإن بعد مكانها وكيف لاوعطر ترجس بلاغته أزرى بطيب الريحانة ، وحسن دمية بيانه بَسّه على ضيق الحزانة ، وانسجام وقائق كاماته أغنى عن البديميات ، ورقة لطف سجماته تاهت على الأرتقيات (١) » .

<sup>(</sup>١) نسبة إلى الحولة الأرتقية وأول من أسبس الحولة الأرتقية مدين الحولة سقيان بن أرعق بعد أن استولى على حصن ( كيف اسنة ٣٨٠ ه من الأمير موسى النركانى ؟ وكان ارتق جد مدن الدولة بملوكا من بماليك السلطان ما كشاه السلجوق ، وأحد قواده ، والارتقيات النسائد وللدا عالى كان يقولها الشمراء المالك هذه الأسرة ، واستمرت الأسرة الأرتقية حتى القرن التاسم الهجرى .

وهذا النوع من النثر عا فيه من تلاعب وافتنان في الازدواج والفواصل والسجمات تقليد لقامات الحريري وما ورد على مثالها من الرسائل ، وبما يؤيد هذا الانجاء عند النديم أنه كتب رسالة على لسان أحد أصدقائه يطلب إليه فيها أن يراسله ، ويشترط أن تكون رسائله مشتملة على أفانين خاصة من البديع وغيره ، وينفذ النديم الشرط فيضع عدة رسائل منفذا بها شروط صديقه التي ذكرها في قوله : « أحب أن تتواصل إلى رسائلك وتسامر في وسائلك ، بشرط أن تكون أسطرها عشرين فما فوق ، وأن يكون بعضها في غزل وعشق وبعضها نكتا أدبية وبعضها فوائد عربية ، هذه محاورة ، والأخرى مسايرة ، تارة طرائف فيرية ومرة لطائف عمرية ، وهكذا ترشف من كل دن ، وتستطع في كل فن على أن تكون بحكايات ما طرات على الأفكار ، ولا خرجت من الأوكار ، وتلتزم المناس في الفيقر ، وألا تأخذ من شعر غيرك إلا بيتا أو بيتين » وقد استجاب النديم لهذا الطلب فوضع عدة رسائل متكلفة لا معني لها ، وقد أثبت منها ( أحد سمير في السلافة ) وسائتين .

والشعر الذي يرصع به الرسائل وأمثالها — وهو كثير بحيث لا تخلو منه رسالة — شعر يمثل هذا التعمل من مثل قوله يتلاعب بلفظ النوى :

لست الملول مع التدلل والقوى إن لم يكن دوحى على هجرى نوى ما دام ير ضى منينى فقد استوت عندى الإقامة فى شبين أو بوى أطمعته أعار ودى كلها و عُذيت من عمر المحبة بالنوى

ويأتى النديم أحيانا بتمبيرات غريبة شادة متكانة الاستعارات كقوله: « وطلاؤه مرمر البدر معجون بليلة القـــد » وأحيانا يأتى بتعبيرات في منتهى اللطف كقوله: « واختلسنا النوم من جفون الزهر » أو قوله: « وأرق من خفر في بكر » .

وشمر النديم الموجود قليل ، وهو كنثره الأدبى مصنوع متكلف ، يشبه إلى حدكبير شمر أبى النصر وعلى الليثى ، مع فارق واحد هو قوة السبك ، ولكنه لا يختلف عن شمرها فى الصياغة والزخرفة والمالى ، ومن أحسن ما روى له قوله فى الغزل :

وكنوا إذا سل المهند طجبه وولوا إذا دبت إليكم عقداربه فلو أتلف الأرواح منذا أيطالبه ويحجب عنى والغؤاد يراقبه سوى زفرة تننى الحشا ومجاذبه ولا أنا ممن بالصدود يماتبه سفيراً لغلى ما توالت كتائبه

ساوه عن الأرواح فهى ملاعبه وعودوا إذا نامت أراقم شره ولا تذكروا الأشباح بالله عنده أراه بمينى والدموع تكاتبه فلا حاجسة تدنى الحبيب لمبه فلا أنا ممن يتقيسه حبيبه ولو أن طرق أرسل الدمع مرة

وتراه يستممل التأريخ الشعرى كقوله يؤرخ موت توفيق وهو بيافا من قصيدة أرسلها على الرغم من أنه نفاه :

فلائك الجنسات قالت أرخوا توفيق في عزّ النعم السرمدى ١٣٠٩ ومن شعره قوله من رسالة كتبها لأحد أصدقائه أيام أن كان بالمنني وفيها يظهر ألمه ويندب سوه حظه.

یا صاحبی دع عنك نول الهازل المهازل المهازل بحب منو الزمان فإنه ودع التعقل بالتنف ل یستقم وارض البلادة تنتیم من بابها وإذا أبیت سوی العلوم فلا تعنق قلب تواریخ الآلی سبقوا تجد

واسم نميحة عارف بالحاصل من قسمة الفسدم النبي الجاهل أمر الماش فحظه الفسافل مالا وجاها بمسد ذكر خامل بحروب دهر لا يميسل لهاضل دُنياك ما قيدت بغير الباطل

ومن شعره قصيدة في الفخر يظهر فيها ولوعه بالبديع وفيها يقول: أنحسبنا إذا قلننا بلينا بلينا ، أو يروم القلب لينسا خم ؟ للمحسد تقتحم الدواهي فيحسب خامسل أنَّا دُهنيا تعاوشنا فنقهرها خطوب ترى ليث الدرين لها قرينا إلى أن يقول:

ولسنا الساخطين إذا رزينا نعم يلق القضا قلباً رزينا فإذا في عداد الناس قوم بما يرضى إلإله لمنا رضينا إذا طاش الزمان بنا حلمنا ولكنا تهينا أن تهينا

وله قصيدة طويلة من رواية الوطن التي مثلها أمام الخديوى توفيق ، وفي هذه القصيدة حيكت المصريين على افتخارهم الدائم بآبائهم بيناهم في خول وتقصير فتركوا الصناعات والعلوم ، واستمر وا الصفات التي تذل الشموب وتضمها ، وقد قال القصيدة معارضة لنونية فان زندون المشهورة ، وفيها يقول :

قول ابن زيدون إذ قامت تعزينا هذى ممالك تيكي وتنشدنا شوقاً إليكم ولاجنت مآفيناً ﴾ ﴿ بِنَّمَ وَبِنَا فِيا ابْتِلْتُ جُواْتُحِنَّا أبن القلوب الى كانت تجارينا ؟ قل للنفوس التي مانت بلاأحل باب السعود فصارت من أعادينا ؟ أين العلوم التي كانت توصلنـــا أين الديار التي كانت لأهلينا أين الصنائع أين العارفون بها ؟ واستعبدتنا عسا نهوى أمانينا كانت وكانوا وصار الكل في عدم قلنا له خزة الآباء تكنينا(١) إذا سمعنا خطيبا ذاكراً حكما وحسبنا هذا القدر من شمره فهو يعطينا صورة عن منزلته في الشمر وعن فهمه له أ. ٢ – أما مقالاته في التنكيت والتبكيت وأسلوبه الكتابي في هذه الصحيفة .

<sup>(</sup>إله ) وهذا ترديد لما قاله السيد جال الدين من قبل راجع ٣٤٣ من هذا الكتاب.

فقد ذكرنا آنناً أنها احتوت موضوعات للخاصة يكتبها بأسلوب أدبى عور من السجم ومن ألوان البديع ، ويتوخى فيها السهولة ، ﴿ ليست منمقة بمجار واستمارات ولا مرجرفة بتورية واستخدام ولا مفتخرة برقة قلم محررها ، وهامة لفظه وبلاغة عبارته ، ولا ممرية عن غزارة علمه وتوقد ذكائه . ولكنها أحاديث تمودنا عليها ، ولغة ألفنا المسأمرة بها ، لاتلجئك إلى قاموس الفيروزابادي ، ولا تلزمك مراجعة التاريخ ، ولا نظر الجفرافيا ولا تضطرك لترجمان يمبر لك عن موضوعها ، ولاشيخ يفسر لك معانيها ، فهي في مجلسك كصاحب بكامك عا تعلم ، وفي بيتك كخادم يطلب منك مانقدر عليه ، ونديم يسامرك بما تحب وتهوى » . ومن أمثلة موضوعات الخاصة مقالته المشهورة ( مجلسطى على مصاب الأفرنجي ) وفيها يقول : « كان المصاب صحيح البنية قوى الأعصاب جميل الصورة لطيف الشكل ، مارآه فارغ القلب إلا صبا ، ولا سمع بذكره بعيد إلا طار إليه شوقاً ، نشأ في المالم روضة ، ودار به أهله يحفظونه عن الأعداء ، ويدفعون عنه الوشاة والرقباء ، وقد مات في حبه جملة من العشاق الذين خاطروا في وصاله بالأرواح والأموال ، وكلما وصل إليه واحد سجره برقة ألفاظه وعذوبة كلامه ، وسلب عقله ببهجة يحار الطرف فيها ، وعزة لايشاركه فيها مشارك » وأنت ترى أسلوباً خالياً من السجع ليفرغ كاتبه إلى المابي التي يريدها ، ويسير في سهولة ووضوح .

وهناك موضوعات للمامة كتبت باللغة المامية الدارجة بمصر حتى يفهموها ، ويعملوا بها كوضوع المرارع والمرابى ، وكوضوع « عربى تفريج » ويقول فى الأخير : «ولد لأحد الفلاحين ولد فسماه زعيط ، وتركه يلمب فى التراب ، وينام فى الوخل حتى صار يقدر على تسريح الحاموسة ، فسرحه مع البهائم إلى الفيط يسوق الساقية ويحول الماء وكان يعطيه كل يوم أربع حندويلات ، وأربعة أنخاخ بصل ، وفى العيد يقدم له اليخنى ليمتعه بأكل اللحم والبصل « .

وأما أسلوبه في الأستاذ فهو أسلوب صحنى أدبى عتاز بالسهولة والتدفق ، والخلو من السجم والبديم والجاز ، وقد مر بك عاذج منه .

ويلاحظ أن النديم يستعمل الأسلوب الحبرى المعزج بالخطابي في معظم كياباته ، وهو أسلوب يصلح للوعظ ، وتراه كثير الهكم والسخرية في موضوعاته الاجماعية ، يلجأ إلى الحوار في الموضوعات التي كتبها للعامة ، وكان ينطق كل شخص بما يوافق طبعه وصنعته ودرجة علمه ، بما يدل على خبرة واسعة بالناس وطباعهم ولغة حديثهم ، ولهمقالات اختار لها عناوين من العامية الدارجة تدل على بمكنه من تفهم البيئة الفقيرة ولغنها ، وعلى روح الفكاهة والسخرية عنده مثل : « الشنة والرنة في أولاد مصر الزنة » ومثل : « حاوريني ياطيطة في الطربوش والبرنيطة » و « شد الدبلاق في أكتاف أهل بولاق » وإن كانت المقالات نفسها مفقودة مع دواوين شعره .

#### منزلنه :

واشهر عبدالله النديم بالخطابة ، وتملكه لناصية القول ، فكات لسان الأمة في عهده بخطبه المعلودة حاسة وقوة وصراحة ، يذيعها في كل مجلس بكل مكان لا يكل ولا يمل ، وقد استطاع بهذا أن ينشر آراءه في أكبر عدد ممكن من الأمة وأسهم في تكوين رأى عام ـ سواء بخطبه أو بقلمه ـ يؤمن محكم الشورى ، ويثور ضد الأجانب ، ويتطلع إلى إصلاح المفاسد الاقتصادية والاجتماعية والسياسية ، وإذا كان السيد جمال الدين رسول الخاصة في هذه المعانى ، فمبدالله نديم أوتى المقدرة واللباقة على أن يمسط آراء جمال الدين ونظريات الإصلاح المنشود في كل نواحى الحياة ، حتى يفهمها الغامة ، من الفلاح في حقله والتعليد في مدرسته ، والصائم في دكانه .

وقد شهد بمقدرته على الحديث والخطابة وبراعته فى تنميق السكلام كثير من ذوى الخبرة بوجوه السكلام ، فهذا جمال الدين الأفغابى ، وهو من عرفت ذكاه وقوة عارضة ، ومقدرة على الحديث يقول : ﴿ إِنّه مارأى مثل النديم طول حياته فى توقد الذهن وصفاء القريحة ، وشدة المارضة . ووضوح الدايل ، ووضع الألفاظ وضماً محكماً بإزاء معانيها إن خطب أو كتب ، (١) .

<sup>(</sup>١) سلافة النديم س ١٧.

وأحمد تيمور العالم المحقق بقول في النرجمة التي كتبها له (١): « كان شعى الحديث ، حلو الفسكاهة إذا أوجز ود المحدث أنه لم يوجز ، لقيته مرة في آخر إقاماته بمصر ، فرأيت رجلا في ذكاء إياس وفصاحة سحبان ، وقبح الجاحظ . أما شعره فأقل من نثره ، ونثره أقل من لسانه ، ولسانه الغاية القصوى في عصرنا هذا » .

ويقول عنه جورجى زيدان (٢): أما أخلاقه فإنه كان برأ بوالديه وذوى قرابته وقصاده ولو لم يكن يعرفهم ، فما أقرض أحداً شيئا وطالبه به . ولارد يوماسا ثلا ، ولاخضم لعظيم قط ، وإعا كان يلين ويتواضع لصفار الناس وأوساطهم ، وكان ذكياً فطناً قوى الحافظة فصيحاً جريئاً شاعراً مطبوعا ، وكاتباً ثائراً » .

ويقول عنه عبد الرحمن الرافعي (٢): « وهو الزعيم الوحيد بين المرابيين الذي استمر في جهاده السياسي ونضاله عن مصر في عهد الاحتلال ، وهي ميزة كبرى انفرد بهادون بقية الزعماء الذين أثرت فيهم الهزعة فوهنت لها روحهم المعنوية ، وانطفأت فيهم شعلة الأمل والحاسة والجهاد . أما هو فقد ظل على عهده واستمر مجاهد ويناضل حتى آخر نسمة من حياته ، وهذا وحده بدلك على مبلغ علو نفسه ، وقوة شخصيته ؟ إذ لم تنل منه الشدائد ، ولم يضعف إذاء المحن والكوارث ، ولم يعرف اليأس إلى قلبه سبيلا » .

ويقول عنه الأستاذ أحمد أمين (1): « طالما غذى الناس بقله ، وهيجهم بأفكاره وأنحكهم وأبكاهم ، وحير رجال الشرطة ، وأقلق بال الساسة ، ونازل خصومه من رجال السحافة ، فنال منهم أكثر مما نالوا منه ، ولم يهدأ له لسان ولا قلم حيث حل ، وعلى أي ، حال كان ، حتى هدأه الموت الذي يهدى حكل ثائر ، ومهما أخد عليه فقد كان عظيا ، وكانت جريدة « الأستاذ » هي الأستاذ لمصطنى كامل تعلم منها الانجاه والنغمة ، اختلفا من حيث الثقافة والأسلوب بحكم الزمن والأحداث والظروف » ،

<sup>(</sup>١) تراجم أميان القرن الثالث وأوائل الرابع عمر لأحد باشا تيمور س ٧٧ .

<sup>(</sup>٧) مقامع الشرق ج ٢ س ١١١ .

<sup>(</sup>٣) الثورة المرابية والاحتلال الإنجليزي ص ٢٧ • -

<sup>(</sup>٤) عِلَّ الثقالة المدد ٢٧٩ .

ويقول الأستاذ المقاد (١): « ولقد كان عبد الله النديم خطيباً مطبوعاً ، ومحدثا سئريفاً من الطراز الأول كما شهد له عدوه وصديقه ، وكان إذا كتب فكأ عا يرتجل الحطابة لسهولة منحاه وتدفق كلامه ، وتناسق عباراته ، إلا حين يكتب الحطب المنبرية أو المقامات المصنوعة . . . على أنك قد تقول ما بدا لك فى شعر عبد الله نديم وفى خطبه وفى كتاباته . . . وفى تحقيقه الملمي وملكاته الأدبية ، ولكنك لا تستطيع أن تنكر عليه أنه كان أعجب نموذج من نماذج الشخصيات في تاريخ الأدب المصرى الحديث » .

أما نحن فقد أصدرنا حكمنا عليه في هذه الترجمة ، ووفينا أدبه درساً ، وبينا خصائصه كا ظهر لنا من آثاره القليلة التي أبق عليها الزمان ·

## ٤ – أحمد عرابي :

إذا كان جال الدين الأفغاني قد أثر في مصر بتعاليمه وفلسفته ووحى تجادبه التي أفادها من رحلانه الكثيرة ، وإذا كان قد قصد إلى إيجاد قطر قوى من أقطار الإسلام يكون نواة لوحدة إسلامية كبرى ، يعيد للمسلمين سالف مجدهم وغار عزهم ، وإذا كان قد مهد للثورة العرابية وهيأ النفوس لها ؛ فإن أحمد عرابي لا يقل عنه خطراً ولا أثراً ، وأغلب الظن أنهما لم يلتقيا ، وإن انفقا في كثير من الأمور واختلفا في الفاية والوسيلة .

أما الناية فإن أحد عرابي كان همه الأول تخليص المصريين من المذاب والذل والاستبداد والسخرة والاستغلال واستصفاء مصر لأهلها ينممون بخيرها وبرها، ويسيشون فيها أحراراً على قدم المساواة مع هؤلاء الذين شاءت الأفدار أن يكونوا حكاما لها ، ولم يكن يهدف إلى تكوين وحدة إسلامية ، بل لم يكن متمصبا تمصبا دينيا ألبتة ، وأما الوسيلة فإنه لجأ إلى عامة الشعب لا إلى الخاصة من المتقفين ، ولم يكن عيل إلى المعنف وإنما اضطر إليه اضطراراً رداً للمدوان ، ودفاعا عن الحقوق المهضومة والنفوس المظاومة .

<sup>(</sup>١) همراه مصر وبيئاتهم في الجيل الماضي ص ٩٣ - ٩٦ .

ولم يكن تلاميذ جال الدين وعلى رأسهم محمد عبده راضين عنه أول الأمر. بل كانوا ينظرون إليه بازدراه ، ويعدونه زميم غوغاه وإن أرغمهم الحوادث ، والشعود الوطنى الجارف على أن ينضووا تحت لوائه ، ويخوضوا معه غمار الثورة .

في أحمد عرابي يتمثل المنصر المصرى الأصيل بصفاته الجسمية والخلقية ، وفيه تركزت آمال الأمة وآلامها ، وتمد ثورته أول ثورة مصرية واعية على الظلم الذي طال أمده ، وتمد ثورة شعب لا ثورة فرد ، ولم يكن أحمد عرابي إلا لسان ذلك الشعب يعبر عن أحاسيسه ، ويترجم عن آماله وآلامه ، فا كتسب بذلك عسداوة الحديو وآل بيته ، وعداوة الارستقراطية الكاذبة التي ممكن لها عصر ، والتي كانت تتمثل في الماليك والجراكسة والأتراك . هؤلاء الذين كانوا ينظرون إلى الهلاح المصرى بعين الزراية والاحتقاد ، وهم يعمون بكده وعمرة شقائه ، وعداوة الإنجليز الذين حاربهم وأظهر خبث طويتهم وسوء نيتهم ، والذين كانوا يتربصون عصر الدوائر ، ويدبرون لها المكايد منذ أن هزموا في مهركة رشيد سنة ١٨٠٧ .

## تىأن وشخصيد :

تضافرت عدة عناصر على تكوين شخصية عرابى ، وجملته أصدق مثل الفلاح المصري المكافع المضطهد ، الذي يشعر بالفلم ، ويأنف منه ، ويطالب بالحرية والكرامة في نوة وسرامة .

وله بقرية ( هرية رزنة ) بالقرب من الزقازيق سنة ١٨٤١ . من أسرة تنقسب إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وتمثر بانقسامها إليه ، وكان والده محمد عرابي على شيء من العلم والدين معروفاً بالتقوى ، وكان فقيه القربة بقرى واطفالها القرآن ويعلمهم مبادى والقرادة والكتابة ، وعلى يديه تعلم ابنه أحمد حتى حفظ القرآن ، ثم دخل الأزهر ومكث به أربع سنوات ، عاد بعدها ليكدح في الحقل كا يكدح ذووه .

ثم شاء الله أن يعده لشىء آخر ، حين أراد « سعيد » أن ينهض بالجيش ، وأن يجند آبناء العمد والمشايخ وأعيان الفلاحين ، وكان عيل إلى المصريين وبعدهم أساس مصر ، ولا سبيل إلى نهضهما إلا بهم ، فجند أحمد عرابي ، وسرعان ما ظهر تفوقه ، ورقى بسرعة خاطفة حتى وصل إلى رتبة « قأعام » وهي رتبة لم يصل إليها فلاح قبله ، وذلك بفضل خكاته وطموحه ويقول عن نفسه في تلك الأيام : « وكنت أطمع إلى منصب عال عائل معصب مدريتنا(١) » .

بيد أنه مكن في هذه الرتبة تسمة عشر عاماً ، أى طوال حكم إسهاعيل كله ، وذلك لأن المحافيل كان على النقيض من سعيد يؤثر الجراكسة بالترقية ، ويزدرى المصريين ، وأحس عرابى بالظلم وابتدأ يطالب بحقه (۲) فاضطهد ، وكان رئيسه خسرو كا يقول عرابى « رجلا جعلا ، متمصبا لجنسه الجركسي تمصباً زائداً عن حد المعقول ، متعانياً في الحقد على المعصر الوطعي ، يكره أن يكون تحت إمرته رجل شريف مثلى ، فعمل على إقصائي من مركزي (۲) وفصل عرابي من الجيش ظلما وعسفا ، ولكنه لم يستكن للضيم ، وظل يطالب بحقه فين في وظيفة مدنية قام بشئونها في همة وأمانة جوزي عليها بالتقاعد من غير معاش « فيالله عالم وأمر وأسعب تلك المكافآت القلوبة على النفوس الحساسة الشريفة ، وما أكثر المجائب في الحكومات المطلقة المستبدة الظالمة » (١).

وثار عرابى ، ولم يهدأ حتى أعيد للجيش ، وشعر بمرارة الظلم وقسوته ، وزاده شعوراً جانبطهاد المصريين اشتراكه وزملاؤه فى حلة الحبشة ، حيث لمسوا من قوادهم ضعفا وخيانة ولم يجد هو وزملاؤه عطفا من أولى الأمم بل اضطهاداً لهم وبحاباة للأجاب الذين «اصطفام لمتلميع بالرتب والنياشين والجوارى الحسان ، والأراضي الواسعة الحصبة والبيوت الرحبة ،

<sup>(</sup>١) من تارخه الذي الدمه إلى بلنت . التاريخ المسرى ص ٣٤١ .

<sup>(</sup>٧) الرافعي: الثورة العرابية ص ٧٨.

<sup>(</sup>٣) كشف النتار لأحد عرابي ص ٧١ .

<sup>· (1)</sup> فض للرجم س ٧٧ .

وحباهم بالأموال الكثيرة والحلى الثمينة من دم المصريين المساكين وعرق جبينهم ١١٥٠ -

كانت نشأته الريفية ، وتربيته الدينية . وإحساسه بالاضطهاد لأنه فلاح مصرى من أم المناصر التي كونت شخصيته ، أضف إلى ذلك أنه تأثر بكتاب أهدى إليه عن نامليون والثورة الفرنسية ، وبقراءته في التاريخ المربى ، وبخطبة ألقاها «سعيد »يشيدفيها بالمصريين وضرورة تربيتهم حتى ينفعوا بلادهم ، ويستغنوا عن الأجانب ويقول عرابى : إنه اعتبر هذه الخطبة أول حجر في أساس نظام مصر « للمصريين »(٢) , وكان ياوراً لسعيد ، ورافقه في رحلته للمحجاز وتأثر بآرائه في « المساواة بين الطبقات ، وفي الاحترام الواجب للفلاح باعتباره المنصر الأساسي المجد في الحيش المصرى (٢) » ،

وبدأ عرابى منذ عودته من حرب الحبشة يعمل على توحيد صفوف الضباط المصريين. في الحيش والتفافهم حوله ، وإشعارهم بالظلم الواقع عليهم وحرمانهم الترقية بينا يتمتع بها سواهم من الأجانب .

ومن الصفات الممزة لشخصية عرابي شدة إعانه ، فلم يعرف عنه أن هذه الصفة فارقته حتى في أشد ساعات الضنك والشدة ، وكان شديد التدين ، حتى عرف بين الجند حينلذ بالشيخ أحمد عرابي ، وبقول عنه محمد عبده ، وكان دأم الزراية به .

ما كان أحسنه شيخاً بزاوية ينشى النساء بوعظ كان يمليه (١)

كانت الماطنة الدينية قوية جداً في نفسه ، ولكنه لم يكن متعصبا ، وهذه الماطنة الدينية من خصائص الفلاح المصرى ، ولا سيا في تلك الأزمان ، وكان عرافي يجد الإنسانية عامة لا يتعصب تعصبا أعمى ، يقول بلنت بعد أن ذكر تمجيد عرابي للورد بيرون أدفاعه عن عربة أهل اليونان : وقد عنيت بذكر هذه النقطة لدلالتها على عطف عرابي على الإنسانية عربة أهل اليونان : وقد عنيت بذكر هذه النقطة لدلالتها على عطف عرابي على الإنسانية المناسبة المن

ا (١) نفس المرحم ص ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) نفس للرجم س ١٥٠.

<sup>(</sup>٣) بلنت : التأريخ السرى ص ٩٨ .

<sup>(1)</sup> تاریح عجد عبده لرشید رضاج ۱ س ۱۰۱ ه

كلها ، وعدم تفريقه فى ذلك بين الأجناس والأديان (١) وكان بلنت يمد هذه الإنسانية فى عرابى إحدى عيوبه ، وسبباً من أسباب إخفاقه فى حرب الإنجليز (٢) وإليها أشار «جريجورى» فى حديثه معه ، ومن الأسس التى أقام عليها « برودلى دفاعه عن عرابى « مروء ته و تطرفه فى الإنسانية (٢) » .

ومن مظاهر هذه الإنسانية أنه بعد أن أطلق الجند سراحه عنوه من سجن قصر النيل الذي حبسه فيه الجراكسة ، هموا بالفتك بهم ، ولسكن عرابي حمى هؤلاء الذبن آذوه وسجنوه ولولاه لسكانت مذبحة .

ومن سمات شخصية عرابى صفائه الحسمية ، فقد كان طويل القامة ، عظيم الهامة ، ثقيل الأطراف ، بطىء الحركة نوعا ، كأنه يمثل تلك القوة المظيمة التى اشتهر بها الفلاح المامل (3) ، وكان شديد البنية متين التركيب ، ناوح على وجهه إمارات الشهامسة العسكرية ، وسمات الهيبة والوقار ، والجد مع القوة والبأس .

كان عرابي كثير الاهتهام بالتاريخ ، قرأ سيرة نابليون والثورة الفرنسية كما ذكرنا آنفاً ، ويوجه إليها اهتهاماً كبيراً ، وقرأ قدراً كافياً من تواريخ الدول وعظاء الأمم في الشرق والغرب ، كما كان يقرأ كثيراً في نهج البلاغة ومنه استمد قدرته الخطابية والتعبيرية ، ويقول بلنت عن آراء عرابي : « إنها تعتمد على العلم بالتاريخ ، وعلى تقاليد الأفكار المربية الحرة الموروثة من أيام حرية الإسلام » .

كما كان يمرف كثيراً عن إيطاليا وجهادها في سبيل وحدثها واستقلالها ، ويعجب أشد الإعجاب بـ ( غريبا لدى ) ، ويمكن أن نقول : إن ثقافة عرابي كانت ديفية أدنية الريخية في حدود مطالعاته العربية .

<sup>(</sup>١) بلنت و ص ٧٨٤ . (٧) بلنت : ص ٩٩ ، ١٩٤ ، ١٩٨ وما بعدها ـ

<sup>(</sup>٣) نفس المرجع س ٢٣٢ .

Broodely: How we Defended Arabi. pp. و ۱۰۶ ، و (1) الحاريخ السرى ص ۱۰۶ ، و 62-64.

لقد نال قدراً ضئيلا من الثقافة ، ولسكن خصوبة ذهنه أحالت هذه البذور القليلة أشجاراً ضخمة مثمرة ، أنت أكلها وطنية دافقة ، وفهماً للحرية والديمقراطية والمساواة ، وتقديراً للحقوق العامة وقواعد الإدارة والنظام (١٠) .

يقول المقاد (٢): « ويلوح لنا أن الرجل محلوق من طينة العبقرية التي يمتحن صاحبها بشقوتها كا يمتحن بنعمتها وفضلها ، على أن العلامة التي لا تخطىء من علامات العبقرية هي الخصوبة الذهنية ، وهي أن يثمر الذهن محصولا وافراً من بذور قليلة ، وقد كانت العروس التي تلقاها عرابي في صباء قسطا مشتركا بينه وبين كل صبي من صبيان القرى حضر مبادىء القراءة والحساب وما إليها في الكتانيب وأروقة الأزهر المعدة للمبتدئين ، ولكننا نقرأ أقواله في الحكم النيابي والمبادىء الديمقراطية والحقوق العامة وقواعد الإدارة والنظام فيتمثل أمامنا حظ وافر من الفهم والمعرفة لا ينهيأ للكثيرين ممن أحاطوا بالماومات المستفيضة في هذه الشئون » .

## عرابي الخليب الزعيم :

لقد أجمع الذين شهدوا عرابى خطيباً ، وحادثوه على أن جودة الكلام أهم مزاياه ، وأنه كان محدثاً لبقاً ذا خلابة وسيطرة على النفوس ، وأنه كان خطيباً فصيحاً ذا تأثير كبير على سامعيه ، وأن ذلك كان أكبر مقومات شخصيته .

يقول ماليت : « كان لحديثه أحسن وقع في النفوس » (٢) ، وكان مراسل التيمس يسميه « الداعى الفصيح إلى الحرية العربية (١) » ، و برى بلنت « أنه كان فصحياً قادراً على شرح آرائه باللغة التي يفهمها مواطنوه و يحبونها ومن ثم كان له نفوذ كبير (٥) » ، »

<sup>(</sup>١) بنلت : ص ١٣٩ .

<sup>(</sup>۲) المقاد : ۱۱ يوليو س ۲۰۷ .

<sup>(</sup> ٢ ءُ ٤ ) تاريخ المسألة المصرية — تيودور روتسيتن ترجة العبادى وبدران س ١٤٣ .

<sup>(</sup>ه) التاريخ السرى س ٩٩.

ويقول جريجورى : « ويظهر في بادىء الأمر أنه ثقيل ، إلى أن يتأثر فتتقد عيناه ، ويتكلم بشهامة ، وأخبرنى الذي يمرفون اللمة العربية أن فصاحته أشهر من أن تذكر (١) » .

أما الشيخ محمد عبده فكان يزدريه ويقول عنه في قسيدته التي هجاه بها : وقائد الجند شهم في مكالمة أشل قلباً إذا الهيجـــا تناديه

ومع ذلك يشهد له بأنه « كان أجرأ إخوانه على القول ، وأقدرهم على إقامة الحجة (٢) ».

وعلى الرغم من أن الرافعى قد أنكر بمض مزاياه ، فلم يسمه إلا أن يعترف بقدرته الخطابية حيث يقول : « كل ما امتاز به هو لسان ذلق ، وصوت جهورى وترسل عنى الحديث فقد كان خطيباً فصيحاً ، وأقواله كانت تقع من نفوس الضباط والسامعين موقع الاقتناع (٢) » .

رك عرافي طائفة من الآثار نتبين منها جهاده في سبيل مصر قولاً وعملا وكتابة ، تتمثل في مجموعة كبيرة من أحاديثه وخطبه ورسائله إبّان الثورة ، ويلحق بها ما قاله في أثناء ما كته ، ثم المذكرات التي تركها قبيل وفاته وسماها « كشف الستار » وتاريخه المختصر الذي كتبه بعد عودته ، وهو مثبت في آخر التاريخ السرى .

ابتدأ عرابي دعوته سرية في داخل الجيش وخارجه ، وقد اختاره زملاه الضباط بزعيا لهم ، لأنه كان أشد المجتمعين إحساساً بالظلم ، وأقدرهم على التعبير عنه ، وأجرأهم في مهاجمة الظالمين ، وقد « كان للباقته وفصاحته في الكلام واستشهاده ببعض الأحاديث النبوية الشريفة والحكم المأثورة تأثير كبير في نفوس الضباط . اجتذبهم إليه ومال بهم إلى تلبية ندائه ، والاستماع لنصحه والاقتناع بآرائه (١) .

۲۱۵ الوطن : المدد ۲۱۵ .

<sup>(</sup>٧) تاريخ محد عبده لرشيد رضا ج ١ ص ١٩٢٠ .

٣) عبد الرحن الرافعي : الثورة العرابية ص ٨٢ -

<sup>(</sup>٤) المرجم السابق س ٨ م

ثم تخرج الدعوة إلى النور ، وترى جماعة من الضباط يذهبون إليه فى بيته ليناقشوه فى الأوامر التى أصدرها عثمان رفق وأنهم يريدون الاحتجاج على ذلك ، وقد اختاروه لممثلهم فيحاول أن يثنيهم بالرفق أو يختاروا غيره ، ولكنهم أصروا على اختياره ، فقال لهم : إن من يتصدى لرعامة هذا الأمر هالك لا محالة ، فأقسموا له على أن يفدوه من كل شر ، فكتب الاحتجاج ووقعه ممهم وقد حاء فيه : « إن عثمان رفق يعامل ضباط الجهادية بالذل والاحتقار ويسمى فيما يوجب لهم الحرمان والإضرار ، كأننا الأعداء الألداء ، وكأن الله سبحانه وتعالى يطلب منه ظلم المصربين والإجحاف بحقوقهم » ، ويقدمها إلى رياض ، ويدور بينهما الحوار الآتى : —

رياض – إن أمر هذه « العريضة » مهلك .

عراى - إننا لم نطلب إلاحقاً وعدلا ، وليس فى طلب الحق من خطر ، وإننا المعتبرك أباً للمصريين ، فما هذا التلويح والتخويف ؟ .

رياض - ليس في البلاد من هو أهل لأن يكون عضواً في مجلس النواب.

عرابى – إنك مصرى وباق النظار مصريون ، والحديو أيضاً مصرى ، أنظن أن مصر ولدت كم ثم عقمت ؟ كلا ! فإن فيها العلماء والحسكاء والنبهاء ، وعلى فرض أن ليس فيها من يليق لأن يكون عضواً في مجلس النواب ، أفلا عكن إنشاء مجلس يستمد من معارف كم ويكون كمدسة ابتدائية تخرج لنا بعد خسة أعوام رجالا يخدمون الوطن بصائب فكرهم ويعضدون الحكومة في مشروعاتها الوطنية (١) » .

ويتبض الجراكسة على عرابى ويسجن فى قصر النيل فيقتحمه الجند ويطلقون سراحه وسمون بذيح الجراكسة لولا تدخل عرابى حيث وقف فيهم خطيباً ونصح لهم « بألاعدوا بداً بسوء إلى أحد من الجراكسة ولا إلى غيرهم لأنهم إخواننا ولنن آثروا أنفسهم.

<sup>(</sup>١) كشف السنار س ١٥٥.

علينا فإننا لا تربد إلا النَّـصفة والمساواة(١) » .

ويسير عرابي إلى عابدين في مظاهرة عسكرية صاخبة ، وتعدل القوانين ، ويقام لذلك حفل في قصر النيل أقامه البارودي وزير الحربية وحضره الوزراء يخطب عرابي قائلا :

إننا لا تربد إلا الإصلاح وإقامة العدل على قاعدة الحربة والإخاء والساواة وذلك لا يتم الا بإنشاء مجلس النواب وإيجاده فعلا ، ونحن مطيعون للحكومة بل محن الآلة المنفذة لأوامرها العادلة » (٢).

ثم عزل البارودى وتولى مكانه داود يكن الذى قسا على الضباط فاجتمعوا لهدى. عرابي واستحافهم على السيف والمصحف أن تكون أرواحهم موقوفة على حفظ الوطن من شر الأعداء والاحتراس على موارد إيراده من أيدى الطمع وبأن يكونوا جميماً على قلب رجل واحد ، وأعامهم بأنه قد اجتمعت الكلمة على أن يتولى الزعامة (٢) ، وأحذ يرسل إلى الترى والمدن ينشر فيها دعوته ويبين لأهلها «أن الوزارة الرياضية قد ركبت متن الشطط وحدلت عن الصراط المستقيم ، وليس لها من نية سوى الممل على ما فيه اضمحلال البلاد وتلاشيها عاهو جار من بيع الأراضى الكثيرة للأجانب وتسليم أغلب مصالح الحكومة لهم وإعطائهم الرواتب الفادحة المثقلة على أكتافهم ، وإن سكوتنا وإضرابنا عن هذا كله يعد من الجبن والمنجز والتفريط في وطننا(٢) » وطلب منهم في النهاية أن ينيبوه عنهم في كل ما يتعلق بأحوال البلاد ، وأن يوقعوا على ذلك .

وبهذا هيأ عرابى لثورة ٩ سبتمبر ١٨٨١ ، وقد دار بينه وبين توفيق فى ذلك اليوم. حوار بدأ هادئاً ثم اشتد ، قال عرابى : «جئنا يامولاى لنمرض عليك طلبات الجيش والأمة وكلها طلبات عادلة» وسرعان ما انقلب عرابى ثائراً « ولقد خلقنا الله أحراراً ، ولم يخلقنا تراثاً وعقاراً ، فوالله الذى لا إله إلا هو إننا سوف لا نورث ولا تستمبد بعد اليوم، فهرب توفيق.

<sup>(</sup>١) سلم نقاش: مصر للصريق ج ٤ ص ١٧٦ ، وتاريخ عجد عبده ج ١ ص ٣٠٧ -

<sup>(</sup>٧) السكال: لميخائيل شارويم ج 1 س ٢٤٣٠

<sup>(</sup>٣) الرجم السابق ص ٣٣٦ ، ومصر للصربين ج ٤ ص ٩٠٠

. وترك الأمر لبمض حاشيته ، وقد سلم توفيق لمرابى بكل ما طلب .

وألف شريف الوزارة الجديدة ، وذهب عرابي مع وفد من الضباط لتهنئته ، وخطب خطبة ضافية أكد فيها حقوق البلاد ، و قبيل أن ينقل إلى الزقازيق مع فرقته وقد وقف في محطة القاهرة يودع الألوف التي جاءت لتحيته وارتجل هذه الخطبة «سادى وإخوانى! بكم ولكم قنا وطلبنا الحرية ، وقطعنا غرس الاستعباد ، ولا ننثني عن عزمنا حتى تحيا البلاد وأهلها وما قصدنا بسمينا إفساداً ولا تدميراً ، ولكن لما رأينا أننا بتنا في إذلال واستعباد ، ولا يتمتع في بلادنا إلا الغرباء حركتنا الغيرة الوطنية والحية العربية إلى حفظ البلاد وتحريرها والطالبة بحقوق الأمة .

ومن فرأ النواريخ يعلم أن الدول الأوربية ما تحصلت على الحرية إلا بالنهور وإراقة الدماء، وهتك الأعراض وتدمير البلاد، ونحن اكتسبناها في ساعة واحدة من غير أن نريق قطرة دم أو نخيف قلبا أو نضيع حقاً أو نخدش شرفاً.

وما أوصلنا إلى هذه الدرجة القصوى إلا الانحاد والتضافر على حفظ شرف البلاد . .

نحن الآن في نعمة جليلة وعزة جميلة وقد فتحنا باب الحرية في الشرق ، ليقتدى بنا من يطلبها من إخواننا الشرقيين على شرط أن يلزم الهدوء والسكينة و مجانب حدوث ما يكدر صفو الراحة ، ونحن قاعون إلى رأس الوادى ، ليملم الجيم أن قيامنا كان لطلب الحقوق لاللمقوق ، وأن الطمأ نينة عادت كما كانت ، وعدنا إلى ما نشأنا عليه من طاعة ، وأحض إخواني في الجهادية محفظ وحدة الاتحاد ، وعدم الإصفاء إلى الوشاة والحساد ، فإنكم تعلمون أننا جاهدنا في هذا الأمر أعوامًا طوالا حتى ربطنا القلوب ، وألهنا اللهوس ، وبيننا من الأعداء من يسمى في تفريق كلتنا وإضرام نار الفتنة بيننا ، فاردعوهم بلسان المتقريم ، واحفظوا لنا ما عاهدنا كم عليه ، فالبلاد محتاجة إلينا ، وأمامنا عتبات يجب أن نقطمها ما لحزم موالثبات ، وإلا ضاعت مبادئنا ، ووقعنا في شرك الاستبداد بعد التخلص منه . . . ١٠٠٠ .

وأنت تراه هنا حريصا كل الحرص على المبادىء التي دعا إليها ، وعلى أن يؤكد أنه

<sup>(</sup>١) عبد الله ندم : التنكيت والتبكيت العدد ١٧ ، ومصر للمصريين ج ٤ ص ٩٦ ، وكفف الستار ص ٣١٣ .

رجل سلام لا رجل شغب ، وعلى أنه يَعد نفسه أحد زعماء الشرق ، وقد سن له القدوة. الحيدة في المطالبة بالحرية ، وأنه حريص كذلك على وحدة الصفوف متنبه إلى كيد الأعداء ووشاياتهم وحسدهم .

وخطب فى الرقازيق عند وصوله ، كا خطب فى حفل أقامه أمين الشمسى لتكرعه وجاء فيه « وأنتم الآن مهيئون للانتخاب ، فلا عملككم الأهواء والأغراض لانتخاب فوى الغايات ، بل عولوا على الأذكياء والنبهاء الذين بمرفون حقوقكم و يدفعون المظالم عنكم ويفتحون باب المدل والإنصاف فى بلادنا ، فلا تأخذكم الأراجيف ، واطمئنوا فى بلادكم ، والتفتوا إلى أشغالكم ومصالحكم ، وكونوا على يقين من حفظ البلاد » (١) .

ثم يرسل إليه نوبار يشكره على إنقاذ البلاد ، ويمرض عليه عودته لتولى الحكومة ، ويقول عرابي « فعجبنا لذلك وأجبناه بأن مبدأنا هو أن مصر للمصريين وللزلاء عندنا حسن الضيافة ومزيد الإكرام (٢٠ » وهى الكلمة التي رددها فيا بعد الرعيم مصطفى كامل « أحرار في بلادنا كرماء لضيوفنا » .

ويمود إلى القاهرة ويقابله كثير من مراسلى الصحف الأجنبية ويؤكد لهم عدم التمصب الدينى ، وأنه إعا يتحدث باسم الأمة ، وأنه سيقاوم كل اعتداء أجنبى على البلاد ، ثم يتولى وزارة الحربية ويستقبله ( بلنت ) ويتحدث معه في مشروعات كثيرة يقوم بتنفيذها وطالما فاخر بها فيا بعدلورد كروم، ، ويقول يلنت : « عزى الموظنين البريطانيين في عهدالاحتلال هـ وادعى لورد كروم أنه مبتكر كثير منها فن ذلك : إلنا ، السخرة التي كان يفر ضها الباشاوات الترك على القلاحين واحتكار بيع الماء في مدة الفيضان ، وحاية الفلاحين من المرابين واليونانيين ، وإنشاء بنك زراعى تشرف عليه الحكومة ، وهذا هو البنك الذي ناهى به كثيراً اللورد كروم ، وكذلك تناقشنا في الإصلاحات القضائية وفي نظم تربية الذكود

<sup>(</sup>١)كشف الستار س ٢٦٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق س ٢٦٩ .

والإناث ، وفي طريقة الانتخاب للبر لمان الجديد وفي مسألة الرقيق »(١) .

#### غدر وخيانة :

ولكن أنى للأمور أن تسير كما قدر عرابي ؟ وكيف عكن من الإصلاح ، وينشر الوعى في البلاد ، وبنهض عصر ، والإنجليز والفرنسيون يريدونها متأخرة ، بل يريدون اغتصابها ، وامتصاص دمها ، ولذلك أرسلا مذكرة إلى توفيق بنني عرابي وإبعاد رفيقه واستقالة الوزارة ، وقد قبل توفيق المذكرة . واجتمع على أثر ذلك كثير من الضباط والنواب عنزل سلطان باشا ، وخطب فيهم عرابي ، وأخذ يعدد مساوى الخديو ومعايب أسلافه وما جلبوه على البلاد وأهلها من المظالم والمنارم وفير ذلك من أنواع البلايا والرزايا . واشتد الهرج فصاح عرابي : « ما بالكم لا تسمعون ، وكأنكم خشب مسندة ، وإن كنتم واشتد الهرج فصاح عرابي : « ما بالكم لا تسمعون ، وكأنكم خشب مسندة ، وإن كنتم خلمناه ، فنحن قد خلمناه ، قد خلمناه ، فصاح عند ذلك سأر المسكر ، قد خلمناه ، ثلاثا » (٢٠) .

ويصل وفد من تركيا ، ويحاول إغراء عرائى بالذهاب إليها فيرفض عرابى ، وترفض الأمرام الأمة ويقول لهم : « ليقل الناس ما يشاءون فإنى ولدت فى بلاد الفراعنة ، وستظل الأهرام الخالدة قدى »(٢)

وتحدث مذبحة الأسكندرية وتتوالى الأحداث ، وهو داعًا بوجه ، ويثبت القاوب الخائفة ، وحينا دارت الحرب لم يفقد أعصابه ، وقد انتصر في موقعة كفر الدوار انتصاواً صاحقا ، وارتد الإنجليز إلى الإسكندرية فطاردهم الجيش إلى تفتيش (سيوف) وأوقع بهم بيد أنهم انتهكوا حرمة القناة ، ولم يكن عرابي يقدر أنهم سيهاجونه من الشرق ، وقد طلب إليه أن يردم القناة ، فحشى مغبة هذا العمل ، وتألب الدول عليه . ثم يهزم عرابي في التل الكبير بسبب الحيانة التي دبت في صغوف الجيش ، وقد حاول جهده أن يثبت الفارين

<sup>(</sup>۱) المتاريخ السرى س ٤٥٤ .

<sup>(</sup>٧) سيخائيل شارويم . الـكال ج ٤ س ٧٩٦ .

<sup>(</sup>٣) الناريخ السرى س ٤٣٢ .

ول كنهم أبوا الاستماع إليه ، وفي ذلك يقول عرابي في مرارة وأسى : « دُعُونَاهُم للهجوم ممنا فامتنعوا ودهشوا ، فذكرناهم بحاية الدين والعرض والشرف والوطن فلم يُجُدِد كُلُّ لِللهُ نَعْماً ، لا نَ الرعب كان قد أحد من قاوبهم كل مأخذ »(١) .

#### محاكز:

ويما كم عرابى ، فلم تلن قناته ، ولم يجبن عن مصارحة الحسكمة بالحق ، وعن الأسباب التى دعته المثورة ، سألوه عن الماضى كله ، لماذا قام بمظاهرة عابدين ، ولماذا أحاط الجيش بالقصر فقال : « إن الأسباب التى دعت إلى ذلك هى عدم الاخد بالعدل والمساواة في المعاملات ، شأن البلاد التى لم يكن فيها قوانين ، ويقص عليهم بعض ما كان يلقاه المصريون من ظلم واجعاف وإهدار المكرامة ، ثم يقول : « فاجتمعت إذن أفكار الناس على أنه لا محلص لهم من تلك المظالم إلا وجود مجلس نيابى من شأنه حفظ الأرواح والحقوق والأموال ، مع قوانين عادلة تكفل لهم حقوقهم ، فأحموا أمرهم على ذلك ، وابناءهم ، وهم أهلونا ، يضر نا ما يضرهم ، وينفمنا ماينفههم ، وأن البلاد التي ليس بها مجلس وأبناءهم ، وهم أهلونا ، يضر نا ما يضرهم ، وينفمنا ماينفههم ، وأن البلاد التي ليس بها مجلس نيابى يحفظ للا مة حقوقها . في كافة ممالك الأرض يحصل فيها أكثر من ذلك ، بحيث نيابى يحفظ للا مة حقوقها . في كافة ممالك الأرض يحصل فيها أكثر من ذلك ، بحيث في الشورى بسهولة ، فن أجل ذلك الظلم ولشمولنا مع أهلينا بحقوق واحدة حصل ما تقدم في الشورى بسهولة ، فن أجل ذلك الظلم ولشمولنا مع أهلينا بحقوق واحدة حصل ما تقدم في الدور أن تسفك شعرة واحدة من رأس أى إنسان » .

ولما سئل عن خطبته فى القدح والذم فى توفيق والمناداة بخلمه ، لم يتلجلج لسانه ، ولم يتلجلج لسانه ، ولم يتلكر ما حدث وقال « ماكان من المكن قبول هذه اللائحة ، ولو أدى ذلك لخلمه وكنت أنا وكل الناس على هذا الرأى »(٢).

<sup>(</sup>۱) مخطوط عرابی .

<sup>(</sup>٧) نصوص المحاكمة ف مخطوط عرابي وف الجزء السابع من كتاب مصر للمصريين -

و یحکم علی عرابی بالسجن ، وتراه فی سجنه أشجع زملائه ، ویرد بمقال قوی علی آنهام الجوائب له ولزملائه بأنهم عصاة مارقون . وتنشر له جریدة التیمس ردَّ. هذا وفی آخره یقول: إننا کنا ندافع عن وماننا بطریقة تقرها شریعة الله والإنسان ، وکل من یقول غیر هذا کائناً من کان فهو عبد للهوی والمال .

والمحاة الحق ! أمن العدل أن يحرم أبناء الوطن من كل وظيفة ، ويأخذ الأجانب أما كنهم ، ومن حضر إلى مصر من الشرا كسة والا لبان والبلقان ؟ . . . . ولكننا سنجد مين حماة الإنسانية من يدافعون عن الحق في وجه طغيان هذا المهد الذي يسود منه وجه الإنسان »(١) .

وتراه حين يجرد من ألقابه وأمواله يقول: « لا أعبأ بآلاى ولا بالسجن ، ولا بالسبن ولا بالسبن ولا بالسبن ولا بالسباب ولا بأى شىء يوجه إلى بعد ذلك ، ما دمت قد وقفت نفسى على حربة بلادى ولاشىء يهمنى الآن إلا أن أنقذ بلادى من هذه الهوة الملوءة بالأفاعى السامة ، وأن انتشابهم من نحالب هذا التَّنين الفظيع .

و إنى لا أعبأ بهذه الألقاب العارضة التى لم أكن أرغب فيها فى أى وقت من الأوقات ، وإنى مكتف بشرف الشخصى الذى سوف يلازمنى ما حييت ، ويبق بعدى إذا مت ، وسوف يرضينى داعًا أن أنادى بأحمد عرابى المصرى فقط وبغير ألقاب ، (٢) .

ثم يننى عرابى فما جزع حين ترك مصر ، ولا تضعضع في المننى ، بل كان أهل سر نديب ينظرون إليه نظرة إكبار وإجلال ، ويعده المسلمون هناك زعيا من زعماء الإسلام الأبطال وكان يردعلى الصحف المصرية والا جنبية التي تتهجم عليه وعلى إخوانه بلسان عضب ، وحجة قوية ، وقد نشرت له جريدة «التيمس» كتاباً طويلا يدافع فيه عن ثورته ويبين أسبابها (٦٢)

<sup>(</sup>۱) أحد عرابي الزعم للفتري عليه س ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) التاريخ السرى ص ١١٢ .

<sup>(</sup>٣) عبلوط عرابي س ٢٥٩.

ويعود عرابي من المنني وهو في الستين من همره ، وقد وصف عودته منذ أن ودعه أهل سيلان حتى رست به الباخرة على شواطىء مصر وصفاً مؤثراً (١). وقد ألف بعد عودته كتابه « كشف الستار » وقد عنى فيه بالحركة الأدبية إبان الثورة المرابية ، حتى مقالات هؤلاء الذين تجنوا عليه ومفترياتهم ، وقد دحضها وردٌّ عليها فمن ذلك تعليقه على ما كتب حمزة فتح الله الذي كان يدعو إلى الهزيمة والتسليم ، ويعد عرابي وإخوانه خونة مارقين عن طاعة الخديو ، ويجب أن يفسحوا المجال للانجليز كي يميدوا الأمن والطمأنينة البلاد ، فيقول عرابي : « من الأقوال المأثورة ما روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال ( لا تعلموا أولاد السفلة العلم ) وهو قول حكيم لأنهم يتخذون العلم ذريعة لتضليل العامة ، وآلة للتلبيس على الناس ، ينصرون الباطل على الحق ابتناء حطام يسير ، أو ابتسامةأمير ، أضلهم الله على علم فهم لا يهتدون ، ومصداق ذلك أن الشيخ حزة فتح الله - أنشأ مقالة مفتراة نشرتها جريدة الاعتدال التي أنشئت إذ ذاك ضمَّنها من الأكاديب ما يعجز عنه مسيلمة الكذاب » ويوردها عرابي ويملق على بمض أجزائها بقوله : « يريد الشيخ تسلم البلاد العدو بلا قتال ، لقد باع دنياه وآخرته بثمن بخس ، لا رعى الله النبي من سبيل الخيانة والترلف، وحبدًا الفقر مع الأمانة والقناعة ، كل إنا. بما فيه ينصح . . الخ(٢) » .

ويذكر بعض الرسائل والقصائد التي كتبها له أهل سرنديب ويخم كتابه بدعوة «الناشئة المصرية أن تجد وتجمد وتعمل ليلاً ونهاراً على استرداد بحدها واستقلالها وحريبها الساوية منها ، ومطالبة الإنجليز بالجلاء حتى ينكشف هذا البلاء (٢٠).

وهكذا ظل عرابى وطنياً حتى آخر كلة سطّرها ، وفياً لبلاده وابدئه على الرغم من المحن التي توالت عليه ، وقد ظلمه التاريخ ، وتجنى عليه الكتاب تملقاً للأسرة الحاكة حتى شوق قال يستقبله عند عودته من المننى .

<sup>(</sup>١) نفس المرجع س ٣٤٧ .

 <sup>(</sup>۲) عنماوط عرابی س ۲٤۲.

<sup>(</sup>٣) مخطوط عرابي س ٧١٧.

<sup>(</sup>م - ۲۴ ل الأدب الحديث ج ١)

## مَــَفَارُ مِي الذَّهابِ وفي الإيابِ أهذا كلُّ شأنك يا عرابي

حتى مصطفى كامل كان من المتجنين عليه عقب عودته .

ولكنه اليوم استرد مكانته الحقة في التاريخ ، وأنه كان ممثلا لشعب بأكله ، يتكلم بلسانه ويشمر بشموره ، وإذا كانت الأيام قد آذته والتقدير قد أخطأه فيا يغض ذلك منه ولا من ثورته وقد استجاب شباب مصر لندائه وحررت على أيديهم البلاد ، وطرد الإنجليز وأذلو أينًا إذلال ، كما طردت الأسرة الظالمة شرطردة ، وكانت ثورة ١٩٥٢ امتداداً لثورته ، وإن تأخر بها الزمن ، إلا أنها جاءت محكمة قاضية موفقة .

#### تعقیب :

رأيد أن عرابي كان خطيب الثورة ، ولا يقل شأنا عن عبد الله نديم ، وإن اختلفا أسلوباً ومنهجاً ؛ لقد كان عرابي قدوة للمصريين في جرأته ومطالبته بالحرية والمدالة وإنصاف الفلاحين الكادحين ، وأن يعيش المصريون مكرمين في ديارهم لا مستغلين ولا مهانين ، وأن تكون خيراتها لهم لا للأجانب وأفاق الأرض .

ولذلك كان شماره « مصر المصريين » . أجل! كان قدوة لعبد الله نديم ، ومصطنى كامل وسمد زغلول وجمال عبد الناصر ، وضرب لهم المثل وهو الفلاح المصرى في كيف يجابهون السادة المتألمين ، وكيف يدمنونهم بالظلم ، وكيف يثورون لكرامتهم ، وكيف يحافظون على هذه الكرامة حتى في أحلك الأوقات وأشدها يأساً ، وكيف يتبسكون بمحقوقهم لا يلينون ولا يضعفون أمام حبروت الطفاة .

ولقد رأيت من خطبه أنها كانت من وحي العاطفة المتأججة في حنايا صدره ، وأنها كانت هادئة في قوة ؛ إذ لم يكن عصبياً ولا حاداً المزاج ولا مهيجاً ، على النقيض من عبدالله نديم ، ولم يكن متمهلا ولا جامداً شأن الذي يقرأ درساً من الدروس ، بل متحمساً في دزانة ووقار ، وبدا في كلامه الإيمان بالحق الصريح والإثارات العميقة المتأصلة .

وكان كلامه مؤثراً في نفوس السامعين كما أقر ذلك كل من سمعه لا لخلابة فيه

وتروبق ، ولكن لأنه صادر عن إيمان وعاطفة جياشة ، ولأنه ينبعث من نفس طيبة صهرتها الأحداث ، وأحست عا تحس به ملايين الفلوب على ضفاف النيل منذ زمن قديم ، فوجدت كلاته صدى عميقاً في نفوس مواطنيه ، لأنها عشرت في وضوح عما يختلج في كل صدر ، ويعتمل في كل قلب .

لم يكن صاحب صنعة في خطبه أو كتابته ، فلم يتسكلف أى لون من ألوان البديع ، ولم يكن يقصد غير الوضوح ، ومع هذا تحس أن فيه صفة الخطيب الجيد ، فجمله قصيرة الفواصل ترتاح عندها النفس وتستوعها الآذان ، ولها جرس موسيق خلاب ، وأنها تتدفق في يسر وقوة ، مشحونة بالعاطفة والصدق . وقلما اقتبس من الشعر والحكم والأمثال ، وإذا أتى بشيء منها كان موفقاً كل التوفيق ، ولكنه كان يكثر من الاستشهاد بأى الله الحكم وبالحديث الشريف ، وقضايا الدين وحوادث التاريخ الإسلامي ، ومخاصة زمن الحرب لضرورة الإقناع والتأثير .

وكانت ألفاظه سليمة ليس فيها من العامى المبتدل إلا القليل، وإذا راعيناظروفه وظروف عصره غفر ناها له ، ولم يكن بعرف أصول المنطق والجدل ، ويأتى بالمقدمات الطويلة ، كا كان يفعل جال الدين ومحمد عبده ، وذلك لأنه لم يكن فيلسوفاً ، ولا متعلماً عميق المفود ، وإعا كان زعيا شعبياً يطالب بحق رسيط صريح ، وهو الحرية والعدالة والمساواة .

وقد غلب عليه الأسلوب الخطابى حتى فى كتابته ، وكان واقعياً فى تعبيراً ته ، فلم يكن يعمد إلى الخيال الأدبى ولا إلى العبارة الحلاّة ، ولم يكن رجل أحلام وأوهام ، بل رجُل واقع وتجارب ، وهو رجل مثل عليا ، كما فصلنا ذلك عند الكلام على مبادئه وشخصيته .

لقد كان من آثار الثورة العرابية في الأدب أن ألهمت الناس الحماسة ، وجرأتهم على الخطابة فظهر عشرات من الخطباء إبّان الثورة . وإذا عرفنا أن الخطابة باللغة العربية كانت قد ماتت قبل الثورة ،وأن خطباء المساجد كانوا يرددون خطبهم من كتبويقر ونها على الناس ، أدركنا مدى مادب في اللغة من قوة ، وفي الخطابة من حياة على يد الثورة

العرابية ، لأنها كانت ثورة شعبية عامة ، وقد وجد الناس مجال القول فسيحاً ، ووجدواً في قائد الثورة خطيبا مفوهاً فقلدوه · ولقد كانت الثورة في حاجة إلى الخطباء أكثر من حاجتها إلى الشعراء ؛ حتى تنتشر الدعوة ، ويفهم جمهور الشعب مبادئها ، ويعضد الثورة و يَثبَت في الميدان ، ولا يسمح للخيانة والفدر بالتسلل إلى صفوفه .

ولا بدع إذا كان مصطفى كامل وسعد زغاول فبابعد من الخطباء المقاويل، واعتمدوا في تجميع شعور الأمة على الخطابة .

' هذه بعض آثار عرابي وثورته في الأدب لقد خرج الأدب إلى ميدات الحياة والكفاح بعد أن كان أدباً شخصياً ، لايعرف سوى التملق والدّهان والرياء ، وقد فصلنا ذلك في مقدمة هذا الفصل .

# الفضالانادس

# الاتصال بالأدب الاجنى

مر بك في الفصول السابقة شيء عن الترجمة في عهدى محمد على وإسماعيل ، وكيف أن الانجاء في عهد محمد على كان علمياً بحتاً لحاجة النهضة إلى العلوم ، وأن الآداب لم يكن لها ولا تصيب مثيل ، ثم جاء عصر إسماعيل وزاد الاهمام بالآداب ، وترجمت بعض الكتب الأدبية في عصره . ولكن منيت مصر بعد ذلك بالاحتلال الإنجليزي ، وازداد تقوة الأجانب ، وفرضت اللغة الانجليزية فرضاً على تلاميذ المدارس المصرية ، واتصل الأدب العربي والفيكر العربي اتصالا مباشراً بالفيكر الغربي ، وقد كان لهذا أثر في الاتجاء الذي مسلكة الأدب العربي حتى يومنا هذا ، وسنرى إلى أي حد أثر الأدب الغربي في الفيكر العربي وفي ألوان الأدب وانجاهاته وأساليبه شعراً ونثراً ، وإن كان هذا الفصل لا يتسم المحل هذا ؛ لأن الأدب الأجنى لا يزال حتى اليوم يغذى أدبنا العربي ، وظهرت منذ الثورة العرابية حتى الحرب العالمية الثانية آثار عديدة لمشرات من الكتاب والشعراء يتضح في كثير منها ذلك الأثر الأجنبي في صور شتى ؛ وستكون دراسة هذه الآثار ، وترجمة أصابها في الأجزاء التالية إن شاء الله وحسبنا هنا أن نسجل الحطوات التي دفت وترجمة أصابها في الأجزاء التالية إن شاء الله وحسبنا هنا أن نسجل الحطوات التي دفت العربي في أخريات القرن التاسع عشر وأوائل القرن المشرين .

### ١ - الزجمة والتأليف:

رأينا آنها أن الثقافة الأجنبية التي نهلت منها مصر منذ عصر محمد على كانت الثقافة الفرنسية ، وأن مدرسة رفاعة من التراجة والمربين لم يهتموا بالثقافات الأجنبية الأخرى إلا قليلا ، وكان معظم رجال البعثات في عصرى محمد على وإسماعيل يذهبون إلى فرنسا

ويمودون متشبعين بالفكر الفرنسي وبالثقافة الفرنسية ، ولكن كان كل شيء ينقل إلى اللغة المربية من طب وهندسة وعلوم رياضية وعسكرية وما شاكل هذا ، فاتسعت اللغة المربية ، وزادت ثروتها عا بذل المربون في سبيل مدها بالكلمات الجديدة ، أو إحياء الكلمات القدعة التي تحقق غرضهم ، ولو استمرت النهضة العلمية في هذا الاتجاء ، و حل العلماء والأدباء ورجال الفن والقانون الذبن يلجأون إلى الثقافات الأجنبية المختلفة ويتزودون من معينها ، وينقلون من آثارها ، على تعريب كل ما يغيدهم ، لأصبحت اللغة المربية اليوم من أقوى اللغات على تمثيل الحضارة الحديثة وإبرازها في صورها المتباينة ، ولأخذت الكلمات المربة سيبها عربياً خاصاً على مر السنين ، وتركزت معانبها بكثرة استمالها ، وسهل على الجامعات العربية تدريس شتى العلوم ، وأحدث النظريات باللغة العربية ..

ولكن واسفاه! أبى الإنجليز حين دخلوا مصر إلا أن يرغموها على تعلم لفتهم. في مدارسها الابتدائيةوالثانوية والعالية ، وصار حظ اللغة العربية من اليوم المدرسي ضئيلا ،... ولم يفعل الإنجليز ذلك دفعة واحدة ، وإنما مهدوا له تمهيداً بطيئاً . . .

دخل الإنجاز مصر في سنة ١٨٨٧ ، بعد أن ازداد نفوذ الأجانب ، وقويت شوكتهم وعظمت شركاتهم ، وبعد أن فرضت الرقابة الثنائية ، ودخل الوزارة المصرية وزيران أجنبيان ، وشعر المثقفون المصريون بتغلغل الأجانب في كل مصالح مصر ، ورأوهم معتدين بلغاتهم وبجنسياتهم ، وأن مدارسهم وإرسالياتهم تجد في تدريس اللغات الأجنبية ، ومن يتخرج فيها يكون له التغوق في ميادين الاقتصاد والسياسة ، فأدى كل هذا إلى اهتهم مصرحتي قبل الاحتلال الإنجليزي - بتعليم اللغات الأجنبية في مدارسها ، وقد تقدم على إبراهيم ناظر المارف في سنة ١٨٨٠ يطلب إنشاء مدرسة تسمى ( دار العلوم التوفيقية ) لتخرج مدرسين في اللغات الأوربية وسائر العلوم الغربية ، على غرار دار العلوم الموبية ؟ وكانت مدرسة الألسن لا تزال موجودة ، ولكن ضعف التعليم فيها ، إذ ألغيت منها اللغة التركية والألمانية ، واقتصر على تعليم الإنجليزية والفرنسية والعربية ، وفي سنة ١٨٨٠ اللغة التركية والألمانية ، واقتصر على تعليم الإنجليزية والفرنسية والعربية ، وفي سنة ١٨٨٠ تقرر إنشاء مكتب للترجة والتحرير تولى إدارته حينئذ أديب إسحق الكاتب المشهور عس تقرر إنشاء مكتب للترجة والتحرير تولى إدارته حينئذ أديب إسحق الكاتب المشهور على تقرر إنشاء مكتب للترجة والتحرير تولى إدارته حينئذ أديب إسحق الكاتب المشهور على تقرر إنشاء مكتب للترجة والتحرير تولى إدارته حينئذ أديب إسحق الكاتب المشهور على تقرر إنشاء مكتب للترجة والتحرير تولى إدارته حينئذ أديب إسحق الكاتب المشهور على تعليم المربية أنها الكاتب المشهور على تعليد المربية أنها المربية الكرب المدينة المربية الكرب المربية الكرب المربية المربي

تم تحول هذا المكتب إلى مدرسة الملمين الحديوية فى سنة ١٨٨٩ ؛ كى تخرج مدرسين مصريين لتمليم اللغة الإنجليزية بالمدارس الابتدائية .

ولا النيت مدرسة الألسن انشىء بدلها مدرسة الإدارة والحقوق سنة ١٨٨٦ - وكان غرض الإنجليز جول الثقافة المصرية ثقافة ديوانية بحتة - وقد ظلت كذلك طويلا حتى بعد أن كفوا أيديهم عن التدخل في وزارة المعارف ؟ لأن المشرفين على نظم التعليم بحصر كانوا متشبعين بمبادىء هذه المدرسة الديوانية ، ولذلك صار الوظف المصرى عبداً لوظيفته إذا فقدها ، أو إذا خرج إلى ميدان الحياة ، صار كالسمكة التي جف من حولها الماء ، وإنما اختط الإنجليز هذا النهج حتى لا يغطن المصريون إلى الأعمال الحرة والنهوض ببلادهم عن سبيل التجارة والاقتصاد، وينفرد بها الأجانب بعامة والإنجليز بخاصة ، وبحسب المصرى أن يوفر لحوالا الحداد والأجراء . أما الربح الوفير ، والعيش الرغيد والعربات الفارهة ، والقصور عياة الحدم والأجراء . أما الربح الوفير ، والعيش الرغيد والعربات الفارهة ، والقسور بثروتها المادية والمعنوية ، وتبجحوا في معاملاتهم لأبناء البلاد ، مشون في تيه وخيلاء وصلف و كرياء حتى تنبهت مصر لهم ، وكفت من غلوائهم ، وألفت امتيازاتهم .

أجل! كان هذا بعض ما رسمه الإنجليز للشعب المصرى ، وأشرفوا على تنفيذه ، فإن مدرسة الحقوق حيا أنشئت ، قسمت قسمين : ابتدائى وعالى ، يعد الابتدائى المحضر بن والمتزجين ، وأسناف الموظفين لا قلام الكتاب والنيابة بجميع المحاكم ، وأقلام الحكومة والوزارات ، وشمى المصالح الى تحتاج لا شخاص عندهم معلومات قانونية ؛ ويعد القسم المالى لوظائف الكتاب في العرجة الأولى والثانية ، ووكلاء النيابة وما شاكل هذا .

ولم يفكر المستعمرون – طبعاً – في إنشاء المدارس التي تعد شبان مصر لميدان الحياة العملي من تجارة وزراعة وهندسة وصناعة وغيرها ، وليتهم حافظوا على لغة البلاد ، وهي مصدر عزتهم ، ورمز وطنيتهم وقوميتهم ، وإنما عمدوا في سنة ١٨٨٨ إلى النض من شأنها ، والحد من تعليمها ، وإفساح المدى أمام اللغات الأجنبية ، وهاك ما أورده

أمين باشا ساى فى كتابه (التعليم فى مصر) خاصاً بهدا التحول الخطير وهو فى صورة تقرير مقدم من وزارة المعارف إلى الخديو: « إن تعليم اللغات الأجنبية التي لها فى هذا العصر من الأهمية ما لا يحنى بمصر خاصة ، لم يأت إلى الآن فى مدارسنا بالنتائج المطلوبة ، وليس ذلك لتقصير من الملمين ، أو فتور فى همهم ، فإنهم فى الواقع أهل لما عهد إليهم من الوظائف ، غير أن الوقت المخصص لتعليم هذه اللغات غير كاف ، حتى تكتسب التلامذة ملكة استعال اللغة ، ويسهل عليهم التسكلم بها ، وهو أمر لا يمكن الحصول عليه إلا بعد تمرين طويل مستمر ، فلتلافى هذا الأمر بقدر الإمكان تقرر أن مواد العلوم الجارى تدريسها للآن باللغة العربية تعلم من الآن فصاعدا بمعرفة مدرس اللغة الأجنبية إما باللغة الفرنسية ، وإما باللغة الإنجليزية ، فإذا درس التاريخ والجغرافية والعلوم الطبيعية بلغات أجنبية ، وضم هذا إلى تعليم اللغة المقصودة بالذات سهل نيل المقصود »

ثم ألنيت بعد ذلك اللغة الفرنسية من المدارس الأميرية الابتدائية ، وحلت محلها اللغة الإنجليزية ، وإن بق للفرنسية بعض القوة والانتشار لكثرة المدارس التبشيرية التي تتخذها أساساً للتعلم عصر .

وفى سنة ١٨٩٨ رأت الحكومة – أو رأى المستممر – أن يغير منهج مدرسة الطب ، وأن يحول بينها وبين الرسالة العظيمة التي اضطلعت بأدائها منذ عصر محمد على ، ألا وهي نقل الطب الغربي الحديث إلى اللسان العربي المبين فعين لها مدير إنجليزي أدخل بعض الإصلاحات فيها ، واشترط لنجاحه في مهمته أن تكون لغة التدريس بالمدرسة هي الإنجليزية ، فأجيب إلى طلبه ، وعطلت الترجمة ، وصار كل الأساتذة من الإنجليز وظلت الإنجليزية هي لغة الطب عصر حتى يومنا هذا .

وإذا كانت اللغة العربية قد حوربت فى كل معهد ، واشتد ساعد اللغات الأجنبية ولا سيا الإنجليزية ، فقد استطاعت عاكن فيها من قوة أن تقف أمام المحنة ، وأن تسترد سلطانها المفقود بعد لأى ، وأن ترغم العدو الغاصب على الاعتراف لها بالحيوية ، وأنه ليس من السهل القضاء على لغة ذات تاريخ مجيد ، وتراث تليد ، ودين سماوى مكين كاللغة العربية .

ظهرت سطوتها أول الأمر حينها اضطرت المحاكم الأهلية إلى نعيين المترجين بين القضاة الأحانب، وبين الأهالى والمترافعين لأول عهدها سنة ١٨٨٣ ؟ إذ لم تجد الحكومة من بين المصريين أكفاء يلون شئون القضاء . ولقد أدى إنشاء المحاكم المختلطة سنة ١٨٧٦ ، وإنشاء المحاكم الأهلية بمد ذلك إلى نهضة قانونية قوية بمصر فوضمت القوانين ، وكثرت عليها شروح الملماء (١) .

وترجمت كتب كهيرة من الفرنسية في هذا الباب مثل: أصول النواميس والشرائع لبنتام نقله فتحى زغلول (٢) وهو في الخامس والمشرين من عمره ، وحقوق الملل ومعاهدات الدول الأمير أمين أرسلان ، والطمن في الأحكام بطريق النقض والإبرام ترجمة عزير خانكي سنة ١٩٠٠ .

ووضعت الماجم القضائية لتيسر على المشتغلين بالقضاء والمحاماة الاطلاع على المواد اللازمة أو الأوامر العالية ، ومن أشهرهذه المعاجم : قاموس الإدارة والقضاء لفليب جلاد . في ست مجلدات سنة ١٨٩٩ ، والقضاء المصرى الأهلى لإبراهيم الجمال وهو معجم للقواعد

<sup>(</sup>۱) من ذلك: ١ - توضيح المسكلات في شرح قانون المرافعات الأحد هفين ١٠ - شرح قانون التجارة لعبد العزيز كحيل ١٩٨٩ . ٤ - طلبة الرافين في بيان حقوق الدائنين لعبد العزيز كحيل ١٩٨٩ . ٤ - طلبة الرافين في بيان حقوق الدائنين لعبد العزيز محد ومحد توفيق لعبد العزيز كحيل ١٩٨٩ . ١ - شرح باب لعبم ١٩٩٣ . ٥ - شرح الأموال على القانون المدنى لمراد فرج ١٩٩٣ . ١ - شرح باب اثبات الديون وإثبات التنظيم منها لعلى ذو الفقار ١٩٩٣ . ٧ - رسالة في تزوير الأوراثالفتحى زفلول سنة ١٩٩٥ ؛ وغير ذلك كثير راجع ناريخ آداب اللغة العربية لجورجي زيدان ج ٤ س ٢٦٧ . وغير ذلك كثير راجع ناريخ آداب اللغة العربية لجورجي زيدان ج ٤ س ٢٦٧ . المدل . قال فيه للنفلوطي : و إنه نابغة الأمه العربية علما وفضلا ، ونادرتها ذكاء وفهما، وأقدر كتابها طي النرجة المحيحة التي لا يضبع فيها معنى ، ولا يضطرب فيها لفظ ، وما انتفعت هذه الأمة في عصرها الماضر بعلم أحد من علمائها انتفاعها ، وؤلفاته ومترجاته و عتاز في كتابته بالبيان والإيضاح والدقة في وضم علمائارات المنفلوطي س ١١٩ . وقد ترك أحدنتهي زغلول ثروة علمية عظيمة من التي ليف والعماريب في القانون عنرج ، والإيجاع لجوستاف لوبون ، وتطور الأم لجوستاف لوبون، وسر تقدم . والإبطيز السكسوفيين لأدمون دومولان ، وشرح القانون المدنى ، وكرم من أجله (١٩١٣) وق كتاب ، ولايجليز السكسوفيين لأدمون دومولان ، وشرح القانون المدنى ، وكرم من أجله (١٩١٣) وق كتاب ، وغياما المناه عنوي المدن ، وتوف فتحي زفلول سنة ١٩١٤ .

القانونية الأخوذة من أحكام المحاكم الأهلية -

وصدرت مع هذه التراجم المديدة ، والمؤلفات الكثيرة ، مجلات فضائية من أشهرها، عجلة الحقوق لأمين شميل ، ثم آلت لابراهيم الجال ، ومجلة الأحكام لنقولا وما ، ومجلة القضاء للشراباتي وغيرها .

إن هذه النهضة القانونية قد أفادت اللغة كثيراً ، وأضافت إلى المعجم العربى عشرات الكابات الاصطلاحية ، ولبى العلماء دعوة فتحى زغلول حين أهاب بهم أن يهيئوا لفنهم للحياة الجديدة ، ورسم لهم الطريق الصالحة بقوله : «عليكم بالتقدم فادخلوا أبوابه المفتحة أمامكم ولا تتأخروا فلسم وحدكم في هذا الوجود ، ولا تقدم لكم إلا بلفتكم ، فاعتنوا بها وأصلحوها وهيئوها ولا تشوهوا صورتها الجميلة بتعدد الاشتراك أو التجوز ، ثم لا تقنوا بها موقف الجود ، والعجمة تهددها على ألمسنة العامة ، وهي لا تلبث أن تدخل على لفة الخاصة وأقيموا في وجه هذا السيل الجارف سداً من الاشتقاق المقول والترجمة الصحيحة ؟ والتعرب عند الضرورة لتكونوا من الناجعين (١) » .

ومع هذه الفائدة الجليلة التي أحرزتها اللغة العربية بهذه النهضة القانوبية فإن من المؤسف حقاً أن تهمل الشريعة الإسلامية وأحكامها ، وأن يغلبنا الأجاب على أمرنا ، ويتمكنوا من حملنا على التنكر للقانون السهوى الذي يتمشى مع الغرائر الإنسانية ، والطبيعة البشرية وبرهنت الأيام على أنه أعدل القوانين وأقواها وأرحما ؛ إن القوانين الوضعية ، ولاسيا القوانين التي وضعت لأناس سوانا لهم عادات وتقاليد وبيئة غير ما محن عليه ، لم تصلح المجتمع المصرى بل أفسدته ، ولو حاول المصلحون في مصر تعظيم أحكام الشريعة الإسلامية ووضعها في مواد حسب أبواب القانون ، ووازنوا بينها وبين فيرها من القوانين، واجتهدوا في استنباط الأحكام ووصلوا الماضي التليد بالمهد الجديد ، ليرهنوا على أنهم من أمة لها كرامة ، وبها حرص على تراثها، والسير بنهضتها في السبيل المستقيم ، أما عملهم هذا فهو مسخ وتشويه للأمة ، وتقليد سخيف ، وهو عنوان الضعف ، والشعور بالخزى أمام

<sup>(</sup>١) مختارات المنفلوماي ص ١١١ من مقال لفتحي باشا زغلول بمنوان د ماهية اقمة ، .

الأجانب، وعدم القدرة على الدفاع عن مقومات شخصيتنا .

ولقد حاول بعض العلماء في ذاك الوقت بمن كان لهم شعور صادق بهذه الكارثة أن يبرهنوا لهؤلاء الأجانب على أن الشريعة الإسلامية تستطيع أن تنهض بالمجتمع المصرى كل النهوض ، وأن بها من الأحكام ما مجعل الأمم الإسلامية في عنى عن قانون نابليون أو القانون الروماني ، وهاك عمر لطني (١) يضع باللغة الفرنسية بعض موادالشريعة الإسلامية ليدحض دعاوى هؤلاء المغرورين عدنيتهم الزائفة ومن الم لفهم ممن لم يعرفوا حقيقة الشريعة الإسلامية . ومن هذه المؤلفات التي قدمها عمر لطني بالفرنسية للموازنة .

- ١ الدعوى الجنائية في الشريعة الإسلامية ، وقد أعجب به الفرنج أيمًا إعجاب .
  - ٢ حرمة الساكن .
    - ٣ وحق المرأة .
    - ٤ وحق الدفاع .

إن الأنجاه الذي سلكه العراق منذ سنوات حين انتدب الدكتور عبد الراذق السنهوري لوضع قانون للمحاكم العراقية مستنبط من الشريمة الإسلامية والأنجاه الذي انجمته سوريا في دستورها قبل الوحدة ، انجاه سلم يدل على يقطة وإدراك صحيح لقيم التراث الإسلاى ، وحرص على عدم المسح والفناء في الأمم الأجنبية .

وظهرت قوة اللغة العربية كذلك ، وأنها تستطيع أن تتحدى الاستمار ، وتسير في النهج العريض الذي خطه محمد على وعُـبَّدته حكومة إسماعيل ، على الرغم من العقبات التي . أقامها الإنجليز أمامها : في رغبة العلماء والأدباء في أن يعرُّ فوا أبناء أمنهم كثيراً من أسس الحضارة الذربية ، لعلمهم أن الاستمارمهما كازجاعاً عنيفالا يستطيع أن يستولى على إرادة العلماء

<sup>(</sup>۱) أصله من أسرة مغربية ، ولد بالإسكندرية سنة ۱۸۹۷ . وتعلم بها ، ثم جاء إلى القاهرة و درس الحقوق و تقلب في مناصب الدولة حتى صار وكبلا لمدرسة الحقوق ، وكان له نشاط بارز في ميدان الحياة فأنشأ حكثيراً من الدقايات الرراعيه وغيرها ؛ وأنشأ نادى للدارس العا ، وله في هذا الباب كتاب إنشاء شموكات التعاون ، ومن أشهر مؤلفاته غير ما ذكر ناكتاب الامتيازات الأجنبية ، وكان أول كتاب من لموصه في الله العربية ، وتوق عمو لطني سنة ۲۹۱۲ .

ويمنعهم من الاستقرار في تغذية اللغة العربية بهذه النفائس . وقد شملت الترجمة في هذا العصر الذي نؤرخ له ألوانا جـــديدة من الفكر الغربي؛ فهناك ( الاقتصاد السياسي ) ، وكان العرب يطلقون عليه الماش ومن الكتب التي وضعت أو ترجمت في هذا الموضوع:

- ١ كتاب الاقتصاد السياسي أو فن تدبير المنزل لخليل غانم ١٨٧٩
- ٢ أصول الاقتصاد السياسي لرفلة جرجس ١٨٨٩ ، وهو مقتبس من كتب أفرنجية عديدة .
  - ٣ كتاب الاقتصاد السياسي لجيفرنس نقلته جمعية التعريب سنة ١٨٩٢ .
    - ٤ مبادى. الاقتصاد السياسي تأليف محمد حسين فهمي .
- الموجز في علم الاقتصاد الـ ( بول لروابوليه ) نقله حافظ إبراهيم وخليل مطران
   ف خمسة أجزاء بأمن حشمت ناظر الممارف سنة ١٩١٣.

وهناك (علم الاجماع) وقد مربك كيف بدأ هذا العلم على يد جمال الدين ومدرسته وكيف شخصت أدوا، الأمة الاجماعية ، ووصف لها الدواء على يد أديب اسحق وعبدالله نديم ومحمد عبده ، ولكن ماكتبه هؤلاء لم بين على أصول علمية ثابتة ، وقواعد مقررة ، وإعاكان وليد الحبرة والملاحظة والتحربة . وكان لابد للمهوض بهذا العلم من دراسته عند علماء الغرب ونقل أجل آثاره ، مع تطبيق نظرياته على المجتمع المصرى وعاداته وتقاليده وشرائمه وبيئته .

وليس علم الاجتماع غريباً عن اللغة العربية ، فإن ابن خلدون في مقدمته قد وضع له أسساً متينة ونظريات سليمة بني عليها مونتوسكيو (١) وسواه أبحاثهم ، ثم تطور هذا العلم

<sup>(</sup>۱) سبق ابن خلدون بنظربانه الاجتماعية علماء الغرب فنظرية التقليد الاجتماعي مثلا التي قال بها ، وملخصها انتقال العادات والطباع ببن الأجيال والأمم المختلفة لميل النفس إلى اعتقاد السكمال فيمن تنقاد إليه وملخصها انتقال العادات والطباع ببن الأجيال والأمم المختلفة لميل الدر) كتابه (قوانين التقليد) ، وو كتاب مونتسكيو (روح القوانين) Esprit des Lois تجدأثر ابن خلدون واشحاكة وله بضرورة المحكومات ، وأثر البيئة في الناس وعاداتهم ، وكقوله بتقسيم الناس إلى طبقات حسب مكانتهم الاقتصادية وقد شابه الاشتراكيين في قوله . بأن « الطبقات تسمى لاستثاربه فيها استنادا إلى ما لهامن السلطة وقد شابه الاشتراكيين في قوله . بأن « الطبقات تسمى لاستثاربه في القدرة على من دونها من حديثة أو إقليم لها قدرة على من دونها من حديثة والسياسية فإن كل طبقة من طباق أهل العمران من مدينة أو إقليم لها قدرة على من دونها من حديثة والسياسية والرائم الموران من مدينة أو إقليم لها قدرة على من دونها من حديثة المهارية والسياسية فإن كل طبقة من طباق أهل العمران من مدينة أو إقليم لها قدرة على من دونها من حديثة المهارية والسياسية فإن كل طبقة من طباق أهل العمران من مدينة أو إقليم لها قدرة على من طباق المهارية والمهارية والمهارية والمهارية والسياسية فإن كل طبقة من طباق أهل العمران من مدينة أو إقليم لها قدرة على من طباق أهل العمران من مدينة أو إلى المهارية والمهارية و

والغرب واتسعت موضوعاته . ونظمت أبحاثه، وقد فطن لذلك علماء مصر فترجم فتحى زغلول كالمرب واتسعت موضوعاته . ونظمت أبحاثه، وقد فطن لذلك علماء موركتابى روح الاجماع ، وتطور الأمم لـ ( غوستان لوبون ) ونقل كذلك تقدم الإنجليز السكسونيين ، وهو من الكتب الممتعة التي قرأناها بشغف ، ونقل محمد زكي صالح نشوء الاجماع لـ ( بنيامين كد ) .

ومن الكتاب الاجتماعيين الذين أفادوا هذا العلم ، وحاولوا إصلاع الأمة عن طريق العرس والتحليل ، والاستقراء والاستنباط ، السيد عبد الرحمن الكواكبي (١)، ومن كتبه النفسية التي بهرت أبناء جيله ، وصارلها أكبر الأثر في اليقظة القومية بالشرق:

- 1 طبائع الاستبداد.
  - ۲ أم القرى .

وقد وضع كتبه في شكل روائى، وفيها تحليل دقيق للأمراض الاجتماعية والسياسية وفيها حملات شديدة على الحكومة المثمانية ، وفيها علاج إنجابى سليم لأدواء السلمين . وامتاز الكواكبي في كتابته بالذكاء والتخصص والتعمق والرزانة ولو أتيح له أن يعرف لمنة أجننية فيطلع على أبحاث علم الاجتماع عند الغربيين لكان له – مع غزارة فكرة وصدق نظره – في تقدم هذا العلم وتطوره شأن يذكر .

<sup>==</sup> الطباق ، والجاه داخل على الناس في جميع أبواب المعاش فإذا كان الجاه منسما كان الكسب الناشيء عنه كذك .

وإذا أردت المزيد من آراء ابن خلدون الاجتماعية والموازنة بينها وبين آراء علماء الغربومن،مرثقة مكانته لدى الغربيب فارجم إلى \*

١ - ابن خلدون ؛ منتخبات لجبل صليبا ، وكامل هياد .

٧ - فلمفة ابن خلدون الاجهاعية للدكتور طه حسين .

٣ - ابن خلاوت مؤرخ الحضارة العربى القرن الرابع عصر للعلامة فون فيسندنك وترجة
 محد صد اقة صنان .

<sup>4 -</sup> كتاب روبرت فلنت في تاريخ النطور العلمي Rober. t. Flint -

<sup>(</sup>۱) من أسرة حلبية مشهورة ، لشأ ميالا للعام شفوفاً بالسياسة ، وحرر مدة ف جريدة الفرات الرسمية ثم ألفاً جريدة ( الشهباء ) ، وتقلب فى مناسب الحسكومة ، ولما رأى ما فيها من فساد أخذ يتقد رجال الدولة العلية ، فاضطهدوه ففر إلى مصر ، ورحل إلىبلاد كثيرة كزئجبار والحبشة وأواسط جزيرة العرب والهند ، ثم عاد إلى مصر واستقر بها حتى توفى سنة ١٩٠٧ ، راجع مشاهير الشرق من : ٣٠٠ ، ( طبعة ثانية ) ومجلة الثقافة الددد ٣٠٧ .

ومن الشكلات الاجهاعية التي أثيرت في هذه الفترة ، وكان لها دوى عظيم مسألة الحجاب والسفور ، ومركز المرأة في المجتمع ، ولقد أدى اختلاطنا الشديد بالأجاب، وتطلمنا إلى محاكمتهم في كل شيء ، والسير على نهجهم في مدنيتهم - إلى ظهور هذه المشكلة ، وكان بعض المفكرين برى سفور المرأة المسلمة ومساواتها بالرجل في كل شيء مغالاة منهم في الحيكاة ، ولكنهم لم يجرءوا على الحهر بآرائهم أمام جمهور المسلمين في ذاك الوقت لتمكن عادة الحجاب من النفوس ، حتى ظهر قاسم أمين (1) فنشر كتابيه في ذاك الوقت لتمكن عادة الحجاب من النفوس ، حتى ظهر قاسم أمين (1) فنشر كتابيه (تحرير المرأة) و ( المرأة الجديدة ) ، وقد كان لهما أثر بليغ في الحياة المصرية ، وإن لم يظهر هذا الأثر سريماً ، بل ظلت المرأة مدة يتجاذبها السفور تارة والحجاب تارات ، حتى خلعته الخيراً ولم يعدله أثر إلا في بيئات محدودة ،

أما (الأدب) وهو الذي يعنينا في كتابنا هذا أكثر من سواه ، فقد اشتدت فيه حركة التمريب ، ولاسها الروايات والقصص ؛ وقد عرفت فها سبق أن السكلية الأمريكية ببيروت أسست سعة ١٨٦٠ ثم أسست السكلية اليسوعية بعدها بقليل ، وقد كان لهاتين السكليتين أثر بارز في توجيه النشء إلى القصة الغربية ، ولما هاجر كثير من نصاري لبنان إلى مصر حيث الحربة والشهرة والثروة أخذ هؤلاء المهاجرون يترجمون القصص الأوربي ويذيعونه في الناس ، وكانت بيروت قد شهدت من قبل قيام (مارون نقاش) يؤلف بعض المسرحيات أو يقتسما من الأدب الغربي مثل مسرحية البخيل له (مولير) ، وكان بدعو فنه هذا هو الذهب الأفر يجي المسبوك » وكان لمارون ابن أخ اسمه سلم نقاش رحل بعد موت عمه إلى مصر ، وسعى فيها حتى أنشأ مسرحاً وفرقة ، وظهر عصر في ذلك الوقت رجل عمه إلى مصر ، وسعى فيها حتى أنشأ مسرحاً وفرقة ، وظهر عصر في ذلك الوقت رجل

<sup>(</sup>۱) من أسل كردى نزح أبوه إلى مصر في عهد اسماعيل ، وانتظم في الجيش المصرى وارتقى الى رتبة أميرالاى ؛ وولد قاسم بمصر ودرس القانون ، وتولى مناسب القضاء حق سار مستشارا بالاستشاف وتوفى سنة ۱۹۰۸ . وللرأة الجديدة مدينة إليه بالفيء السكثير فهو الذي شق لها طريق التحرر كا تريد وإن لم يكن أول من نادى بذلك ، فقد عرفنا أن رفاعة الطهطاوى نادى بتحرير المرأة وتعليمها ، ولسكن الزمن والبيئة والأمة كانت كلها غير مستمدة لتلبية دعوته حينذاك ، فلما أتى قاسم أمين وجد من للسلمين من يستجيب له ، وقد سارت المرأة في سفورها شوطا بعيدا أكثر بما قدر قاسم أميده في أراد .

يهودى اسمه « يعقوب صنوع » أسس مسرحاً عربيا بالفاهرة ترجم له عشرات الروايات الفرامية الغرامية بلغة عامية ركيكة وقد تقدم الكلام عنه (۱) ، وظل المسرح مند ذلك الوقت يعتمد على الروايات الأجنبية المصرة ، وأحياناً يضع له بعض المؤلفين مسرحيات لا عمل الحياة المصرية في شيء ، وبها كمير من عادات الغرب وتقاليده ولم يعجه المسرح وجهة إصلاحية إلا نادراً مثل ما مر بك من روايات عبد الله نديم وأضرابه (۲) .

على أن الاهتمام بالمسرح وبالتمثيليات لم يكن كبيراً ، وإنما عنى المترجون بنقل القصص النبرى بأنواعه وألوانه ؛ ومن أقدم الذين اشتغلوا بترجمة القصص نجيب حداد اللبناني (٣) فنقل إلى المربية رواية صلاح الدين تأليف ( ولترسكوت ) ورواية السيد Cid تأليف كورني Corneille وسماها غرام وانتقام ، ورواية ( هير ناني ) تأليف هوجو ، وسهاها ( حمدان ) ورواية روميو وجوليت تأليف شكسبيروسهاها ( شهداء الغرام ) ، ورواية البخيل لـ (موليير) ورواية الفرسان الثلاثة تأليف اسكندر دوماس في أربعة أجزاء طبعت لأول مرة سنة ١٨٨٨ .

وق أواخر القرن التاسع عشر ( يونيو سنة ١٨٩٧) حضر إلى مصر كل من نقولا رزق الله ، وخليل مطران ، وطانيوس عبده ، واشتغلوا بالصحافة ، ثم التحق نقولا بجريدة الأهرام ، وعكف على ترجمة الروايات بأسلوب سهل جذاب ، وق سنة ١٩٠٤ ترجم رواية ( سقوط نابليون الثالث ) في أكثر من ألف صفحة ، وقد استهوت هذه الروايات الناشئة في مصر والبلاد العربية ، فأقبلوا عليها إقبالا شديداً ، وأخذ بعض المسلمين يقلد هؤلاء المترجين حتى لقد أنشأ أحدهم مجلة باسم ( مسامرات الشعب ) يحشد فيها كثيراً من القصص الرخيص ، وأخرج نقولا رزق الله ( عليه الروايات الجديدة » وكان المدد يحتوى على شذرات من الشعر القديم ، وقصصاً قصيرة إلى جانب الرواية الرئيسية ، وأنشأطانيوس عبده

<sup>(</sup>١) راجع س ٩٩ من هذا السكتاب .

<sup>(</sup>٧) وقد ذكرنا ف كتابنا (المسرحية) تاريخ للسرحية المصرية بالتفصيل وسقنا ثمة تماذج عليها .

<sup>(</sup>٣) ولد سنه ١٨٦٧ واشتغل بالصحانة غرر في جريدة الأهرام الهسنة ١٨٨٤ ثم اعتزلها وأنشأ ( لسان العرب } بالأسكندرية سنة ١٨٨٩ .

<sup>(1)</sup> توق النولا رزق الله في مارس ١٩٠٠ .

مجلة الراوى وفيها أخذ فى تعريب الروايات الشهيرة مثل (فوست) و (اللكة إيرابو). و رجم فرح أنطون (۱) (الكوخ الهندى) و (بول وفرجينى) و (أتالا) وغيرها من الروايات كا ترجم خليل مطران كثيراً من روايات شكسبير المثيلية.

وكان من الطبيعي بعد أن كثرت هذه الروايات في أيدى الشباب والرجال أن يبدأ الأدماء في محاكاتها ، وكان أول المقلدين وأنشطهم جرجي زيدان أن فنحافي تأليف الروايات منحي ( ولترسكوت ) الإنجلزي ، واستمد من التاريخ المربي قصصه وأبطاله ، وغير في حقائق التاريخ وبدّل حتى يدخل عامل التشويق والتتابع القصصي ، وأحرج عدداً كبيراً من هذه القصص التاريخية منها : فتاة غسان ، وأرمانوسه المصرية ، وعدراء قريش وغادة كربلاء ، والحجاج ، وفتح الأندلس ، وشارل وعبد الرحن . . . الح هذه السلسلة الطويلة التي بلغت عالى عشرة قصة مستمدة من التاريخ الإسلاي ، وأربع قصص أخرى مكتوبة كلها بأسلوب صحني ، خالية من التحليل النفسي ، والنظريات الفلسفية ، وما هي ألا تاريخ في قالب قصة لم تكمل شروطها الفنية ، وتاريخ لم يحافظ فيه على الحقائق ، وإن كانت الحقائق التاريخية كما برى عند ( سكوت ) ، وكما كانت الحقائق التاريخية كيا برى عند ( سكوت ) ، وكما والمسرحيات التاريخية ، ولكن هذه القصص فيها نفحة الأديب . وخيال الشاعر ، وعبقرية والمسرحيات التاريخية ، ولكن هذه القصص فيها نفحة الأديب . وخيال الشاعر ، وعبقرية ورواية ( زنوبيا وبدور ) وغده عن سلكوا هذا النهج التاريخي ، وزيدان أسلم من سواه في دواية ( زنوبيا وبدور ) وغده عن سلكوا هذا النهج التاريخي ، وزيدان أسلم من سواه

<sup>(</sup>۱) توفی فرح أنطون فی ۱۹۲۲ .

<sup>(</sup>۲) ولد بدروت سنة ۱۸۹۱ ، ودرس اللغة الإنجلبزية فى بدرسة ليلية مدة خسة عشر شهراً به وفى سنة ۱۸۹۱ خطر له أن يدرس الطب ولسكنه لم يتم دراسته بالسكلية الأمريكية ، ونال شهادة من الحارج فى الصيدلة ثم أنى مصر ، وتولى تحريرجريدة الزمان سنة . ورافق الحلة النيلية إلى السودان سنة ۱۸۸۱ مترجاً بقلم المخاربات ، ثم رجع إلى ببروت عضواً فى المجمع العلمي العرق فدرس العبرية والسربانية وزار انجلزا فى سنه ۱۸۸۱ ؟ وتردد طويلا على ( المتعف البريطاني ) بلندن ، ثم عاد إلى مصر وساعد فى تحرير المقتطف ، ولسكنه استقال بعد مدة ، واشتغل بالتدريس سنتين وفى سنة ۱۸۹۲ أنشأ الملال وتوفى سنة ۱۹۱۶ .

 <sup>(</sup>٣) توفى فى سنة ١٨٩٤ وبذلك سبق زيدانى فى تأليف القصمى التاريخية وله كذلك قيم وليلى
 والإسكندر .

واقبة . ثم ظهرت بعد ذلك ، وللأسف ، قصص رخيصة تتملق النزعات الدنيا عند الشعوب ، وتقرأ لقتل الوقت ، وتمثل كثيراً من وجوه الحياة الإنسانية المخزية ، فالإجرام بأنواعه وطرقه ، والعشق السافل ، وما شاكل ذلك من نواحى الصدف الإنساني ، ولا سيا وهي في المدنية الغربية المسمومة قد زحفت في صورة قصص مزرية بالأدب مطوحة به في مهواة سحيقة ، مضللة عقول النش ، ومفسدة لأهوائهم وأخلاقهم ، وباعثه منازع الشر والإجرام على طريقة رعاع باريس ، وغوغاء لندن ، وصماليك برلين وشطار نيويورك وشيمكاغو ، من أمثال : ( اللص الشريف ) و ( جونسون ) و ( ملتون توب ) و ( طرزان ) ؛ وغير ذلك مما لا يخرج عما كان متداولا في مصر إبان عصور الضعف من قصة ( أحمد الدنف ) و ( دليلة المحالة ) ومغامرات الميارين والشطار ، وإن اختلف اللون والزمان والحوادث ، ولمكن الفكرة واحدة ، والنهج متشابه ، والغاية السلوى وقتل الوقت ، وتملق النزعات الدنيا . وأين هذا من الأدب ؟ .

وظل هذا الفيض من السخف ينمر المطابع العربية حتى قامت الحرب العالمية الأولى ، واستمر بعدها ولا زال للآن ، ولكنا نكتنى يتتبعه عند هذا الحد ، ولنا في الكلام عن القصة ومنزلتها في الأدب عودة قبل أن نفرغ من هذا الفصل إن شاء الله ، وحسبنا أن نقول هنا كلمة طالما رددناها في هذا الدوع من الانجار بعقلية الجماهير : لقد تفتحت أعيننا في الصبا فإذا نحن في بيداء موحشة تخبط في دروب ملتوية ونعرج يمنة ويسرة بعيدين عن جادة الحق ، وأبواق الثقافة الدخيلة يقودون القافلة إلى مصرعها الوخيم ، وينفئون فيها السموم الهندرة حتى تستسكين لهم و تسلم قيادها : وهي في غفلة عما انطوت عليه جوانحهم ، الهندرة حتى تستسكين لهم و تسلم قيادها : وهي في غفلة عما انطوت عليه جوانحهم ، حبوا وهي ترزح تحت أصغاد الحمل والانحلال ، وأرادوا مسخها وتشويهها ، حتى تتناسي ماضيها وتفقد ما كن فيها من عزة وأنفة .

جاءوا بقصص خليع يثير الشهوة ، ويقتل الحياء ، ويلطم وجه الفضيلة والشرف ، ويوحى بالإجرام والفسق ، وجاءوها بمهازل تمثل على المسارح باسم الفق ، وأدب موبوء يزلل المقيدة ، ويخدش وجه المفاف ويمرض على الفاس باسم الفصة ، إنه أدب نغيل ، ولال المقيدة ، ويخدش وجه المفاف ويمرض على الفاس باسم الفصة ، إنه أدب نغيل ،

وورد آسن وغذاء عفن ، التقطه من يتجرون بمقلية الجماهير ، ومَن وقموا وقوع الذباب على الفضلات الفاسدة من نفايات الحضارة الأوربية وقدموه لقومهم فى شسكل زرى .

إن النفوس المريضة ، والعقول الهزيلة هي التي يخلبها الرسي ، وتفويها المظاهر الخداعة والقاوب الخالية من الإعان هي التي تهيم بالأ باطيل فتعتسف الطريق ، وتنفذ في سراديب البهتان ؛ وإذا أرادت أمة أن تنهض وتنشىء جيلا طموحاً فتياً صدفت وعفت عن هذه الآداب المرقعة ، والقصص الهزيلة ، وجدت في تشقيف الجمهور وتهذيبه فلا تترضاه أو تتعلقه ، أو تناشد عواطفه الجامحة النابية طعماً في ثروة زائلة ، وجاه مؤقت ، وعليها أن تقود هذا الجمهور الساذج إلى المين العذب فتشذب خلقه ، وتروض نفسه ، وتطبعه على الخير وتروده عا ينهض به .

لم نعرض أدواء الأمم الأجنبية ومثالبها على جمهور قرائنا ، وقد وضع هذا القصص الغريب لبيئة عير بيئتنا ، وليعالج مشكلات لا وجود لها عندنا ؟؟ إن القصة سلاح ذو حدين ، واستعاله يحتاج إلى مهارة وخبرة ، وقد أساء المترجون استعاله فطعنوا قومهم ومجتمعاتهم الطيبة في الصميم ، وجنوا عليها جناية لا تفتفر

وقد انتشر هذا اللون من القصص بأوربا في أخريات القرن التاسع عشر باسم الواقعية وقد لخصنا السمات العامة للمذهب الواقعي في كتابنا (المسرحية) ولا يرال الأدب الأوربي والا مريكي واقعاً تحت تأثير المذهب الواقعي ، ولقد جني على بعض الأمم الغربية جناية فظيمة وأشاع فيها التحلل والضعف . ولذلك أخذ كثير من أدباء الغرب يناهضونه .

ولملك أدركت بما سبق كيف أن الأدب الأجنى قد طنى تياره واشتد ، فالمدارس تفرض فيها اللغة الإنجليزية فى كل الدروس ، ولا يعنى إلا درس العربية والدين ، والأدب أخذ يغرف من بحور الغرب دون بحر أو تدقيق ، وجهرة المثقفين تجد فيا ينقل إليها صوراً من حياة الغرب لم تعهدها ، والغرب هو المتملك القاهر ، والعفوس تشرئب لمرفة عاداته وسر قوته وكثير من ألوان حياته .

ظلت المدارس المصرية خاضمة لهذه السيطرة الأجنبية حتى تولى سمد زغلول وزارة

المارف في سنة ١٩٠٦، ونازع المستشار الإنجليز (دانلوب) في سطوته وجبروته ، وأثرمه حده لا يتعداه ، وذلك بتشجيع الجمعية التشريعية التي أصرت على إرجاع اللغة العربية ، وعمل جاهداً على غسل هذه الوصمة ، والرجوع بلغة التدريس إلى العربية ، فكان لها ما أرادت ، وكانت حسنة لا تنسى له وللجمعية التشريعية لأنها أعادت العيار إلى مجراه القديم ، وأخذ العلم الحديث يتدفق في هذا المجرى كتباً طريفة التأليف ، بارعة العرض جذابة الأسلوب وسار نهر العربية زخاراً صوب الكال حتى يومنا هذا .

وبق درس اللغة الإنجليزية والأدب الإنجليزى درساً أسيلا في المدارس ، يقف منه الشباب على نون من التفكير العربي والنتاج الأدبى فيا بعد ، وسنمود إلى هذا الموضوع بشيء من التفصيل في مقدمة الحزء الثاني إن شاء الله .

### (ب) المستشرفوده:

ومن أهم الموامل في النهضة الأدبية الحديثة ، والاتصال بالفكر الأوربي بجانب الترجمة ماقام به المستشرقون من جهد في سبيل اللغة العربية وآدابها ، وبحث العقيدة الإسلامية ومذاهبها ، ونشر ماعفت عليه الدهور ، وأغفلته يد النسيان من كنوز اللغة العربية .

انصل الغرب بالشرق بادى، الأمر حيما كان الشرق في عنفوان صولته ، وقة مجده يغص بالمدارس الجامعة ، ويزخر بالكتب الثمينة ، ويشمخ بعلمائه وفلاسفته ورياضييه ، وكانت أوربا لا ترال في سنة من النوم حيما فرغ الشرق أو كاد من يقظته الطويلة وجهاده الصنيف في سبيل العلم والمدنية ، ولما استيقظت أوربا قليلا ، تلفتت فوجدت شعبا غريباً يعمر جزءاً خصباً من قارتها ، وقد أحاله جنة فينانة ترف فيها العلوم والفنون والآداب ، فتعللم أهله إلى الأندلس منذ ذلك الحين ، يرمقونها بعيون دهشة ، وأفواه فاغرة ، وبودهم أن يعرفوا بعض ماعليه أهلها من علم .

وطئت أقدام المرب كثيراً من أرض القارة الأوربية ، وعبرت بمضها عبور المسافر الوالمنامر أو التاجر ، ووقفت في بمضها وقفة الفاح القادر ، فعبروا فرنسا عبوراً سريعاً ،

وامتد طوفاتهم إلى أودية ( بوردو ) ، وتألب عليهم أوشاب أوربا من فرنسيين وألمان وسواهم حتى أنحسر طوفان العرب عن فرنسا غب ممركة ( بوانييه ) أو بلاط الشهداء ، يبد أن مقامهم قد طال نوعاً في جنوب فرنسا من جهة البحر الأبيض المتوسط ، وتركوا ثمة آثاراً في صميم الحياة الفرنسية تدل على طسول المكث والعشرة ولا سيا في مقاطعة ( پروفانس ) وقد امتد نفوذهم منها حتى سويسرا عبر جبال الألب .

وأقاموا بصقلية قرنين ونصف من الزمان ، وركوا من الساجد والآثار في ( بالرمو ) مابشهد بعزهم وثروبهم وحضارتهم واحتلوا أكثر مرافى و إبطاليا خطراً ، واستولوا على كل جزر البحر المتوسط وفي كل بلد يحلون به ينشرون لنهم ودينهم وآدابهم وحضارتهم عولم يكن من المسهل التخلص من ثقافتهم وآثارهم حتى بعد جلائهم عن بعض تلك البلاد والثنور ، ولا أدل على ذلك من صقلية فقد ظلت العربية في بلاط ملوكها وعلى السنة أهلها بعد نزوحهم عنها بقرون . وقد بلغ من سلطانهم أن ملوك صقلية تربوا بزى العرب ، ورأس وزاراتهم وقاد جيوشهم وأشرف على أمورهم عرب أفحاح ممن تخلف في الجزيرة بعد نزوح جمرتهم ، وهاك ابن جبير يقول في رحلته المشهورة حين زار صقلية سنة ١٩٨٧ أن عهد في عهد الملك عليوم : « وشأن ملكهم هذا عجيب في حسن السيرة واستمال السلمين . . . وهو كثير الثقة بهم وساكن إليهم في أحواله والمهم من أشغاله ، حتى إن الناظر في مطبخه وجل من السلمين ، وعليهم قائد منهم . . ومن عجيب شأنه المتحدث به أنه يقرأ ومكتب وحل من السلمين ، وعليهم قائد منهم . . ومن عجيب شأنه المتحدث به أنه يقرأ ومكتب بالمربية ، وشماره على ما أعلمنا أحد المختصين به ( الحدالله ، حتى حدم ) » .

ولاعجب فالمرب في ذياك الوقت قد بلغوا شأواً عظياً من الحضارة ، وكان أهمل أوربا في أشد الحاجة لمونتهم وثقافتهم ، وهاك ( دوزى ) يؤكد بمد أن وقف يالدس مى كنه الحضارة العربية في الأندلس : « أنه لم يكن في كل الأندلس أى يوم لم يكن في كل الأندلس أى يوم لم يكن في كل اور ما من يعرف القرارة والكتابة إلا في الطبقة العليا من القساوسة « وصارت جامعة

<sup>(</sup>١) نزح المرب من مقلية ١٠٧٢ م.

المسلطة قبة الطلاب من كل بقاع أوربا في القرن الثانى عشر حتى بمد أن تقلص ظل الملك المسربية بنة الثقافة والماملات والمقود حتى سنة ١٩٥٠، وظات بعض قرى بلنسية تشكلم العربية حتى القرن التاسع عشر . ولسناالآن في صدد تبيان أثر العرب في الحضارة الأوربية وآدابها وغنائها وموسيقاها ، وبحسبك أن قمل أني الفلسفة الإسلامية ظلت تدرس في جامعات أوربا حتى سنة ١٦٥٠ وأن أرسطو لم يكن يفهم إلا بشروح ابن رشد ، وأن طب ابن سينا كان غاية كل مشتغل بالطب في أوربا أمداً طويلا ، وأني مثات الكلمات العربية التي تنبي عن الحضارة والعلم قد دخلت المنات الأوربية واستيمجيت من مثل قيثارة وقطران وأميرال وشراب ، وزعفران ، وكافور وقرض ، وصك ، ورزمة ، وأكسير ، وكيمياء ، وجبر ، وساقية ، وماشاكل ذلك . وهم الحدي غليوهم سناعة الحرير والنلائل الموشاة وصناعة السلاح والخزف المذهب ، والفسيفساء بوالبور والورق والإبهاغ والأدهان والمادن ، وعلم الجبر والحساب بأرقامه (۱) .

واقيس الغزب مرة أخرى بالشرق، إبان الحروب الصليبية ، التي شنها متمصبة السيحيين حيما أنسوا في عرب الأندلس ضمناً ، وظلت بحو قرنين وطوفان جنود أوربا يقكسر على صمناة حاة الإسلام ، ويرتد ، ثم يمود أشد بما كان بأساً ، فتقابله صدمات تخفف من علوائه، وهكذا حتى خد ؛ ولكن خلف هذا الانصال الطويل آثاراً بميدة الغور في كل من المنارية والمشارقة وأما المنارية فيدهشوا من حضارة العرب في بلادهم ووجدوا أشياء كثيرة لاعهدلهم بها ، فقليوا المشارقة في لبس الدروع الخفيفة المنسوجة وفي استخدام الموسيق المسكرية ، واصطنعوا السيوف والرماح ، وأخذوا عهم فن بناء الحصون وحفر الخنادق ، وإقامة واستحكامات واستمارا النار لنقل أخبارهم في الليل والحام الزاجل بالنهار ؛ وأخذوا كثيراً من أصول الهندسة وتأسيس المنازل بالطنافس والنماذج والسجاد والأواني الخزفية وغيرها .

<sup>(</sup>١) راجم : تراث الإسبلام ، وراجع كذلك فزوات العرب في أوربا للأمير شكيب أرسلان . وأثر العبرة في الفرب ترجمة الدكتور فؤاد حسنين ، وكتابنا الفتوة عند العرب ، الفصل الخاس بالموازنة . بين الفتوة العربية والفروسية الفربية .

إن الفلسفة اليونانية التي يعتر بها الغرب ، وعليها بني حضارته وثقافته ، إنما وسلت اليه عن طريق العرب ، فهم الذين حفظوهاوشرحوها وعلقوا عليها وأضافوا إلىها فلسفتهم وآراءهم فلما استيقظت أوربا وجدت الطريق ممهداً فسارت في المدنية بخطى واسعة .

كان هذا استشراقاً غير منظم ، نشأ عن الاختلاط ولم ينتج عن الدرس ، أما الاهتام ، بالعلوم المربية ودراستها فقديم برجع إلى القرن الماشر فليلادى واهتم ملوك أوربا بآداب العرب وعلومهم ، وأول من فعل ذلك فردريك الثانى ملك صقلية سنة ١٣٥٠ ، ثم ألغونس ملك قشتالة فقد جمع الأخبر المترجين كما فعل المأمون من قبل ، وأمر بترجمة كتب العرب وكانوا ينقلونها إلى الأسبانية ثم إلى اللاتينية ، وشاع خبر هذه التراجم فحاكاه كثير من ملوك أوربا ومضت القرون الوسطى والثقافة العربية من طب وهندسة وفلسفة وجبر وحساب وكيمياء وصناعة وأدب (١) هي عماد الثقافة الأوربية ، ولكن مالبثت أوربا أن تخطت دور التمل ، ومهرت في شتى أنواع العلوم ، وبنت على هدفا القديم الذى نقلته ومحسته ودرسته دراسة عميقة علماً جديداً لايزال في عو واطراد وهو عماد الحضارة الغربية اليوم ومم أن أثر العلوم والآداب العربية لا يجحد فإن هذا الأثر قد ضعف على مر الأيام (٢) عم

<sup>(</sup>١) بلغ ما ترجم من السكتب العربية في القرون الوسطى أكثر من ٣٠٠ كتاب منها ٩٠٠ في الفلسفة والطبيعيات ، و ٧٠ في الرياضيات ، والنجوم . و ٩٠ في الطب و٤٠ في الفالمك والسكبمياء . (٧) لا مراء في أن الأدب الأورق قد تأثر بالأدب المربي خلال المصور الرسطى ، وظهر هذا. الأثر في صور شتى ۽ فنزي الشعر الغربي يقتبس القافية من الشعر العربي بعد أن لم تسكن معرونة في الشعر. الليونانأو اللاتبي Legacy of Islam p. 373 ، والطروبادوراوع من الفعر الفنال الغزلم الرقيق، وقد ظهر في جنوب أورباق القرون الوسطى ، وهو يشبه إلى حد كبير في أوزانه وقوافيه وسأنايه وحرارته-هشمر الغزلىالعربي ، ولاسيا الغزلاالعذرى وكلة (طراوب) عربية لا شكافها والقصص العربية والخرانات ؟ والأمثال والنوادر كان كما أكبرالاثر ف الأدب الأولري حينذاك ؛ ومن أثم السكتب الق ترجت كليسلة -ودمنة في القرن الثالث عصر ، وكان النواة التي نشأ من حولها أدس قصصي عن الحبوان والطبر ، وإذا وازنت بين أشعار (لافونتين) وبين قصم كليلة ودمنة تجد الافتياسواضا وتصم وكاشيو(ديكا بيون)» عليها طابع عربي ظاهر ، ولما ترجم ألف ليلة سنة ٤٠٧٠ احتفى به الأدباء الأوربيون احتفاء شديدا مـ واقتيسوا منه . وتسجوا على منواله . وظهرت قصص أوربية مشهورة فيها النفحة العربية والحيال. العبرق ، خد مثلا ( زاديج ) لفولتير أو السكوميديا الإلهية لدانق فإنك تلمس أثر رسالة النفران قوياً. ق الماهمة الإطالية ، ولم يكن التشابه عرد مصادنة ، بل الأمرأه في من هذا . ومن أشهرالآثار التي تتسم. مالها بم الشرق المرن ديوان الفاعر العالم ( جيته ) المسمى ديوان الفترق والغرب . ومسرحية كورتى ( المبيد ) ومسرحية راسين (باجازيت أي بايزيد) من أثر هذا الاتصال الثقاق مـ

واستقلت العلوم والآداب الأوربية ، وصارت مرجماً ومعيناً ، وتراثاً شائعاً للإنسانية . ومع كل هذا فقد تجدد نشاط الغرب في الاستشراق خلال العصور الحديثة ، وظهر هذا النشاط في صور عدة:

# ١ — الجمعيات الأسبوية :

وهي جميات أنشأها المستممرون أول الأمر فدراسة شئون الدول التي يحكمونها ، وتسرف لفاتهم وآدابهم ونفسياتهم ، حتى يكون حكمهم مبنياً على أسس متينة . ومن أقدم هذه الجميات تلك التي أنشئت في بتافيا عاصمة جاوا سنة ١٧٨١ ، ومن أشهرها الجمية الأسيوية اللكية بلندن ، وقد أسست سنة ١٧٢٣ ونظيرتها الفرنسية ١٨٣٠ . ولكل من الجميتين علمة مشهورة تمنى بالأبحاث الشرقية والإسلامية والمربية ، وتقوم أحيانا بطبع كتب لم تنشر من قبل أو إخراجها بتمليقات قيمة ، ومن ذلك نشر المجلة الأسيوية الإنجليزية لمقامات الحريرى ، وترجمان الأشواق لان عربي (ترجما نيكلسون) . وقد اعتنى الفرنسيون يخاصة في مجلهم بالمذاهب الإسلامية فبحثوا في الدروز والشيمة والإسماعيلية والوهابية والنصرية وما شاكل ذلك .

وحذا كثير من الدول حذو إنجلترا وفرنسا في إنشاء الجميات الأسيوية فصار لأمريكا الجمية الشيوية ، ولألمانيا الجمية الأسيوية ، وفي إيطاليا والنمسا كذلك .

## ٢ – المؤتمرات:

ومن مظاهر نشاطهم المؤتمرات التي يعقدونها في إحدى مدنهم المشهورة ، ويؤمه المستشرقون من كل دولة ، وكثير من الأدباء والعلماء في الدول الشرقية ، وتلتى فيها البحوث ويتناقش المؤتمرون في شتى المسائل ويطلمون على ما قام به كل من الحدمات في سبيل الاستشراق ، وأول مؤتمر عقده المستشرقون هو مؤتمر باريس سنة ١٧٧٣ ، وتكررت بعد ذلك المؤتمرات حتى زادت عن العشرين ، وقد أخذت مصر في العصر الحديث تشترك

في هذه المؤتمرات ومن أول من اشتركوا فيها عبد الله فكرى ، وحزة فتح الله ، وحفني ناصف وأحمد شوق الشاعر .

### ٣ — المسكنبات :

ومن المعجب أن كثيراً من نفائس الفكر الهربى والإسلامي ليس في البلاد المربية ، وإنما اكتئزه الغربيون في مكاتبهم ، وقد جموا كثيراً من هذا التراث في خلال المصور الخاصية ، وأيام محن المسلمين بالأندلس وصقلية وفرنسا وإيطاليا ، وأيام الحروب الصليبية ، وأيام أن دخلوا غزاة فاتحين ، أو تجاراً مستعمرين ، وحرصوا على اقتناء النسخ النادرة والكتب الثمينة ؛ حتى تجمع في هذه المكتبات ما يزيد على مائتين وخسين ألف مجلد ، والكتب الثمينة و بلين ، وباريس ، ولندن ، ولينزيج ، وكيدن ، وأكسفورد ، وأدنبرة ، ولينتجراد ، ومدريد .

وقد عز على كثير من أدباء العرب وعلمائهم أن يظل هذا النراث النفيس غربباً محتبساً في مكاتب أوربا ، فأخذوا منذ تنبهوا يغشون هذه المكتبات وينقلون بعض المخطوطات القيمة ، أو يصورونها ؛ وقد اهتمت بذلك جامعة القاهرة ، ورصدت لهذا العمل الأموال وبعثت العلماء لهذه الفاية ، وقد جدت الجامعة العربية في نقل كثير من هذه المخطؤطات وتصويرها حتى تهيأ لها عدد غير يسير منها سيلتي ولا شك كثيراً من الضوء على الحقائق العلمية والأدبية والتاريخية المتداولة .

على أننا لا زلنا نطمع في الزيد وأن تنقل كل هذه الكتب وترد صورها على الأقل إلينا فنحن أولى بها من سوانا ولاسيا وقد نشأت بين ظهرانينا طائفة من العلماء المحقين الذين أجادوا إخراج هذه الكتب إخراجاً علمياً صحيحاً . ومن أشهر الذين اهتموا بهذا وجلبوا عشرات الكتب النادرة أو صورها المرحوم أحمد تيمور والمرحوم أحمد ذكى ،

### ٤ -- معاهد اللفات الشرقبة :

وفي المواصم الكبرى بأوربا ، مدارس للغات الشرقية ، برد مناهلها طلاب أوربيون يدرسون اللغات كي يتمكنوا من الميش ببعض بلاد الشرق تجاراً أو موظفين أو سياحاً أو مستعمرين كما يؤمها اليوم كثير من أبناء البلاد الشرقية والدربية ، يتزودون من علم كباد الستشرقين ، ويأخذون عنهم طرق البحث ، والاستنباط ، ومن أشهر هذه الماهد مدرسة اللغات الشرقية بلندن وباريس وبرلين . وكل مدرسة تحوى مكتبة قيمة ، تمنى بدراسة اللهات الشرقية بلندت ما يزيد المهرجات وتسجيل الأصوات ، ويدرس عدرسة اللغات الشرقية بلنسدن ما يزيد عن ثلاثين لغة .

## • – أشهر المستشرفين الحرثين :

١ - دى ساسى الفرنسي توفى سنة ١٨٣٨ .

منشى، الجمية الأسيوية الفرنسية ، وكان من أعظم المستشرقين وأصبرهم على الدرس وخلف عدة آثار تشهد بفضله ، من ترجمة لكليلة ودمنة ، ومقامات الحريرى ، ورحلة عبد اللطيف البغدادى ، وألفية ابن مالك والبردة ، وكتاب النقود للقريرى ، وكتاب الزاجل لابن الصباغ ، وترجم كثيراً من أشمار العرب كقصيدة الطغرائى : ياخالى البال ، وله مؤلف في تاريخ العرب أيام الجاهلية ، وآخر عن ديانة الدروز ، وهو الذى أفشاً مع تلامذته الجلة الأسيوية Journal Asiatique

### ۲ – کاترمبر ۱۸۵۷ Quairemére

وهو من تلاميذ دى ساسى الفرنسيين ، ومن أعماله : نقل تاريخ الماليك للمقريرى وطبع مقدمة ابن خلدون في ستة أجزاء بالمربية والفرنسية ، ونشر منتخبات من أمثال الميداني متنا وترجمة ، وترجم المعلقات السبع ، ومن أبحاثه المشهورة بالمجلة الأسيوية ما كتبه عن النبطيين والعباسيين ، وكتاب الأغاني والفاطميين ، وذوق الشرقيين ، وغير ذلك من الأبحاث المفيدة التي تدل على نشاط جم ، وصبر بليغ .

#### ۳ - مونك - Maak مونك - ۳

وهو ألمانى يهودى درس على ساسى ، وقدم مصر فجمع مخطوطات كثيرة منها تاريخ الهند للبيرونى : ومن أثاره : تأثير اللغة العربية فى اللغة العربية بعد التوراة ، وبحث ونقد فى ديانة الدروز ، ومجموعة فى الفلسفة العربية واليهودية ( وهو كتاب نفيس ) .

### . ۱۸۷۱ De Perceval دی رسفال - ٤

وهناك أب وابن بهذا الامم ، وكلاها اشتغل بالعلوم الشرقية ، وإنما نعنى بهذا التاريخ ، الابن ، وقد قام برحلة إلى لبنان ومكث به ثلاث سنوات ، وعين أستاذاً للمربية العامية في مدرسة اللغات الشرقية بباريس ، ثم للفصحى في معهد فرنسا : ومن آثاره : المعلقات السبع ( وبا كورة تاريخ العرب ) في ثلاثة مجلدات ، وقد طبع مراراً .

#### o - رينان Renan .

وقد درس اللاهوت في أول نشأته ، وتعمق في اللغات الشرقية ، وقام برحلة في بلاد الشرق العربي . ومن مؤلفاته : تاريخ اللغات السامية في جزئين ، كتاب النرشد وقد علق عليه بقوله : « لولا الن رشد لما فهمت فلسفة أرسطو » ، وتاريخ فينيقية ، وقد اشتهر بتعصبه الذميم ضد العرب والمسلمين ، وفي كتابه تاريخ اللغات السامية مطاعن كثيرة على المقلية العربية سنرد على بعضها عما قليل ،

#### . De Vaux دى فو

واشتهر بأبحاثه الرياضية والفلسفية ، ومن أحسن كتبه : مفكرو الإسلام في خسة أجزاء ، وكتاب الفلسفة المشرقية ، وترجم قصيدة ابن سينا في النفس ، وترجم تائية ابن الفارض .

#### . Massignon - V

وهو من المستشرقين الماصرين ، وكان عضواً بمجمع اللغة العربية بمصر ، ومن أكثر

المستشرقين نشاطاً ، وأطولهم باعاً ، وقد كان أستاذاً لتاريخ الفلسفة في الجامعة المسرية ، وتعلم أمره في الجزائر وتونس وفاس ، ورحل إلى العراق ، وحاب كثيرا من الأقطار المعربية . ومن آثاره المهمة : أخبار الحلاج والصوفية ، والأمثال البغدادية للطالقاني ، وكتاب مراكش في القرن السادس عشر ، وله بحوث طيبة في دائرة المعارف الإسلامية .

A - لني بروننسال Provençol .

وهو كذلك من المستشرقين الفرنسيين الماصرين ، ولد بالجزائر سنة ١٨٩٤ ، وقد انتدب أستاذاً زائراً بجامعة القاهرة ، ومن أشهر آثاره : أسبانيا المسلمة في القرن الماشر والحمنارة العربية في أسبانيا ، وثائق غير منشورة عن تاريخ الموحدين ، وتقويم السير الأندلسية في القرن الثالث عشر ، وقد عاون في طبعة الذخيرة لابن بسام من مطبوعات جامعة القاهرة .

أما الستشرقون الإنجلير فن أشهرهم :

١ – كارليل توفي سنة ١٨٥٠ وهو صاحب كتاب الأبطال المشهور .

. Lane إدوار دلين - Y

وقد قدم مصر سنة ١٨٢٥ ودرس عاداتها دراسة طيبة ، حتى لقد لقبه أسدقاؤه بمصر عنصور أفندى لكثرة تقليده للمصريين في معيشهم ، ومن أجل آثاره : معجمه الشهور سواء العربي أو الانجلزي ، ومعجمه العربي نموذج احتداه من قام بعمل الماجم بعده ، ومن آثاره كذلك : كتاب عن أخلاق المصريين وعادمهم ، وهو نحفة جيلة وقد ترجمه أخيراً الأستاذ عدلي نور بالرسالة ثم نشر على حدة .

۳ – وليم رايت ۱۸۶۹ Wright .

رجم رحلة ابن جبير ونقدها وعلق عليها ، ومن أشهر كتبه وأعمها نقماً : كتابه في النحو وقد طبع مرات ، وله كتاب جيد في الموازنة بين اللغات السامية Grammer ، واشترك مع ( دوزى ) في إخراج نفح العليب للمقرى ، ونشر كتاب

السكامل للمرد ، وكتاب تلنب القوافي لابن كيسان ، وكتاب أخبار الرواد ، وترجم كليلة ودمنة ، وهو صاحب أبحاث الأدب السوري في دائرة المعارف البريطانية .

#### ٤ - إدوارد بروان T.Browne توفى سنة ١٩٢٩ .

وكان أستاذاً بجامعة كبردج للمربية والفارسية ، ومن آثاره : الطب عند المرب ، وتاريخ الأدب الفارسي ، ونشر كتاب مذكرة الشعراء لدولتشاه ، وكتاب نهاية الأرب في أخبار الفرس والمرب ، والمحافة والشمر في إيران الحديثة .

### ماسير توماس أرنولد Arnold

وهو أول أستاذ بمدرسة اللغات الشرقية بلندن ، ومن مؤلفاته المظيمة ذات الأثر الجليل كتابه الدعوة إلى الإسلام ، وقد ترجم إلى كثير من اللغات ، وقمنا بترجمته ونشر جزء كبير من هذه الترجمة بمجلة الرسالة سنة ١٩٣٩ ، ولكن حالت دون نشره عوامل مختلفة ، وقد بمت ترجمته إلى العربية ونشر في هذه السنة على يد بمض الأساندة . وفيه يظهر توماس أرنولد دون تحيز سر الإسلام وعظمته .

مرجوليوث: وقد اكتسب شهرة كبيرة في البلاد المربية ، ونشر معجم الأدباء لياقوت الحوى ، ونشوار المحاضرة ، وديوان ابن العماويذي ، وحاسة البحترى وترجم فسولا من التمدن الإسلامي لجورجي زيدان .

٧ - نيكلسون : وهو كذلك من أشهر المستشرقين وأبعدهم صيتاً ، ولا شيا في أبحاثه عن التصوف الإسلامي ، وله في ذلك كتاب في ثماني مجلدات ، ونشر ترجمان الأشواق لابن عربي ، وترجم لابن الفارض في المجلة الأسيوية ، وفكرة الشخصية في الصوفية ، وله كتاب مشهور في تاريخ الأدب العربي ، وتوفى نيسكلسون منذ أمدوجيز.

#### Gibb ج - ۸

وهو من أشهر السنشرة بن الإنجليز ، وقد درسنا عليه عدرُسة اللمات الشرقية بلندن

وكان عضواً بمجمع اللنة العربية بمصر وله عناية فائقة بالأدب الحديث في مصر والشام نشرت في مجلة معهد اللنات الشرقية بلندن من سنة ١٩٣٧ — ١٩٣٠ وله كتاب موجز عن تاريخ الأدب العربي ، ومن أحدث كتبه وأنفعها كتاب « الميول الحديثة في الإسلام» غير أنه شديد العناية بتركيا وتطورها ، وله أبحاث عن الفتوحات العربية في آسيا الوسطى وعلاقتها ببلاد الصين ، وصار عرراً لدائرة المعارف الإسلامية ، وهو أستاذ بجامعة (هارفرد) بأمريكا ، وله خبرة واسعة ببلاد الشرق العربي .

أما المستشرقون الألمان فقد كان الحافز لهم على الاستشراق في مبدأ الأمر الاشتغال بالمسائل الدينية وترجمة التوراة فاضطروا إلى دراسة المبرية ثم العربية . وبعد ذلك حفرتهم عوامل سياسية وتجارية إلى الاهتمام باللغات الشرقية ، وإن لم يتهيأ لهم أن يكونوا مستعمرين لهم أملاك واسعة وإمبراطوريات شرقية ، مترامية الأطراف كالفرنسيين والإنجايز ومع هذا فقد نبغ منهم عدد أفادوا الدراسات الشرقية والإسلامية فائدة لاتنكر ، ومن أشهرهم :

### ١ – فَرَ \* يتاخ توفى سنة ١٨٦١ .

وتملم على دى ساسى فى باريس ، واشتغل بالندريس فى جامعة ( بون ) ، ومن آثار م ديوان الحاسة لأبى عام مع شرح التبريرى وبترجمة لاتينية ، وأمثال لقان ، وأمثال العرب وأمثال الميدانى بترجمة لاتينية ، وفاكمة الخلفاء لابن عربشاه ؛ وله معجم عربى لاتينى فى أربعة أجزاء . وطبع معجم البلاان لياقوت مع فهارس قيمة وتذييل

# ۲ — فلوجل توفى سنة ۱۸۷۰ :

ومن آثاره: نشر كتاب كشف الظنون لحاجى خليفة مع ترجمة لاتينية في سبعة عجلدات، ودراسة عن الكندى الفليسوف العربي، ونشر كتاب التعريفات للجرجابي وأتبعه بدراسة عن ابن عربي ومدارس العرب النحوية حتى القرن العاشر، ونشر الفهرس لابن النديم كذلك

#### ٣ – فليشر توفي سنة ١٨٨٨ .

مؤسس الجمية الشرقية الألمانية ، وقد نشرت هذه الجمية كثيراً من الكتب القيمة مثل معجم البلدان تصحيح ( وستنفلد ) وشرح المفصل لابن بعيش تصحيح ( بان ) ، وكتاب الآثار الباقية للبيروني تصحيح ( سخو )

ومن آثاره: ترجمة ألف ليلة وليلة في تسعة مجلدات وتفسير القرآن للبيضاوي وعجائب المخلوقات للقزويني .

#### ٤ — وستنفلد سنة ١٨٩٩ .

ومن آثاره: مختلف القبائل ومؤتلفها لمحمد بن حبيب، وتاريخ مكة للأذرق، وأخبار قبط مصر للمقريرى ، وجنرافية مصر القلقشندى ، وتاريخ الخلفاء الفاطميين ، وتاريخ الخلفاء الفاطميين ، وتاريخ الخلفاء الفاطميين ، وتاريخ الخلفاء الفاطميين ، وتاريخ الخلفاء الفاطباء المرب، وديوان علقمة الفحل ، وكتاب الاشتقاق لابن دريد ، ومعجم البلدان لياقوت في جزءين ، وآثار البلاد للقزويني ، وطبقات الحفاظ للذهبي ، وغير ذلك من الكتب القيمة وكلها تدل على نشاط وافر ، ورغبة صادقة في خدمة الأدب المربى والتاريخ الإسلامي .

### نولدكه توفى سنة ١٩٣١ .

ومن آثاره قواعد اللغة العربية ، وتقارب اللهجات ، وتاريخ القرآن ، ودراسة عن المملقات ، وتاريخ عروة بن الورد ، وتاريخ الفرس والعرب ، والعرب في عهد الساسانيين وله مختارات شعرية من العصر الجاهلي والإسلامي الأول ، وجمعت مقالانه في مجلد بن خبائة مقالة .

ولم يقتصر الاستشراق على علماء هذه الدول ، بل رى في معظم البلاد الأوربية وفي أمريكا مستشرتين لهم باع طويل في نشر الكتب وتصحيحها وترجمة بمضها إلى الماتهم، حتى ولو لم يكن لهم مطمع استمارى ، أومقصد تجارى أوتبشيرى ، ومن هؤلاء المستشرقين :

١ - كراتشوفسكى الروسى (١) ( ولا يزال حياً ) وقد عنى عناية خاصة بالأدب العربى الحديث ، وانتدب أستاذاً بجامعة القاهرة ، ومن آثاره التي يقال إنها لانقل عن الثلاثمائة بين مصنف ومترجم ومفسر ؛ الرواية التاريخية في الأدب العربى المعاصر ، نشرت سنة ١٩١١ ، ونشر مخطوطتين مجهولتين عن الجغرافية وعلم الفلك في الحبشة وأسبانيا المسلمة والمتنبي وأبى العلاء ، وطبع كتاب البديع لابن المتز بتفسير وتعليق ومقدمة .
ق ثمانين صفحة .

# ۲ — دوزی المولاندی توفی سنة ۱۸۸۳ ·

ولد بلّيدن، وهي من أشهر المدن اهماما بنشر الكتب العربية ومن أشهر مؤلفاته: تاريخ الإسلام في إسبانيا في أربعة أجزاء ، بدأه بدرس القبائل العربية في العصر الجاهل ثم عهد النبي عليه السلام ، ثم عصر الأمويين ، وتخلص إلى الأندلس فأرخها من سنة ٧١ ألى ١١١٠ ، وله كتاب «كلام كتاب العرب في دولة العباديين في ثلاثة أجزاء » ، ومن ألجل آثاره ملحق للماجم العربية ذكر فيه الألفاظ التي لم ترد بها ويقع في جزمه ، ومما فشره تاريخ ابن زبان ، وتاريخ المحب للمراكشي ، وجغرافية الأدريسي .

۳ - دى جويه De Goeje المتوفى سنة ١٩٠٩ وهو هولندى ، وقد اشتهر بنشر المؤلفات العربية الهامة بعد تصحيحها وضبطها ، فما نشره : فتوح البلدان البلادرى وديوان مسلم بن الوليد ، والمحتبة الجغرافية العربية فى ثمانية مجلدات ، وتاريخ الطبرى المحبير عي خسة عشر مجلداً مع فهارس قيمة ، وغريب الحديث لأبي عبد القاسم بن سلام ( وهو أقدم المخطوطات العربية بأوربا بعد القرآن ) ، ونشر كذلك رحلة ابن جبر ، والمسالك والمالك لابن حوقل ، وأحسن التقاسيم للمقدسي البشارى ، والأعلاق النفيسة لابن رسته ، وجزءاً من تجارب الأمم لابن مسكوبة ، وجغرافية الأصطخرى ، ورسالة حي بن يقظان ، والتمدن

<sup>(</sup>١) راجع ترجته بالتفصيل إذا شئت ف كتاب ( المستشرقون ) لنجيب العقيق، ١٣٧ ومايعدها وقد اعتمدنا في الكلام من المستشرقين على هذا السكتاب ، وتاريخ آداب اللغة العربية لجورجي زيدان وتاريخ الآداب العربية للأبلويس شيخو وطي صلاتنا ببعض هؤلاء المستشرقين ولاسيا الماصرين منهم.

الإسلامي لجرجي زيدان ، وسيرة الرسول ( عليه السلام ) لابن هشام . . . وعشر ات الكتب والمخطوطات القيمة .

### ٤ – جولد زيهير المجرى – وتوفى سنة ١٩٢٩.

وهو إسرائيلي تبحر في اللغة العربية ، والشريعة الإسلامية ، له فيهما أبحاث تدل على سعة اطلاع ، وطول باع ، ومن أشهر آثاره : العقيدة والشريعة في الإسلام وقد ترجم أخيراً إلى العربية ، وكتاب آداب الجدل عند الشيعة ، والفقة العربي، والتقية في الإسلام ونشر كتاب المستظهري في الفضائع الباطنية وفضائع الستظهرية للغزالي ، وغير ذلك من الكتب التي تدل على اهمامه بالعقائد والمذاهب .

هذا وقد اشهر في كثير من الدول بعض أفراد من المستشرقين مثل: سانتلانا ، ونيلنو ، وجويدى الكبير ، وجويدى الابن في إيطاليا (١) ، والبارون كريمر والدكتور موثر في النمسا ، وفنديك ، وما كدونالد وشاراز آدمس في أمريكا ، وكريم سكي في بولندا وبول كراوس في تشيكوسلوفا كيا (٢) ، وبركلن في ألمانيا ، وكتابه في تاريخ الأدب المربى من أهم الراجع المعتمدة ولاسيا تلك الملاحق التي يصيفها إليه في كل عام وقد قام بترجمته زملنا المرحوم الدكتور عبد الحليم النجار

### أثر المستشرقين :

تفرغ المستشرقون للبحث ، ومنحتهم أمهم المال والوقت ، وتحت أبديهم المكانب العامرة بالأبحاث وبالمخطوطات النادرة ، وكالهم يعرف عدة لغات عربية وشرقية ؛ فكان

<sup>(</sup>١) وكل هؤلاء المستشرقون كانت لهم صلات وثيقة بمصر ، وقد درسوا في جامعة القاهرة ، وفي الجامعة المسترف و الجامعة المستربية والمسترب الخالف المستربية والمسترب والتسرف و وفي المستربية والمسترب والمستربية والمستربية وجويدى الآبن بأبحاته في الأدبونقه اللهة ، والمقائد والمذاهب الإسلامية .

<sup>(</sup>۲) انتدبته الجامعة للصرية للتدريس بها من ۱۹۳۱ حتى انتماره في سنة ۱۹۶۶ واشتهر بأجماله صنالفرق الدينية وتراجم رجالها ، وقد اعترف له كثير من المستصرفين بالفضل والدأب .

من الطبيعي أن تتسم آثارهم بسمات التحقيق والمثابرة والاطلاع والموازنة ومراجمة الأصول أو المخطوطات ووضع الفهارس وغير ذلك مما كان مفقوداً في الكتب العربية .

ولقد مهدوا السبيل أمام الباحثين بنشرهم المخطوطات الثمينة في طبعات أنيقة مصححة ، مزودة بتعليقات نفيسة ، وبفهارس تيسر الاطلاع وتجمع الأشخاص والأماكن ، والموصوعات . واشهروا بتحقيقاتهم اللغوية ، وبأبحاثهم في أصول اللغات ، وفقه اللغة ، والساميات ، وبا كتشافات كثيراً والساميات ، وبا كتشافات كثيراً من نظريات التاريخ وحقائقه المتداولة . وامتازت أبحاثهم بحسن العرض ، وبالتدقيق العلمي ، وبالنظرات الشاملة . وأهم أثر للمستشرقين يتضح في الكتب العربية التي ألفت على نمط كتبهم ؛ ولا يهولذ ك هذا ، فهم كا ذكرت لك قد أنقنوا طرق البحث في لغمهم ، وطبقوها على العراسات الشرقية التي يضطلعون بها ، وعندهم من الوقت والمال ما عكنهم من حسن الإخراج وجمال الأداء .

إن الدراسات الأدبية وتاريخ الأدب بصورته التي نعرفها اليوم هي أثر من آثار الستشرقين وحسنة من حسناهم ؛ ولا تعجب فالكتب العربية منذ طبقات الشعراء لابن سلام الجمحي وما أتي بعده من كتب التراجم كمعجم الأدباء لياقوت ، ووفيات الأعيان لابن خلكان لم تبحث في الأسباب والعلل والنتائج والبيئة والظواهر السياسية والاجتماعية ، وتفاعل الأديب وعصره كا ترى اليوم في الدراسات الأدبية ، وإنما كان الأديب وحدة منفصلة لا تربطه بغيره روابط .

ومن الكتب التى ظهرت فى هذه الحقبة التى نؤرخ لها (أى أواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين ) وتجلت فيها آثار المستشرقين وطريقة بحثهم بل وكثير من آرائهم وأحكامهم وأبحاثهم :

۱ – کتاب تاریخ آداب اللغة العربیة لجورجی زیدان ، وقد اعتمد فیه علی بروکلن الا لمانی فی کتابه تاریخ الأدبالعربی ، ولم یقف بروکلن عند القرن التاسع عشر بل أصدر (م – ۲۰ ف الأدب المدیث ج ۱ )

ملاحق عديدة يسجل فيها تطور الآداب المربية في عصرنا هذا ، وينقد معظمَ الأدب الذي تصدره المطبعة العربية ويتتبع الأديب منذ نشأته ، ويسجل تطورات أدبه .

٣ – كتاب الأب لويس شيخو في الأدب العربي إبان القرن التاسع عشر والربع الأول من القرن المشرين ، وكتابه هذا محاولة أبولية لمحاكاة المستشرقين في كتاباتهم ، وفيه كثير من طرق البحث القديمة ، ويمكنك أن تدرك الفرق بين ما يكتب اليوم وما كتبه الأب شيخو منذ ربع قرن .

٣ – وتاريخ أدب العرب لمصطنى صادق الرافى ، وهو من الكتب التى تدل على غزارة علم وسعة اطلاع ، وبدل كثير من الجهد ، ولكنه لم يبلغ فى بعض أحكامه وطريقة عرضه ما بلغته الأبحاث الأدبية بعد ، وبعد فى الطليعة من الكتب التى ألفت على الطريقة الحديثة ، وقد وفق فيه مؤلفه لكثير من اللمحات والأحكام الصائبة . مع أن الرافعى لم يكن يعرف إلا القليل من اللفات الأجنبية .

- وآداب اللغة العربية في العصر العباسي للشيخ أحمد الإسكندري .
- وبلوغ الأرب فأحوال العرب للسيد محمود شكرى الألوسي البغدادي(١).
  - ٦ وعلم الأدب لحفني ناصف .
  - والاشتقاق والتعريب لعبد القادر المغربي .

وكانت هذه الكتب بواكير الدراسات الأدبية التي نحا فيها الكتاب المرب منحى المستشرة بن وتأثروا بهم في منهج أبحاثهم . ولكن لم تر الجامعة المصرية القديمة ، ولاجامعة

<sup>(</sup>۱) صاحب هذا المكتاب السيد محود شكرى الألوسى البغدادي ولدسنة ۱۲۷۳ ه ، ۱۸۵۹ م و درس على الطريقة الأزهرية المكتب اللغوية والدينية ، ولحكن كتابه هذا يعد الآن كتاباً قوياً في ماه دله يعل على علم صاحبه وقدرته على التأليف ، وهو من المراجع القيمة في أحوال هرب الجاهلية ، وقد قدمه لمؤتمر المستوكهام سنه ۱۸۸۹ ، ونال به الجائزة الأولى من المؤتمر ، وقد احتلكتا به هذا المذب اللائقة به في عالم التأليف ، ولا بزال حتى اليوم حجة في موضعه ، ينتهم به كثير من طلاب الأدب على الرغم من أن البيئة التي نشأ بها المؤلم كانت متأخرة ، هذا وقد توفي السيد محود شكرى الألوسي سنة ۱۹۲۷ ه ، ۱۹۲۶ م ببغداد ، وحسبه هذا المكتاب ذكرى طيبة وعملاسالها ، راجع ناريخ حياته وبقية آثاره وأشعاره في أعلام المراق السيد محمد بهجت الأثرى :

القاهرة عقب إنشائها عناء عن المستشرقين ، فأخذت تنتدبهم للقيام بالتدريس فيها ، ونشر طرقهم السديدة في البحث بين طلاب الأدب. ولقد ظهر هذا الأثر جلياً واضحاً في الأبحاث التي تلت ذلك ، ولازلنا سائرين في هذا الطريق ، نعتمد على أنفسنا مرة ، ونستأنس بآرائهم مرة ، والبحوث الأدبية تكثر وتتنوع وبظهر عليها أثر التحقيق العلمي السلم .

ولملك تسأل: أترى المستشرقين أعلم منا بلغاننا وبأصول عقائدنا وفرقنا الدينية ، وهل هم معصومون من التعصب والحطأ ؟!

في الحق إن كثيراً من المستشرقين على حظ كبير من العلم والمعرفة ، ولكن الأمن الذي يهمنا بحن ليس العلم ، وإنما المنهج وطريقة الاستقراء والاستنباط والدرس وتسكوين الحكم بعد الموازنات ، ومراجعة الأصول والمخطوطات وكل مافيل حول الموضوع ؛ ولقد ذكرت لك آنها أن مكتبات أوربا بحوى مائتين وخمسين ألف كتاب عربي بين مخطوط ومطبوع ، وهذه الثروة الهائلة حرية أن تتبح لمن يعيش معها — وقد كفلت له أسباب البحث الأخرى أن يتسع اطلاعه ويعمق نظره ؛ ويقرب حكمه من الصواب ، فلابدع إذا كان بعض المستشرقين حجة في أبحانهم المتي تصدوا لها .

أجل! إننا لانبرى، كثيراً منهم من التعصب، ولاسيا في المسائل التي تتعلق بالدير والعقيدة والجنس، وهيهات أن يكتب أحد عن الإسلام أو عن العرب دون أن ينزع عنى كتابته إلى ماينم عن تعصبه وقليل منهم من استطاع أن يتجرد من عواطفه ونزعاته حين البحث مثل (السير توماس أرنوله) في كتابه (الدعوة إلى الإسلام)

أما عن الأدب فلا داعى للتمصب اللهم إلى ما أشاعوه عن أسطورة العقلية السامية والآرية حين كلامهم عن خلو الأدب المربى من القصة ، وتعليلهم لهذا بذلك التعليل السخيف ، وهو عقم الحيال العربى وإجدابه (۱۱ ، ولعلك لم تنس الضجة التي أثيرت حول كتاب ( في الشعر الحاهلي) للدكتورطة حسين وماثبت من أنه تأثرفيه برأى (مرجوليوث)

<sup>(</sup>١) سنغس القصة بكلمة في هذا الفصل باعتبارها لونيامِن ألوان الأدب لم يكن موجوداً لدى العرب

وأخذه آراء هذا السنشرق قضية لاجدال فيها ، فأنكر فيما أنكر قصة إبراهيم وإسماعيل والخذه آراء هذا السنشرق الجاهلي(١) وقدل منهم من خلا من التعصب الديني أو الجنسي .

والمستشرقين أخطاء كثيرة ، يرجع بعضها إلى جهل بالمصطلحات المربية وعدم معرفة معانيها الصحيحة ، فتصللهم هذه المصطلحات ، وبدعوهم إلى استنباطات فاسدة ، فكازانوفا مثلا يترجم كلة أى بشمى ، وكازميرسكى يترجم قول الله تعالى الملائكة . « اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس أبى » باعبدوا آدم . وأحياناً ببالغون في التحليل والتعليل والتأويل ، ويحاولون أن يجدوا شيئاً لم يوجد قط ، فيضلون سواء السبيل ، فترى كازنوفا مثلا عند بحثه في ( إخوان الصفا ) يقع على نص في رسائلهم ، ويجهد في أن يستنبط منه تاريخ تأليفهم الرسائل بطريقة مضحكة أبعدته عن الصواب كل البعد ().

وعلى الرغم من كل هذا ، فأخطاؤهم العلمية قليلة ، وهي منتفرة لهم إذا راعينا إنهسم ويتحثون في ديانات غيرهم ولغائهم وآدابهم وأخلاقهم ، وأخطاؤنا بحن أكثر من أخطائهم وأشنع ، ولا نستطيع أن نغمطهم حقهم ، وننكر أياديهم على الأدب المربى والأبحاث الإسلامية واللغوية والاجماعية ، ونشرهم مثات الكتب والمخطوطات الثمينه التي أقاحت لنا معرفة ماكان عليه أسلافنا حق المرفة . إننا لازلنا نتلق عنهم الكثير ، وسوف نظل كذلك إلى أن يتاح لنا نقل صورة صحيحة من المخطوطات النادرة الوجودة لديهم ، وفسخ الكتب القيمة التي تعوزنا في البحث ، وإلى أن يتفرغ منا العلماء للبحث الطويل الشاق وون مراعاة الزمان والجهد كما يفعلون ، وحينئذ نستطيع أن نجاريهم في مضارهم ، وقمم فضل السبق .

# (م) أثر الاتصال مالأدب الأجنبي:

كان من الطبيعي أن يتأثر الشرق العربي ، ولاسيا مصر ولبنان ، بهذا الاتصال

<sup>(</sup>۱) راجع كتاب النقد التحليل لكتاب ف الأدب الجامل تأليف الأستاذ عمد أحد الفيراوي مــ ومقامة الأسر شكيب أرسلان له .

<sup>(</sup>٢) راجم ( إخوان الصفا ) لمؤلف هذا الكتاب من ٦٨ وما بندها .

المباشر بالأدب الأجنبى ، فنى مصر يجثم الاحتلال الإنجليزى على صدر الوادى الحصيب ، ويشتد نفوذ الأجاب من كل دولة ؛ يفدون أفواجاً ينشدون الغنى والسعادة فى هذه البلد المضيافة والأرض البكر ، وتفرض اللغة الإنجليزية على تلاميذ المدارس المصرية ، ويعمد الأدباء اللبنانيون والسوريون الذين عموا صوب مصر هرباً محرياتهم إلى الأدب الغربى ينتلون منه ألواناً شتى إلى اللغة العربية .

ولا أريد في هذه المجالة أن أتقصى أثر الفكر الغربي في المقل المربى والنتاج الأدبى فإن هذا الامتراج بين الثقافتين لم تظهر آثاره الحقيقية إلا بعد فترة طويلة من الحقبة التي تؤرخ لها ، حين شب جيل من الأدباء في هسده البيئة التي تلتق فيها تعاليم محمد عبده وجال الدبن الأفغاني ووطنية عبدالله نديم ، وأدب حسين المرصني والسيدبن على المرصني بقصص هوجو وفولتير وراسين وكوري وشكسبير وعشرات من قصاص فرنسا وإنجلترا وغيرها . ولكن كانت السمة الغالبة على أخريات القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين هي ازدياد تفوذ الأدب الأجنبي وإعجاب أبناء البلاد العربية به ، فتمني الشعراء أن يجددوا في الشعر ، وأن ينسجوا على منوال شعراء الغرب ، بل كان منهم من يود التحرد من قيود الشعر المربي ويأخذ بحرية الشعر الفرنجي ، فهتف حافظ بقوله

آن ياشمر أن نفك قيودا قيدتنا بها دعاة المحال فارفعوا هذه الكائم عنا ودعونا نَشَم ريح الشمال

ويقصد بالشهال بلاد الغرب، وإن مجز حافظ عن فك هذه القيود ولم يستطع أن يخرج و خروجا تاما على الصور القديمة مهما كانت روحه التجديدية راغبة في ذلك (١) ، ولكن مما لاريب فيه أن كثيراً من الماني الجديدة والصور الغربية والخيال الأورى قد ابتدأ يقسرب إلى أفكار الشعراء وأخيلتهم ، وإن لم يظهر أثره إلا بعد مدة ، وفي جيل غير هذا الجيل الذي شهد زحف الآداب الغربية أول الأمر . وكم كان بودي أن أقف هفا وقنة طويلة لأبين هذا الأثر ، ولكن موعدنا به في الجزء التالى إن شاءالله

<sup>(</sup>١) الإسلام والتجديد الدكتور شارلي آدمس ص ٧٠٩ .

أما النثر فقد كان التأثير فيه شديداً ؟ لانطلاقه وعدم تقيده بقوالب وأوزان وقواف هولأن النثر الغربي المترجم كان الكثرة الغالبة ولا سيا القصة كما رأيت () . وهنا يحدر بنا أن نتأتي قليلا ، فإن القصة قد صار لها في عالم الأدب العربي شأن كبير ، وكانت الحقبة التي نؤرخ لها هي حقبة الحضانة التي عت فيها القصة ، وأخذت بعد ذلك تتفتح وتردهر وتجرى على الألسنة والأقلام ، والقصة هي أكثر أنواع الأدب شيوعاً في الغرب ، بل إن الأدب الغربي يتسم بأنه أدب القصة ، وليس كذلك الأدب العربي ، فلم كان هذا ؟ وهل ما يدعيه بعض النقاد الغربيين ، ويتبعهم في ذلك كثير من الكتاب العرب – من أن العقلية العربية بجدبة عقيمة الخيال ادعاء صحيح ؟ ؟ . إن هذا الموضوع يتطلب منا كلة موجزة قبل أن نفرغ من هذا الكتاب لأن النثر – وهو كما قلنا قد تأثر بالأدب الغربي أكثر من الشعر – قد صار له ثوبان يظهر فيهما : القصة والمقالة .

#### ١ -- الفصر:

وموضوع القصة موضوع طويل وشائق ، فهناك تاريخ القصة ونشأتها في المالم، وأنواع، القصة من : خرافة ومثل ، وحكاية وأقصوصة ورواية ؛ ثم ألوان الرواية من : واقعية أو خيالية أو تاريخية أو نفسية إلى آخر هذه الأبحاث ، ثم هناك شروط القصة وكيفية بنائها وما يشترط في القدمة والحوادث والمقدة والجو والحل ، وهل تخالف القصة القصيرة في تركيبها وإنشائها الرواية أوبعدذلك كله هناك القصص الأوربي ، والقصصالعربي ، وهل الأدب العربي كما يزعم بعص الباحثين مجدب من القصة ؛ كل هذه موضوعات كنا نود البحث فيها ، وإيفاءها حقها (٢) ، ولكنها كما ترى طويلة و تحتاج إلى كتاب خاص يتناول فيه المحت فيها ، وإيفاءها حقها (٢) ، ولكنها كما ترى طويلة و تحتاج إلى كتاب خاص يتناول فيه والموازنة بين خرافات الجاهلية وأساطير اليونان والرومان ؛ ثم يتسكلم على قصص القرآن ، والموازنة بين خرافات الجاهلية وأساطير اليونان والرومان ؛ ثم يتسكلم على قصص القرآن ، ثم القصص الإبداعي في العصر الأموى أى قصص الحب المذرى ، ثم تأثر الأدب العربي الآداب الأجنبية ، ولاسيا الأدب الفارسي وظهور كليلة ودمنة ، وقصص ابن عبدوس

 <sup>(</sup>١) راجع في تأثر النثر الدربي الحديث بالنصة الدربية كناب الدكتور إسماعيل أدهم عن ( توفيق الحكم الفنان الحائر ) حلب سنة ١٩٣٩ .

<sup>(</sup>٧) راجم دراسات أدبية ج ١ لمؤلف ، فنيه فصل ضاف من أدب القصة .

الجهشيارى ، والصادح والباغم ؛ ثم ظهور المقامات ، وبعد ذلك كله ظهور ألف ليلة وليلة ومقدار مابه من فن ، ومنزلته في عالم الأدب ، ويتعرض الباحث في الأدب العربي حين بكتب في كل هذا للأثر العربي الخالص في هـنده القصص ، وللتأثير الأجنبي فيها ؛ ليستخلص من كل ذلك حكما على العقلية العربية . ولعلك قد رأيت من إثارة هـنده الموضوعات أمامك أنها محتاج إلى كتاب خاص ، يتكلم عنها بإسهاب ويوفيها حقها من البحث والتمحيص ، ولعل ذلك بكون قربباً .

أما الآن فإنى أنمرض للقصة من ناحية واحدة ، دعانى إليها كثرة ماترجم من أدب الغرب وقصصه في أخريات القرن التاسع عشر والقرن العشرين ، ودعوى الغربيين بأنها نتاج يصعب على العرب إخراج مثله ؛ إذ ينقصهم الخيال المبتكر والعقل الخالق .

يدعى هؤلاء أن السب ق فقدان القصة من الأدب العربى هي البيئة التي عاش فيها العرب دهوراً طويلة في صحرائهم المجدة ، التي قلما يطرأ على بساطها تغير ، فشمسها ضاحية وهواؤها راكد ، لاغابات فيها تشق أشجار ها أجواز الفضاء، وتتاون أوراقها ألوافاً مختلفة تبعاً لتغير فصول السنة ، ويشعر من ينشاها برهبة علا جواحه ، وقشعر برقتسرى في بدنه ولا كهوف فيها تتحدث عن شعوب الحذيها مسكناً أمداً غير يسبر ، ثم هجرتها بعد أن محضرت ، وخلفت فيها آثاراً لارال ناطقة ولاساء سلخبة متقلبة مزعرة هادرة ، ولاجبال يكسوها الثلج فيخطف البصر ويظهر جبروت الطبيعة ؛ وإعاهي فضاء ممتد يسبح فيه النظر إلى مسير أيام وأيام دون أن يقف في سبيله مايرده ، وهنا وهناك كثبان وتلال وجبال متجهمة الأديم ، عارية إلا من الصخر والرمل؛ فلابدع إذا جاء الخيال السامي صورة من هذه الصحراء . وعلى المسكس من ذلك البيئة التي عاش فيها الآربون قبل أن يدخلوا إلى أوربا ، وهي شمال بلاد الهفد ، فإن الطبيعة فيها قاسية قسوة عارمة ، والمناظر متنوعة ، والمنابات كثيفة دكفاء والجو متقلب لايستقر على حال فالرعود القاصفة ، والريح العاصفة والمطال والبروق الخاطفة والسحب تتراكم في الساء كأنها جيوش بدفع بعضها بعضاً وقد بثت هذه الطبيعة في نفس الإنسان الذي عاش في أحضائها شيئاً من الخشية والرعب

وألهمته الأساطير والخرافات ، فكان ذلك بدء القصة ، وقد اخترن المقل الأوربى من صور هذه الحياة الأولى الأوربى من مور هذه الحياة الأولى شيئاً غير قليل ، وكان له بهذا : الخيال المجنح ، والعقلية الخصبة ، والنظرة الفاحصة ، وهذه المواهب هي المقصة .

فالقصة في نظرهم الصورة المثلى التي يتجلى فيها الخيال وتظهر العبقرية ، وخلو الأدب العربي منها فيا يرعمون دليل على ضعف العقلية العربية ، وقد جاراهم في هذا بعض أدبائنا غير مدركين ما في هذه الدعوى من خداع وأخطاء ، استمع إلى الأستاذ أحد أمين وكيف يجعل من قلمه صدى لهذه الفكرة الخاطئة فيقول عن العربي : « إن خياله محدود وغير متنوع ، وقلما يرسم له خياله عيشة خيراً من عيشته ، وحياة خيراً من حياته يسمى وراءها ، لذلك لم يعرف المثل الأعلى ، لأنه وليد الخيال ، ولم يضع له في لفته لفظة واحدة دالة عليه ، ولم يشر إليه فيا نعرف من قوله ، وقلما يسبح خياله الشعرى في عالم جديد يستقى منه معنى جديداً ولكنه في دائرته الضيقة استطاع أن يذهب كل مذهب » ؛ ويقول في موضع آخر : « والمزاج العصبي يستتبع عادة الذكاء ، وفي الحق إن العربي ذكي يظهر في موضع آخر : « والمزاج العصبي يستتبع عادة الذكاء ، وفي الحق إن العربي ذكي يظهر في موضع آخر : « والمزاج العمي يستتبع عادة الذكاء ، وفي الحق إن العربي ذكي يظهر في موضع آخر : « والمزاج العمي يستتبع عادة الذكاء ، وفي الحق إن العربي ذكي يظهر في موضع آخر : « والمزاج العمي يستبع عادة الدالة ، والإشارة البعيدة ، كما يظهر في حضور في الحواب الحسن ، ولكن ليس ذكاؤه من ذكاؤه في المنتب هنا هو إلا أن يُقدع المناهي الواحد على أشكال متعددة فيهر لا تعننه في القول النوع الخالق المبتكر ، فهو يقلب المني الواحد على أشكال متعددة فيهر لا تعننه في القول المور ثما يمهرك ابتكاره المعني ، وإن شئت فقل : إن لسانه أمهر من عقله » (\*) .

هذا هو ما يقول الأستاذ أحمد أمين ، ويقول مثله توفيق الحكيم ٢٠) وعباسُ العقاد فالفصول (٣) ونسى الأستاذ أحمد أمين حين أنكر أن المرب عرفوا المثل الأعلى أو أشاروا ، إليه قوله تمالى : للذين لا يؤمنون بالآخرة مَثلُ السوّء ، ولله المثلُ الأعلى وهو العزيز الحكيم (٤) ، وقوله تمالى : « وهو الذى يبدأ الخلّق ثم يميده ، وهو أهون عليه وله المثل

<sup>(</sup>١) راحم في الإسلام من ٢٠، ٧٠ . (٧) في كتابه تحت شمى النسكر من ٦٣-٨٠.

 <sup>(</sup>۳) راجع کتاب : الفصول المقاد وما نقله هنه Widmer في دراسته من محود تيمور القصاس للصرى س ۱۹۳۹ مي ۱۹۰۰ ملوان في المقطف م ۸۲ ج ابريل ۱۹۳۳ مي ۱۹۰۰ .

<sup>(</sup>١) سورة ١٦ الآية ٦٧ .

الأعلى فى السموات والأرض وهو العزيز الحكم ١٥(١) ، وأما أن المثل الأعلى كلة واحدة أو كلتان فهذا لايقدم فى القضية ولايؤخر ، فلا الكلمة الواحدة تدل على عمق الحيال ولا السكلمتان تدلان على تقصيره ، وهذا السكلام – وللأسف – صدى لما يفتريه الشعوبيون على العرب ، وما يقدمونه للانتقاص منهم والفض من شأنهم قديمًا وحديثًا .

ولنمد إلى القصة وإلى هذه الحرافة — حرافة المقلية السامية والمقلية الآربة . فالقصة الفنية لم تعرف فى الأدب الفرى إلى سنة ١٧٤٠ م حين ألف (رتشردسن) قصته (إلملا) (٢٠) ، وعدها النفاد قصة فنية بل عدوها القصه الأولى ، واشترطوا فى القصة الحديرة بهذا الاسم شروطاً أهمها أن تكون واقمية ، وفرقوا بين القصة وبين الشمر في هذا الباب بقولهم : « الشعر صوت ينطق بما هو خارق للمألوف ، وبما هو أسمى من مجرى الحياة المعهودة وبالإحساس النادر الذى لايلم بالإنسان الانبسات متباعدة ، فهو على الجلة يتحرك فى بحال أعلى من مجال الحياة الواقعة . أما النثر فهو – على نقيض ذلك – أداة تعبر عن الحياة الجارية المألوفة الشائمة التي لاغرابة فيها ولاشذوذ ولاسمو . . ، فنى متدور النثر أن يعبر عن كل هذه الأشياء تعبيراً أدق وأوفى بما يستطيع الشعر . . . من هنا كان النثر أداة ملائمة للتعبير عن حوادث الحياة اليومية التي تجرى على المألوف ، ولاتكون عظيمة المغزى ولما كانت القصة حكايه تروى بالنثروجها من أوجه النشاط ولاتكون عظيمة المغزى ولما كانت القصة حكايه تروى بالنثروجها من أوجه النشاط والحركة في حياة الإنسان ، فحير لها إذا أن تقديس قصة عادية عن الإنسان العادى الحقيقى والحركة في حياة في عالم الواقع المتكرر كل يوم » .

« الحكاية النثرية المثلى – أى الفصة الجيدة – هى التى تستغل كل ما للنثر من قدرة على التعبير ، وقد علمت أن الفثر من شأنه أن يمالج الواقعى المألوف ، وإذافروهة القصة وبراعتها أن تروى حكاية الحوادث المألوفة الواقعية الجارية . . . ولا يمكن لقصة بممناها الصيح أن تنشأ إلا إذا اهتم الناس أولا بأجزاء الحياة وتفصيلاتها اهتماماً يحول التافه إلى

<sup>(</sup>١) أسورة ٣٠ الآية ٢٦.

<sup>•</sup> Encyclopedia Britanica : Story راجم (۲)

شىء ذى وزن وشأن ، وإلا اذا أخذوا يستمتمون بمطالمة أوجه الحياة المألوفة كما تقع. كل يوم » .

«على أن القصة الفنية الصحيحة تحتار بطلها رجلا عادياً بمن أهملتهم صحائف التاريخ ووثائقه ؟ إذ ليست القصة بحاجة إلى الرجوع إلى الماضى لانتقاء أبطالها من بين أعلام التاريخ وأولى لها أن تقصد إلى تصوير هؤلاء الناس الذين نميش بينهم . أضف إلى ذلك أن معرفة الدقائق التي أحاطت بحياة البطل التاريخي متعذرة أو مستحيلة »(١) هذه هي القصة في عرف النقاد الفربيين تُمنى بالوقائع وبالجزئيات وبالتفاصيل وتبعد عن الخيال كل البعد ، وإذا كان الأمر يحتاج إلى خيال وإلى مثل أعلى فالشمر هو وسيلة التعبير وهذا الرأى الذي قررنا هو رأى المدرسة الواقعية في الأدب والتي ابتدأت تتحه نحو واقع الحياة منذ القرن الثامن عشر ، ولها اليوم السيطرة على الأدب الغربي كله . وقد فصلنا الحياة منذ القرن الثامن عشر ، ولها اليوم السيطرة على الأدب الغربي كله . وقد فصلنا الكلام عن المذهب الواقعي في كتابنا (المسرحية) وأظنك أدركت الفرض الذي من أجله سقفا لك رأى نقاد الغرب في القصة لأن العرب إذا لم يبرزوا في هذه القصة عمناها الفني عند الغربيين فذلك لسببين :

(۱) قوة الحيال عند العرب ، وسطوة ذلك الحيال ، فهو داعاً مجنح يسبح في عالم المثل العليا ( لا كما يقول الأستاذ أحمد أمين ) ، ويأبي أن يعنى بالتوافه وبالحياة الواقعية وبالتفصيلات والجزئيات ، وبالرجل العادى الذي أهمله التاريخ ، والذي لايأبه له الناس وإعا يعمد داعاً إلى ماهو أسمى من ذلك وأجل شأناً ، ولذلك كان الشعر أعلى صور البيان عند العرب ، ومفخرة أدبائهم .

ومن العجب أن يُرْجِعِ الأستاذ توفيق الحكيم عن تمظيم شأن القصة ، ويفرق بين الناطق العليا وبين الأدب وبين القصة كالفرق بين الناطق العليا في الإنسان والمناطق الأخرى ، وإذا كانت القصة تصور الإنسان في حياته ، فإن الادب

<sup>(</sup>١) راجع فنون الأدب تأليف تشاراتن وأعريب الدكةور زكل تجيب محود من ص١١٥ إلى ١٤٠ إ

يصور الفكر في حياة الإنسان ، ذلك أن الإنسان ايس مجرد شخصية تتحرك في محيط البيئة المادية من ريف أوحضر أومنزل أومقهى أومكان عمل مما درج القصاصون على تسميته بالحياة الواقعية ، ولكن الإنسان أيضاً فوق ذلك وأكثر من ذلك عقل يتحرك في عوالم فكرية مرتفعة ، وهو روح يسبح في معان شعرية سامقة . فالعناية بحياة هذا الجزء الأعلى من الإنسان هو من اختصاص الأدب . ولكن انتشار القصة باعتبارهامطالعة سهلة قد دفع الكثيرين إلى اختصار الطريق ، والهرب من الجهد ، واتخاذ القصة مركبا هيناً ، لا يكلف أكثر من سرد حوادث محلية ، وحبك مواقف ، ووصف أشخاص ، ورسم مناظر من الحياة الجارية بأى أسلوب اتفق ، ليطلق على هذا العمل الزهيد بعدئذ اسم الأدب المبتكر والحلق الأصيل (١) » .

إذاً فالقضية على عكس مايدعى الشموبيون ، ومن انخدع بأقوالهم ، ويؤيد قولنا هذا أن العربي لما اتصل قديما بآداب الفرس والهند لم يعجبه منها إلا النوع الخيالي المجنح اللهى ينطق الحيوان ، ويشخص الجماد ، ويحلق بعيداً عن مستوى الحياة الواقعية وأفعال الناس وأقوالهم ، وقد أخذ العرب يحاكون هذا النوع من القصص حتى برعوا فيه ، وعد ابن المنديم في الفهرست من كتب الأسمار والقصص التي ألفها العرب على عط كليلة ودمنة والصادح والباغم لابن الهبارية مائة وأربعين كتاباً .

ولما ترجمت الجموعة الأولى من كتاب ألف ليلة وليلة ، كانت محتوى الف خرافة فارسية وتسمى (هازار إفسانه) غير فيها العرب وبدلوا ، وأضافوا إليها أشياء كثيرة حتى خرج من كل ذلك كتاب ألف ليلة وليلة ، وهو ما هو عند الغربيين في الخيال الغريب والتأليف المحيب ، والأجواء الساحرة ، والافتنان في تصوير الشخصيات وأنواع الملذات فصار مضرب المثل ، ومنبعاً ينهل منه كل من يريد أن يوصف بسعة الخيال وشروده وجوحه ؛ وقد أثر هذا الكتاب كثيرا في الأدب الغربي منذ ترجم إلى اليوم كما مر بك ،

<sup>(</sup>١) من مقال للاستاذ توفيق الحسكيم بجريدة أخبار اليوم بناريخ ٢٨/٣/٢٨ .

مع أن جمهرة أدباء العرب لا يعترفون بسمو أدبه ، ولا يقرون بعبقر بة فنه ، بل يعدونه أدباً شعبياً يصلح للعامة في أسهارهم ، والنسناء في أو يقات سرورهن ، والأطفال في لهوهم وأحاديثهم . وفي العصر الحديث حين اتصل العرب بالأدب الغربي لم يرقهم منه إلا الأدب الإبداعي (الروما نطيق (۱) الذي يُعصَوِّر الأبطال ، ويغرب في الخيال، ويترجم عن العواطف الجياشة وظلوا حتى اليوم يعربونه و يحاكونه معرضين عن الأدب الواقعي إلا القليل ، مع أن الغربيين قد نفضوا أيديهم من هذا اللون الأدبي منذ ماثة سنة ، وعمدوا إلى الأدب الواقعي التحليل كي يعالجوا به مشكلاتهم الاجتماعية المقدة ، وقد حاولت مدرسة لطني السيد الأدبية أن تدخل الأدب التحليلي الواقعي ، وظهرت لذلك آثار لم ترق بعد إلى المرتبة التي وصل اليها المنفلوطي أو الزيادات في الأدب الروما نطبق (۱).

كل هذا يدلنا على أنه ليس الحيال المربى ، وعدم عمقه هو الذى حال بين العرب وبين العرب وبين العربي القصة الواقعية التي لايعترف النقد الحديث فى أوربا بسواها بل الخيال العربي المجنح وما به من عمق هو الذى ربأ بالعرب عن أن ينزلوا إلى هذا القصص الواقعي .

وثمة أمر آخر حال بين العرب وبين هذا اللون من الأدب، وهو أن الأدب الواقعى يعالج مشكلات اجماعية وأخلاقية ، ويتخذه المفكرون والمسلحون الاجماعيون مطية لبث أفكادهم ، وعرض مقترحاتهم في المشكلات القائمة بمجتمعاتهم ، ويعرضون حلولا يعتقدون أنها تذلل هذه المشكلات ، وتغير لأولى الأمر السبيل حين يشرعون أو يطبقون القوانين ؟ ويعمدون أحياناً إلى المسرحية ويظهرون الشخصيات التي عمل الناس في حياتهم المألوفة ، وأحياناً يلجأون إلى القصة الواقعية أو الأقصوصة ويدعون الشخصيات التي يصورونها تتحدث كما هي في الحياة من غير أن يظهر المؤلف عواطفه أو يبرز شخصيته ، حتى تكون تتحدث كما هي في الحياة من غير أن يظهر المؤلف عواطفه أو يبرز شخصيته ، حتى تكون قصته أقرب إلى الحقيقة وأدنى من الواقع ولم يكن المجتمع الإسلامي في العصر الذهبي للادب العربي أيام العباسيين وأيام أن عرفوا شيئاً من القصص الفارسي وغيره بحاجة إلى العربي أيام العباسيين وأيام أن عرفوا شيئاً من القصص الفارسي وغيره بحاجة إلى

 <sup>(</sup>١) راجع الدكتور إسماعيل أدهم في حكتابه عن توفيق الحكيم الفنان الحاشر س ١٤ - ٧٥ .
 (٢) للصدر نفسه .

لمن يحل له مشكلاته الاجتماعية والحلقية ، ويشرع له القوانين ويبين له كيف يطبقها ، فقد كان الشرع الإسلامي قائماً وهو تشريع من عند الله يعتقد الناس أنه الحق والعدل ، وأنهم في غني عن سواه من القوانين ، وأن كل قضاياهم تحل على ضوئه ، لا يجوز لأحد أن يقترح تشريعاً نحالفاً أو حلا لا يوافق الشرع ، ولذلك بطلت حاجتهم إلى مثل هذا القصص الواقعي الذي يصور الرجل العادى في حياته المألوفة و يحل مشكلاته ومشكلات مجتمعه .

إن أسطورة المقل الآرى وفضله على المقل السامى التى طالما رددها أدباؤنا من غير أن ينطنوا إلى مافيها من شعوبية كامنة ، ومن غير أن ينبينوا وجه الصواب بعد أن غشى عليهم الحق ما عليه الشموب العربية من هوان وضعف ، فاعتقدوا باطلا أن الحق مع القوة وأن المقلية الآرية لابد أن تكون متفوقة مادام أصحاب هذه المقلية هم المسيطرون على شعوبه الأرض . إن هذه الأسطورة تنم عن تعصب مكبن في نقوس قائليها وعلى مغالطة ظاهرة ، فهذا ( أرنست رينان ) وهو من غلاة الشعوبيين وأشدهم قسوة على العرب وديبهم والساميين وعقليهم ؛ يقرر ما أورده أحمد أمين ويحقر من المقلية السامية (١٦) ويقول : « يبدو أن التفكير الفلسفي للبحت عن ( الحقيقة ) كان وقفا على الجنس المسمى بالهندى الأوربي أو الآرى الذي عتد من الهند إلى أقصى الغرب وإلى أقصى الشهال ، والذي كان يبحث مذ أقدم المصور إلى الآن في تفسير الله والإنسان والعالم تفسيراً عقلياً وقد ترك وراءه في كل مراحل تاريخه آثاراً فلسفية خاضمة لنواميس تطور منطقى . أما الساميون فإنهم بدون تفكير أو تدليل — أى بدون فلسفة — وصلوا إلى أصني وأنقى صورة دبنية عرفها بدون تفسير الله التي تدعو إلى التساؤل والتفكير ؛ لأن اعتقادهم في قدرة الله يجملهم لا يدهشون المشيه عن دعو إلى التساؤل والتفكير ؛ لأن اعتقادهم في قدرة الله يجملهم لا يدهشون المشيه . . .. والساميون تنقصهم الدهشة التي تدعو إلى التساؤل والتفكير ؛ لأن اعتقادهم في قدرة الله يجملهم لا يدهشون المشيء » ..

ثم ينتقل إلى الخصائص الأدبية التي ميزتالمرب بالشمر ووصمت غيرهم بالقصة فيقول: « والتوحيد أثر أيضاً في الشمر العربي ؟ لأرز الشمر العربي بموزه الاختلاف ، فوضوعات

Histoire Génerale et Système Comparé, des Langues Sémitiques (1)
Par, Ernest Renan. p. 1/18.

الشعر أى أغراضه محدودة ، قليلة العدد جداً عند الساميين ، والشعر العربى الذى تمثله القصيدة يعبر عن إحساس شخصى ، وعن حالة نفسية خاصة والأبطال في هذا الشعر نفس مفشئيه ، وهذه الصفة الشخصية التي تجدها في الشعر العربي والشعر الإسرائيلي ترجع إلى خاصية أخرى من خصائص النفس المسامية ، وهي انعدام المخيلة الخالقة ، ومن هنا لا بجد عندهم أثراً للشعر القصصي أو التمثيلي (١) » .

ولقد أردت بهذا النص الذي سقته لك من (ربنان) أن أبين التعصب الذميم الذي يوحى إلى هؤلاء الشعوبيين بمثل هذا السكلام، فيسلبون أنما قوية لها مجدها التاريخي والأدبى كل الفضائل المقلية – وهم في ذلك على باطل – ويتبعهم وللأسف فئة من أدبائنا . فيكونون حرباً على قومهم . ليس ثمة فرق – كارأيت – بين كلام (رينان) وكلام (أحمد أمين) إن رينان ينعى على المقلية السامية أنها لم يكن لها (ميثولوجيا) أي خرافات دينية كما عند اليونان . وليس أبعث على الضحك من التنوية بعظم المقلية اليونانية ومارزقته من عبقرية لأنها آمنت بالحرافات ، وألهت الأشخاص والأبطال ، والتمست الطريق إلى الحقيقة فضلت سواء السبيل ، وأمعنت في الأساطير دون أن تصل إلى الله (٢٠٠ . لقد جعل هؤلاء الباطل حقاً ، وأشادوا باليونان لأنهم أخنقوا في الاهتداء إلى وحدانية الله التي آمن العالم بها فيا بعد على يد موسى وعيسى وعمد عليهم السلام والتي آمنت بها أوربا الآرية ، وكفرت بآلمة (الأولم ) وميثولجيا اليونان .

The Martyrdom of man. by. Winwood Read, p. 144.

<sup>(</sup>۱) ويقول ربنان في موضع آخر: « الجنس الساى أدنى من الجنس الآرى إذا قورق به فلك أن الجنس الساى لبست له هذه الروحانية الني عرفها الهنودوالأمان . وليس الجنس الساى هذا الإحساس الجال الذي بلغ حد الحكال عن اليونان ، وليست له هذه الحاسبة الرقيقة المعيقة التي عي الصلة الغالبة عند السكانين (سكان فرنسا وبعض البلجيك) وإنما يختص الساميون بالبديه الحاضرة ، ولكنها بديه محدودة وهم يفهمون الوحدة به على غرب ، فالنوحيد هو أهم خصائصهم ، وهو الذي يلخس ويفسر جميع صفائهم ، ففخر الساميين في صحوبهم أول من عرف التوحيد ، وعنهم أخذ العالم الديانات ، والصحراء هي ملهمة نالوحدانية لمنظرها الواحد المنشابه » .

<sup>(</sup>٧) راجع في أسباب تعدد الآلهية عند اليونان القدماء :

ولملك تعجب إذا قررنا لك أن المدنية الأوربية الحديثة بنظمها الاجتماعية والسياسية ، والاقتصادية وحياتها العلمية هي من أثر العقلية السامية قديماً حين تتلمدوا على العرب وشروحهم للفلسفة اليونانية والطب والكيمياء والجبر والهندسة وغيرها . وحديثاً ممثلة في بني إسرائيل الذين نزحوا إليها من مئات السنين بعد أن عاشوا طويلا في الصحراء ، ولو كانت البيئة الصحراوية لاننتج إلا عقولا مجدبة وخيالات ضحلة ، وفكراً غير قادر على الخلق والابتكار ، ونفساً لا تعرف الفلسفة ولا تقدرها لظل اليهود كذلك في رحلتهم الداعة بأوربا مهما تغيرت بهم البلاد والبيئات ، ولكنا نرى الأوربيين في كثير من الأحيان بعترفون للتوراة بالفضل ، وللشعب الإسرائيلي وليد الصحراء بالمبقرية والنبوغ ؛ والمقلية السامية متكافأة في اقتدارها وعالمينها ، واللغة العربية والعبرية توأمتان نشأنا من أصل واحد . وهذا (رينان) يقول: ﴿ ليس في ماضي النوع الإنساني مابثير اهمام الفكر الفلسني سوى تاريخ ثلاثة شعوب : تاريخ إسرائيل ، والتاريخ الأغريقي ، والتاريخ الوماند ! » .

وما بالنا نقص عليك أقوال الأوربيين ، ولا نسوق لك الأمثلة الحية الصادقة على أن اليهود هم الذين أسسوا الحضارة الأوربية الحديثة ، وهم قادة الفكر فيها حتى اليوم ، على الرغم من أنهم قلة مضطهدة .

إن الفلسفة فى ألمانيا ابتدأت فى القرن السابع عشر حين ظهر فيها الفيلسوف اليهؤدى باروخ ( سبوترا )(١) فى أمستردام ، بعد أن درس ماجاء به فلاسفة قومه من أمثال ابن ميمون، وابن عزرا، وفلسفة ابن جبريل الصوفية، وموسى القرطى وغيرهم من فلاسفة

<sup>(</sup>۱) سبونزا Spinoza م -- ۱۹۷۷ ولدمن أسرة برتفالية يهودية هاجرت إلى هولندا بسبب الاضطهاد الدبني الذي لقيه اليهود بعد أن رحل العرب عنها ، ومات سبونزا في سن الأربعين بعد أن لاقى قى سبيل فلسفته عناء كبيرا ، راجع قصة الفلسفة الحديثة ج ١ ص ٣٨ .

اليهود بالأندلس . وهو الذي يقول فيه هيجل الفيلسوف الألماني : « لن تكون فيلسه فأ إلا إذا درست سبوترا أولا »(١) .

وكما بدأ سبوترا الفلسفة الحديثة في المانيا ، وبني على نظرياته أوحاول الرد عليها من أبي بعده من فلاسفة الألمان أمثال (كانت ، وهيجل ، وشوبههو ر ، ونتيشه ) فإن كارل ماركس ١٨١٨ ، وماكس نوردو ١٨١٩ اليهوديين قد نوجا هذه الفلسفة النظرية التي ابتدأت تؤتى عمارها في القرن العشرين ، فهيجل الألماني ، وكارل ماركس اليهودي واضع كتاب رأس المال ومنشىء أول همية شيوعية ثورية ، ومؤسس جماعة العمل الدولية ، ومؤلف المن الاشتراكي في السياسة الاقتصادية — قد بعثا الشيوعية ، وفي كارل ماركس اليهودي يقول برناردشو الفيلسوف الإنجليزي المعاصر : « لا يُدعى في الشيوعية عيسى اليهودي يقول برناردشو الفيلسوف الإنجليزي المعاصر : « لا يُدعى في الشيوعية عيسى الوعدا أو لوثر أو أغسطين ، ولكنه يسمى كارل ماركس ، وتبتدى فلسفتهم بالفيلسوف الألماني هيجل ، وفيورباخ ، ويتوجها كتاب كارل ماركس : رأس المال ، وهو توراة الطبقة العاملة وإنجيلها، ويصفونه بأنه مُلبهم ومعصوم، ومحيط بكل شيء خبرا» (٢) ولم بتجرد كارل ماركس — الذي اعتنقت روسيا بأسرها وعشرات الملايين في العالم تعاليه . . . كارل ماركس في ودابست من أكبر أعوان ( تيودر هرتزل ) مؤسس الحركة الصهيونية في أواخر القرن التاسع عشر ، ووضع خطة إنشاء الدولة اليهودية بفلسطين . الصهيونية في أواخر القرن التاسع عشر ، ووضع خطة إنشاء الدولة اليهودية بفلسطين .

وإذا أردنا أن نمد فلاسفة اليهود ومفكريهم الذين أثروا في الحركة الفكرية بأوربا أعجزنا الحصر ، ولكن لانسى ( فرويد ) واضع فكره التحاليل النفسية ،وصاحب نظرية المعقل الباطن ، وناهيك بما لها اليوم من مكانة في عالم الفكر ، ولاننسى ( برجسون ) المهودى الفرنسي شيخ الفلسفة الحديثة وصاحب نظرية مقاومة المادية في أوربا (٢)

<sup>(</sup>١) قصة الفلسفة الحدايثة ج ١ ص ١٢٨ .

The Intelligent Woman's Guide To Socialism, Sovietism (7) And Fascism. by G. B. Shaw. p. 314 In Pelican Books.

٣) قصة الفلسفة الحديثة س ٦٠٠٠.

وبرناردشو أشهر الفلاسفة الماصرين مدين بفلسفته وآرائه لأستاذه اليهودى (صمويل بتلر) صاحب المبادى، العائلية الثورية ، التي نادى فيها بإعطاء أفراد الأسرة من : الأم والفتيات والفلمان حق التصرف حسب أهوائهم على الرغم من إرادة الأبوين .

و (أينشتين ) صاحب نظرية النسبية ، وأكبر علماء المصر الحديث يُهودى قح ، و أكبر علماء المصر الحديث يُهودى قح ، و أميل لو دفج ) الكانبان الألمانيان المشهوران من نبغاء اليهود في المصر الحاضر .

إن جامعات أوربا تفص بالأسائدة الإسرائيليين ، ويسيطر البهود على شئون المال والاقتصاد والطب وصناعة الأفلام وإخراجها ، والصحافة بأنواعها ؛ حتى لا تخلو صحيفة في أوربا وأمريكا من نفوذ يهودى إما في رأس المال أو التحرير ، وهكذا يستولى البهود اليوم وقبل الحرب الأخيرة ، وفي القرن الماضي على عقلية الشعوب الأوربية فيقر ون ما يريد البهود ، وبشاهدون في الخيالة ما يخرج البهود . وهذا هو السر في أن هذه الفئة القليلة من الناس هي التي تتحكم في سياسة أوربا وأمريكا ، وتخضمها لمشيئها ، وهذا هو السر في انتصار أوربا لهم في القضية الفلسيطينية ، وذلك لشدة سيطرتهم على الرأى العام الأوربي والأمريكي على السواء .

فهل بعد ذلك يفخر الجنس الآرى بالحلق والابتكار وهو خاصع لسيطرة أدنى المنصرين الساميين ؟ لوكانت المسألة ترجع إلى البيئة الأولى الثي خرج منها الجنس السامى ماكان لهؤلاء البهود شأن يذكر في قيادة الفكر الأوربي ، وقيادة الشعوب الغربية وإخضاعها لسلطانها ، على الرغم من قلة عددهم وهوان أمرهم(١).

وأما المثل الأعلى الذي يدعى الشعوبيون أنه مفقود عند العرب فحسبنا أن نقول في الرد

<sup>(</sup>۱) لامن بعض الأصدقاء عند ظهور الطبعة الأولى من هذا الكتات على كتابة هذا الفصل عن البهود وإظهار سلطانهم الفكرى على أوربا ، ولقد سقت هذه الأمالة . كما يرى القارى الدحن تلك الفرية — فرية السامية — التي يتغيى بها الأوربيون المتعصبون .

وإذا كان البهود علماءومُفكرين فهذًا لا يمنع أنهم من أردأ هموب الأرض أخلاقا ، ولطالما حلت هليهم حلات شمواء على صفحات بجلة الرسالة في سنوات عديدة .

<sup>(</sup>م – ۲۱ ف الأدب الحديث ج۱)

على دءواهم: إن الحياة العربية في الجاهلية كانت مليئة بأمثلة الوفاء والكرم والشجاعة عكانت الفضائل والذكر الحسن هي الغاية التي يصبو إليها كثير من أبناء الصحراء ، وكلها مثل عليا لو سارت عليها الإنسانية لسمدت (١) ، ولقد برهنت لك على أن السكلمة موجودة في اللغة العربية وفي القرآن السكريم الذي نزل على عرب الجاهلية ، ولو لم يعرف العرب هذه السكلمة ويفهموا مدلولها ما نزل بها القرآن السكريم . على أن الغرب لا يعرف في لغة من لغاته كلات كثيرة تملأ الحياة العربية ، وتفخر بها الإنسانية فكلات (اليعرض) و (المرومة) و (النجدة) ليس لها ما بقابلها في الأعجمية .

وإذا عدنا إلى الناحية الأدبية وجدنا الشمر العربى – وهو مفخرة العرب ومجتلى بيانهم تكثر فيه الوان الحكمة مصوغة صياغة متقنة ، وما الحكمة إلا حقيقة مجردة تدل على تفهم لأسرار الوجود ، وعلى الحيال الشامل الذى ينتظم طبائع البشر وأحوالهم ، ويصدر عليهم حكما يصلح لكل زمان ومكان ، وينطبق على كثير منهم مهما اختلفت عصورهم وبيئاتهم

وبعد فلنسأل سؤالا آخر وهو: أحقاً توجد فوارق عقلية أصيلة بين الشعوب ، يمتاز أحدها بالذكاء الفالب ، والعقلية الخالقة ، والخيال المبتكر ، وتسلب الطبيعة أحدها فهو فد م في جملته بطيء التفكير ، ليس له قدرة على الخلق والابتكار وإن أجاد التقليد ؟ ؟ . وإذا و جيدت الفروق العقلية بين الشعوب كما يدعى المتعصبون لأجناسهم ، المنساقون وراء عواطفهم ، فهل هذه صفات لازمة المشعب لا تتغير بتغير البيئة والزمان ؟ وعلى أى أساس وجدت هذه الفروق العقلية ؟ أهي نتيجة البيئة الطبيعية أم البيئة الاجماعية ؟

يقول سررل برث C. Burt في كتابه كيف يعمل العقل (٢): إن هذه التعميات التي تشغف بها بعض الجهات لتفضيل ما يسمونه الأجناس الآرية على السامية ، والشعوب البيضاء على الصفراء والسوداء لا يمكن الأخذ بها على علابها . حقيقة إن ذكاء الربجي

<sup>(</sup>١) راجم كتابنا ( الفتوة عند المرب ) فقد وفينا هذا الموضوع بحنا "عَة .

<sup>(</sup>٧) الحزء الثاني ترجة الأستاذ كحد خاف الله س ١٦٥ .

المتوسط في الاختبارات التي طبقت إلى الآن لا يبلغ إلا تسمة أعشار المتوسط من الشموب البيضاء ولكن الصينيين واليابانيين لا يقلون عن مستوى النرب . وقد قام اثنان من طلبتي باختبارات أثبتا بها أن ذكاء اليهود أعلى من ذكاء غيرهم . . . ونتأنج بمض الباحثين في الولايات المتحدة تؤيد هذا . . . على أن هذه الفروق بين الأجناس مهما تميزت وتحددت فإنها ليست قط على درجة من العظم ، فما لاحظناه قبل بين الذكور والإناث ينطبق هنا أيضاً على الأجناس المختلفة . فالفروق الواسمة في الذكاء بين الأفراد المنتمين ينطبق هنا أيضاً على الأجناس المختلفة . فالفروق الواسمة في الذكاء بين الأفراد المنتمين قوم إلى شعب واحد أوسع وأبعد مدى من الفروق بين شعب وآخر فإذا أردنا فروقاً بيدنه بين قوم وآخرين فلنبحث عنها في الطبع أوالمزاج ؛ وهنا لانجد مقاييس علمية نستعين بها ، ولكنا نعتمد على الملاحظة ، وما تكونه من فكرة عامة وها دليلان غير مأمونين » .

ويقول بعد استعراض أجناس أوربا المختلفة ، وما بينها من خلافات فى شكل الجمعة وتركيب الأجسام ولون الشمر وأميون ، وما يوسف به رجل الشمال من أنه مخلوق عملى ، ورجل وسط أوربا بميله إلى الحقيقة ، ورجل الجنوب بميله إلى الجال : « ولكن المالم المدقق لا يكاد يسمع مثل هذه الدعاوى العريضة حتى يبدو عليه القلق والحذر ، فإن حقائق الطبيعة الإنسانية قلم تخضع لمثل هذا التقسيم الحاد (١) » .

وبعد دحض هذه الآراء المبنية على التمصب الجنسى والفخر الكاذب كدعوى الألمان أنهم « من الشموب الآرية أنبل الناس جميماً » قال : « والآن أظن أن النقطة التي نستطيع التسليم بها هي أنه لا الجنس وحده ، ولا البيئة الجغرافية وحدها بمستطيعة تعليل التفاوت البين بين المدنيات المتعافبة (٣) » .

لقد أقر من طعنوا في الأجناس السامية وانتقصوا عقايتهم بذكاء هذه الأجناس ف (رينان) يقر للمربى بالذكاء وحضور البديهة كما مربك، وأحمد أمين يملل لهذا الذكاء بأن المربى عصبى المزاج، « والمزاج العصبى يستتبع عادة ذكاء، وفي الحق أن العربى ذكى

<sup>(</sup>١)كيف يعمل المقل ج٧ س ١٦٧ . وراجع بحثًا لنا في مجلة ( مهضة أفريقية ) ١٤فيراير ٩٩٠٩ حن الفروق العقلية بين الأجناس .

<sup>(</sup>٢) نفيس المرجع س ١٨٠ .

يظهر ذكاؤه فى لغته ، فكثيراً ما يعتمد على اللمحة الدالة والإشارة البعيدة كما يظهو فى حضوو بديهته (١) » . وقد رأيت منذ لحظة ما أثبتته اختبارات ( برت ) وتلاميذه من ذكاه اليهود وتفوقهم فى ذكائهم .

« والذكاء العظيم هو الركن الأساسي في النبوغ في أي ميدان من ميادينه ، وليس من الضروري أن نفترض أن موهبة الخلق الأدبى ، أو الاستمتاع بالأدب يتوقف على ملكة أخرى خارقة أو خارجة عن حياته العادية » . هذه هي النتيجة التي وصل إليها وارتضاها ( برت ) في بحثه لطرائق سلوك العقل في الفن فقال : « كل هذه النواحي من البحث أدت إلى نتيجة واحدة ، فالفنان — من حيث موهبته الخاصة رجل مرود بهبات نادرة ، غير أن الفرق في الدرجة لا في النوع ، فالمقدرة على خلق العمل الفني — كالمقدرة على تفوقه — لا تتوقف على ملكة إضافية خارجة عن مجرى حياتنا اليومية ، وهي في درجابها العلية السبب إلا إحدى ثمرات الحياة العقلية الطبيعية (٢) » .

فإذا تقرر أن الأجناس السامية على نصيب كبير من الذكاء ، وأن الذكاء المعظيم أساس النبوغ في أي ميدان من ميادينه ، وأن موهبة الخلق الأدبى لا تتوقف على ملكة أخرى خارقة ، فالعربى بفطر ته ومواهبه مهيأ للخلق الأدبى وللنبوغ ، وليس من الضرورى أن يكون النبوغ هو ذلك القصص شمراً أو نثراً — وقد عرفت منزلة القصص وأى لون من ألوان الأدب هو ، وأدركت أن القصة لا تتطلب خيالا جاعاً علقا عميقاً ، وأن العرب صعفوا عنها لما وهبوه من خيال واسع ، ولأن دينهم أغناهم عن النظر في حلول المشكلات الاجتماعية التي تعنى بها القصة — وقد مهر العربي في ألوان أخرى من الأدب ، بل في أعلى أنواع التعبير وأسماها وهو الشعر . وليست القصة إلا أحد مظاهر الخيال كله ، « فالتخر و أسة والغزل والوسف والتشبيه والمجازكل هذا ويحوه مظهر من مظاهر الخيال؟) » .

<sup>(</sup>١) فجرالإسلام ص ٤٤ طبعة ثانيه .

<sup>(</sup>٢) رَاجِم ( مِنَ الوجهة النفسية في دراسة الأدب ونقده ) للاستاذ مُجَد خَلْف الله ص ٣٣٪

<sup>(</sup>٣) فجر الإسلام ص ٢٣.

والخيال كا نعلم هو وضع الأشياء في علاقات جديدة ، وهو نوعان تفسيرى وابتكارى ويتمثل التفسيرى في تلك الصيغ البيانية العديدة أما الابتكارى فيتمثل في خلق أشياء ومناظر وشخصيات ليس لها وجود . وكلا النوعين يغص به الأدب العربي على طريقته الخاصة . وقد أفضت في بيان ذلك في غير هذا الكتاب(١). ومع ذلك فالشعر العربي في كل عصوره ملىء بالقصص المحبوكة العقدة الرائعة الخيال(٢) ولايمنع أنه من الشعر الوجداني فقد مرت بأوربا فترة ساد فيها الشعر الوجداني ولاترال له السيطرة وبطل عهد الملاحم والمسرحيات الشعرية .

ثم هناك سؤال آخر علينا أن نسأله قبل أن ندع الكلام في هذا الموضوع ، وهو : 
آحقاً تبتدى و الحضارة الإنسانية بعلوم اليونان وثقافتهم ، لم يسبقهم في ذلك سابق ، وأن عده الديانات والميثولوجيا والقوانين والفلسفة هي كلها من ابتكار اليونان وحدهم وبذلك الحتلوا هذه المكانة السامية في التاريخ ، وبهم عيزت الشموب الأوربية وفاقت غيرها ؟

كثير من الناس الذين لم يبحثوا الموضوع أو بحثوه بحثاً سطحياً يقولون في غير تردد: أجل! هذه المدنية والثقافة والفلسفة التي رويت عن اليونان هي من ابتكارهم، والإنسانية مدينة لهم بالشيء الكثير في هذا المضار

ولكن هناك من شك في ذلك ، بل هناك من أثبت بأدلة يقينية أب اليونان في دياناتهم وآ لهمهم ، وأساء بعض هذه الآلهة ، ومانتطلبة الديانة من طقوس ثم ف تؤانيمهم، وفي آدابهم تتلذوا على المصريين القدماء وأخذوا عنهم ، وأثبت أن هومبروس ف الإلياذة . اقتبس كثيراً من القصص المصرية بأشخاصها وخيالاتها وأجوائها ، بل أخذ فصصاً مصرية

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا الفتوة هند المرك.

<sup>(</sup>٧) خد مثلا قصيدة الحطيثة التي مطامها :

وطاوی ثلاث عاصب البطن مرمل ببیداء لم یمرف بها ساکن وسما موقصیدة زمیر فی الصید: (وهیت من الوسی حوتلاعه) وقصیدة امری القیس ویومه بدارة جلجل و مسلقة هروین کائوم ، ومعظم شمر ابن أبی ربیعة ولاسیا قصیدته الرائیة (أمن آل نم أنت غاد حقیکر) ، وقصیدة البحری فی الدئب کلها من الشعر القصصی

مهينة وأدخلها في ملحمته ، وليس هؤلاء العلماء الذين قاموا بهذه الأبحاث من المتجنين. على اليونان أو المبغضين لهم ، بل على العكس هم من المعجبين بهم والمعنيين ببحث آثارهم وترجمها إلى لغاتهم وشرحها والتعليق عليها، ولكن اطلعوا على أشعار مصرية، وآثار قدعة، وقر وا هيردوت المؤرخ اليوناني المشهور ، ووازنوا بين نصوص الإلياذه ، وهذه النصوص المصرية التي عثروا عليها فوجدوا التشابه بل التطابق .

ومن هــــــؤلاء العلماء فيكتور بيرار Victor Berard الفرنسي مترجم الإليــادة. وقد أثبت عبد القادر حمزة باشا(١٠) النصوص المصرية القدعة التي عثر عليها هذان العالمان م والتي لما مشابه في الإلياذة ، كما أورد الأدلة القاطعة التي لايأتيها الشك على تلمذة اليونان للمصريين ، و مَن من علمائهم ومشرعيهم وأدبائهم ومؤرخيهم أنى مصر وتأثر بما فيها من علوم ومعارف ودرس على أساتذتها وكهنتها وهوفصل ممتع حقاً ولولاخشية الإطالة للخصناء تتمة للبحث ، ولكن هذا الجزء أوشك على الانتهاء وهناك بعضَ نقط تحتاج إلى نظرة قبل أن نفرغ منه ، وحسبنا أن نقول كما قال الأستاذ المقاد (٢٠) في بدعة السامية والآرية واختلاف العقليتين ، وكيف ظهرت هذه البدعة : « ونشأت في إبان ذلك بدعة الآرمة والسامية ، وهي تلك البدعة التي تقضي الآريين بالسبق والرجحان في كل فضيلةمن فضائل الأمم أو فضائل الأفراد ، وقد ظهر بطلانها الآن ، أو ظهر على الأقل أن الحاجز الذي أقامه مبتدعوها بين أجناس الشعوب مصطنع ملفق لايسلم من ثغرة شك هنا أو ثلمة ضعف، هناك ، بل هو ينعكس في أحـــوال شتى فتصبح المزية للساميين من حيث أرادها القوم للآربين ، ولكن البدعة قد خُدعت أناساً كثيرين في إبان نشأتها فتحدثوا عنها كتحدث الناس بالغرائب والملح المستطرفة ، ومازات مجنى على الأفسكار ؛ حتى أوغل فيها بعض

<sup>(</sup>١) في كتابه على هامش التاريخ المصرى القديم ج ١ س ١٧٥ - ١٧٠ :

<sup>(</sup>٢) و كتاب سمد رغلول سيرة وتحية المبلس المقاد ص ١٣ — ١٤ في فصل عن المقلية-المصرية وطبيعتها .

الغلاة من دعاتها فاستخرجوا منها دليلا على رجحان بعض الأمم الأوربية على بعض واستئثار جاعة من تلك الأمم بشرف السيادة والابتكار وشعائر الحضارة والثقافة دون الجماعة الأخرى ، فتصدى لها يومئذ من الأوربيين من ينكرها ويزيفها ويبالغ في السخر بها ، بعد أن كانوا يتفقون على ترويجها ، والإغضاء عنها . حين كانت معرفتها لاصقة بالشرق وحده موقوفة عليه دون غيره » .

و بحسى الآن ماسقته من أدلة (١) على أن أسطورة المقلية السامية والآرية لا تثبت أمام الأدلة العلمية ،وأن القصة – على الرغم من وجودها فى الأدب العربى كما هى موجودة عند كل الأمم ، وإن لم تأخذ القالب الهنى الذى لم يظهر بالقصص الأوربى إلا فى أواسط القرن الثامن عشر – لا يحتل هذه المكانة المتازة فى عالم الأدب ، ولا يوصف من لم ينبغ فى تأليفها بعقم الخيال وجمود العاطفة وضحالة الفكر .

وكم كان بودى أن أفيض في أدب القصة ، وأبين أصولها وكيفية إنشائها ، ولكن هذا يحتاج إلى كتاب قائم بنفسه ، وإعا دعانى إلى الخوض في القصة على هذه الطريقة إقبال المترجين في العهد الذي نتحدث عنه عليها إقبالا زائداً ، وتأثر الأدب العربى الحديث بها بعد ذلك تأثر بابعاً ، حتى دعا ذلك إلى القول بأنها لم تكن موجودة عند العرب ، وأن العقلية السامية لا تستطيع إنتاج القصة لما بها من فقر في الخيال ، وقد مر بك من قبل عند كلامنا على الترجمة الحهود التي بدلت في سبيل ترويج القصة الغربية ، وكان هذا الطور هو طور النقل والتمثيل ولم يكن قد بدأ بعد طور التقليد والمحاكاة ولاسما في الرواية وإن ابتداً في المسرحية مبكراً نوعاما وسنعود إلى الكلام في توسع عن القصة في الأدب المصرى الحديث في الأجزاء التالية إن شاء الله . أما المسرحية فقد أفردنا لها كتاباً خاصاً هو الآن بين أيدى القراء .

 <sup>(</sup>١) وإذا أردت للزيد فاقرأ مقالة عجلة الأنصار بالمدد ٤٦ السنة الرابعة ، شوال ١٣٦٣ وكتابنا ( النابغة الدبياني ) فقد تسكامت فيه ص موضوع القصة من زوايا جديدة وأضفت إلى ما تقدمها براهين أخرى . ثم كتابنا ( الفتوة عند العرب ) وفيه الصل ضاف من مبزة العقل العربي وتفوقه مدعوم بالحجج العلمية القوية .

#### ٢ – المفالة والصحافية :

وإذا كان القرن التاسع عشر قد انقضى ، ولم تحتل فيه القصة العربية الموضوعة مكانها فى عالم الأدب ، وكان أغلب القصص التى تطبع مترجمة من شتى اللغات ، فإن المقالة منذ بدأت الصحافة العربية بإنشاء الوقائع الصرية ، ثم روضة لمدارس ، ثم الجرائد اليومية والمجلات الأحبوعية ، قد صارت عماد الكتاب والأدباء ، والقالب المعتاد الذى يصبون فيه أفكارهم ، وينشرونها بين الناس .

وليست المقالة غريبة عن الأدب العربي القديم ، وإن تغيرت صينها وشروطها ، فعبد الحيد الكاتب حين تكلم عن الشطر بج أو الصيد أو الكتابة كان يكتب شيئاً قريباً من المقال ، والفصول الأدبية التي أنشأها الجاحظ في كتبه : البخلاء . والمحاسن والأضداد ، والحيوان والبيان والتبيين ، مقالات مطولة تنقصها شروط المقالة الحديثة ، وإن كان هذا القول لا يرضى بعض النقاد ، بل إنهم لا يوافقون على المقالة الأدبية التي يدبهم الكتاب اليوم إذا قاسوها بمقاييس النقد الأجنبية ، ويتطلبون من المقالة أن تكون « على غير نسق من المنطق ، وأن تكون أقرب إلى قطعة مشعثة من الأحراش الحوشية منها إلى الحديقة النسقة المنظمة » و يحتجون بتعريف (جونسون) ومكانته من الأدب الإنجليزي في الدروة العليا المقالة الأدبية به « أنها نروة عقلية لا ينبغي أن يكون لها ضابط من نظام ، هي قطعة العليا المقالة الأدبية به « أنها نروة عقلية لا ينبغي أن يكون لها ضابط من نظام ، هي قطعة المقالة الأدبية في مصر فيرون ألا يكون لها نقط ولا تبويب ولا تنظيم .

وهذا لممرى شرط لايوافق عليه الأدباء في كل أنحاء المالم فقد تغيرت المقالة منذ عهد (جونسون) في القرن الثامن عشر حتى اليوم ومنذ أن قال (بيكون) يصف مقالاته : « أنها ملاحظات مختصرة كتبت من غير اعتناء » واشترط النقاد في المقالة شروطاً أخرى غير تلك التي سار عليها ( جونسون أوبيكون ) ورأوا أن الكاتب ملزم بالتفكير فها

<sup>(</sup>١) الدكنور زك نجيب محود في مقدمة كتابه أدب المقالة .

بريد أن يكتب قبل أن يتناول القلم ، ثم السير في موضوعه سيراً منطقياً متجنباً الفضول ، ومركزاً فكره في النقط الرئيسية ، على أن يكون لموضوعه وحدة تربط بين أجزائه ، وأن يكون واضحاً في تمابيره ، منتخباً لمكلاته ، ولأسلوبه طلاوة وعليه جمال . وقد يحتاج المقال إلى مقدمة ، وقد لا يحتاجها ، ولكن لابدله من نتيجة أو خاعة ، ولا بد من تنسيق الأفكار ؛ فالأفكار غير المنسقة تدعو إلى اضطراب الكانب في كتابته ، وعدم فهم القارى و لما يكتب ، وليست هذه الشروط - كا يقال سخرية - هي شروط الإنشاء المدرسي ، وشتان بين هذا وبين المقال الأدبى ، فإن الفكرة التي يراد التمبير عبها سواء كانت في نفس طالب مبتدى و أو كاتب نابغ محتاجه إلى الوضوح وإلى التمهيد لها ؛ ثم إلى عرضها عرضاً جيداً منطقياً يفهمه القارى و بيسر ، لا أن تكون مشعثة غامضة تسير في غير انساق و نظام ، فإن ذلك قد يؤدى إلى عدم فهمها فضلا عن أنه لا يتفق مع البلاغة في شي و (١) .

وموضوع المقال يتسع لكل شيء في الوجود من تعبير عن عاطفة أورغبة أو رحمة أومعرفة أوفكرة . أما أن يقال : إن المقال الأدبى بجب أن يكون وقفاً « على التعبير عن تجربة معينة مست نفس الأديب فأراد أن ينقل الأثر إلى نفوس قرائه » فقد كان ذلك شرطاً مرعياً أيام ( جونسون ) ، وأيام أن كانت المقالة محدودة الغرض ، ولكن سارت المقالة في طريقها شوطاً طويلا ، وأتسع أفتها حتى شملت كل ألوان الحياة إلى أن زُحزحت عن مكانتها بتقدم القصة والأقصوصة . وإن ظلت إلى اليوم لوناً محبوباً من ألوان الأدب .

هذا وقد تكون المقالة :

١ — إخبارية تفص حادثة ما ، أو مجموعة من الحوادث ، وهي حينئذ قريبة من الأقصوصة تتخذ شكلا قريباً من شكلها ، وفيها ما يثير الشوق ، ويأسر الانتباه ويدعو إلى التقصى والتتبع ، ومن المقالات الإخبارية التراجم .

<sup>(</sup>١) راجـــع Essay Writing And Rhetoric by Egerton Smith طبعة جامعة أكسفورد سنة ١٩١٣ للقدمه والفصل الأول .

وراجم مقدمة English Essays by J. H. Lobban وراجم لنخبة من من كبار الأدباء Modern literary Essays

٢ - وقد تـكون وصفاً لحادثة أو شخص أو شيء ، تمطى تقريراً كاملا تفصيلياً عنه
 وعن محيطه .

٣ - وقد تكون معرضاً لفكرة وتوضيحاً لها حيما تكون الفكرة غامضة ، والموضوع معنوياً ومهمة العرض أن يفسر لماذا حدث هذا الشيء ، أو كيف يمكن أن يحدث ذاك الشيء ، والفرق بين العرض وبين الوصف أن العرض لا يأبه بالتفصيلات ولكن يعنى بالصفات العامة وبالمبادىء ، وبالمبزات التي تخص نوعاً ما ؛ وقد تذكر بعض التفاصيل أثناء العرض ، ولكنها لا تحتل المكانة الأولى ، بل تذكر لإيضاح فكرة أو تضرب مثلا على قانون عام . فقد تصف صورة ما ، ولكن الكلام عن التصوير عرض ، وقد تصف مسجداً ما ، ولكن الكلام عن هندسة المساجد يحتاج إلى عرض .

٤ – وهناك المقالة الجدلية التي تناقش فكرة ما ، وتبين مابها من خطأ وصواب ، وصدق وكذب ، وقد يكون الموضوع عادة سؤالا يناقشه الكاتب ويجيب عنه بما يراه ؟ كسؤالنا مثلا عن الحرب وهل هي معقولة ؟ أو عن الكذب وهل عمة ما يسوغه في الحياة ؟ أنتصدق على الشحاذين ؟ .

وهذه الصور هي التي تظهر فيها المقالة في الأدب الغربي<sup>(۱)</sup> ، ونرى مثلها في الأدب العربي الحديث<sup>(۲)</sup> لأنها صورة طبيعية يلجأ إليها كلكاتب. وقد بينت لك فيها سبق الغرق بين أسلوب المقالة الأدبية والمقالة الصحفية والمقالة الاجتماعية .

والـكلام عن المقالة يدعونا حمّا إلى الـكلام عن الصحافة في السنوات الأخيرة من المقرن التاسع عشر ، لأن المقالة لم تظهر إلا في الصحف ، و يحن قد تتبعنا الصحافة ، في عصر إسماعيل وأوائل عهد توفيق . أما الصحافة في عهد الاحتلال فقد تـكلمنا آنفاعن مجلة الأستاذ للسيد عبدالله نديم التي أنشئت في سنة ١٨٩٣ ، وكيف كانت حرباً عواناً ، وناراً مضطرمة على الاحتلال ، والأجانب ، ولكن هؤلاء ضاقوا به ذرعاً فأغلقوا جريدته ونقوه من البلاد .

<sup>(</sup>١)راجم Essay Writing. Rhetoric and Prosody by Egorton Smithp,19.25 (١)راجم كتابنا نشأة الناثر الحديث وتطوره نفيه مجث مستفيض عن تطور للقال الأدبي .

وإذا كان عبد الله نديم قد ترك مصر ، وعطلت جريدته الوطنية الحرة ، فإن الأسباب التي تدعو إلى ظهور مثلها في حرارتها وصدق لهجها ، وعاربها الاستماد الإنجليزي كانت قاعة ، على الرغم من أن سياسة الإنجليزي أوائل عهد الاحتلال كانت رمى إلى كم الأفواه ، وقتل الروح الوطنية في نفوس دعاة الحرية ، وإن تظاهروا بأنهم أطلقوا للصحافة المنان وتركوها حرة تقول ما تشاء (۱) لأن كرومر ممثل الاحتلال بمصر لم كن يأبه للصحافة وما قد تثيره من سخط وتحت إمرته حيش إنجابزي جائم على صدر الوادي ببطش بكل من تحدثه نفسه بالشغب . على أن الصحافة في رأى كرومر كانت من الهوان والضعف من تحدثه نفسه بالشغب . على أن الصحافة في رأى كرومر كانت من الهوان والضعف بدرجة لا تدعو إلى القلق والاضطراب ؛ وإذا بدر من إحدى الصحف ما يسيء إلى الإنجليزية أويشوه سممهم بمصر عاجلوها بالتعطيل ، ولقد من بك كيف حاربوا مجلة المروة الوثق أومشوها من دخول مصر ، وعطلوا جريدة الأهرام شهر ألاًا لتنديدها بالسياسة الإنجليزية في سنة ١٨٨٤ ، وتبطش يد الاستمار بكثير من الجرائد لأنفه الأسباب فتعطل جريدة الوظن مع أنها موالية لهم ، وتلني الزمان ، ومرآة الشرق لأنهما من عاربي الاحتلال . وتاريخ الصحافة في هذه الحقبة متأثر بعدة عوامل .

١ -- فتركيا كانت - على الرغم من ضعفها ، وإذعانها للا من الواقع فى مصر - عاول إثارة النفوس ضد الاحتلال الإنجليزى ، ضنا عصر الغنية أن تفات من يدها إلى الأبد وكان كثير من المصريين يدين لتركيا بالولاء ، وهوولاء دينى مبعثه وجود الخلافة العثمانية ، وكان كثير مكافون شرعاً بطاعة الخايفة ، وكانت هذه النزعة تتملك قلوب الجمهرة الغالبة من المضريين وبعض السوريين المقيدين بها . وقد ظهر من الجرائد التي تحمل لواء هذه السياسة المضريين وبعض السوريين المقيدين بها . وقد ظهر من الجرائد التي تحمل لواء هذه السياسة المناسة المناسقة المناس

<sup>(</sup>١) وفي ذلك يقول جورج يوخ G. Young فكتابه مصر Egypt مشيرا إلى تقرير اللورد ( دفرين ) وتصحه لسلطة الاحتلال بمصر أن ترخى العنان الصحافة ، وأن نصيحته قد وجدت أذناً صافية حق د أهمل غانون سنة ١٨٨١ إهمالا تاماً : ونالت مصر حرية صحفية لاعهد لتبال أفريقية أوغرب آسيا بها » انظر ص 108—178 .

 <sup>(</sup>۲) كانت جريدة الأهرام في ذلك الوات تعارب الإنجلير لأنها كانت العمل لحساب الفرنسيين ، وفي ذلك تقول جريدة الشعب ( ٨ مايو ١٩١٢) تصف الأهرام وسياستها : «إن سياستها عثمانية مصرية تعالم عن مصالح ارتسا في مصر سواء كانت اقتصادية أو سياسية وأحيانا تشتد في نقدها كأ كثر الصحف الوطنية تطرفاً » .

وتنفث الحم ملتهباً ، والسم ناقعاً ضد الإنجليز وسياستهم الاستعارية جريدة ( المؤيد ) ، ثم جريدة ( اللواء ) .

٢ – وهناك الاحتلال البريطاني ، وهو احتلال تديره سياسة محنكة يصفها اللورد كرومر بقوله : « يجب أن تكون السياسة الاستعارية قائمة على قواعد التبصر والحكمة ، وبجب أن تكون أصول أحكامنا – التي هي الصلة بيننا وبين جميم الشعوب الداخلة في حكمنا ، من حيث الاعتبار السياسي والانتصادي والأدبي – قواعد صحيحة سليمة منزهة عن الشائبة والنقص . هذا هو حجر الزاوية في بناء الإمبراطورية . إن المبرر الأكبر للاستمار يجب أن يظهر جلياً في حسن التصرف بما في أيدى هذه الامبراطورية من القوى(١٠) » . وأراد الاحتلال أن يجتث نفوذ تركياً من الأساس ، ويقتلع من النفوس هذا الولاء ، وقد استطاع أن يجد لسياسته هذه أنصاراً ومؤيدين وأن يجتذب قلوباً عزيزة المنال تدافع عنه أو تسكت عن مخازية . وجد الاستمار أنصاره بين بمض السوريين السيحيين الناقين على تركيا استبدادها وغلظتها وسوء تصرفها معهم في ديارهم ، وتفريقها بين عناصر الأمة ، فرأوا في الإنجليزمن يحميهم و بعطف عليهم ، فأنشئو اجريدة المقطم (١) تشيد بسياستهم ، وتلهج بأعمالهم ، وقد صرح أصحابها بأن غرضهم السياسي من تأسيسها معلوم ظاهر ف كل صفحة من صفحاتها ، « وهو تأبيد السياسة الإنجليزية التي لولاها ما كان في الشرق بلد يستطيع أحد أن يميش فيه و يجاهر بآرائه وأقواله (٢) » ومن هؤلاء الذين شرعوا أقلامهم . في محاربة الترك وتأييد الإنجليز سليم سركيس صاحب جريدة ( المشير ) ويقول من مقالة ، بعنوان ( هل مصر عثمانية ؟ )(١) : ﴿ لَمْ أَجِدُ فِي حَيَاتَى ، وَلَاقْرَأْتُ فِي مَطَالِمَاتِي عَنِ أَمْهُ \* تريد الانتقال من الاستقلال إلى ظلمات العبودية إلا هذا القسم من الأمة المصرية الذين يريدون التمسك بأذيال المرش الممانى » . ومن شمره في التنديد بظلم الأراك قوله (٠٠) :

<sup>(</sup>١) حاضر العالم الإسلامي ج ٤ س ١٠ .

<sup>(</sup>۲) ۱۶ فبرابر سنة ۱۸۸۹ .

<sup>(</sup>٣) عِلَّةَ الجامة الفرح أنطون ج ١ ص ٨٠٠ . (١) الله عدد ١٠٠٠

 <sup>(•)</sup> الموامل الممالة في الأدب المربى الحديث لأنيس المقدمي س ٨ .

رجو صلح الترك قد خابت أمامنينا الكواذب هى دولة ظلمت وليس المدل عن ظلمل بذاهب فانشد مى قولا رد ده المشارق والمارب ليس المجيبة فقدها بل عيشها إحدى المحائب

وقد وجد الإنجليز بجانب هؤلاء أقلاماً أخرى تناصرهم لنفورهم من الظلم التركى مثل ولى الدين يكن ، مع أنه كان تركياً صميا لايبغى بتركيا بديلا ، ولكنه كان يحب الإنجليز لحايتهم — فيا يزعم — الأحرار ، وقد مر بك كيف اجتذبوا إليهم الشيخ محمد عبده وإن لم يكن من صنائعهم ، ولكنه كان من المحتمين بهم المستظلين بظلهم ، وقد استطاعوا أن يطفئوا تلك النار الملهبة التي يصبها عليهم الشيخ على يوسف وشيعته في المؤيد ، وأن يسكتوا تلك الأقلام القوية التي تصور في جرأة وقوة فظائمهم وعلا القلوب إحناو بغضاء عليهم (١) ، ولكن لم يستطيعوا مع كل هذا أن يجعلوا من المؤيد بوقاً يدعو لهم وسنعود إليه بعد قليل .

وبدلك انقسمت الصحافة قسمين قسم يشايع تركيا – وفي الغالب يدعو للخديو ويناوى الإنجليز ، ويندد بالاستمار إما مدفوعاً بالولاء الديني ، أو بالسكراهة للانجليز أو بتحريض دولة أجنبية مثل الأهرام وفرنسا . وقسم يدافع عن الانجليز ويذبع مساوى المهد التركى ، ويترنم بنعمة الاحتلال ، وينتقص المصربين وعلى رأسهم الحديو ، ويتمثل في جريدة المقطم وفي بعض الأقلام التي فتنها بريق الحرية الكاذبة التي لوح بها الإنجليز .

وأكبر ظاهرة تستحق منا المناية قبل أن نفرغ من هـــــذا الجزء ظهور جريدتين إسلاميتين كان لهما شأن عظيم في تاريخ مصر ، وفي توجيه الحركة والإصلاح الاجماعي

<sup>(</sup>۱) وقد قال في هذا التغير حدين شفيق المصرى صاحب (المباحث السياسية): «المؤيدالذي يقرأ الآن فير المؤيد الذي كان المصريون يحبونه والشيخ على يوسف صاحب المؤيد الحاصر فير الشيح على يوسف الذي حل على الأعناق بمد حكم قضية التلفراف المشهورة فقد تغيرت الحال مم الصحيفة وصاحبها به والمبون بعيد بين اجماع الوطنيين لتوقير أم المصحف وأبي الصحفيين وبهن اجماعهم المنداء السقاطهما في الحضيف الأسفل ، وليس الإقرار بهذه الحقيقة من الأمور التي تسر الوطنيين » راجم تاريخ الصحافة العربية ( الفيكونت فيليب دى طرازى ) ج ٣ س ٣٠٠.

وقد أشرنا إليهما فيما سبق إشارات عابرة ولكن سنخص المؤيد هنا بكلمة ؟ لأن الصحافة اليومية المشهورة بمصر كانت إلى ظهور المؤيد واللواء سورية تتحكم فيها نزعات وأهواء متباينة ، أما اللواء فله شأن آخر وموعدنا به في الأجزاء التالية إن شاء الله ؟ لأنه أنشىء في السنة الأحيرة من القرن التاسع عشر ، والكلام عنه يطول .

#### المؤبر :

والفضل فى ظهور المؤيد يرجع إلى سياسة الإنجلير واصطناعهم أصحاب المقطم ؟ فإن هذا أثار حفيظة الوطنيين ، فتقدم الشيخ على يوسف (١) صاحب مجلة الآداب لإخراج المؤيد جريدة وطنية مصرية وشجعه رياض باشا وكثير من زعماء مصر (١) ، وغدت المؤيد ميداناً تتألق فيه الأفلام الوطنية الحريثة تثيرها حرباً شعواء على الاستمار الإنجليزى، وعلى الأجان الذين يناصرونهم ، ونازلت المقطم نزالا عنيفاً مماً ، فما لبنت أن راجت حى صارت أقوى جريدة عربية فى الشرق العربى كله ، وفسحت صدرها لمصطفى كامل ولفئة صالحة من كتاب الشباب ، وتلاميذ جمال الدين ومحمد عبده (٣) وعنيت بالمسائل الوطنية فى جميع نواحيها ، وبالأمور الإسلامية . ولم يستطع الإنجليز أن يمطلوها كما عطلوا الاستاذ لعبدالله

<sup>(</sup>۱) الشبح على يوسف صاحب المؤبد ، ولد بقرية باصفورة بمدينة جرما سنة ١٨٦٣ من أسرة شريفة أخى عليها الدهر ، ودرس في الأرهر مدة إلا أن ميله الأدبى صرفه عن إيمام دروسه به ، وأنشأ في سنة ١٨٨٧ ( مجلة الآداب ) أسبوعية في ثمان سفحات ، ولكنها اهتمت بالدراسات القديمة ، وأمرت بأسلوب يملو هي جهرة القراء ، فتمثرت في خروجها ، ثم أسس جريدة المؤيد في أول دبسمبر سنة ١٩٨٩ ، فكانت أول جريدة مصرية يومية كبيرة ، وراجت رواجاً عظيا ، وفي سنة ١٩٩٣ أسندت الشيخ على يوسف مشيخة السادة الوقائية ، فاستقال من جريدته ، ومات بعد ذلك في سنة ١٩٩٣ وكان الشيخ (على) قوى العزم أديبا متلافا وقد أثار زواجه من بنت لسيد عبد الخالق السادات شجة عظيمة لأن السيد عبد الخالق السادات شجة عظيمة لأن السيد عبد الخالق عده دونه في الحسب و النسب ، وشغلت الصحف بذلك وقتا طويلا ، وقد رمى بالتمسب الدى ، ولمان التي حركت المسحانة بالتمان عبد الخراء التالية إن شاء الله . والدوافع التي جملت من بعض المسلمين متمسبين وسنخصه بترجة مطولة في أحد الاجزاء التالية إن شاء الله .

<sup>(</sup>٢) راجع تطور الصحافة لإبراهيم عبده س ٢٥٠.

<sup>(</sup>۲) من کتاب المؤید المشهورین بجانب صاحبه : جیل مدور ، و عبد الحمیدالزهراوی . والشیخ عبد القادرالمغربی ، و محمد کرد ملی ، و محمد الدین الخطیب ، و المنفلوطی ، و حافظ عوض ، و محمد آبوشادی، و رامام العبد ، و سلیان فوزی (صاحب السکمکول ) .

نديم لقوتهاو كثرة قرائها ، ولكن بمكنوا بمد مدة من اسالة الشيخ على يوسف إليهم ، ولعل عبته لمحمد عبده قد أثرت فيه فنهج منهجه في مسالمتهم .

لقد كانت المؤيد أمل المصريين ، ومدرسة تخرج فيها عدد كبير ممن قادوا الأمه في الصحافة بعد ذلك ، وكانت غنية منتشرة في العالم الإسلامي كله ، وهي أول حريدة استعملت مطبعة كهربائية في الشرق، وقد احتلت منزلة كبيرة في نفوس الناس حي اعترف لها بهذه المكانة العدو والصديق، ولذلك عز على المصريين وقوفها موقفاً سلبياً من الاستعار الإنجليزي بعد أن كانت من أكبر خصومه ، وإن لم تفقد قراءها ؛ لسابق فضلها وقوة تحريرها ، ولسياسها الإسلامية ، ولحسن الدعاية لها ، وفي المؤيد وصاحبه يقول حافظ إبراهيم حين أخرج المؤيد في عانى صفحات سنة ١٩٠٦

أحييت ميت رجائنا بصحيفة أثنى عليها الشرق والإسلام أضحت مصلى للهداية عندما سجدت برحب فنائها الأفلام فعلى مؤيدك الجسديد تحية وعلى مؤيدك القديم سسلام

ويقول ولى الدين يكن عنه :

« الشيخ على يوسف سهل التأليف ، شديد المضاء ، هو في بيانه أقرب إلى العامة منه إلى الخاصة ، إذا غالب غلب بصورته دون روحه ، صحافي محنك . وليست الكتابة من عمله.

كأنما يراعب سوطه يضرب إن جد ولا يكتب لاندع المجمة أسلوبه فليس في أسلوبه معرب ولملك أدركت أن ولى الدين ليس ممن يحبون الشيخ ، وقد كانا على طرفى نقيض في سياستهما كما مر بك .

وفيه قال يوسف البستانى: « أنظر إليه بمين الصحافى فأراه عظيم البراعة فى تقليب البراعة وشديد الحصافة فى ميدان الصحافة ، ولو وجد قلمه من عواطفه دعامة لرفعه بيننا إلى مقام الزعامة . ولقد زاد فضله أنه من الطبقة العصامية وجهال اللغات الأجنبية » (١)

<sup>(</sup>١) تاريخ الصحافة العربية - الفيكونت فيليب دى طرازي ج ٣ ص ٤٠٠

ويقول تشارل آدمز « أما الشيخ على يوسف فقد كان صحفياً ماهراً ، له دها، يشوبه المكر أحياناً ، وقد رفع المؤيد إلى مقام الصدارة في العالم العربي »(١).

وحسبنا هذه الحكامة الموجزة عن الصحافة في أخريات القرن التاسع عشر ولنا إليها عودة في الأجزاء التالية إن شاء الله؟ لأن كثيراً من الصحف الي ظهرت في هذه الحقبة ازدهرت وعت في القرن العشرين ، وتأثرت بعوامل سياسية واجماعية كانت وليدة أحداث ظهرت في أوائل هذا القرن.

<sup>(</sup>١) الإسلام والتجديد تعرب عباس محود ص ٧١٨.

## المراجع

| : ١ تطور الصحافة المعربة · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | • • • • | • • • | ••• | •••  | ***         | •••          | رميده       | إبراعه           |
|----------------------------------------------------------------|---------|-------|-----|------|-------------|--------------|-------------|------------------|
| ٧ أعلام المحانة                                                |         |       |     |      |             |              | ٠ ۲         | . •••            |
| : إيدائع الزمور في وقائم الدمور                                |         | • • • | ••• | •••  | •••         | کی           | س<br>س الجر | این ایا          |
| ١ قصة الفلسفة الحديثة جزَّان                                   |         |       |     |      |             |              | مين         |                  |
| ٧ ـــــ غِر الإسلام                                            |         |       |     |      |             |              | -           | •                |
| ٣ سنع التنافة مقالات من زعما والإحلاح الاجتماعي                |         |       |     |      |             |              |             |                  |
| : أحيان الغرنالتالث عصر وأوائل القرن الرابع عصر                | •••     | •••   | ••• | •••  | •••         | •••          | نيمسو ر     | احد :            |
| : - سلافة الندي                                                |         | •••   | ••• |      | •••         | •••          | . رد<br>مير | أحد              |
| : عله الأنسار                                                  | •••     | •••   | ••• | • •• | •••         | •••          | مسترى       | أحد              |
| : كمدن الستار (عملوط بدار السكتب رقم ١٠٤٧)                     | •••     | •••   | ••• | •••  | •••         | •••          | مرابی       | أحد              |
| ومنه جزء مطبوع يمطبعة مصر                                      |         |       |     |      |             |              | -, -        |                  |
| : منتخبات الجوالب                                              | •••     | ٠     | ••• | •••  | ••• (       | لشدياذ       | ارس ا       | احد ا            |
| ، المنخب                                                       | • •••   | •••   | ••• | ون   | وآخر        | بدري         | الإسكنه     | 4-9              |
| ٧ المفصل                                                       |         |       |     |      | -           |              | •           |                  |
| توءبق الحسكيم الفنان الحائر                                    | •••     | •••   | ••• | •••  | •••         | •••          | 169         | إسماعيز          |
| The transit of Egypt :                                         |         | •••   | ••• | ( P. | G.          | Elg          | od)         | الجود            |
|                                                                |         |       |     |      |             |              | الأيوبى     |                  |
|                                                                |         |       |     |      |             |              | إشاً `_     |                  |
| <ul> <li>الموامل الفعالة في الأدب العربي الحديث</li> </ul>     | •••     | •••   | ••• | ••.  | •••         | •••          | المقدسي     | أنيس             |
| : كيف يعمل العقل الجزء الثاني ترجمة عجمخاف الله ﴿              |         |       |     |      |             |              | Burt)       |                  |
| How We defeaded Atabi :                                        | •••     | •••   | ( A | ĮΜ.  | Bre         | adle         | ey) (       | برودلى           |
| Geschichte der arabischen litterature:                         | •••     | (C    | ırl | Bro  | ckel        | <b>m</b> : 1 | ن ( 🖪       | بروكا            |
| ملحق الجزء الثانى                                              |         |       |     |      |             |              |             |                  |
| The Persian Revolution :                                       |         |       |     |      |             |              |             |                  |
| : أدباء المرب الجزء الثالث                                     |         |       |     |      |             |              |             |                  |
| : التاريخ السرى لاحتلال انجلة المسر، ترجة البلاغ               |         |       |     |      |             |              |             |                  |
| : فنون الأدب تعريب زك نجيب عمود                                | • • •   | •••   | ••• | •••  | •••         | •••          | ز           | <b>عم</b> ار آتر |
| : الإسلام والتجديد ترجه عباس محود                              | •••     | •••   | ••• | •••  | •••         | •••          | ن آدم       | عمارا            |
| : ١ — تحت شمس الفهكو                                           | •••     | •••   | ••• | •••  | •••         | •••          | ألمكم       | توفیق            |
| ٧ - مقالة ف مجلة أخباراليوم ٢٧/٣/٨١٩                           |         |       |     |      |             |              | •           |                  |
| : حركة الترجة بمصر                                             | •••     | •••   | ••• | •••  | •••         | •••          | اجر         | باك نا           |
| Bulletin of the School of Oriental : Studies                   | •••     | •••   |     | •••  | <b>(H</b> . | R.           | Gibb)       | جب ا             |
| : عجائب الآثار في التراجم والأخبار .                           | •••     | •••   | ••• | ىن ) | د الر-      | يخ ع         | ر (الد      | الجبرا           |
| ( م - ۲۷ الأدب المدن م ۱ )                                     | •       |       |     |      | •           | . С.         |             |                  |

| جیل صلیب ابن خلدون — منتخبات                                                    |
|---------------------------------------------------------------------------------|
| جورجي زيدان منه ··· ·· · · · · · · · · · تاريخ آداب اللغة العربية الجزء الرابع  |
| ۲ - تراجم شاهیر العمرق جزمان<br>۲ - تراجم شاهیر العمرق جزمان                    |
| جومار بن Journal Asiatique مددأ فسطس ٨٧٨          |
| حسن الويدر اليل الأرب في مثلثات العرب ( .                                       |
| حسين للرصني الوسيلة الأدبية                                                     |
| خليل مطران مده مده مد المنتطف إبريل ۱۹۳۳                                        |
| وَنَاعَةُ الطَّهِمَا ــاوى (١) تَعَلَّيْسِ الْأَبِرِيزِ فَي تَلْعَيْسِ بَارِيز  |
| (ب) منامج الألياب                                                               |
| ( ج ) المرشد الأمين                                                             |
| (د) مواقع الأنلاك                                                               |
| روكين - كيوهور تاريخ السألة المصرية ترجة عبد الحميد العبادي                     |
| ارينان ( Reman ) المنان ( Histeire Général et Système                           |
| Comoparé des Langues Semitiques                                                 |
| وَى غَبِيبِ عَمُود ا قصة الفلسفة الحديثة جزءان التالة مقدمة كتاب أدب المثلة     |
| صتوهراد خاصر العالم الإسلام أربعة أجزاه ترجة عجاج توجض                          |
| سيم سيل لفياس ٠٠٠ ٠٠٠ ٥٠٠ ٠٠٠ ٥٠٠ ١٠٠ مم المصرين                                |
| سلم سركيس مند : جريدة المشير                                                    |
| Facer writing and Rhetoric : (Egerton Smith)                                    |
| The Intelligent Woman's Guide : (G. B. Shaw)                                    |
| مشكيب أرسلان ١ تعليقات على هامش حاضر العالم الإسلامي                            |
| صاغ بجدى مد مد مد : حلية الزمن في وسف مناقب نادم الوطن (عطوط).                  |
| طــه حسين : (١) فلسفة ابن جُلدون الاجتماعية تعريب مخملاً                        |
| مبداق منان                                                                      |
| (ب) في الأدب الجامل                                                             |
| ( ج ) عافظ وهوق                                                                 |
| عباس المقاد (١) شعراء مصر وبيئاتهم في الجبل الماضي                              |
| (ب) سعد زغاول سبرة وتعية (ج) الفصول                                             |
|                                                                                 |
| ( ٥) ١١ يوليو وضرب الاسكندرية عنان أسين عنان أسين عنان أسين السلة أعلام الإسلام |

```
١ - الحركة القومية
                                                           عبد الرحن الرافعي
            ٢ - عصر إسماعيل جزءان
٣ - تاريخ الثورة المرابية والأحتلال الإنجليزي
                  ٤ - مصطنی کامل
                                   عبد القيادر حزة ١٠٠٠ ١٠٠٠ ... ...
      على عامش التاريخ المصرى القدم ج ١
                       الأنار الفكرية
                                   عبدالة فسكرى ... ... مد ... :
                                   عبداقة ندم ... مد ... س ...
              الأستاذ وللننكيت والتكيت
                                    على أبو النصر ... ... ... ... ...
                            الديوان
                       الخماط التوفيقية
                                     على مبارك ... من ين سن مبارك
                                   عمر الدسوق ... ... ... ... ... :
                   ١ - إخوان الصفا
               ٧ -- الفتوة عند العرب
                  ٣ - المسرحية ٠
                 ٤ - دراسات أدبية
                                  فرح أنطون ... ... ... ... أنطون ... ...
                          عِلة العامية
فون فسيديك ... سه مد سه ... ... : ابن خلاون مؤرخ الحضارة المربي ترجة محد عبدالة عنان
              فيليب دى طرازى ... ... ... ناصحانة العربية أربعة أجزاه
        قدرى طوفان منه ... ... ... بن جال الدين آراؤه وأفره - عاضرة
                     كلموت بك ... ... ... ... لهة عامة إلى مصر
                  English Essays : ... ... (J. H. Lobbau) لوبان
                                    لويس شيغو ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ ٠٠٠ :
(١) تاريخ الآداب الدربية في القرن التاسم عصر جر وال
                       (ب) مجلة الشرق
               ملرون صبود ... ... ... ... عبلة الكتاب فبراير ١٩٤٨
                         عد إبيجت الأثرى ... ... ... أعلام المراق
                   عد حسين ديكل ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ١٠٠٠ ، مقدمة لديوان البارودي
                                     عد المضري ... ... ... ... عد المضري
 عاضرات ف التاريخ الإسلام ( الدولةالمباسية)
                                     عدخك الله ... ... ... ... تعدخك
          من الرجبة النفسية ف دراسة الأدب
                                     عد رهید رضا ... ... ... عد
 (١) تاريخ الاستاذالإمام ثلاثة أحزاه (ب)المنار
                                     £ صرى ... ... ... ... عد
 La Genése de l'Esprit National
                          Egyptian
                                                                 عحد صبيح
                  ٠٠٠ ،٠٠ ، ا كد عبده كتاب الفيهر
                    ١ -- الوقائم المصرية
                ٧ - عِلَّةَ العروة الونق
                                      عد عان جلال ... ... ... عان جلال
                         الميون اليوانظ
```

| النقد التحليل لكتاب لى الأدب الجامل | : | ••• | ••• | ••• | •••   |        | يحد الغدراوي   |
|-------------------------------------|---|-----|-----|-----|-------|--------|----------------|
| خطط الهام الجزء المادس              |   |     |     |     |       |        | عمد کرد عل     |
| خاطرات                              | : | ••• | ••• | ••• | •••   | •••    | محمد المخزومي  |
| <b>الد</b> يوات                     | : | ••• | ••• | ••• | • - • | سارودى | محود سامي ال   |
| الديوات                             | : | ••• | ••• | ••• | •••   | ساماتي | محود صفوت اا   |
| أحد عرابى الزعيم المفترى عليه       | : | ••• | ••• | ••• | •••   |        | عمود المفيف    |
| ١ – غنارات للنفلوطي                 | : | ••• | ••• | ••• | •••   | نفلوطي | مصطفي اطني ال  |
| ٧ — ترجة للساعاتي في الديوات        |   |     |     |     |       |        |                |
| الـكافى فى تاريخ مصر                | : | ••• | ••• | ••• | •••   | ***    | ميخائيل شاروب  |
| للسقصرةون                           | : | ••• | ••• |     |       |        | نجيب الدنيني . |
| Egypt                               |   |     |     |     |       | ( G, ` | برنج ( Young   |

# الفهرس

| منعة      |                                                                                                 |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| •         | عبقدمة الطبعة الأولى بدر                                    |
| •         | مقدمة الطبعة السابعة مقدمة الطبعة السابعة                                                       |
| 11 - 11   | الفصل الأول ــ البعث                                                                            |
| •         | البيل البعث ١١ ــ البعث ١٥ ــ البعثات ١٩ ــ النرجة ٢٣ ــ رفاعة العليطاوي ٢٤ ــ أو ما            |
|           | _ أعماله بعد عودته ٧٨ _ رفاعة والتأثون ٣٣ _ رفاعة والرأة ٣٣ _ وفاته ٣٤ _                        |
|           | مناته ٢٤ ـ الطباعة والصحافة ٢٩ ـ المحافة ـ ٤٧ ـ الأدب في عبد عمد على ٤٦                         |
|           | الهيغ حسن المطار ٤٦ ــ الشيخ حسن قويدر ٤٨ ــ السيد على الدرويش ٥٠ ــ .                          |
|           | المعلم بطوس كرامه ٥٠ ـ الشيخ ناصيف البازجي ٥٠ ـ الشهاب الألوسي ٥٠ ـ التأليف في صدر محد على ٦٠ . |
| rr 17     | الفصل الثاني ــ النهضة الفصل الثاني ــ النهضة                                                   |
|           | التمايم ٦٩ الجميات العلية ٧٣ _ العمانة ٧٧ _ أحد نارس الشدياق ٧٧ _ عجة                           |
|           | اليمبوب ٧ ٨ _ بحة روضة للدارس ٨ ٧ _ أديب إسحق ٩ ١ _ الماباعة ١٠٤ _ النرجة                       |
|           | والتأليف ١٠٠ _ محدّ عثمان جلال ٢٠٦ _ النهضة في بلاد الشام ١١٧ .                                 |
| ne - 177  | الفصل الثالث _ الأدب في عصر أسهاعيل                                                             |
|           | للدارس الأدبية ف هذا النصر ١٢٣ ـ السيد على أبو النصر ١٣٥ ـ الشيخ على                            |
|           | اللبق ١٢٩ ـ محود صفوت الساعاتي ١٣٤ ـ عبد الله فكرى ١٤٦ ـ السيد                                  |
|           | عبد الله الألوس ١٦٢ ــ حسين بيهم ١٦٣ .                                                          |
| YFY - 170 | الفصل الرابع – بعث الشعر العربي                                                                 |
|           | محمود البارودي ١٦٧ _ حبانه ١٦٧ _ أخلاقه ١٧٨ تقافته ١٨٣ _ شعره ١٨٥ _                             |
|           | القدم في شعره ١٩٠- الجديد في شعره ٧٩٧ _ الوصف ١٩٧ _ الفعرالسياسي ٧٠٧ _                          |
|           | _ النسيب ٢١٩ _ الهجاء ٢٧٠ _ المحترفات الحديثة ٢٧٤ ـ نظرة عامة ٢٧٠ ـ                             |
|           | الرئاء ٢٧٦ ـ المدح ٢٣٨ ـ غره ٢٣٠ ـ الومد ٢٣١ ـ الحسكة ٢٣٢                                       |
| ,         | حنات ۲۴۶ ـ متزلته ۲۲۷ .                                                                         |
| r•1 — 144 | الفصل الحامس ــ نهضة النثر                                                                      |
|           | موضوعاته ٧٣٩ ـ يميزانه ٥٠٥ ـ أنواعه ٢٥٦ ـ جال الدين الأنفاق ٢٥٩ ـ أثره                          |
|           | عِصره ۲۲ ــ العروة الوثق ۲۷۰ ــ ئبذ من آرائه ۲۷۳ ــ أسلوبه ف السكتابة ۲۷۷ ــ                    |
|           | الفيخ محد عبده ٧٧٩ ـ في الأورمر ٧٨٧ ـ محد عبده والثورة ٧٨٩ ـ بعد                                |
|           | التورة ٢٩٢ ــ بعد العودة من المنتي ٢٩٤ ــ إصلاح الانزمر ٥٠٠ ــ وقاته ٣٠١ ـ                      |

آثره في النثر ٣٠١ \_ عبد الله ندم ٣٠٨ \_ في غمار الثورة ٣١٣ \_ آثاره وأثره ٣٢١ \_ آثاره وشخصيته وأثره ٣٢١ \_ أسلوبه وأثره ٣٠٤ \_ أسلوبه وأثره ٣٠٤ \_ السلوبه وأثره ٣٠٤ \_ السلوبه وأثره ٣٠٤ \_ السلوبة وأثره ٣٠٤ \_ الله ١١٤ .

الفصل السادس \_ الاتصال بالأدب الاجنبي ... ... ... ١٧٠ \_ ١٧٠ ـ

- (1) المترجة والتأليف ٣٥٧ ـ النهضة القانونية ٣٦١ \_ كتب الاقتصاد الدياسي ٣٦٤ ـ كتب الاقتصاد الدياسي ٣٦٤ ـ ٣٦٨ ـ السكواكي ٣٦٥ ـ النمضة الأدبية ٣٦٦ \_ المسرح ٣٦٦ ـ القصم المترجم ٣٦٧ ـ التأليف في القصة ٣٦٨ .
- (ب) المستشراون ٣٧١ ـ الجميات الأسبومة ٣٧٥ ـ الاؤتمرات ٣٧٥ ـ المكتبات ٢٧٦ ـ اثر ٢٧٦ ـ اثر المستشراين ٣٧٧ ـ اثر المستشراين ٣٧٧ . اثر المستشراين ٣٨٤ .
- (ح) أثر الاتصال بالأدب الأجني \_ ٣٨٨ \_ المقصة ٣٩٠ ـ السبب في عدم احتمام العرف بالقصة ٢٩٠ ـ المقالة والمسعانة المعرفين ٣٩٣ ـ المقالة والمسعانة ٨٠٤ ـ المسعانة المعدينة ٨٠١ ـ المعانة المعدينة ٨٠١ ـ المؤيد ٨١٤ ـ المراجم ٤١٧ .

## للمؤلف

#### ١ ــ إخوان الصفاء :

دراسة تاريخية أدبية فلسفية ، تسكفف السر عن جامعهم ونظمها ، وعن فلسفتهم مع مناقفة علمية لسكل ما كتب عنهم ، والوصول إلى الحقيقة في أمرهم .

#### ٢ - النابغة الذياني:

ترجة مستفيضة مع تصوير هامل للبيئة العربية في النصر الجاهل ، وتعلور اللغة العربية الى عصر النابغة ودراسة لدبوائه وطبعاته ، وشعره مع تمليل ونقد وموازنة .

#### ٣ ــ الفتوة عند العرب :

أول كتاب في المامة العربية في موضوعه ، ودراسة تحليلية هميقة جاسية لأجماد الأمة العربية ، وفارغ للنتوة منذك أمّ العرب عن عصر الماليك ، مع موازنة واسعة بين فتوة العرب وفروسية الفرب وصور جذابة تاريخية لشى ضروب الفتوة في أسلوب قصصى واثم .

#### ٤ - محمود ساى البارودي :

من سلسلة نوابغ المنسكر البربل وهل دراسة بمتازة مركزة لمصره وحياته وعمره مع عصرات القصائد للشروحة شرحاً شافياً .

#### السرحية :

أول كتاب في الفنة العربية يدرس فن المصرحية . دراسة علية جامعة عميقة ، ويتتبع نشأتها حتى عصرنا الماضر ، وخصل أنواعها ويدرس كلا نها ، ويفصل الأسس والأسول التي تبنى عليها المسرحية ، وعم البحث بتطبيق تقدى على رواة بجنون ليل لشوق .

## ٦ - ف الأدب الحديث ( الجزء الثاني ):

دراسة متاملة عميقة لأثم الدوامل الفعالة فى العمر الحديث بعد البارودى ، كأثر الثقافة الأجنبية والنهضة الوطنية ، والنقد الأدبى الحديث ومذاهبه ، وللدارس الشعرية بمصر ثم ترجة مستفيضة لبعض أعلام للموسة الاتباعية الحديثة من الشعراء .

## ٧ ـ دراسات أدبية ( الجزء الأول ) :

محتوى على أربعة عشر محثاً في صهم الأدب الحديث ، ويلتى أضواء مركزة على مشكلات أدبية هامة ، كأدب القسة وواقعية الأدب ، والاستمار الثقاق كما يفحص عن واحمى تميز بها بعض الشعراء للماصرين في دلة وتحليل .

#### ٨ - لغتنا الفومية :

دراسة واسمة لندأة الله العربية والصراع بين المامية والفصحى ، ودفاع عن الفصحى ضد التيارات الكثيرة . والسكلام على المنة المشتركة .

## ٩ ــ نشأة النثر الحديث وتعاوره ( الجزء الأول ) :

يتناول بدراسة تفصيلية نشأة النثر الحديث وكبار أعلامه وتعلور الفالة وأنواعها الى نهاية القرن الناسع عصر .

## • ١ - خريدة القصر للعاد الأصبه إنى القسم الرابع (بالاشتراك) - الجزء الأول

نتس وتحقيق وتقدم ويشمل هذا النسم الشهر في صقلية والأندلس مع ترجة واقية للأعلام التي وردت به .

#### ١١ - إظهار الحق السيد رحمة الله بن خليل الرحن الهندى :

لفر و عنيق مع تعريف بأهم الأعلام التي وردت به ، وتقدم له ، وترجة التصوس الغارسية .