

دكتوراُ حمد إبراهيم الشريف أستاذ المتاريخ الإست لاى بالجامعات العربسية

37312-4-70

ملتزم الطبع والنشر دار الفكر الحربي

٩٤ شارع عباس العقاد - مدينة نصر - القاهرةت: ٢٧٥٢٩٨٤ - فاكس: ٣٧٥٢٧٥٥

أح مك

أحمد إبراهيم الشريف.

مكة والمدينة في الجاهلية وعهد الرسول/ أحمد إبراهيم الشريف . – القاهرة: دارالفكر العربي، ٢٠٠٣م. ۲۶۶ ص ؛ ۲۶ سـم.

بيليوجرافية : ص٤٢٩-٤٣٧.

تدمك:۸- ۱۶۱ - ۱۰-۱۹۷۷.

 ١- مكة المكرمة - تاريخ. ٢- المدينة المنورة- تاريخ.
 العنوان. أ- العنوان .

# بسلم سالدالرحم الرحيم

#### تقديمالكتاب

يتناول هذا الكتاب فترة من أهم فترات تاريخ العرب والإسلام ، بل هى - فى نظرنا - أهم فترات هذا المتاريخ ، إذ تمثل القاعدة المتى تقوم عليها دراسة المتاريخ الإسلامى، وبدون دراستها دراسة علمية صحيحة لا يمكن الإلمام بأحداث التاريخ الإسلامى ، وفهم تطوراته فى الداخل والخارج فهما صحيحًا.

وأحسب أن أحداً لا يستطيع أن يزعم أن وصف عصر النبي على ، وتصوير البيئة التي نشأ فيها، وقامت فيها النهضة العربية - أمر ليس له من الخطورة العظيمة في تاريخ العرب والإسلام ما يستحق الاهتمام الكبير : فبيئة ظهر فيها النبي على ، وقام فيها برسالته ، وتوطدت فيها الديانة الإسلامية ، بما فيها من قواعد ونظم كان لها أعظم الأثر في حياة العالم . وبيئة قامت فيها النهضة العربية ؛ واندفع منها العرب إلى العالم المتمدن ، فاستطاعوا أن يقوضوا سلطان أكبر إمبراطوريتين كانتا تتحكمان في عالم يومئذ ، وتسيطران على مقدراته . وبيئة خرج منها عباقرة القواد ؛ ونوابغ الساسة والإداريين والحكام والقضاة ، هذه البيئة جديرة بأن تفرد لها البحوث وتُخصّص لدراستها المتخصصون .

ومع الأهمية العظيمة لهذه الفترة - كـقاعدة لدراسة التاريخ الإسلامي - فإنها لم تحظ بالعناية الكافية من المؤرخين القـدماء والمحدثين على السواء، وظلت تدرس على هامش الدراسات الإسلامية.

فالذين كتبوا السيرة النبوية قديمًا لم يهتموا إلا بذكر ما له علاقة بالنبى ﷺ نفسه: من نسب وأسرة وقبيلة، وولادة وكفالة، وأسفار وزواج قبل البعثة . وقلما تطرقوا إلى ذكر شيء مما كان عليه عسره وبيئته من حالات اجتماعية واقتصادية وسياسية ودينية، يستطيع المرء أن يقف منها على صورة وافية لـما كانت عليه الحياة في عصر النبي ﷺ، والتي وما كانت عليه الأحوال في مدينة «مكة» التي ولد فيها وقضى أكثر سنى بعثته، والتي

كانت بدايتها مركز النواة من النهضة العربية التى أخذت تباشيرها تظهر فى أواخر العصر الجاهلى، ثم توجها ظهور الإسلام. ومدينة فيثرب التى هاجر إليها، وأقام فيها دولة وحدّت العرب وقادت نهضتهم الكبرى. والتى كانت بذاتها مستعدة لتلقى هذا الحدث الخطير ثم النهوض بذلك العبء الجليل.

والنتف القليلة التي وردت في هذه الكتب القديمة عما كانت عليه المحالة قبل الإسلام ، إنما كان استطرادية من ناحية ، وقد غلبت عليها مسحة التعميم والإطلاق من ناحية أخرى . كما أنه لا يخلو كثير منها من طابع الصنعة والوضع والتلفيق . وحتى أقدم هذه الكتب وأكثرها جدية وأمانة . وأشدها رغبة في التحفظ والتحوط ، من أمثال "سيرة ابن هشام" وهي أقدم ما حفظ لنا الزمن مما كتب في سيرة النبي ﷺ . و «تاريخ الطبري» وهو مثل ابن هشام قدما وجدية وأمانة ، و «طبقات ابن سعد» وهي كذلك من كتب السيرة القديمة المعتبرة ، نجد في كثير مما روته من الروايات وسردته من الأخبار ولاسيما فيما يتعلق بالفترة التي سبقت الإسلام - ذلك الطابع ظاهرًا من الصنعة والوضع والتلفيق ، قد دونوها كما وصلت إليهم ، أو نقلوها عمن سبقهم ، منها ما والوضع والتلفيق ، قد دونوها كما وصلت إليهم ، أو نقلوها عمن سبقهم ، منها ما أشاروا هم إليه ، ومنها ما لم يشيروا إليه ، ولكنه لا يخفي على نظر الباحث المدقق .

هذا بالإضافة إلى أن كثيراً مما ورد من روايات وأخبار عن حالة العرب فى الجاهلية ، يقف منها الباحث موقف التحفظ الشديد؛ إذ يلمس فيها القصد ظاهراً فى التقليل من شأن العصر الذى سبق البعثة النبوية؛ من حيث الحضارة المادية والأدبية والمدارك العقلية . والحقيقة أن المسلمين الأولين أخذوا بالنهضة الإسلامية وفتنوا بما جاء به الإسلام من مثل ، وما حققه للعرب من وحدة وحضارة ، فضربوا صفحًا عن كل ما سبقه ، وكأنهم حين تخلصوا من الوثنية وعفوا على آثارها الحقوا بها كل ما كان من نظم الحياة وشدونها قبل الإسلام ، وكأنما الأمة العربية - عندهم - ولدت بظهور الإسلام ميلادًا جديدًا.

وإلى جانب كتب السيرة توجد بعض الكتب والرسائل ، وبعض الفصول والبحوث فى الكتب العربية الأدبية والتاريخية والفنية . عن حياة العرب قبل الإسلام وعاداتهم وتقاليدهم. غير أن هذه كلها قد كتبت بأسلوب عام مطلق، لم يتناول البيئة العربية التى نشأ فيها النبى على وقامت فيها رسالته، بصورة خاصة، من ناحية، وأن ما

ورد فيها من روايات جاءت متفرقة غير مرتبة، وقد اختلط فيها الغث بالثمين ، والباطل بالصحيح؛ بحيث لا يسع الباحث إلا أن يقرأها بتحفظ شديد ، وإلا أن يتردد كثيرًا في أخذها كحقائق تاريخية؛ أو حتى كروايات موثوق بها، من ناحية أخرى ؛ وذلك لأن هذه الروايات ظلت محفوظة في الصدور تتداولها الألسن، ولم تدون إلا في وقت متأخر، كانت الأهواء قد لعبت فيه دورًا كبيرًا ؛ بما أصاب الوحدة الإسلامية من تفكك، بظهور الفرق والأحزاب السياسية. وقد استند أصحاب هذه الكتب والرسائل والبحوث إلى هذه الروايات وأخذوها كحقائق تاريخية بنوا عليها أبحاثهم وتقريراتهم دون تمحيص على الأغلب.

وما وصل إلينا من الشعر المنسوب إلى الجاهليين - بغض النظر عن صحة نسبته إليهم أو عدم صحتها - لا يمكن أن نجد فيه مرآة صادقة للحياة العربية قبل الإسلام، وذلك لأن هذا الشعر إنما عنى بحياة البادية ولم يمس حياة الحضر إلا مسا رفيقًا هيئًا، فوق أنه نحا نحو تمثيل الجانب المثالى في الخلق العربي من شجاعة وكرم ومروءة، وذلك لما طبعت عليه حياة الفخر والمباهاة من تمدّح وتزيّد ، كما سلك جانب التطرف حين عدد المثالب والمذام. هذا إلى خلوه تقريبا من تصوير الحياة العامة واقتصاره على الجانب الوجداني من حياة الأفراد.

والمؤرخون المحدثون الذين تناولوا كتابة السيرة النبوية أو تاريخ الصدر الأول للإسلام ، وتطرقوا إلى وصف مظاهر الحياة العربية في الجاهلية ، لم يصوروا ذلك العصر وتلك البيئة تصويرا يمكن أن يقال إن فيه غناء؛ على الرغم مما امتازت به بعض كتبهم من سلامة المنهج وقوة البحث ؛ وذلك لأن بعضهم تناول موضوعًا واسعًا، وبعضهم قصد إلى معالجة جانب خاص أو تناول تاريخ الرسالة النبوية وحدها دون العناية بالحياة العربية قبلها، مع أن دراسة تاريخ الرسالة النبوية لا يمكن أن يكون واضحًا ومفهومًا إلا بدراسة العصر نفسه. ولم يتناول أحد - بصورة علمية منهجية - دراسة تاريخ المدينتين الحجازيتين (مكة والمدينة) في بحث متخصص، على اعتبار والإسلام.

وقد كتب كثير من المستشرقين عن ذلك الـعصر في سياق ما كتبوا عن حياة النبي وقد كتب كثير أن للمستشرقين طرائق في الـبحث والاستنباط قـد تجعل

الكثيرين منهم يتحكمون تحكما في الآراء والنتائج، ويقعون في أوهام وأغلاط خطيرة، إما بسبب تعظيم خبر أو رواية قد لا تكون صحيحة في أصلها ، أو تكون قد فهمت على غير وجهها الصحيح، أو رجحت دون مبرر صحيح للترجيح . وإما بسبب عدم القدرة على فهم روح اللغة العربية وأسرارها البلاغية. كما أن بعضهم في كثير من الأحيان يفترضون افتراضات تجعلهم يقيسون مع الفارق، ويسوغون مالا يمكن تسويغه؛ بسبب عدم قدرتهم على فهم البيئة العربية فهمًا صحيحًا. فوق أنهم استندوا أصلا إلى المصادر العربية القديمة وفيها من المآخذ ما أشرنا إليه، ولم تكن لهم القدرة اللغوية على تمحيص ما بها تمحيصًا صحيحًا. كما أن بعضهم قد كتب في تاريخ الإسلام لغرض عين، فكتب ما كتب بدافع الهوى ، وأحيانًا بدافع الحقد؛ فلجأوا إلى كل شاردة من الروايات مهما كانت ضعيفة أو تافهة في سبيل تثبيت نظرية خاصة يريدون الإدلاء بها؛ فتورطوا في بحوثهم، وخرجوا بها عن جادة العلم والبحث والأمانة.

لكل ما سبق كان أمرًا ضروريًا أن يقوم أحد الباحثين بدراسة علمية لهذه الفترة، وبخاصة تاريخ المدينتين الحجازيتين (مكة والمدينة) في العصر الجاهلي وعهد الرسول على حتى تسد هذه الثغرة الظاهرة في الدراسات العربية والإسلامية.

وإذا كنا نريد أن ندرس الحياة الجاهلية دراسة موثقة صحيحة؛ فعلينا أن ندرسها في نص لا سبيل إلى الشك في صحته، على أن يكون مرآة صادقة لهذا العصر، وليس هناك مصدر ثابت لا سبيل إلى الشك فيه غير القرآن الكريم ، فضلا عن أنه أصدق مرآة للعصر الجاهلي ولحياة الرسول عليه المسلامية نفسها.

وحين نقول: إن القرآن «مرآة الحياة الجاهلية» فإنما ذلك لأنه ليس من اليسير أن نفهم أن القرآن نزل ليستلى على ناس لا يفهمونه ولا يقفون على أسراره ودقائقه؛ فإن الذين تليت عليهم آياته أعجبوا به أشد الإعجاب، ولا يكون ذلك إلا أن تكون بينهم وبينه صلة، هي هذه الصلة بين الأثر الفني البديع وبين الذين يعجبون به حين يسمعونه أو ينظرون إليه. كذلك فإن العرب قد آمن بعضهم بالقرآن وناهضه بعضهم الآخر، وجادل النبي عليه فيه وقاومه، ولا يكون ذلك إلا لأن الناس فهموا القرآن ووقفوا على أسراره، وإلا لما آمن به من آمن وجادل فيه وناهضه من جادل وقاوم، وليس من الممكن أن نصدق أن القرآن كان جديدًا كله على العرب، وإلا لما فهموه ولا وعوه، ولا آمن به بعضهم وناهضه وجادل فيه آخرون . إنما كان القرآن جديدًا حقًا في أسلوبه، وفيما يدعو إليه ، وفيما شرع للناس من دين وقانون.

وقد عرض القرآن للحياة العربية من جوانبها المختلفة: الدينية والعقلية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية.

فأما من الناحية الدينية ، فقد رد القرآن على الوثنيين ، ورد على اليهود، ورد على النصارى ، وعلى الصابئة، والمحبوس . وهو لم يرد على يهود فلسطين ، ولا نصارى الروم، ولا محبوس الفرس، ولا صابئة الجزيرة وحدهم، وإنما رد على فرق من عرب الجزيرة العربية كانت تمثلهم وتدين بهذه الديانات والنّحل كلها، فهو يبطل منها ما يبطل ، ويؤيد منها ما يؤيد، وهو يلقى من المعارضة والتأييد بمقدار ما لهذه النحل والديانات من سلطان على نفوس الناس، وبمقدار ما لأصحابها من قيمة وخطر في الحياة السياسية والاجتماعية في بلاد العرب . ولا نجد هذا واضحًا في مصدر من مصادر البحث يمكن أن نرجع إليه غير القرآن الكريم. فالقرآن إذن أصدق تمثيلا لحياة العرب الدينية من كل مصدر آخر، وهو إذ يصور لنا هذا الجانب من حياتهم إنما يصورهم أصحاب دين يجادلون عنه ويقاتلون في سبيله.

والقرآن لا يمثل الحياة الدينية وحدها، وإنما يمثل حياة عقلية قوية عند العرب، فهو يمثلهم ذوى قدرة على الجدل والخصام، و يشهد لهم فى هذا بقوة الجدل والقدرة على الخصام والشدة فى المحاورة، وهم لم يكونوا يجادلون فى أمور بسيطة هيئة من أمر الدين، وإنما كانوا يجادلون فى مسائل عويصة معضلة أنفق الفلاسفة وينفقون فيها حياتهم دون أن يوفقوا لحلها: كانوا يجادلون فى الخلق، والبعث والحساب، وفى إمكان اتصال الله تعالى بالناس، وفى الوحى والمعجزة وما إلى ذلك. والقرآن يصورهم أذكياء علماء، ولا يصفهم جهلاء ولا أغبياء، ولا يصفهم بالغلظة والخشونة، كما يصفهم الواصفون.

ولا نقول هذا على العرب على الإطلاق ، وإنما كان العرب كغيرهم من الأمم القديمة، منقسمين إلى طبقتين: طبقة المستنيرين الذين يمتازون بالجاه والمال والذكاء والعلم. وطبقة المذين لا يكادون يملكون حظًا من هذا كله، وإنما كانوا تبعًا لسادتهم يسيرون حيث ساروا . وكذلك مثل القرآن العرب؛ فتحدث عن كبرائهم وما هم عليه من معرفة، كما تحدث عن جهالهم، وصور جفاء أعرابهم وغلظة أكبادهم وموت العاطفة عندهم .

والقرآن لا يمثل العرب أمة مدنية مستنيرة فحسب، بل ويمثلها أمة غير معتزلة لغيرها من الأمم، فهى ليست قابعة فى صحاريها لا تعرف العالم ولا يعرفها العالم، وإنما كانت على صلة وثيقة بجيرانها من الأمم الأخرى، تشارك فى نشاط العالم السياسى، وتهتم بسياسات الأمم الكبرى فى ذلك الوقت من فرس وروم وأحباش، ولها مع هذه الأمم نشاط اقتصادى كبير؛ تحمل التجارة العالمية عبر صحرائها بين الشرق والغرب فى رحلتى الشتاء والصيف. بل ويصورها القرآن عارفة بالبحر تتخذه طريقًا وتحصل منه على منافع كثيرة من الصيد والغوص، واحتفاء القرآن بالبحر وما يجرى عليه من منشآت فى البحر كالأعلام، ومنه على العرب بالنعم التى يحصلون عليها من البحر كبير، يقطع بأن عرب الجزيرة العربية لم يكونوا يجهلون البحر، بل ولهم فيه نشاط ملحوظ وفائدة منه عظيمة.

فالعرب إذن لم يكونوا على غير دين ، ولم يكونوا جهالا ولا غلاظًا، ولم يكونوا في عزلة سياسية أو اقتصادية بالقياس إلى غيرهم من الأمم.

وكما عرض القرآن لحياة العرب الاقتصادية الخارجية، كذلك عرض لحياتهم الداخلية. وقسمهم في هذه الناحية كذلك إلى: أغنياء مستأثرين بالثروة مسرفين في الربا، وفقراء معدمين ليس لهم من المال ما يقاومون به هؤلاء الأغنياء المرابين. وكما وقف القرآن يأخذ بيد الجهال ينير عقولهم ويرفع من كرامتهم، كذلك أخذ جانب الفقراء المستضعفين في صراحة وقوة وناضل عنهم وعن حقوقهم، وحارب المسرفين في ظلمهم. وسلك في ذلك مسالك مختلفة: من القوة والعنف حين حرم الربا وحمل على المرابين وأنذرهم بالحرب من الله ورسوله. ومن اللين والرفق حين أمر بالبر وحبب في الصداقة. ومن المزاوجة بين اللين والشدة حين فرض الزكاة وجعل للفقراء حقًا في مال الأغنياء. كما أن المقرآن عرض لتنظيم المعاملات ليحفظ الحقوق وليقيم العدالة بين المتعاملين.

وبالجملة فقد عرض القرآن لكل الحياة العربية من كافة نواحيها، لذلك كان مرآة صادقة للحياة العربية في الجاهلية (١).

<sup>(</sup>١) انظر طه حسين : في الأدب الجاهلي (القرآن مرآة الحياة الجاهلية) ص ٧٠ - ٨٠ طبع المعارف.

وإذا كان القرآن مرآة للحياة الجاهلية، فيهو مرآة أشد صفاء لحياة النبى ﷺ وأطوار الرسالة الإسلامية والأحداث التي مرت بها، ولا يمكن أن يكون كتاب أوفى من القرآن وأوضح في تصوير هذه الفترة.

والمصدر الثانى الذى يجب أن نعتمد عليه بعد القرآن هو الحديث الشريف، فإن أحاديث النبى على الله بما فيها من أوامر ونواه، قد تناولت الحياة التى كانت جارية فى ذلك الوقت، وعرضت لكل ما كان قائما من نظم الحياة الدينية والفكرية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية، فأقرت ما رأته صالحًا، وعدلت ما يستقيم بالتعديل، ونهت عما رأته ضارًا أو فاحسًا من حياة الناس؛ فالحديث الشريف لذلك هو المصدر الذى يلى القرآن فى الأهمية، على أن يرجع إليه فى كتب الحديث الصحاح، وعلى أن يلم الباحث بما وضع علماء الحديث من قوانين التعديل والجرح لمعرفة أوثق الأحاديث.

وإذا كنا قد أخذنا القرآن والحديث مصدرين أساسيين لبحث هذه الفترة من حياة الأمة العربية، فليس معنى هذا أننا نهمل المصادر الأخرى من شعر وتاريخ وتراجم وأنساب، وكل ما عرض له القدماء من ذكر للحياة العربية. بل نأخذ من كل منها ما يعطى من طاقة ؛ لتكون الصورة التي نرسمها واضحة تامة، بشرط ألا يناقض ما نأخذه منها ماله ذكر في المصدرين الأساسيين.

وأحسب أننى حين التزمت بالقيام بهذا البحث - الذي أقدمه للقراء في هذا الكتاب - قد بذلت ما في وسعى من طاقة ، وأعطيته ما يتناسب مع أهمية الموضوع من جهد ووقت. وكل أملى أن أكون قد فتحت به باباً لدراسة هذه الفترة العظيمة الأهمية من حياة العرب والإسلام. وحسبى هذا جزاء مكافئا ، والله وحده هو الذي يتولى الجزاء . ومنه الهدى وهو ولى التوفيق . .

الدكتور

القاهرة في أول نوفمبر ١٩٦٥ م.

أحمد إبراهيم الشريف

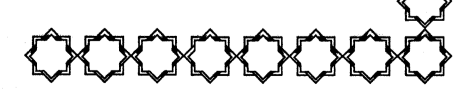




جغرافية الجزيرة العربية والتشكيل القبلي

الفصل الأول: شبه الجزيرة العربية

الفصل الأول ، القبيلة العربية







# الفصل الأول شبه جزيرة العرب

هى أكبر شبه جزيرة فى العالم، يبلغ متوسط عرضها سبعمائة ميل، ومنتهى طولها ألف وماثتا ميل، ومساحتها تبلغ حوالى مليون ميل مربع (١)

ويطلق العرب عليها تجاوزا اسم «جزيرة العرب» (٢) ؛ يرون البحار والأنهار تكاد تحيط بها من جميع أقطارها وأطرافها، فالخليج العربي، والبحر العربي، والبحر الأحمر تحدها من الشرق والجنوب والغرب، ويكمل الفرات الحد الشرقي. كما يكمل النيل الحد الغربي، ليلتقيا بالحد الشمالي وهو البحر المتوسط. وهذا التحديد الذي يقول به الهمداني يدخل بلاد الشام كلها، والبادية التي بين العراق والشام، وبادية سيناء في جزيرة العرب (٣) ، وهو يتفق مع التحديد الذي قال به هيرودوت حيث اعتبر النيل الحد الغربي لقارة آسيا وجعل صحراء مصر الشرقية كما هي معروفة الآن جزءا من الجزيرة العربية (٤) ، والفارق بين تحديد الهمداني وهيرودوت أن الأول لم يدخل صحراء مصر الشرقية في جزيرة العرب. وبتحديد الهمداني أخذ بعض الجغرافيين المحدثين (٥) ويختلف البجغرافيون في الحد الشمالي ، فمنهم من يجعله صحراء النفود، وبذلك يخرجون بادية الشام من جزيرة العرب، غير أن طبيعة الأرض الجيولوجية تدخل بادية الشام وسيناء فيها، إذ إنها جزء لا يختلف من حيث طبيعته الصحراوية وخواصه عن سائر أنحاء بلاد العرب (٢)

<sup>(</sup>١) حافظ وهبه: جزيرة العرب في القرن العشرين ص ١ .

L.D. Stamp. Asia a Renional adn Economic Geogrophy. p. 133.

<sup>(</sup>٢) الهمدانى : صفة جزيرة العرب ٤٦ - ٤٧ / الآلوسى : بلوغ الأرب ١٨٧/١ . ياقوت: معجم البلدان ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) الهمداني: ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) هيرودوت: 17 - 16 - 17 - Book 11- 16

Stamp. of cit . p.133. (0)

<sup>(</sup>٦) حتى : تاريخ العرب ١٧ جواد على : تاريخ العرب قبل الإسلام ١٩٦٨.

وعلى ذلك فحد جزيرة العرب من الشرق بحر عمان وخليج البصرة (خليج العرب) ونهر الفرات، ومن الجنوب بحر العرب، ومن الغرب البحر الأحمر وبرزخ السويس (قناة السويس حاليا)، ومن الشمال البحر المتوسط.

وتحتل جزيرة العرب موقعا ممتازا بين قارات العالم الثلاث القديمة، فهى تقع فى الركن الجنوبى الغربى من قارة آسيا، كما تتصل بالقارة الأفريقية فى ركنها الشمالى الشرقى حيث برزخ السويس قديما وقناة السويس فى الوقت الحاضر، كما أنها تشرف بحدها الشمالى على شرق البحر المتوسط الذى يصلها بقارة أوربا. أما من ناحية الخريطة الحضارية للعالم قبيل الإسلام، فإنها تقع عند نقطة التقاء الحضارتين السائدتين يومئذ وهما حضارة الفرس وحضارة الروم.

وإذا نظرنا نظرة عامة إلى خريطة بلاد العرب رأينا أنها أرضون واسعة تنحدر تضاريسها من الغرب نحو الشرق ، وهي مرتفعة في الغرب حيث جبال السراة (۱) الممتدة من سورية وفلسطين إلى اليمن. وهي توازي ساحل البحر الأحمر وتقترب منه في مواضع عديدة. ويتراوح ارتفاع هذه الجبال ما بين عشرة آلاف قدم وثلاثة آلاف قدم فتبلغ قممها في الشمال (في مدين) وفي الجنوب (في اليمن وعسير) حوالي عشرة آلاف قدم ، بينما تكون خلف مكة ثمانية آلاف قدم ، وقرب المدينة تبلغ ثلاثة آلاف قدم (۲) ، وتحصر بينها وبين ساحل البحر الأحمر أرضا سهلية ضيقة تعرف بتهامة ، تشرف عليها هذه المرتفعات وتنحدر إليها انحداراً شديداً قصيراً ، وسواحلها المهيمنة على البحر يصعب رسو السفن فيها لخلوها من المرافئ الصالحة ، ولوجود الشعب المرجانية التي يصعب رسو السفن فيها لخلوها من المرافئ الصالحة ، ولوجود الشعب المرجانية التي تمتد في بعض المواضع بعيدا في البحر (۳)

وتتألف الأراضى الوسطى من هضبة تسمى «نجد» وتختلف فى الارتفاع ما بين ستة آلاف قدم إلى أربعة آلاف قدم ما بين عسير والطائف ، إلى ألفين ومائتى قدم عند العكل (٤) . وحد نجد الغربى واضح بجبال السراة. أما حدها الشرقى فهو غير واضح وربما امتد إلى قرب خليج العرب.

<sup>(</sup>۱) السراة أعلى كل شيء تاج العروس ١٠٤/١٠ . البلدان ١٠ / ١٠٤ – ٢٠٥.

Stamp. P. 134 K,S. Twlchell, Saudi Arabia. P.10. (1)

<sup>(</sup>٣) جورج فضلو: العرب والملاحة في المحيط الهندي ص ٢٥.

Twitchell. op. cit. p,134. (1)

وتمتد فى الأقسام الجنوبية من شبه الجزيرة سلاسل من الجبال متفاوتة الارتفاع تشرف على المنخفضات الساحلية ، وتكثر فيها الوديان التى تفصل بين هذه السلاسل الجبلية وتأخذ مختلف الاتجاهات، حيث تمثل اتجاهات المياه والسيول. ويبلغ ارتفاع الجبل الأخضر الذى يقع فى الجنوب الشرقى من شبه الجزيرة ، أى فى عمان ، زهاء عشرة آلاف قدم (۱).

وللحرار أهمية خاصة في التشكيل الجغرافي للجزيرة العربية ، وهي تكثر في شبه جزيرة العرب وخاصة في الأقسام الغربية. وتمتد حتى تتصل بالحرار التي في بلاد الشام في حوران ولاسيما في الصفاة (٢) ، كما توجد في المناطق الشرقية الجنوبية من نجد ، وفي المناطق الجنوبية والجنوبية الغربية ، وقد ذكر علماء العرب من المؤرخين والجغرافيين أسماء عدد منها، كما عثر السياح الأجانب على عدد منها (٢) .

والحرة أرض بركانية وجمعها حرار، ويقال لها اللابة واللوبة (٤) وقد تكونت من فعل البراكين ، ويشاهد منها نوعان: نوع يتألف من فجوات البراكين نفسها، ونوع يتألف من حممها «اللابة» «Lava» التي كانت تقذفها فتسيل على جوانب الفتحة ثم تبرد وتتفتت بفعل التقلبات الجوية، فتكون ركاما من الأحجار البركانية التي تغطى الأرض بطبقات قد تكون رقيقة وقد تكون سميكة، وقد وصفها العلماء فقالوا: الحرة أرض ذات حجارة سود نخرة كأنها أحرقت بالنار (٥) ، ويكون ما تحتها أرضا غليظة من قاع ليس بأسود ، وإنما سودها كثرة حجارتها وتدانيها. وتكون الحرة مستديرة فإذا كان لها امتداد مستطيل ليس بواسع فذلك الكراع (٢) .

<sup>(</sup>۱) جواد على : ۱/ Stamp : op . cit . p. 134. ۸۷

C,M. Daughty, Travels in Arabia Deserta. vol. 2.P.P. 417-42. (Y)

<sup>(</sup>٤) البلدان ٢/١٧. لسان العرب ٢/ ٢٤٢. الطبراني ٣/ ٢٢١.

<sup>(</sup>٥) البلدان ١٧ /٣. المصباح المنير (طبع وزارة المعارف عام ١٩٢٠) ١/١٧٧.

<sup>(</sup>٦) الحوار: أنواء السيراكين. اللابة أو السلوبة: المناطق التسى غطتها حسم البراكين ومسالت فوقها وجفت. الكراع: أعنىاق الحوار. انظر لسسان العرب ٢/ ٢٤٦، ١٨٢/١. القناموس ٣/ ٧٨. المسصباح المسنير ٢/ ٧٢٩ (الكراع الانف السائل من الحمة، وأكارع الأرض أطرافها، والواحد أيضا كراع ومنه كراع الغميم أى طرفه).

وقد اشتهر كثير من مناطق الحرار بالخصب والنماء، وبكثرة المياه فيها ولا سيما حرار المدينة التى استغلال استغلالا جيدا، ومنها «خيبر» فكثرت قراها وكثر سكانها. حتى قيل إنها خير قرى عربية، غير أن ظهور العيون فيها بكثرة، جعلها موطنًا من مواطن الحمى. اشتهر أمرها في الحجاز حتى قيل «حمى خيبر» (١١)

أما من الناحية الهدروجرافية فإن بلاد العرب في الوقت الحاضر في جملة البلاد التي تكاد تنعدم فيها الأنهار والبحيرات، ويندر سقوط الأمطار عليها؛ ولذلك صارت أكثر بقاعها صحراوية قليلة السكان. غير أنها كثيرة الأودية التي تسيل في بعضها المياه عند سقوط الأمطار، وبعضها طويل يسير في اتجاه ميل الأرض. كما أن بعضها الآخر وبخاصة التي تصب في البحر الأحمر قصير عميق المجرى شديد الانحدار، تنحدر فيه السيول بشدة إلى البحر فتضيع فيه، وربما كانت في بعض الأحيان خطراً يهدد القوافل والمدن والأملاك، ويأتي على الناس بأفدح الخسائر (٢).

وليس في شبه جزيرة العرب نهر واحد بالمعنى المعروف من الأنهار (٣) ، وما فيها من جداول غير صالح للملاحة (٤) ، فهى إما قصيرة سريعة الجريان شديدة الانحدار، أو ضحلة تجف في بعض المواسم . غير أن العلماء يستنتجون من اتجاه الأودية ومن وجود العاديات والخرائب وآثار السكنى على أطرافها ، والترسبات التي تمثل قيعان الأنهار، أن هذه الأودية كانت في الحقيقة أنهاراً في يوم من الأيام، وأن جوانبها كانت مأهولة بالسكان زاخرة بالحياة ، ويؤيد هذا الاستنتاج ما ورد في كتب اليونان والرومان من وجود أنهار طويلة في بهد العرب ، فقد ذكر هيرودوت اسم نهر دعاه الكورس، قال عنه إنه من الأنهار العظيمة، وإنه يصب في البحر الأريتري (٥) .

كأن به إذ جئت خيبرية يعود عليه وردها وملالها قلت لحمى خيبر استعدى هاك عيالى فاجهدى وجدى وباكرى بصالب وورد أعانك الله على ذا الجند

<sup>(</sup>۱) البلدان ۸/ ۱۹۰۰.

 <sup>(</sup>۲) حتى ص ۲۰ البتنوني الرحلة الحجازية ص ۲۰۹ (عن السيول انظر البلاذري فتوح البلدان والطبري والأزرقي
 في أخبار السيول).

<sup>(</sup>٣) الإصطخرى: المسالك والممالك ص ٢١.

۲۵ حتى ۳۱ . جورج فضلو. العرب والملاحة ص ۲۵ .

<sup>(</sup>۵) جواد على ١٨/١. Hcrodotus: Vol . 1. P. 214 . ١٨/١

ويرى بعض العلماء أن المكان الذى ذكره هيرودوت هو «وادى المحمض» المار بشمالى «قرح» (1) . (على مسافة ٤٣ كيلو متراً من الحجر). وقعد كانت عامرة فيما مضى بالزروع والبساتين وهى المعروفة «ببساتين قرح» ، ويوجد بالقرب منها «سقيا يزيد» أو «قصر عنتر» كما تسمى فى الوقت الحاضر على بعد ٩٨ ميلا من شمال المدينة (٢) . كما ذكر بطليموس اسم نهر عظيم سماه لار Lar زعم أنه ينبع من منطقة نجران ، أى من المجانب الشرقى من السلسلة الجبلية ، ثم يسير نحو الجهة الشمالية الشرقية مخترقًا بلاد العرب حتى يصب فى الخليج العربى (٢) . ويرى بعض العلماء أن هذا النهر الذى يشير إليه بطليموس هو وادى الدواسر ، والذى تمده بعض الأودية المتجهة من سلاسل جبال اليمن بمياه السيول (٤) .

ومن آثار السدود والنواظم التى ترجع إلى ما قبل الإسلام يمكن الاستدلال على أن العرب كانوا على على ما مرود الإرواء، والاستفادة من مياه الأمطار والسيول والأنهار ، كما تدل كثرة المصطلحات فى اللهجات العربية الشمالية والجنوبية على معرفة العرب بأنواع الآبار، والسدود ، والمساك، والنحايت وغير ذلك من الوسائل التى استخدمت للحصول على الماء (٥) .

وإذا كانت البحار تحيط بجزيرة العرب، فإن الجو البحرى لم يستظع أن يخفف من حدة الحرارة فيها أو يتغلب على جفافها، فإن الأبخرة المتصاعدة من البحر لا تكاد تصل إلى أواسط الجزيرة العربية، إذ إن الرياح السمائم الشديدة الحر تقاومها مقاومة شديدة، وتمنعها في الغالب من الوصول إلى أواسط شبه الجزيرة (٢)، على أن الأقسام

<sup>(</sup>۱) البلدان ۱۵/ ۳۲۰ – ۳۲۱ (وكانت من أسواق العرب في الجاهلية وزعم بعضهم أن بها كان هلاك عاد قوم هود، ما يدل على أنها من المواضع القديمة في بلاد العرب).

<sup>(</sup>٢) (اصطبل عنتر) وهبة : ٢- . البلدان ١٠/٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) جواد على ٩٨/١.

<sup>(</sup>٤) وهبة ١٤.

<sup>(</sup>٥) بئر سك = ضيقة الخرق وقيل الضيقة المحفر من أولها إلى آخرها (لسان ١٤٠/٤) والمسك، والمساك الموضع الذي يمسك الماء) (اللسان ٢١/١٠) . جواد على ١٠١/١.

<sup>(</sup>٦) حتى ٩. جواد على ٨٦/١.

الجنوبية كثيرة المطر، تجلبه إليها الرياح الموسمية . ولأهل اليمن عناية بتصريف المياه والانتفاع بها منذ زمن بعيد ، وقد أشار الـقرآن الكريم إلى ما كان في اليمن من حضارة وعمران وخصب ورخاء فقال : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَسَبَأَ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَّتَان عَن يَمِين وَصَمران وخصب ورخاء فقال : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَسَبَأَ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ جَنَّتَان عَن يَمِين وَشَمَال كُلُوا مِن رِزْق رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبِّ غَفُورٌ ﴿ وَلَهُ السَّا ]. أما بقية بلاد العرب فتتكون من صحارى، وسهول تغلب عليها الطبيعة الصحراوية.

وتدل البحوث والدراسات التى قام بها السياح والعلماء عن بلاد العرب . على أن تغييراً كبيراً طرأ على جوها، وأن هذا الجفاف الذى نعهده الآن فى هذه البلاد لم يكن على النحو الذى كانست عليه فى العصور التى سبقت الإسلام، وأن ذلك الجفاف أثر تأثيرا كبيراً فى شبه جزيرة العرب. فجعل أكثر بقاعها صحارى جرداء؛ كما أثر فى حالة سكانها، فقاوم نشوء المجتمعات الكبرى وأثر تأثيرا خطيرا فى تاريخ الأمة العربية، وفى حدوث الهجرات (١)

ويرى العلماء أن الرياح الغربية الباردة المسبعة بالرطوبة كانت تصل إلى أرض شبه الجزيرة العربية وتنزل المطر عليها، وأن هذه البقاع الصحراوية كانت خضراء آهلة بالسكان. فمثلا المنطقة الواقعة بين "العكل" و "مُعان" من المناطق الصحراوية الآن، وقد كانت من مناطق الغابات المكتظة بالأشجار المملوءة بالحيوانات المفترسة (٢). وكانت جبال الطائف تمون مكة بالأخشاب الصالحة للبناء والوقود؛ كذلك المنطقة الواقعة بين مكة وعرفة كانت حتى القرن السادس عشر الميلادى مغطاة بالأشجار وبالعوسج والسلم، وهي من الشجيرات الصحراوية، وقد عرف وادى القرى - الذى لابد أن يكون قد سمى بذلك لكثرة القرى فيه - بكثرة بساتينه ومياهه وقراه، وهو طريق عالمي قديم تسلكه القوافل في طريقها بين الشام واليمن، أما اليوم فقد جفت ينابيعه وفقد أكثر قراه، واضطر أهله إلى الهجرة أو إلى المعيشة المتنقلة كما يفعل وفقد أكثر قراه، واضطر أهله إلى الهجرة أو إلى المعيشة المتنقلة كما يفعل الأعراب (٣). كما أن المسافة بين اليمن والشام كانت عامرة بالقرى زاخرة بالحياة، حتى المسافر لم يكن في حاجة إلى التزود (٤)، وقد عبر القرآن الكريم عن ذلك في حديثه إن المسافر لم يكن في حاجة إلى التزود (٤)، وقد عبر القرآن الكريم عن ذلك في حديثه

Hnzayyin, Aradia and the far East . P.P2-4.

<sup>(</sup>١) جواد على ١/ ٩٧ وانظر عن تغيير المناخ ١.

<sup>.</sup>Op. Cit. P.5 (Y)

<sup>(</sup>٣) البلدان ١٥/ ٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) الإصطخرى ٢١.

عن السبئيين ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْقُرَى الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا قُرِّى ظَاهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِيهَا السَيْرُ الْفِيهَا لَيَالِي وَأَيَّامًا آمنين ﴿ لَيْكَ ﴿ السِمْ ] (١) . وهناك أمثلة تاريخية كثيرة ذكرت عن أقوام هلكت كعاد وثمود وأضحاب الأيكة (٢) ، ومدن ذكرها الكتاب اليونانيون والرومان لم يبق لها أثر ، وكتابات عثر عليها السياح في مواضع صحراوية مهجورة (٣) . كل ذلك يدل على مدى التغيير الذي طرأ على بلاد العرب - سواء أكان من الناحية المناخية أم من الناحية المجتمعات الكبرى من الناحية المجتمعات الكبرى بها ، وحول أراضيها إلى بقاع صحراوية ، وطبع الحياة فيها بطابع الرحلة والانعزالية الاجتماعية والسياسية . ويميل كثير من السياح وعلماء طبقات الأرض الذين جابوا أنحاء شبه الجزيرة إلى تأييد القول بظهور الجفاف في الألف الثاني قبل الميلاد (٥) .

## أقسام شبه الجزيرة العربية

قسم العرب جزيرتهم تقسيما مسايرا لطبيعتها الجغرافية إلى خمسة أقسام ، وهى: تهامة، والحسجاز، ونجد ، والعروض ، واليمن. وزاد الإصطخرى وابن حوقل ثلاثة أصقاع هى بادية العراق ، وبادية الجزيرة، وبادية الشام (٦) :

ويجمل الهمداني أقوال الجغرافيين العرب عن هذا التقسيم فيما يلي:-

«فصارت بلاد العرب من هذه الجزيرة التي نزلوها وتوالدوا فيها على خمسة أقسام عند العرب في أشعارها وأخبارها: تهامة - الحجاز - نجد - العروض - اليمن. وذلك أن جبل السراة ، وهو أعظم جبال العرب وأذكرها، أقبل من قعرة اليمن حتى بلغ أطراف الشام، فسمته العرب حجازًا لأنه حجز بين الغور وتهامة وهو هابط ، وبين نجد

<sup>(</sup>١) تفسير النسفى ٣/ ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٢) القرآن الكريم : الفجر، ٦-٩ الأعراف : ٣٣- ٧٩. الشعراء : ١٤١ - ١٥٩ الشمس: ١١-١٥.

<sup>(</sup>٣) جواد على : ١/ ١١٥.

<sup>.</sup>Huzyyin, oit .P.5 (1)

<sup>(</sup>٥) جواد على : نفسه.

<sup>(</sup>٦) الإصطخرى : ٢٠- ٢١. القلقشندي: صبح الأعشى ٢٤٥/٤.

وهو ظاهر. فصار ما خلف ذلك الجبل فى غربيه إلى أسياف البحر من بلاد الأشعريين وعك وكنانة وغيرها، ودونها إلى ذات عرق والجحفة وما صاقبها وغار من أرضها: الغور ؛ غور تهامة، وتهامة تجمع ذلك كله. وصار ما دون ذلك الجبل من شرقيه من صحارى نجد إلى أطراف العراق والسماوة وما يليها : نجدا ، ونجد تجمع ذلك كله.

وصار الجبل نفسه سراته، وهو الحجاز، وما احتجز به فى شرقيه من الجبال وانحاز إلى ناحية فيد والجبلين إلى المدينة، وراجعا إلى أرض مذحج من تثليث وما دونها: حجازا، والحجاز يجمع ذلك كله.

وصارت بلاد اليمامة والبحرين وما والاهما: العروض ، وفيها نجد وغور لقربها من البحر ، وانخفاض مواضع منها ومسايل أودية فيها، والعروض يجمع ذلك كله.

وصار ما خلف تثليث وما قاربها إلى صنعاء، وما والاها من البلاد إلى حضرموت والشحر وعمان ، وما يلى ذلك : اليمن، وفيها التهائم والنجد . واليمن تجمع ذلك كله» (١) .

هذا إجمال تقسيم الجزيرة تقسيما طبيعيا كما يراه جغرافيو العرب. والقسم الذي يهمنا الحديث عنه في هذا البحث هو الحجاز ؛ ولذلك نعرض له بشيء من التفصيل:

#### الحجاز

يقول الجغرافيون العرب: إن الحجاز هو البجبال الحاجزة بين الأرض العالية نجد وبين الساحل الواطئ تهامة، فهو إذن الجبال الممتدة من خليج العقبة إلى عسير. لكن اسم الحجاز في العرف يسمل تهامة أيضًا، وقد عد بعض العلماء تبوك وفلسطين من أرض الحجاز أن طول الحجاز من الشمال إلى البجنوب حوالي ٧٠٠ ميل، وعرضه من الشرق إلى الغرب ٢٥٠ ميلا (٢٠). وتعد جبال السراة العمود الفقرى لشبه جزيرة العرب. ويجعلها الجغرافيون العرب قاعدة لتقسيماتهم، كما أشرنا من قبل، وتتصل السلاسل بسلسلة جبال الشام المهيمنة على البادية، وبعض قمم هذه الجبال الحجازية

<sup>(</sup>١) الهمداني : صفحة ٤٧ -٤٨.

<sup>(</sup>٢) البلدان: ٣/ ٢١٨ (مطبعة السعادة بالقاهرة).

<sup>(</sup>٣) وهبه: ١٤.

مرتفعة وقد تتساقط الثلوج عليها كجبل دباغ الذى يرتفع ٢,٣٠٠ م عن سطح البحر وجبل وتر ، وجبل شيبان. وتنخفض هذه السلاسل عند دنوها من مكة فتكون القمم في أوطأ ارتفاع لها، ثم تعود بعد ذلك للعلو ، فتصل في اليمن إلى مستوى عال حيث تتساقط الثلوج على قممها (١) ومن جبال الحيجاز الجبال الواقعة في منطقة الطائف ومكة والمدينة، وجبال الطائف يبلغ علوها ستمائة متر، وجبل كراً في الطريق بين مكة والطائف ويبلغ علوه مائتي متر. وجبل رضوى بين المدينة وينبع ويرتفع إلى مائتي متر، وقد قال عنه ياقوت: إنه جبل منيف ذو شعاب وأودية. وإنه كثير المياه والأشجار (٢)

أما منطقة السهول الواقعة بين جبال السراة والبحر الأحمر فهى سهول ضيقة فى الغالب ، تعرف بتهامة ، تتغير فى الاتساع من الجنوب إلى الشمال ، فتكون عند اليمن حوالى ٤٠ ميلا ، ثم تأخذ فى الضيق حتى تبلغ أقصى ضيق لها عند العقبة (٤) ، وهذه السواحل حارة رطبة فى الغالب غير صحية فى بعض الأماكن (٥) . ويطلق على أقسام التهائم «الغور» أو «السافلة» لانخفاض بقاعها (١) ، ويقال القسم الشمالي من الحجاز أرض مدين وحسمى نسبة إلى سلسلة الجبال المسماة بهذا الاسم (٧) . وهو ما يلى أيلة ألى الجنوب ، وتتخللها أودية محصورة بين التيه وأيلة من جهة . وأرض بنى عذرة من ظهر حرة نهيل بقرب خيبر من جهة أخرى . وكانت تسكنها فى الجاهلية قبائل جذام (٨) .

<sup>(</sup>۱) حتى : ۲۱ . الواسعى : تاريخ اليمن: ۸۰.

<sup>(</sup>٢) البلدان: ٩/ ٥١. الإصطخرى: ٢٥.

 <sup>(</sup>٣) قال حسان: لنا حاضر نعم وماض كأنه شماريخ رضوى عزة وتكرما
 وقال أبو العلاء: وقد نطحت بالجيش رضوى فلم تنل ولزت برايات الخميس قباء

Twitchell. op. cit. p. 11. (1)

<sup>.</sup> Ibid. p.14. (o)

<sup>(</sup>٦) البلدان: ۱۲/۰،۲۱۷/۱۶.

<sup>(</sup>V) البلدان : ٧/ ٨٥٧ - ٢٥٩.

<sup>(</sup>٨) نفس المصدر.

#### أودية الحجاز:

وفي الحجاز أودية تسيل من الحرار صوب الشرق والغرب إلى نبجد من ناحية . وتهامة فبحر القلزم (البحر الأحمر) من ناحية أخرى. وأعظم أودية البحجاز وادى الإضم» ويسمى اليوم وادى الحمض الذى سبق الإشارة إليه ؛ وهو يسيل من الجنوب الشرقي لحرة خيبر ، ويسير نحو الجنوب الغربي حتى يقارب يثرب . حيث تتصل به أودية فرعية منها وادى العقيق ، ويتصل به كذلك وادى القرى ، وهو يستمد مياهه من السيول التي تتحدر إليه من العيون التي عند خيبر ، ثم يتجه غربًا حيث يصب في البحر الأحمر جنوب قرية الوجه (1) . وعند هذا المصب بقايا قرية يونانية قديمة وبقايا معبد يعرف عند الأهالي باسم «كصر كريم (٢) » وهي من بقايا المستعمرات اليونانية التي اتخذها التجار اليونانيون عند ساحل البحر لحماية سفنهم من القرصان وللاتجار مع الأعراب ، ولتموين سفنهم بما تحتاج إليه من ماء وزاد . ويبلغ طول وادى الحمض زهاء • ٩ كيلو متر (٣)

ويبدأ وادى الرُّمة بـالحجاز عند حرة فدك من الــتقاء بضعة أودية، ثم يتــجه نحو الشرق حتى يصل إلى القصيم . ويبلغ طوله أكثر من ٩٥٠ كيلو متراً (١٤) .

ومن أودية الحجاز وادى الصفراء، وهو واد كيثير النخل والزرع فى طريق الحاج سلكه رسول الله ﷺ غير مرة، وبينه وبين بدر مرحلة، وعليه قرية الصفراء، وهى قرية كثيرة النخل والزرع وماؤها عيون تجرى إلى ينبع، وهى لجهينة والأنصار ولبنى فهر ونهد ورضوى (٥).

ووادى القرى واد مهم يقع بين تيماء وخيبر؛ ويمر به طريق القوافل القديم الذى كان شريانًا من شرايين الحركة التجارية في العالم القديم، ويقال له وادى «الديدبان» (٦)

<sup>(</sup>۱) البلدان : ۲/ ۲/۰۵/۷، ۱۹. وهية : ۱۹. ۱۹. ۲۰۰۱ Twitchell . op. cit, p.11.

Morits, S, 23. . ۱ · · / ۱ : عن جواد على : ۲)

Ibid. 24. (T)

<sup>(</sup>٤) البلدان : ٩/ ٧٧ ويقال له بطن الرمة. وهبة: ٢٠. الهمداني : ١٤٤.

<sup>(</sup>٥) الهمداني : ١٤٤. البلدان : ١٢/ ٤١٢. وهبة : ١٥.

Daughty, op. oit. vol . I, p, 189. (1)

وكان عامراً جدًّا تكثر فيه المياه، وتشاهد فيه إلى اليوم آثار المدن والقرى (١) ، التى كانت متصلة على طول الطريق من سبأ إلى الشام (٢) ، وقد عثر فيه على كتابات كثيرة لحيانية ومعينية وسبئية وغيرها (٣)

#### مدنالحجازه

ويشتمل الحجاز على مدن وقرى كثيرة أهمها مصرا بـلاد العرب: مكة والمدينة أو يثرب، كما توجد به الطائف وخيبر ، ووادى القرى.

والاعتبارات الجغرافية والاقتصادية هي التي ساعدت على نشوء هذه المدن الحجازية، فالحجاز – كما قبلنا – إقليم جبلى مساير للبحر الأحمر من الجنوب إلى الشمال، من اليمن إلى فلسطين، وكان يمر به أحد طريقي التجارة البريين الهامين بين الشرق والغرب مبتدئا من مواني اليمن مخترقا تهامة الحجاز، مارًا بمكة ويثرب. حتى يصل إلى أيلة على خليج العقبة، ثم مواني البحر المتوسط. و التجارة بين الشرق والغرب هامة جدًا وضرورية، وذلك لاختلاف المناخ بين أقطار الشرق الهندى والغرب الأوربي ، مما استتبع اختلاف الغلات وحاجة كل منهما إلى منتجات الآخر، وفي هذا نجد سو الأهمية الكبيرة التي اتفقت لتدمر المدينة القديمة الواقعة في البادية، فكانت تحمى القوافل وتضمن سلامة المواصلات (٤) . وأصبح العرب، بعد أن خرب الرومان تدمر، سادة مطلقين لتلك الطرق بالتدريج، وقد أعانهم معرفتهم بالبادية ودروبها وتعودهم الحياة فيها، على أن يتصرفوا تصرف السادة في تلك البقاع بلا منازع، كما مكنتهم تربيتهم للإبل وهي الحيوان الوحيد القادر على السير في الصحراء مدة طويلة من نقل المتاجر والقيام على تنظيم القوافل؛ والإبل معروفة منذ أقدم الأزمنة التاريخية من نقل المتاجر والقيام على تنظيم القوافل؛ والإبل معروفة منذ أقدم الأزمنة التاريخية

<sup>(</sup>١) البلدان : ١٥/ ٣٣٨ ، ١٩/ ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) انظر الآية ١٨ من سورة سبأ .

<sup>(</sup>۳) جواد على : ۱/ ۱۳۰ .

<sup>(</sup>٤) جورج فضلو: الملاحة في المحيط الهندى: ٥٨.

فى الجزيرة العربية؛ فقد وجدت رسومها على النقوش (۱) . وتحدثت عنها التوراة (۲) . وتنظيم القوافل استتبع اتخاذ محطات ومنازل لإراحتها وتزويدها بما تحتاج إليه من ماء . ومن البديهى أنه عندما تريد قافلة أن تنزل لتريح دوابها، لابد أن تختار مكانًا مناسبًا يتوافر فيه الخصب والماء لتجد الإبل ما تطعمه ولتتزود القافلة بالماء ، كذلك يتوفر فيه حصانة الموقع حتى تطمئن إلى حراسة الأموال والتجارة التى معها . وعلى مر الزمن صارت محطات هذه القوافل ومنازلها مدنا شيئا فشيئا ، وكانت أغلب هذه المدن في الحجاز وأهمها:

#### مكة

وتقع فى واد على شكل سهل منبسط محاط بجبال ذات شعاب (٣) تحيط بالوادى إحاطة كاملة. وقد أغنت على مر الزمن عن بناء سور لحماية المدينة. فمن الممكن للقافلة التى تنزل فى هذه البقعة أن تتحصن فى هذه الشعاب بواسطة حراسها، كما يوجد بها بثر يستقى منه المسافر وهو بثر زمزم. وبمكة وجد البيت الحرام الذى عاصر أولية هذه المدينة بل إنه - كما تقول الروايات - هو أول بناء فيها، وقد أكسبها حرمة وقدسية وجعلها مهوى أفئدة العرب جميعا، الأمر الذى ضمن لها التفوق على غيرها من مدن الحجاز. وإذن فكل ما تتطلبه القافلة المسافرة فى بلاد قاحلة متوافر فيها.

#### الطائف،

وتقع على بعد خمسة وسبعين ميلا إلى الجنوب الشرقى من مكة ، على ربوة عالية يبلغ ارتفاعها عن سطح البحر خمسة آلاف قدم ، على ظهر جبل غزوان (٤) . وتحف بها وديان كثيرة تسيل فيها المياه في موسم الأمطار، وحولها عيون وآبار كثيرة، وهي خصيبة تنبت الأشجار والفواكه والحبوب إلى الوقت الحاضر، كما أن جوها لطيف بالنسبة لعلوها، فاعتدال الجو وخصوبة التربة حببا إلى المسافر أن ينزل فيها وإلى المستعمر أن ينتجعها.

<sup>(</sup>۱) انظر جواد على جـ ۱ النقش بين صفحتي ٣٩٢ - ٣٩٣، ، جـ ٢٠ بين ص ٢٩٨ - ٢٩٩، ٣٠٣-٣٠٣.

<sup>(</sup>٢) التوراة : سفر القضاء إصحاح : ٥-٦.

<sup>(</sup>٣) الإصطخرى : ٢١ . البلدان ١٨/ ١٨١ - ١٨٨. وهبة : ٢٣.

<sup>(</sup>٤) البلدان : ٩/١٣ الإصطخرى : ٢٤ وهبة : ٣٥.

#### يثرب،

وتقع على بعد ثلاثمائة ميل إلى الشمال من مكة، كما تبعد ينبع عن مينائها على البحر الأحمر مائة وثلاثين ميلا (١) . وهى فى أرض بركانية بين حرتين ، وقد اشتهرت بالخصب والنماء، وفى شمالها جبل أحد . ومن أوديتها وادى العقيق الذى تصب فيه مياه عذبة، كما أن المزارع تحيط بها من جميع المجهات ما عدا الجهة الغربية (٢) والمسافر يجد فيها كما يجد المقيم حاجته من زاد وأمن.

ونحن لا نستطيع تحديد أولية هذه المدن فهى من أقدم العصور ، ولاشك أن التجارة كان لها شأن كبير فى إقامة هذه المدن وظهورها، وخاصة مكة التى تعتمد اعتمادا كليا فى حياتها على ما يجلب لها من الخارج لعدم وجود الزراعة بها، فموقع الحجاز بين الشام واليمن، وكونه ممرا واستراحة للقوافل ، ساعد على أن تقوم به هذه المدن التجارية. وفى أجزاء كثيرة من العالم، فى أوربا وأفريقيا وآسيا عرف التاريخ مدنًا قامت للتجارة، وكانت كل مدينة من هذه المدن ذات نظام سياسى مستقل ، عرف فى التاريخ باسم الدول المدينية.

وأظهر مثل لهذه الدول المدينية ، المدن اليونانية في التاريخ الـقديم، والمدن الإيطالية في العصورالوسطى مثل جنوه والبندقية وفلورنسة.

وكانت مكة والمدينة (يثرب) من هذا النوع من المدن . وكانت مكة لموقعها المتوسط بين الشام واليمن (٣) ، وعلى طريق المتجارة ، مركزاً هامًا جدًا ، بل إنها في القرن السادس الميلادي كانت أهم المراكز التجارية في شبه جزيرة العرب (١) ، وأما المدينة (يشرب) فلابد من أنها كانت منافسة لمكة لوقوعها على نفس الطريق ، غير أن وحدة السكان في مكة ووجود البيت الحرام بها ، جعلها أقدر من يثرب على المتفوق التجاري والشقافي وأظهر في التنظيم الإداري - كما سوف نبين فيما بعد - وإن كانت

<sup>(</sup>۱) البلدان : ۸۸ - ۸۲ /۱۷ . الإصطخرى : ۲۳. وهبة :۱۲. .۱۲ . Twitchsll, op. Cit, P. 12. .۱۲

<sup>(</sup>٢) البتنوني : الرحلة الحجازية : ١٦١.

<sup>(</sup>٣) البلدان : ١٨٧/١٨.

Husayyin, op . cit. p. 142-143. (8)

يثرب تتفوق من الناحية الزراعية لوجود زراعات حولها تعتمد على العيون الكثيرة (١) ، على أن المدينتين غير قادرتين بمواردهما الخاصة على إعاشة سكانهما؛ فهما تجلبان الميرة من المدينتين الواقعتين على ساحل البحر الأحمر والصالحتين لتكونا مرفأين لهما، وهما ينبع ميناء المدينة وجدة ميناء مكة.

#### المناخء

وتختلف مناطق الحجاز من الناحية المناحية، كما تختلف من الناحية الطبيعية؛ فهناك مناطق جدباء شديدة الحرارة شحيحة المياه، محاطة بالجبال يعيش أهلها على ما يحلب إليها من الرزق جلبًا من الخارج، ومن هذه المناطق منطقة مكة التى تقوم فى واد غير ذى زرع (٢) والتى كانت تعتمد فى حياتها على ما يجلب إليها من الخارج، وكان أهلها يرون فى حرمة البيت المحرام الذى يقوم فيها، وهوى أفئدة الناس الخارج، وكان أهلها يرون فى حرمة البيت المحرام الذى يقوم ألى متابعة محمد واليهم ، سبب معاشهم وأمنهم وحرمتهم، ولذلك لم يسرعوا إلى متابعة محمد المناه بعث فيهم نبيًا يدعو إلى الإسلام، مخافة حرمانهم من هذه الميزات التى يستمتعون بها في فيهم نبيًا يدعو إلى الإسلام، مخافة حرمانهم من هذه الميزات التى يستمتعون بها في وقالُوا إن نَتَبع الهُدَىٰ مَعَكَ نُتخَطَف مِن أَرْضِنا أَو لَمْ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا آمنًا يُجبَىٰ إلَيْهِ وَمَواتُ كُلِّ شَيْء رِّزْقًا مِن لَدُنًا ﴿ ﴿ وَقَالُوا إِن نَتَبع الْهُدَىٰ مَعَكَ الله القصص ] .

كما أنها كانت شديدة الحرارة يهرع أهلها إلى الظلال وإلى أكنان الجبال التى تحيط بها يحتمون بها من الحر<sup>(٣)</sup>، وهذا ما أعطى أهمية كبرى لجبال مكة. كذلك كانت مكة شحيحة المياه، وهذا ماجعل مهمة السقاية ، وهى توفير الماء للحجاج، فضيلة عظيمة فى نظر أهلها<sup>(٤)</sup>، وهذا يجعلنا ندرك الحفاوة البالغة التى أسبغت على رواية حفر بثر زمزم بها<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) البلاذري : فتوح البلدان : ١٦/١ - ١٢.

<sup>(</sup>٢) انظر الآية ٣٧ من سورة إبراهيم .

<sup>(</sup>٣) انظر الآية ٨١ من سورة النحل .

<sup>(</sup>٤) انظر الآية ١٩ من سورة التوبة.

<sup>(</sup>٥) ابن هشام: ١/ ١٢١ – ١٤٥،١٢٣.

على أنه كانت هناك أجزاء أخرى تجود فيها التربة وتنزل الأمطار التى قد يبلغ من غزارتها أن تستوالى الصواعق وتتهدم البيوت (١) وتخرب الطرق. وتنبت من كل زوج وصنف من الزروع والأشجار ، وقد تحدث القرآن الكريم في آيات عديدة منوها بما ينزل الله من الأمطار ويفجر من السعيون، وما يسنبت من الزروع والأشجار من أعناب ونخيل ورمان وزيتون وحبوب وكلا ﴿ وَهُو اللّذِي أَنزلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِه نَبات كُلِّ شَيْء فَأَخْرَجْنَا مِنه خَضِراً نُخْرِجُ مِنه حَباً مُتَواكباً وَمِن النَّخْلِ مِن طَلْعها قَوْانٌ دَانية وَجَنات مِن أَعْنَاب وَالزَّيْتُونَ وَالرَّمَان مُشْتَبها وَغَيْر مُتشَابِه انظُرُوا إلَى تَمرِه إِذَا أَتُمر وَيَعه. . . ﴿ (٢) [الأنعام] وهذه الآيات يوجهها القرآن ويخاطب بها أهل الحجاز وينعه . . . . (١) وهلى مكة في الدرجة الأولى، وهلى تشير إلى ما كان في الحجاز نفسه ، وفي الأنحاء المجاورة لمكة بنوع خاص، من مناطق تجود فيها التربة وتغزر الأمطار وينبت الزرع والأشجار، والآيات وإن لم تعين هذه المناطق كما عينت منطقة مكة بالبيت الحرام، فإنها معينة واقعيا وهي الطائف وأرباضها، والوديان التي بين مكة وجدة ، الحرام، فإنها معينة واقعيا وهي الطائف وأرباضها، والوديان التي بين مكة وجدة ، والوديان وتتمتع بخضرة السهول وجنات النخيل والأعناب ومختلف الفواكه والزروع . والوديان وتتمتع بخضرة السهول وجنات النخيل والأعناب ومختلف الفواكه والزروع .

إلا أن الجفاف الذي لحق بلاد العرب جميعا - والحجاز منها - قد جعل أغلب أراضيها صحراء جرداء ، وباعد بين مراكز الاستقرار بها. وقد أثر ذلك تأثيراً كبيراً على الحياة الاجتماعية. والسياسية في شبه الجزيرة العربية، وعاق نشر المجتمعات الكبرى بها، ومن ثم اعتمدت في حياتها السياسية والاجتماعية على النظام القبلي، سواء في البادية، أو في البلاد التي قامت بها ممالك وحكومات منظمة، أو في المدن السياسية (City States) التي نشأت على طرق التجارة مثل مكة والمدينة، وأصبحت القبيلة هي وحدة المجتمع العربي بوجه عام.

<sup>(</sup>١) البخاري ١٩٥/٤ الأغاني ٣٢٧،٣٢٣/٢. هيكل : في منزل الوحي ٤١٣.

<sup>(</sup>۲) وانظر أيضا : الأنعام ١٤١ ، والنحل ١٠ ، ١١ والمؤمنون ١٨ ، ١٩ ، والروم ٤٨ – ٥١ ، ويس ٣٤,٣٣. وق ٧ – ١١ ، والواقعة ٦٣ – ٧٠ ، وعبس ٢٤.– ٣٣ . وكل هذه الآيات مكية.

<sup>(</sup>٣) عن الطائف انظر البلدان ٩/١٣. عن يترب ١٧ / ٧٢ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) البلاذري ١٧،١٦/١ انظر عن خصب مكة : أسد الغابة ١٠١/١.





# الفصل الثانى القىيلة العربية

لم تكن بلاد العرب قبل ظهورالإسلام دولة عربية بالمعنى الذى نفهمه الآن من الدولة ، فإن الدولة (State) من حيث هى نظام منفصل عن الجماعة ومستقل عنها فى وظيفته؛ ومن حيث إن لهذا النظام سلطانا يخضع له الناس، لم يكن موجودًا فى بلاد العرب. وإنما كانت الدولة عندهم هى الجماعة فى جملتها، ولم تكن هيئة لها نظامها الخاص ولا كانت لها أرض محددة ، فليس هناك موظفون يدبرون شئون الجماعة بالمعنى الذى نعرفه فى الدولة، بل كان هناك كيان اجتماعى طبيعى بالغ درجة النماء عرف باسم «القبيلة» يـقوم فيه رؤساء العشائر والبطون برعاية شئون الجماعة، ويذكر الرحالة «دوتى Daughly» أنه رأى فى أهل البادية فى هذا القرن العشرين من لا يتصور الدولة إلا على أنها قبيلة ويقيس قوتها بما تملك من الإبل (١).

وكذلك الحال بالنسبة لـ لمدن ، فلم تكن المدينة (Polis) هي الوحدة السياسية كما كان الحال عند اليونان. بل كانت القبيلة هي هذه الوحدة مثل قريش في مكة وثقيف في الطائف، وقد جرى عرف العرب على الانتساب إلى القبائل لا إلى المدن، بل لم يعرف الانتساب إلى المدن إلا في القرن الثاني للهجرة.

أما مفهوم الأمة عندهم، فلم تكن تتميز عن الأسرة إلا أنها أكبر، وكانت اللحمة التى تؤلف بين أفرادها هى نفس اللحمة الـتى تربط بين أفراد الأسرة ونعنى لحمة الدم، فكانت وحدة الجماعة تقوم على تقديس الدم، وعلى تقديس هذه اللحمة تقديسا تلقائيا دون حاجة إلى قوة من خارج تقهر الجماعة على التماسك، وكان الاشتراك في النسب،

Danghty, oppcit. Vol. I. P. 230. (1)

أو الاعتقاد بهذا الاشتراك- وهما من حيث النتائج العملية شيء واحد - بمثابة الروح التي تجعل القبيلة كالجسد الحي (١)

وقد وجد نظام حضرى تام فى أطراف الجزيرة العربية. فقد قامت ممالك اليمن فى الجنوب، كما قامت مملكة الحيرة فى الشمال الشرقى، ومملكة غسان فى الشمال الغربى، لكن القبيلة كانت وحدة النظام السياسى والاجتماعى فى هذه الممالك، فلم تنصهر الجماعة فيها فى شعب واحد كالشعب المصرى أو الشعب الرومانى مثلا، وإنما ظلت القبائل وحدات قائمة متمسكة بكيانها.

من كل ذلك نرى أن الفكرة القبلية هي جوهر الحياة السياسية والاجتماعية ثم ضاعت منها القوة السياسية ، وظلت وحدة المجتمع العربي في الإسلام.

والقبيلة العربية مجموعة من الناس، كانت تؤمن بوجود رابطة تجمعهم تقوم على أساسين: من وحدة الدم، ووحدة الجماعة . وفي ظل هذه الرابطة نشأ قانون عرفي ينظم العلاقة بين الفرد والجماعة على أساس من التضامن بينهما في الحقوق والواجبات، وهذا القانون العرفي كانت القبيلة تتمسك به أشد التمسك في نظامها السياسي والاجتماعي على السواء.

#### النظام السياسي للقبيلة العربية:

كانت الروح الديمقراطية تسود المجتمع القبلى، فكان لكل قبيلة رئيس يقال له السيد أو شيخ القبيلة، وأحيانا يطلقون عليه تجوزا الأمير أو الملك. وهذا السيد تنتخبه القبيلة، ولكنه لم يكن انتخابا بالمعنى المفهوم لدينا الآن، وإنما كان اختيارا تلقائيا، فكل رجل في القبيلة فاق الآخرين في الفضائل التي منها الشجاعة والجود والغيرة وسعة الثروة وسداد الرأى وكمال التجربة مع كبر السن- يمكنه بهذه الصفات الممتازة الكفيلة بتحقيق مصالح القبيلة، أن يكون سيد قبيلته، وإن كان الواجب أن

<sup>(</sup>١) انظر : فلهوزن : تاريخ الدولة العربية (ترجمة أبو ريدة ) ص ٣-٤.

يكون شيخ القبيلة من صريح نسبها، لنفور طباع العرب من أن يحكم فى القبيلة أحد من غيرها (١) ، وقد راعى النبى ﷺ ذلك حين كانت تأتيه وفود القبائل ، فكان يسود على كل قبيلة رجلا منها ويجعله عليها لامتناع طباعهم أن يسودهم غيرهم (٢) .

كما يجب أن يكون شيخ القبيلة من أقوى بطونها وأذكرها شرفا وأكثرها عصبية، حتى يكون له من الرياسة ومن إطاعة القبيلة له واحترامها لرأيه (٣). فإذا مات هذا السيد أو فقد بعض الصفات انتقلت السيادة إلى الآخر الذي تكتمل له، وهذا معنى القول بأن القبيلة تختار سيدها.

وكما يتجلى المظهر الديمقراطى فى اختيار شيخ القبيلة وهو رأس حكومتها، كذلك يتسجلى فى رقابة الجسماعة على هذا الرئيس، وهذه الرقابة تتمثل فيما يسسمونه «مشيخة القبيلة» أو مجلسها الذى يجمع رجالها بفضائلهم الذاتية.

ولقد كانت مشيخة القبيلة هى الركن السامى حقا فى نظام القبيلة العربية . إذ إن سلطة رئيس القبيلة كانت محدودة بواسطة هذا السمجلس الذى يمثل الرأى العام فى القبيلة.

وكانت مشيخة القبيلة تتألف من أصحاب الرأى فيها، وهنا نجد الكفاية والفضائل الذاتية هي المرجع، فشاعر القبيلة من أفراد هذا المجلس، بل هو في مقدمة رجاله، إذ إنه الذي يتغنى بسمناقب القبيلة، ويرثى موتاها، ويهجو أعداءها، ويدفع عنها بلسانه، وسلاحه هذا أمضى من سلاح السيف وأفتك في الخصم من السهام (٤) ؛ ولذلك كانت القبيلة تفرح إذا نبغ فيها شاعر وتعتز به وتحفظ شعره، وكانوا يجعلون موهبة الشعر من صفات الكمال ، فالرجل إذا كان شاعرًا شجاعًا كاتبًا سابحًا راميًا دعى الكامل لوجود

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : أسد الغابة ١٣٦/١.

<sup>(</sup>۲) نفسه : ۱/۲۸۱ – ۱۸۶.

 <sup>(</sup>٣) ابن خلدون : المقدمة : ١٤٨-١٥٠. انظر الضبى : المفضليات : القصيدة ١٠٤ حيث يقول معاوية بن مالك سيد بنى كلاب:

إنى امرؤ من عصبة مشهورة الفوا أباهم سيدا وأعبانهم

الفسوا ابساهم سسيسدا واعسانهم (٤) انظر: اسد الغابة ٢/ ٤-٢.

حشدلهم مجد أشم تليد كسرم وأعسمام لهم وجدود

هذه الخصال فيه (۱) . وكذلك الخطيب ، وهو لسان القبيلة في منافراتها ومناظراتها (۲) ثم حكامها الذين يفصلون في الأقضية بين الناس ويحكمون بينهم إذا تشاجروا في الفضل والنسب والمواريث والدماء ، وكان لكل قبيلة حكم أو أكثر ؛ لأنه لم يكن دين يرجع إلى شرائعه ، فكانوا يحكمون أهل الشرف والصدق والأمانة والرياسة والسن والتجربة والمعرفة بالعرف، ثم كان من رجال المجلس الشجعان المشهورون بالفروسية . وبعض الأفراد من أصحاب المكانة كالكاهن والعراف والقصاص . هذا بالإضافة إلى شيوخ العشائر وكبار السن في القبيلة ممن اكتملت لهم تجارب الحياة . كل هؤلاء يمثلون مشيخة القبيلة ، ومن اجتماعهم تكون السلطة التي يرجع إليها سيد القبيلة .

ولهذه الهيئة أندية (٣) ومجامع للمداولة في شئون الحرب والسلم والفصل في الخصومات ودفع الديات وكل ما يهم القبيلة . وفي ذلك يقول مهلهل في رثاء كليب: نبئت أن النسار بعدك أوقدت واستب بعدك يا كليب المجلس تكلموا في أمركل عظيمة لو كنت حاضر جمعهم لم ينبسوا

ولم يكن لمجلس القبيلة موعد معين يجتمع فيه، وإن كانت العادة أنهم يجتمعون مساء في المنازل التي يحل بها رئيس القبيلة للسمر، وكلما دعت الضرورة إلى الاجتماع. ولم يصلنا شيء يذكر - ويا للأسف - من المناقشات التي كانت تجرى في هذه المجالس القبلية؛ لأنه لم يكن هناك مدونات تسجل فيها أحاديث القوم ومناقشاتهم؛ لأن طبيعة هذه المجالس لم تكن تحتمل هذا . وإن كانوا يتناقشون ويتحاورون في كل ما يهمهم، وكثيراً ما كان يخطب الخطباء ، أو ينشد الشعراء قصائدهم التي نظموها ، وفي أثناء ذلك يدلي سادتهم بحكمهم وتجاربهم في الحياة، وهذا يجعلنا نتصور مقدار ما كان لهذه المجالس من وقار ومنزلة كبرى يقضى بها العرف. وإلى ذلك يشير زهير بن أبي سلمي إذ يقول في مدح هرم بن سنان (٤) :

<sup>(</sup>١) الأغاني ٣/ ٢٥.

<sup>(</sup>۲) اليعقوبي ١/٢١٤، ٢١٧.

 <sup>(</sup>٣) النادى . المجلس الذى يجتمع فيه الـقوم ويقضون فيه أمـورهم : ابن عبد ربه : العقـد الفريد ٥/ ٢١٠ ،
 وانظر سورة مريم ٧٣. النمل ٢٩ –٣٣ . العنكبوت ٢٩.

<sup>(</sup>٤) ديوان زهير (طبع دار الكتب) ١١٣.

#### وأندية ينتابها القسول والفعل وفيهم مقامات حسان وجوههم وإن جئتهم ألفيت حول بيوتهم مجالس قد يشفى بأحلامها الجهل

وكانت قرارات هذه المجالس نافذة؛ فجميع أفراد القبيلة في الغلب يذعنون لها ولا يشذون عليها.

كما أن القيد الثاني الذي يحد من سلطة رئيس القبيلة هو أن الرياسة لم تكن وراثية، وإنه لمن النادر أن تجد في قبيلة بقاء السيادة في ثلاثة أفراد متعاقبين، ويفلسف ابن خلدون هـذا الوضع فيقـول: «إن الرياسة تأتـي من قوة العصبية وشـرف النسب والخلال الكريمة. وهذه خلال تضعف من الابن إلى الحفيد ، حتى إذا كان الرابع قصر عن طـريقتهم جملة وأضـاع الخلال الحافظة لـبناء مجدهم واحتــقرها، وتوهم أن ذلك البنيان لم يكن بمعاناة ولا تكلف وإنما هو أمر موجب لهم منذ النشأة بمجرد انتسابهم، فيربأ بنفسه عن أهل عصبته ويرى الفيضل له عليهم ، وثوقا بما ربي فيه، وجهلا بما أوجب ذلك الاستتباع من الخلال التي منها التواضع لهم والأخذ بمجامع قلوبهم، فيحتقرهم بذلك ؛ فينتقضون عليه ويحتقرونه ويديلون منه سواه من أهل ذلك المنبت ومن فروعه في غير ذلك العقب» (١) . وإلى ذلك يشير عامر بن الطفسيل أحد سادات العرب في الجاهلية <sup>(٢)</sup> :-

فسما سودتنى عسامر عن وراثة أبى الله أن أسسمسو بسأم ولا أب أذاها وأرمى من رماها بمنكبي

وإنبى وإن كنت ابن سيد عامر وفارسها المشهور في كل موكب ولكنني أحمى حماها وأتقي

وشيخ القبيلة هو الذي يـقودها في حروبهـا، ويقسم غنائمـها، ويستقـبل وفود القبائل الأخرى ، ويعقد الصلح والمحالفات ، ويقيم الضيافات؛ ولذلك كان لابد من أن تتـوافر فـيه صفـات الشـجاعة والـكرم والنجـدة وحفـظ الجوار وإغـاثة المـعوز والضعيف، ولابد من أن يتحمل أكبر قسط من جرائر القبيلة وما تدفعه من ديات ، كما كان عليه أن يصلح ذات البين فيها ويلم شعثها ويعمل على حفظ وحدتها، مستعينا في

<sup>(</sup>١) ابن خلدون : المقدمة ص ١٥٣ – ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) المسعودي : مروج الذهب ٢/ ٥٥ (طبع القاهرة ١٩١٨).

ذلك بشيوخها وأصحاب الشرف فيها، وجريا على مبدأ ممارسة السلطان ممارسة جماعية، ودون أن تكون لديه هيئة إدارية أو تنفيذية أو قضائية. كما يجب أن يكون حليما متسامحا. وهكذا نرى أن شيخ القبيلة ليس ملكا متسلطا عليها ، بل هو أب أكبر لكل أفرادها . و إلى ذلك يشير معاوية بن مالك سيد بنى كلاب (١) :

نعطى العشيرة حقها وحقيقها فيها، ونغفر ذنبها ونسود وإذا تحملنا العشيرة ثقلها قسمنابه، وإذا تعود نعود وإذا نسوافق جسرأة أو نجسدة كنا، سُمَى بها العدو نكيد بل لا نقول إذا تبوأ جسيرة إن المحلة شعبها مكدود

وللزعماء في هذه المجالس القبلية أثر خطير في الحياة ، فبحنكتهم السياسية وبحكمتهم وكفايتهم تقرر الأمور، ورب كلمة من زعيم أو هفوة منه تثير حربا أو تسبب كارثة له ولقبيلته أو للحلف الذي يتزعمه ؛ ذلك أن أعصاب رجال البادية مرهفة حساسة تثيرها الكلمة ولاسيما إذا كانت تتعلق بالشرف والجاه.

وشيخ القبيلة إذا كان ضعيفًا أثر ضعفه في قبيلته، وإذا كان قويا أثرت قوته في القبيلة، وقد تقوم الزعامة بما تعجز عنه الكثرة وبما ينوء به عدد القبيلة؛ ولهذا تكون مكانة القبيلة أو الحلف بمكانة الرئيس؛ ولهذا أيضًا نجد قبائل تظهر فجأة فتجتاح القبائل الأخرى وتتزعمها، ونجد قبيلة تتضاءل وتنهار فجأة فتتجزأ وتذوب أو تذبل لأن زعيمها ضعيف الشخصية خائر القوى (٢).

ولشيخ القبيلة حقوق أدبية ومادية، فأما الأدبية فأهمها توقيره واحترام شخصه ورأيه (٣) ، كما أن له الإمرة العامة على الجند . أما حقوقه المادية، فقد كان له في كل غنيمة تغنمها القبيلة «المرباع» وهو ربع الغنيمة ، «والصفايا» وهو ما يصطفيه لنفسه من الغنيمة قبل القسمة، و «النشيطة»وهو ما أصيب من مال العدو قبل اللقاء، وكذلك

<sup>(</sup>١) المفضليات: القصيدة ١٠٤ ص ١٥٥.

<sup>(</sup>۲) جواد على : ۲۱۵/۲-۲۱۹.

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون : المقدمة س ١٤٣.

«الفضول» وهو ما لا يقبل القسمة من مال السغنيمة. وقد أجمل ذلك عبد الله بن عنمة الضبى في رئاسة بسطاما بن قيس سيد شيبان :

### لك المرباع منها والصفايا وحكمك والنشيطة والفضول

وهذه كلها حقوق الرياسة في الجاهلية (١) . كما كان العزيز منهم ينفرد بالحمى لنفسه كما فعل كليب بن ربيعة سيد بني تغلب (٢) .

على أن المظهر السياسى للقبيلة يظهر في الحرب أكثر من ظهوره في السلم ، فالقبيلة تعيش متفرقة بمراعيها وحالتها الخاصة، إلى أن تشتبك مع قبيلة أخرى في حرب، وهنا يتجلى المظهر السياسى؛ فإن عشائرها وبطونها تتجمع كلها تحت لواء واحد، كما تجتهد في أن تجد لها حلفاء من القبائل الأخرى لتتقوى بهم على عدوها، لذلك كانت الحرب هي مظهر الحياة السياسية بين القبائل لما تتطلبه من جهود خاصة وتبعيات تجعل كل أفراد القبيلة يشعرون بحاجتهم إلى التجمع والتضامن ، ولما يلابسها من أحداث سياسية خاصة توجب اتصال القبيلة بغيرها من القبائل.

#### التشكيل الاجتماعي للقبيلة العربية:

كانت القبيلة العربية وحدة الحياة الاجتماعية كما كانت وحدة الحياة السياسية . وكانت كل قبيلة تـؤمن بوجود رابطة تـجمع بين أفرادها على أساس مـن وحدة الدم ووحدة الـجماعـة . وفي ظل هذه الـرابطة وفي ظل القانون العـرفي الذي نشاً على أساسها : انقسم المجتمع القبلي إلى طبقات اجتماعية ثلاث:

۱ - طبقة الأحرار أبناء القبيلة الصرحاء (۳) : وهم الذين يجمع بينهم الدم الواحد والنسب المشترك.

٢ - طبقة الموالى: وهم من انضموا إلى القبيلة من العرب الأحرار من غير
 أبنائها عن طريق الجوار أو الحلف أو العتقاء من الأرقاء فيها.

<sup>(</sup>١) ابن الأثير : الكامل ١/ ٣٧٥ وحاشيتها. العقد الفريد ٥/ ٢١٣ الآلوسي ٢/٩٣/.

<sup>(</sup>٢) العقد الفريد : ٥/ ٢١٣ - ٢١٤. الأغاني ٥/ ٣٤-٦٤ الألوسي ٢/ ٣٦-٣٦.

<sup>(</sup>٣) العقد الفريد : ٥/ ٢٢٩.

٣- طبقة الأرقاء: وهم المجلوبون عن طريق الشراء ، أو أسرى الحروب.

ولكل من هذه الطبقات مـنزلته في السلم الاجتماعي ، فنحن أمام مـجتمع طبقي تفصل بين طبقاته حدود واضحة.

#### طبقة الأحرار الصرحاء،

وهى الطبقة التى يعتبر أفرادها بنية القبيلة: فهم أبناؤها الذين يجمعهم نسب واحد ودم مشترك لم تلحقه هجنة. وكانت هذه الطبقة تتمتع بحقوق مدنية كثيرة، يقابلها كثير من الواجبات، نظمها القانون العرفي على أساس من التضامن التام بين الفرد والجماعة، فالحر يتمتع بحماية القبيلة حيا وميتا، فهى المسئولة عن أى جريرة يرتكبها أحد أبنائها، وعليها واجب الانتصار له مظلوما، والوقوف إلى جانبه ظالما، وكان يكفى أن يستغيث فإذا السيوف مصلتة والرماح مشرعة وإذا الدماء تتصبب الأقل الأسباب:

## لايسألون أخاهم حين يندبهم للنائبات على ما قال برهانا(١)

وهكذا تسبغ القبيلة حمايتها كاملة عليه حيا، أما حمايته ميتا، فإنها تأخذ بثاره إذا قتل ولا تترك دمه يُطل (٢): كما أن للحر أن يتصرف في بعض شئون القبيلة، وتقر القبيلة هذا التصرف، وكان أهم حق له في هذه الناحية هو حق الإجارة، وهو أبرز حقوق المواطنة في القبيلة العربية وأخطرها، إذ إنه يدخل في القبيلة أفرادًا ليسوا منها فيلحقهم بها ويحملها تبعاتهم، فكل حر في القبيلة أجار رجلا آخر من قبيلة أخرى أو من قبيلته، يتعين على القبيلة أن تقر ذلك: ولو كان المجير صغيرا أو كان امرأة ما دام من صميمها (٣). ويصبح لهذا الجار ما لأفراد القبيلة من حقوق، كما أن عليه ما عليهم من واجبات، وكانت حماية هذا الجار فرضا على القبيلة كلها، تدافع عنه وتقاتل طلبا لثأره كما تقاتل طلبا لثأر الصريح منها، وكان يبلغ بها الأمر أن تُقيد من القاتل حتى وإن كان من صرحائها (٤)، أو تأخذ منه الدية (٥)، على أن الناس كانوا يعرفون

<sup>(</sup>١) ديوان الحماسة ١/٥.

<sup>(</sup>٢) نفسه ١/ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢/ ٢٣ - ٢٤. العقد الفريد ٥/ ١٧٢.

<sup>(</sup>٤) الأغاني: ٣/ ٤٩-٦٠.

<sup>(</sup>٥) البلاذرى: أنساب الأشراف ٧٦/٧-٧٤.

أقدارهم؛ فلا يجيرون إلا إذا كانوا قادرين، فإنهم يعلمون أنه قد يـجر إلى إثقال كاهل القبيلة بمسئوليات ضخمة منها فقد المال والعرض والحياة (١) . كما أن الـعرب الأحرار في القبيلة كـانوا يستطيعون الانتقال مـن قبائلهم إلى قبائل أخرى يـجاورونها ، بخلاف الرقيق الذي كان مملوكا ليس له حرية التصرف في نفسه.

وإذاء تلك الحقوق التى يتمتع بها الحر، فإن عليه أن يتضامن مع قبيلته، ويعمل من أجلها، ولا يتصرف إلا فى حدود النطاق الجماعى الذى يحفظ عليها وحدتها، فلا يخرج على إجماعها، ولا يحملها ما لا تطيق، وعليه من أجل ذلك أن يرفع من إحساسه بالرابطة الجماعية وأن يهدر فى سبيلها كل نزعة فردية أو انفصالية من نفسه ؛ فهو يضحى لها بنفسه كما يضحى بماله، فهى حياته وكيانه ، وهو مع اعتزازه بشخصيته وحريته ، يعيش لها وتحت إطارها (٢) ، وخير ما يصور ذلك قول دريد بن الصمة (٣) :

# وهل أنا إلا من غرية ، إن غوت غويت؛ وإن ترشد غرية أرشد

فإذا حدث لسبب من الأسباب أن تصرف في انفصالية فردية خارج ذلك النطاق الجماعي، أو سلك سلوكا معيبا من شأنه أن يسيء إلى سمعة القبيلة بين القبائل، كان من حق القبيلة أن تتحلل من العقد الاجتماعي القائم بينه وبينها، فتهدر حقوقه عليها وتتخلى عن حمايته ونصرته، فتطرده من حماها وتعلن بين القبائل أنها خلعته، أو بعبارة أخرى سحبت منه الجنسية القبلية - كما نقول بتعبيرنا الحديث - فلم تعد مسئولة عنه ولا سائلة أيضاً. وكان إعلان الخلع أمراً خطيراً بالنسبة للأفراد؛ فإن الخليع يخرج من حمى قبيلته ليجد نفسه في موقف ضيق ووضع شاذ، فلقد سحبت منه الجنسية القبلية وأصبح فرداً منفصلا عن قبيلته في مجتمع لا يؤمن بالانفصالية الفردية. وفرص الحياة

<sup>(</sup>۱) ابن الأشير: الكــامل ۲۱ ۳۶۲ العــقد الــفريد ۱٤٧/٠. عــن الجــوار . انظر . الأغــاني ۲/ ۱۲٦، ۳/ ٥٩، الألوسى: بلوغ الأرب ٣/ ١٣٣، ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) يشعر الإنسان حين يقرأ الشعر الجاهلي ، أن الشاعر في الغالب ، اندمجت شخصيته في قبيلته حتى كأنه لا يشعر لمنفسه بوجود خماص، وخير مثل معملقة عمرو بن كلمثوم. وقل أن نعثر علمي شعر جاهلي ظهمرت فيه شخصية الشاعر ووصف فيه ما يشعر به وجدانه وأظهر فيه أنه يحس لنفسه بوجود مستقل عن قبيلته.

<sup>(</sup>٣) ديوان الحماسة ٧/٣٣٧. الأصمعيات. (طبع المعارف) ص ١١٣. العقد الفريد. ٥/ ١٦٩.

فى الصحراء محدودة ، ومن المستحيل أن يعيش الفرد فيها إلا مرتبطا بجماعة ، ولا يرى الخليع فى هذه الحالة أمامه إلا أحد طريقين: إما أن يلجأ إلى قبيلة أخرى يعيش فى حماها جارًا لها أو مولى من مواليها ، أو أن يلجأ إلى الصحراء ليتخذ من الغزو والسلب وقطع الطرق وسيلة للحياة وأسباب الرزق ، معتمدًا على قوته الشخصية فى فرض نفسه وإثبات وجوده فى مجتمع قطع كل صلة بينه وبينه (1)

ومن أهم الواجبات التى تقع على أفراد القبيلة : الأخذ بالشأر ممن سولت له نفسه من القبائل الأخرى أن يعتدى على أحد أبنائها ، مهما كلف ذلك من جهد ومال ودماء، ولم يكونوا بطبيعة الحال يفرقون بين القتل العمد والقتل الخطأ أو الضرب الذى يفضى إلى الموت، أى أنهم لم يعرفوا القصد البجنائي ولم يتبينوا النية الإجرامية، ولكنهم كانوا يعالجون القتل بالقتل، حتى صار الأخذ بالثأر عقيدة ثابتة، ولقد كانت مسألة الأخذ بالثأر من المسائل الهامة في حياة القبيلة العربية قبل الإسلام، والغرض منها حمايتها ، فالقبيلة إذا لم تأخذ بأرها تسقط بين القبائل. ومن هنا نجد أن الحرص على الأخذ بالثأر لا يعدله حرص على شيء آخر، وهذا أمر طبيعي وضرورى في مجتمع لا تحكمه حكومة منظمة تقيم الحدود وترعى القانون بسلطانها، وإنما كان المجتمع يعتمد في صيانة حقوقه على قوة الأفراد والجماعات، فمن لم يستطع الانتصاف لنفسه لم يجد قوة تنتصف له؛ ولذلك فإن الاحتفاظ بوحدة القبيلة والاخذ الثائر أن يدرك ثأره أو يموت دونه ، وفي هذه الحالة ينتقل واجب إدراك الثأر إلى ابنه الثائر أن يدرك ثأره أو يموت دونه ، وفي هذه الحالة ينتقل واجب إدراك الثأر إلى ابنه أو حفيده (٢) . ولقد كان العرف يجعل الثائر يلتزم باتخاذ شارات خاصة ، فهو يبتعد عن أو ملذات الحياة؛ فلا يقرب النساء ولا يتطيب أو يتدهن (٣) ، ولا يشرب الخمر (١٤) ،

حلت الخسمسر وكسانت حسرامًا ويسلأى مسسا السمست تسحسا

<sup>(</sup>۱) انظر ابسن الأثير ١/ ٣٥٩، ابن هشــام ١/ ١٩٩- ١٠٢، الروض الأنف ١/ ١٢٠ - ١٢١، أنســاب الأشراف ١/ ١٠٠- ١٠١، الألوسي ٢/ ٢٧- ٢٩.

 <sup>(</sup>۲) الأغانى : ۲/۹۹,۹۹/۲ - ۱۰۵ . العقد الفريد ٥/ ١٧٥ .

<sup>(</sup>٣) العقد الفريد ٥/ ١٧٦، ٢١٥. ابن هشام ٢/ ٤٢٢.

<sup>(</sup>٤) انظر قصيدة تأبط شرًا، ديوان الحماسة ٣٤٦/١ وحاشيتها:

ولا يقول الشعر إلا في هجاء أو رشاء ، ويظل على هذه الحال أيامًا وشهورًا وأحيانًا أعوامًا ، فإذا أخذ ثأره حل له ما حرمه على نفسه، فنظام الثار كان هامًا جدًا في حياة القبائل العربية قبل الإسلام، ولقد قاومه الإسلام مقاومة شديدة ، ولكنه لم يمت ولتأصله في نفوس العرب ظل يحيا في المجتمع العربي حتى يومنا هذا.

وكان العرب يعتقدون أن المقتول إذا لم يُدرك ثأره ينبعث على قبره طائر اسمه الهامة ينادى بثأره شاكيًا الظمأ ، ولا يسكت حتى يؤخذ بثأره:

يا عمرو إلا تدع شتمى ومنقصى أضربك حتى تقول الهامة اسقونى (١) له هامة تدعو، إذا الليل جنها بنى عامر، هل للهلالى ثائر؟

وكان الأمر ينتهي بالثائر إلى ثلاث حالات:

إما أن يشأر ولى الدم من القاتل أو من عشيـرته، وإما أن يأخذ الــدية، وإما أن يعفو.

وعند أخذ الدية يلاحظ مكانة الرجل المقتول ، فالرجل السحر الشريف غير المولى. ومتوسط الدية مائة من الإبل (٢) . ودية الحليف نصف دية الصريح (٣) . أما دية السادة فقد تصل إلى الخمسمائة وإلى الألف (٤) . على أن هناك نوعًا من الدية يعرف بدية الخفارة، وهي أنه إذا أجار شخص شخصًا آخر فقتل في جواره ولم يمنعه، كان عليه أن يدفع لوليه سبعين عُشراء (وهي الناقة التي مضى على حملها عشرة أشهر) (٥) .

وكانت العرب تعيب من يأخذ الدية ويرضى بها دون درك ثأره وشفاء غيظه، إذ إنها تعتبر الاكتفاء بالدية دليلا على الجبن والخوف من القاتل؛ ولذلك لم تكن الديه تقبل إلا عند الشعور بالضعف، أو عند التفانى بين القبائل، أو إيثار السلم، كما فعلت قريش في حرب الفجار، فيقوم الصلح على أساس حساب القتلى، ودفع دية الزيادة.

<sup>(</sup>١) الأغاني ٣/ ١٠٥.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۲۳، ۲۵.

<sup>(</sup>۳) نفسه ۱۹، ۲۰.

<sup>(</sup>٤) العقد الفريد ٥/ ١٤٨. الآلوسي ٣/ ٢٢-٢٤.

<sup>(</sup>٥) الأغاني ٤/ ١٥٥.

#### طبقة الأرقاء،

كان في المجتمع العربي طبقة كبيرة من الأرقاء، وكانت كل قبيلة لا تخلو من أفراد من الرقبيق من الرجال والنساء، البيض والسود على السواء. والمصدر الأصلي للرقيق هو الحرب، فالسقبيلة التي تنتصر على الأخرى تأخذ الأسسري وتستعبدهم، وإلى جانب الحرب وجد الاتــجار بالرقيق ، وكان هذ النوع من الاتجار شــائعًا، فكان العرب يأتون بهم من شــواطئ أفريقيا ويبيــعونهم في أسواق العرب بالمــال، وإذا لاحظنا أنهم. يؤخذون بالعنف، تبينا أن الحرب والغزو والقـوة هي السبب الأول، كما كانت القبائل المنتصرة تستصرف في بعض الأحيان في أسراها بالبيع (١) . وقد يغيرون على القوافل المسافرة إلى العراق أو إلى الشام ويتغلبون عليها ويأسرون من فيها ويسترقونهم، وكان هذا هو أصل رق سلمان الفارسي إذ خرج من العراق إلى الشام فاسترق وبسيع لبعض يهود المدينة (٢) وقد ألحقت القبائل العربية بعض أبنائها بهؤلاء الأرقاء، فإن مقياس الشـرف عند العـربي ألا يجري في عـروقه دم أجنـبي ، وأن يكون من أب عــربي وأم عربية، ومـن هنا كان حرصه على أن يـحفظ لسلالته نـقاء الدم وصفته وامـتيازه، وفي سبيل هذا الحرص كان يرفض الاعتراف بأبنائه أو إلحاقهم بنسبه إذا جاءوا ثمرة لصلة غير متكافئة بينه وبين إمائه، ومن أجل ذلك أطلق المجتمع الـجاهلي على أبناء الإماء من العرب الصرحـــاء اسم «الهجناء»، وكان أسوأ أبناء الإماء حظا في الـــحياة أبناء الإماء السود الذين سرى إليهم السواد من أمهاتهم وأطلق عليهم العرب اسم «الأغربة» (٣)

وكانت طبقة العبيد من بيض وسود، ومن تجرى في عروقهم شائبة من دمائهم من الهجناء والأغربة، في وضع اجتماعي سيئ، فقد سلبتهم الأرستقراطية العربية، المؤمنة إيمانًا عميقًا برابطة الدم، كل ما يمكن أن يكون لهم من حقوق ، و فرضت عليهم من الواجبات ما أرهق كواهلهم وأهدر إنسانيتهم، وباعدت بينهم وبيسن الحياة الإنسانية الكريمة. وضيقت عليهم النطاق في حياة مهينة ذليلة على هامش المجتمع.

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٣/ ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) أنساب الأشواف ١/ ٤٨٦- ٤٨٧.

<sup>(</sup>٣) ديوان الحماسة ١٥٨/١ حاشية.

فلقد كانت هذه الطبقة محرومة مما نسميه الآن الحقوق المدنية، فليس لها حقوق الملكية والمقاضاة، وليس للعبد أن يتزوج إلا بإذن سيده على أن يتزوج رقبقًا مثله. كذلك كان أفراد هذه الطبقة يزاولون في المجتمع العربي المهن والصناعات التي يستنكفها العربي الصميم، ففي البادية يرعون الماشية، ويقومون بخدمة المنزل، وفي الحواضر يقومون بممارسة الصناعات الموجودة هناك كالحدادة والنجارة والحلاقة والحجامة وغيرها، إذ إن العرب كانوا يأنفون من أمثال هذه الصناعات. وكان وجود هذه الطبقة أمرًا عامًا في المحتمع القديم كله يحتمه الوضع الاقتصادي في ذلك الوقت.

على أن العبد كان يمكنه أن يسترد حريته، وذلك بأن يؤدى لسيده خدمة عظيمة، كأن ينقذه هو أو أهل بيته من هلاك محقق - وهذا في الغالب شرط الحرية - أو يظهر شجاعة نادرة في موقعة من المواقع، فتكون هذه الشجاعة شفيعة للتحرر، أو بأن يتفق مع سيده على أن يشترى حريته بالمال، وهذا ما يسمونه بالمكاتبة، والرقيق الذي يتحرر بهذا يقالي له المكاتب (١) . أو بأن يوصى سيده بعتقه بسعد وفاته تقربًا للآلهة ويسمى هذا بالمدبر (٢) .

ولقد كان للوضع السيئ لهذه الطبقة أثر كبير في سرعة استجابتها للدعوة الإسلامية ونجاحها في أطوارها الأولى ، إذ إن الأرقاء والموالى هم الذين سارعوا لتلبيتها؛ لأن الإسلام قام بثورة اجتماعية فسوى بين السيد والعبد لقول الله تعالى: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴿ آَلَ ﴾ [الحجرات] وقول النبي ﷺ: «كلكم لآدم وآدم من تراب لا فضل لعربي على عجمي إلا بالتقوى». وقوله : «ليس لابن السيضاء على ابن السوداء فيضل إلا بالتقوى». وقد أنعشت هذه المبادئ نفوس هؤلاء المستضعفين والمحرومين فلبوا الدعوة التي تنتشلهم من الوهدة التي كانوا فيها.

### طبقةالموالى،

إن كلمة مولى كلمة مرنة في اللغة، إذ إنها تسع كل المتناقضات؛ فهي من باب المشترك اللفظي ؛ ففي القاموس : الوَلْيُ الدنو والقرب، والولاية النصرة، واستولى

<sup>(</sup>١) أنساب الأشراف ١/ ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) المصباح المنير ١/٢٥٦ (طبع وزارة المعارف) أسد الغابة ١/٣٤ – ٤٤.

عليه غلب عليه وتمكن منه. والمولى الـحليف. والمولى الـمعتق. والوَلِيُّ الـمحب الصديق والنصير والملك.

والمولى يطلق على المالك والعبد، والمعتق، والصاحب والجار والحليف، وأولياء الرجل عصبته من إخوته وبنى عمه وعشيرته، وتولاه اتخذه وليا<sup>(۱)</sup>، وقد ذكرت كلمة مولى في القرآن الكريم كثيرًا، وأريد بها النصير أو الحليف ﴿ يَدْعُو مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّهُ وَمَا لا يَنفَعُهُ ذَلِكَ هُو الضَّلالُ الْبَعِيدُ ﴿ آَلَ يَدْعُو لَمَن ضَرَّهُ أَقْرَبُ مِن نَّفْعِهَ لَبُسُ الْمَوْلَىٰ وَلَبُسُ الْعَشيرُ ﴿ آَلَ ﴾ [الحج]. ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلاكُمْ فَنِعُمَ النَّصِيرُ ﴿ آلِكَ ﴾ [الحج].

هذا هو المعنى اللغوى للكلمة ولكن الاصطلاح حدد معناها، ومع تحديد معناها نجدها شائعة وفيها شيء من الغموض؛ والمقصود من الموالى هم الجار والحليف المعتق.

الجوار: إذا سلك فرد من قبيلة مسلكا شائنا يضر بسمعة قبيلته؛ فإن القبيلة تخلعه، أو أنه هو يخلع نفسه منها إذا خاف على نفسه أن يشأر منه إذا كان قد قتل من القبيلة ، أو أن يكون قد ضاق بحياته فيها، وعندئذ لا يقربه أحد، ولما كان لا يستطيع أن يعيش منفرداً فإنه يلجأ إلى قبيلة أخرى يتصل بها ويعيش في حماها على أساس الموالاة بالجوار. كذلك قد يجد المرء نفسه غريبًا في أرض قبيلة ويخاف على نفسه فيلجأ إلى طلب الجوار من أحد أبناء هذه القبيلة، وكذلك قد يخرج لطلب ثأر من قبيلة أخرى ويجد في نفسه ضعفًا عن أن يبلغ غايته فيلجأ إلى جوار أحد يحميه حتى يأخذ أخرى ويجد في نفسه ضعفًا عن أن يبلغ غايته فيلجأ إلى جوار أحد يحميه حتى يأخذ بثأره (٢) . وكما يجاور الأفراد تجاور القبائل أو البطون من ترى فيهم الحمية والعزة لحمايتها والاعتزاز بجوارها (٣) . وقد ورد في القرآن معنى الجوار على أنه نتيجة للضعف طلبًا للحماية والعزة (٤) . هذه هي الحالات التي تقوم فيها علاقة الجوار . أما كيف يتم عقد الجوار، إذا جاز لنا أن نطلق هذه التسمية على هذه العلاقة العرفية، فإن

<sup>(</sup>١) المصباح المنير ٢/ ٩٧٢.

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٢/١ -٦٠٥ ابن الأثير ٣٤٢/١.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير : نفسه ٣٠٠. العقد الفريد : ٥/ ١٧٠ - ١٧١.

<sup>(</sup>٤) الإسراء : ١١١. التحريم : ٤.

الجوار كان يتم بالطلب الصريح والإجابة، أو بإتسيان عمل يفهم منه قيام هذه الرابطة ، فالمؤاكلة ودخول البيت ولمس الخيمة أو مجاورتها يقيم رابطة السجوار، وقد توسعوا في هذا فاعتبروا علوق الدلو بالدلو في بئر يلزم حرمة الجوار والذمة (١) ، وإلى هذا أشار أبو تمام يخاطب ابن الزيات (٢) .

أوجبت من حقها ماخلتها تجب للحق ليس كحقى نصره عجب يلامس الطُنْبَ المستحصد الطنبُ لى حرمة بك لولا ما رعيت وما بلى ، لقد سلفت فى جاهليتهم أن تعلق الدلو بالدلو القريبة أو

وغالوا في الجوار حتى شمل الوحش والهوام (٣) ، حتى إنهم كانوا يسمون بذلك «مجير الجراد» ومن الأمثال «أحمى من محير الجراد» قالوا هو مدلج بن سويد الطائى، وقد يكون هذا نوعا من العزة وتحريم الصيد في أرض القبيلة. كما كان الجوار أحيانًا يعبر عن نوع من الفروسية والمروءة الإنسانية، كإجارة كل ظعينة تمر بأرض القبيلة، ومثال ذلك ربيعة بن مكدم الكناني الذي ضربوا به المثل فقالوا: «أحمى من مجير الظعن» (٤)

وحقوق الجار المترتبة على قيام الجوار تتلخص فى قول هانئ بن مسعود سيد بنى شيبان حين أجار النعمان بن المنذر: «قد لزمنى ذمامك، وأنا مانعك مما أمنع منه نفسى وأهلى وولدى ، ما بقى من عشيرتى الأدنين رجل» (٥) . وكان المجير يعلن إجارته على ملأ من الناس ليكونوا على بينة من الأمر ، وبذلك يصبح المستجير فى ذمته وحماه كأنه فرد من ذوى قرابته ، يتمتع بكل حماية عائلية أو قبلية ، وتجيز القبيلة

<sup>(</sup>١) الأغاني : ٢/٣،١٢٦/٥.

<sup>(</sup>٢) الألوسى ١٣٣١.

<sup>(</sup>٣) العقيد الفريد ٥/ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) الآلوسى : ١٤٤.

<sup>(</sup>٥) الأغاني : ٢/ ١٢٦.

ذلك إقرارا لحق الفرد في الإجارة - كما أشرنا من قبل - ويصبح هذا الفرد واجب الحماية منهم جميعًا فقد أصبح لهم جارا، وحينئذ يتحاشى الناس الإساءة إليه حرمة لعصبية مجيره، وقد كانت العرب تطلب بثأر الجار كما تطلب بثأر الصريح من أبنائها، وتقيد من القاتل حتى ولو كان من صرحائها، بل كانت تقاتل رعاية لحق الجار وحفظا على كرامته؛ وقد قتل كليب سيد ربيعة نتيجة لاعتدائه على حرمة الجوار بأن قتل ناقة للبسوس جارة جساس بن مرة البكرى (١) ؛ وذلك لأنهم كانوا يرون في ذمة الجوار أمرًا خطيرًا فيه كرامتهم بل وحياتهم ومماتهم (١).

وكما يحمى المجير جاره ما دام في كنفه. فإن على الجار أن يلتزم حدود اللياقة في تصرفه فلا يسيء إلى سمعة القبيلة التي أجارته.

ورابطة الجوار رابطة مؤقة وليست دائمة ، فهى تُحل نتيجة لخروج الجار من أرض القبيلة التى يحتمى بها، أو حين يرد المستجير على صاحبه جواره ويبرئ له ذمته على ملأ من الناس ، وعندئذ لا يتحمل المجير تبعات ما يقع عليه من اعتداء (٢) ، أو إذا ارتكب الجار أمراً مشينا لسمعة القبيلة أو اعتدى على حرماتها (١) . فإذا أرادوا إلغاء الجوار أجلوا الجار ثلاثة أيام يخرج فيها من أرض القبيلة (٥) ، وقد ورد فى القرآن الكريم آيات ذكر فيها الحوار بمفهومه عند العرب، وهو حماية الجار وإبلاغ المستجير مامنه ومنع الاعتداء عليه (٦) .

فالجار إذن ليس من صلب القبيلة ، وقد حدد العرف على النحو الذى بيناه حالات الجوار والمراسم التى تنظم قيام هذه العلاقة وما يترتب عليها من التزامات بالنسبة للمجير والجار، وكيف تنتهى هذه العلاقة.

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ١/ ٣١٤.

<sup>(</sup>٢) نفسه ٣٤٢. العقد الفريد ٥/ ١٣٩ - ١٥٠.

<sup>(</sup>۳) ابن هشام ۱/ ۳۹۱-۳۹۲، ۳۹۳.

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير. نفسه ٣٤٣.

<sup>(</sup>٥) النويرى : نهاية الأرب ٢٥٨/١٥.

<sup>(</sup>٦) انظر سورة التوبة ٦ ، المؤمنون ٨٨، الملك ٢٨ ،الجن ٢٢.

#### الحليف:

هو جار بصفة لازمة ، إذ إن صلته ليست مؤقتة كالجار، فالحلف جوار دائم، ولفظ الحلف فيه معنى القسم وكانت منزلة المحليف من حليفه كمنزلة القريب ، حكمه حكم أفراد القبيلة إلا في حالة الدية، وهذا الحلف يسمى عند المسلمين «ولاء الموالاة» (۱). وكان في الجاهلية بين عربي وعربي، وهو في الإسلام بين عربي وغير عربي.

والحليف رجل حر انضم إلى قبيلة غير قبيلته ، فمركزه الاجتماعي في القبيلة التي ينتمي إليها يلى مركز الحر الصميم فيها، وعليه من التبعات العامة ما على أفراد القبيلة الصرحاء، فإذا كان الحلف بين فرد وفرد صار الحليف مولى للرجل الذي حالفه وأصبح كفرد من ذوى رحمه وقبيلته بالولاء، ويسمى الشخص الملتحق مولى الشخص الملتحق به، وكان أحيانا يتبنى الرجل مولاه فينتسب له (٢) . وقد كان الرجلان يشهدان على أنفسهما ويعقدان الحلف بالمواثيق والأيمان والعهود. وقد أورد الطبرى في تفسيره مأثورا عن الميثاق الذي يشهد عليه الملأ بين الملتحق والملتحق به «دمى دمك، وثأرى مأرك، وحربى حربك، وسلمى سلمك ترشني وأرثك، وتطلب بي وأطلب بك، وتعقل عنى وأعقل عنك» (٣)

<sup>(</sup>١) المصباح المنير: ٢/ ٩٢٧.

<sup>(</sup>٢) البخاري ٥/ ٨٢. الأغاني ٥/ ٣ - ٤١. الروض الأنف ١/ ٣٩.

<sup>(</sup>٣) جامع البيان : ٨/ ٢٧٥ – ٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) البخارى : ٥/ ٨٢.

الهبة وبقيت عليهم النصرة والنصيحة والرفادة والعقل والولاء والمشورة، ومن هنا ندرك عمق هذه الصلة وبلوغها حد النسب الصحيح. وكان الحليف كالصريح يـخلع من القبيلة إذا أتى بعمل مشين. وكما يكون الحلف بين فرد وفرد. وبين فرد وقبيلة، كذلك كان يحدث كثيراً أن يلتحق بطن أو عائلة من قبيلة - بقبيلة أخرى، فيكون أفرادها موالى القبيلة الجديدة (١)، وتقطع تبعاتها إزاء وحـدتها الأولى، وتنتقل إلى تبعات القبيلة الجديدة من حروب ودماء وعقل ومصالح مشتركة ما عدا الميراث الذى كان يـقوم عند الحلف الفردى. وفي كـتب التاريخ والسير والـتراجم أسماء كثيرين يذكرون، فيقال مثلا: القرشي ولاء أو الثقفي وَلاءً، ويراد بذلك هـذا الولاء الذي أشرنا إليه وليس ولاء العبودية والرق.

وكذلك كانت تقوم المحالفات بين القبائل ، فتحالف قبيلة قبيلة أخرى أو عدة قبائل . وهذا التحالف يشبه المعاهدات السياسية في الوقت الحاضر ، فإذا أحست قبيلة بضعفها أمام القبائل القوية انضمت إلى قبيلة قوية لتحميها، وقد تمر الأجيال وتنسى القبائل المتحالفة أسماءها وشخصياتها وتنضم تحت اسم واحد.

ويظن أن هذه المحالفات لعبت دوراً كبيراً في تكوين القبائل العربية ، إذ كانت تنضم العشائر السضعيفة إلى العشائر القوية الكبيرة لتحميها وترد السعدوان عنها، ويقول البكرى: «فلما رأت القبائل ما وقع بينها من الاختلاف والفرقة، وتنافس الناس في الماء والكلأ والتسماسهم المعاش في المتسع ، وغلبة بعضهم بعضا على البلاد والسمعاش واستضعاف القوى الضعيف ، انضم الذليل منهم إلى العزيز، وحالف القليل منهم الكثير ، وتباين القوم في ديارهم ومحالهم، وانتشر كل قوم فيما يليهم» (٢) . ومن القبائل التي تمثل ذلك خير تسمثيل قبيلة «تنوخ» التي قامت على أساس حلف عقدته

<sup>(</sup>١) الأغانى : ٢/ ٢٤٣، ٢٤٣، ٣١٦. ٣٨/ ٣٨. ابن الأثير ١/ ٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) البكرى : معجم ما استعجم (طبعة السقا) ١/٥٣.

بعض البطون الـشمالية مع غيـرها من قبائل الجنوب، واتخــذت القبيلة اسمــها من تنخ «تنأ» أى أقام واستقر وكثر ماله، وذلك لاستقرارها في بادية العراق (١)

وبمجرد أن تدخل القبيلة في حلف يصبح لها على أحلافها كل الحقوق ، فهم ينصرونها على أعدائها، ويلبون دعوتها إذا اعتدى عليها، وقد تنفصل بعض القبائل عن الحلف لتنضم إلى حلف آخر يحقق لها مصالحها، ومن ثم كنا نرى أحلاف تضعف وتحل محلها أحلاف أخرى ، وقد انتشر التحالف بين القبائل العربية بصورة واسعة قبيل الإسلام، ولم تبق إلا قبائل قليلة لم تدخل في أحلاف ، اعتمادا على قوتها الذاتية وعلى بطولة أفرادها، ولذلك سميت هذه القبائل "جمرات العرب" (٢) ولكنها كثيرًا ما كان يئول أمرها إلى أن تنهك في الحروب، أما القبائل المتحالفة فكانت تهاب فلا يعتدى عليها.

وانتشار المحالفات بين القبائل العربية كان إحساسًا من القبيلة العربية بأنها لا تستطيع أن تعيش: في مجالها الضيق وأنها بحاجة إلى غيرها من القبائل تؤاخيها وتربط مصيرها بمصيرها، وكان هذا بدء نهضة قومية، استفاد منها الإسلام في توحيد العرب في أمة واحدة.

وقيام علاقة الحلف تقترن عادة بمراسيم وطقوس خاصة تحرص القبائل على اتباعها نظرًا لأهمية النتائج المرتبة عليها؛ فقد اتخذت الأحلاف صبغة دينية وطقوسًا خاصة، إذ كانوا يغمسون أيديهم في طيب أو دم، وربما أوقدوا نارًا عند تحالفهم ودعوا الله على من ينكث المعهد بالحرمان من منافعها. وكانوا يقولون: «الدم الدم، والهدم الهدم، لا يزيد العهد طلوع الشمس إلا شدًّا ، وطول الليل إلا مدًّا، ما بل بحر صوفه؛ وأقام رضوى في مكانه إن كان رضوى جبلهم وإلا ذكروا ما يجاورهم من الجبال» (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر عن أحملاف الأفراد والقبائل: الأغانى ٣٨/٣،٣١٦، ٣٨/٣،٣١٦. المقلقشندى: نسهاية الأرب ١٨٥. فجر الإسلام ٤. الألوسى ١١٨/١. بروكلمان: تاريخ الأدب العربى ١٢٤. وانظر ابن الأثير جدا عن أيام العرب وفيه كثير ذكر للمحالفات بيمن القبائل، دائرة المعارف الإسلامية عن تنوخ. المصباح الممنير ١٠٠٧.

<sup>(</sup>٢) المسحبر ١٣٤. جواد ٢١٦/٤ العقد الفريد ٣/ ٣٣٧ - ٣٣٧، ٣٦٧، المسصباح المنير ١٤٩/١. شسوقى ضيف: العصر الجاهلي ٥٨. ابن خلدون القسم الثالث ٣/ ٦٤.

<sup>(</sup>٣) الجاحظ، الحيوان ٢/٣.

ومن الأحلاف الستى ذكرها التاريخ فى مكة حلف المطيبين وحلف الأحلاف وحلف الأحلاف الفضول (١) ومن أحلاف العرب المشهورة حلف الرباب (٩) وهو بين خمس قبائل (ضبة وثور وعكل وتيم وعدى) وحلف عبس وعامر ضد بطن ذبيان وأحلافهم من تيم وأسد (٩) . وحلف الحُمس بين قريش وكنانة وخزاعة (٤) وكذلك حلف قريش والأحابيش، ثم إن الإسلام منع أن تـقوم أحلاف جديدة، ولكنه أكد الأحلاف التى تمت فى الجاهلية.

قال ﷺ : «لا حلف في الإسلام وكل حلف في الـجاهلية فلم يزده الإسلام إلا شدة، وما يسرني أن لي حمر النعم وأني نقضت الحلف الذي كان في دار الندوة» (٥) .

#### العتق:

هو النوع الثالث من الولاء وهو يلى الحلف في درجته الاجتماعية . والمعتق عبد أعتقه سيده لسبب من الأسباب ، فإذا أصبح العبد مُعتقاً صار حرًّا ، ولكن تبقى هناك صلة بينه وبين معتقه ، وهذه الصلة تسمى الولاء ، ويظل المعتق ينسب إلى معتقه فيقولون: «فلان مولى فلان» كما كانوا يقولون: «زيد بن حارثة مولى رسول الله» أى عتيقه (٦) ، وإن كانت أمةً فهى مولاته ، والجمع موال . وكان المولى أحيانًا ينسب إلى قبيلة المعتق فيقولون مثلا مولى بنى هاشم ، وأحيانا يعبرون عن ذلك بقولهم الهاشمى بالولاء ، وقد كانوا أحيانًا يبيعون الولاء .

وكان بين الحر المعتق وبين سيده واجبات وحقوق، فعلى المعتق أن يساعد مولاه إذا ألمت به كارثة أو إذا اعتدى عليه أحد، كما أن على المعتق أن يقوم بنصرة سيده. وبينما نرى الحليف يرث حليفه فإن المعتق لا يرث سيده، وللسيد الحق

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۱۵۳ – ۱۶۶.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ١/ ٣٧٦.

<sup>(</sup>٣) العقد الفريد : ٥/ ١٤١ .

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير ١/ ٣٥٩. الآلوسي ١/ ٢٤٢ - ٢٤٣ اليعقوبي ١٩٩/١ - ٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري ٨/ ٢٦٩ - ٢٨٨ (يعني حلف الفضول).

<sup>(</sup>٦) البخاري ٥/ ٨٢.

<sup>(</sup>٧) الأغاني ١٨٨/٧. فجر الإسلام ٨٨ - ٩٠.

في أن يرث مولاه إذا مات من غير وارث . وكان يحدث في بعض الأحيان أن يتخذ المعتق مولاه ابنًا أي يتبناه، وفي هذه الحالة كانوا يطبقون ما يطبق بالنسب ، بمعنى أنه لا يجوز لـمعتق أن يتـزوج من زوجة متبـناه إذا طلقهـا أو مات عنها. وهذا هـو الباب المفتوح لترقى طبقة العتقاء في السلم الاجتماعي . وقد ظلت هذه الحالة في الجاهلية حتى إذا جاء الإسلام ألغى نظام التبني هذا كله (١) ، فرد المتبنين إلى آبائهم: ﴿ ادْعُوهُمْ لآَبَائهمْ هُوَ أَقْسَطُ عندَ اللَّه فَإِن لَّمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ في الدّين وَمُواليكُمْ . . . ﴿ ﴾ [الأحزاب]. ولقد كانت هذه العادة شديدة الاستحكام حتى احتاج أمر إبطالها إلى قوة نفسية خاصة مما جعل النبسي ﷺ يقوم بذلك بنفسه ومع نفر من آل بيته، ومع ذلك فقد داخل النبي ﷺ كثير من الإشفاق وداخل زينب بنت جحش - وهي ابنة عمته التي زوجها لمتبناه زيد ثم طلقها زيد فتزوجها محمد ﷺ - وأهلها كثير من التردد حتى احتاج الأمر إلى نذير من القرآن ﴿ وَمَا كَانَ لَمَوْمِن وَلا مُؤْمِنَة إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْواً أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ مَنْ أَمْرِهُمْ ﴿ إِنَّ ﴾ [الأحزاب] وحتى عوتـب النبي ﷺ على إشفاقه ﴿ وَتَخْشَىَ النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَاهُ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مَّنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَاكَهَا لكَيْ لا يَكُونُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجُ فِي أُزْوَاجِ أَدْعَيَائِهِمْ إِذَا قَضُواْ مِنْهُنَّ وَطُرًا ﴾ وحتى نزل القرآن ردا على الذين تحدثوا في هذا الأمر ونـقدوه على النبى ﷺ بقوله : ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدِ مَّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتُمَ النَّبيِّينَ ﴿ ﴾ [الأحزاب] .

# دستورالقبيلة

كان للقبائل العربية دستور عرفى عام، يشترك فيه كل أفراد القبيلة، وهذا الدستور ينحصر فى كلمة واحدة هى «العصبية». وإذا كان الدستور هو القانون الأساسى، فإن قواعده كلها انبنت على العصبية، وهذه الكلمة مذكورة كثيراً فى كتب التاريخ والأدب، فما مدلولها؟

إذا بحثنا عن المعنى اللغوى لهذه الكلمة في معاجم اللغة نجد أن : العَصب هو الطي الشديد ، وكل شيء استدار بشيء فقد عُصب به، ويقال : عصب القوم بالرجل عصبًا أي أحاطوا به لقتال أو حماية ، وعصب القوم بالنسب أحاطوا به ، وعصبة الرجل

<sup>(</sup>۱) البخاری ۵/ ۸۲

بنوه الأقربون (۱) . والعصبية أن يدعو إلى نصرة عصبته والوقوف إلى جانبهم ظالمين أو مظلومين . هذا هو المعنى المفهوم من كلمة عصبية . ولقد كان شعار العصبية في الجاهلية «انصر أخاك ظالما أو مظلوما» فالعصبية تعبر عن غريزة الدفاع الكامنة في كل كائن مادى أو معنوى بصرف النظر عن العدالة وعدمها .

والعصبية فى الفطرة بمنزلة القومية أو الوطنية فى العصور الحديثة، وهذه الروح هى روح التضامن الشديد التى يعتـز بها المجتمع القبلى ، ولقد كانت قـوية جدا فى القبائل العربية على خلاف المعروف فى المجتمعات الحضرية.

وإذا بحثنا عن مصدر القوة الوطنية في أمة حية ، نجده المصلحة العامة؛ لأنه لو تُرك الأمر لكل فرد من أفراد الأمة في أن يعمل كما يرى في المسائل العامة، لانهدم النظام وانهارت الأمة، فالمصلحة العامة أساس هذا الروح الذي يجعل كل فرد من الأمة يسهم بنصيب وافر في طريق واحد لغاية واحدة يصبو إليها الجميع . لكننا نلاحظ حتى في المجتمعات الحديثة - شيئًا آخر غير المصلحة العامة، والحقيقة أن المصلحة مقياس جاف، إذ إن الوطنية تقوم على شيء آخر يُذكيها إلى جانب المصلحة، ذلك هوعامل الشعور؛ لأن عاطفة الوطنية إذا لم تغذ بالشعور تصبح فاترة. فالوطنية الملتهبة هي التي يذكيها ويحركها الشعور، وللشعراء والكتاب والأدباء نصيب كبير في إذكاء هذا الشعور، إذن فالمصلحة العامة والشعور هما قوام العصبية العربية كما أنهما أساس القومية الحديثة.

ولقد كان من مصلحة القبيلة أن تكون يداً واحدة في كل الأحوال؛ لأنها إذا انقسمت على نفسها في أمر ما تلاشت ، فالمصلحة كانت - وما زالت - تقتضى وجود التضامن الشديد، إذ إن القبيلة محاطة بالأعداء، فانقسامها معناه ضعفها وتلاشيها. أما عن عامل الشعور فكان كل فرد في القبيلة يحس بأنه مدين في كل شيء عنده إلى قبيلته، فهي التي حمته وترعرع بين ظهرانيها حتى صار رجلا، فكان لزاما عليه أن يخلص لها ويتفانى في الدفاع عن شرفها، ومن يطالع الشعر الجاهلي يجد الشاعر قد يخلص لها ويتفانى في الدفاع عن شرفها، ومن يطالع الشعر الجاهلي يجد الشاعر قد أذاب شخصيته - أو كاد - في شخصية القبيلة، في فضائلها ومحامدها العامة هي فضائله

<sup>(</sup>١) لسان العرب ، مادة ع ص ب . المصباح المنير ٥٦٥ - ٥٦٥ .

ومحامده الذاتية (١) . وكان الشعور بالاندماج في القبيلة أقــوى من مثيله في المجتمعات الحديثة، وذلك يرجع إلى تصورهم الخاص لـلقبيلة . فنجن إذا ذكرنا دولة من الدول فإنما نعني جمعًا من الناس ينزلون أرضًا واحدة ، ويستظلون سماء واحدة ينتفعون بخيرات مشتركة، وقد يكون من هؤلاء المتجنسين بجنسية هذه الدولة المتمتعين بحقوق المواطنة فيها من هم في أنفسهم من أجناس أخرى ومنابت أخرى . بينما نجد الحال على عكس ذلك في المجتمع العربي ، فقد كانت القبيلة صورة تامة بالمعنى الحرفي لكلمة أسرة. فإذا قيل بنو أسد مثلا كان معنى ذلك أن رجلا اسمه أسد عاش في الزمن القديم، وتوالدت عنه هذه الأسرة التي أصبحت قبيلة اتخذت اسم رئيسها الأول كنية لها، فكل هذه القبيلة إخوة بالمعنى الصحيح يتغلغل في عروقهم دم واحد هو دم أبيهم القديم . حقيقة كان في القبيلة من يستتمي إليها من غير أبنائها عن طريق الولاء ، إلا أن صلب القبيلة كان من أبنائها الذين يردون نسبهم إلى أصلها ، ثم إنه كان من ناحية أخرى النسب العربي العام الذي يرد العرب أنفسهم جميعًا إليه ، فهؤلاء الموالي يجتمعون مع القبيلة في النسب العام وتربطهم بها المصلحة المشتركة. والحق أن الإنسان إذا شعر بأنه من أسرة فإن شعوره نحوها يكون أشد من شعوره إذا كان فردا من أمة؛ لأن المسألـة حينئد تكون أبوة أو أخوة أو عمـومة، ويكون موقفه هنا غيـر موقفه هناك<sup>(٢)</sup>. فإذن مصدر قوة العصبية عند العرب هو شعورهم بأنهم أفراد أسرة واحدة.

والعصبية كانت قوية شديدة الأثر في حفظ التوازن بين الجماعات القبلية التي يتألف منها السمجتمع العربي ، وفي دفع الناس بعضهم ببعض وصيانة حقوقهم وكرامتهم، بل وحياتهم.

وبالرغم من أن الإسلام جاء بالقضاء على المعصبية القبلية، وجعل المسلمين كلهم إخوة بغض النظر عن قبائلهم ، فإن سلطان العصبية وشدة رسوخها ظل قويا، وكان لها أثر فعال في كثير من أحداث التاريخ الإسلامي وسيره وتطوره حتى القرن الثالث الهجرى، أي حتى ضعف العنصر العربي، وإن ظل أثرها باقيا بعد ذلك في أقاليم

<sup>(</sup>۱) انظر معلقة عمرو بن كلثوم حيث لم يستحدث الشاعر عن نفسه إطلاقًا وإنما اندمج في حديث عن قبيلته ومحامدها العامة، وهو بذلك كأنما يتحدث عن نفسه ويفخر بمحامده الشخصية، وهذه المعلقة تعبير صادق عن روح التفاني في الجماعة القبلية. (جمهرة أشعار العرب ص ١٥٧ وما بعدها: الطبعة الأولى . مصر ١٣٣). (۲) انظر : ابن خلدون، المقدمة ١٤٣ – ١٤٤.

المغرب الإسلامية، وذلك بالرغم من تندر القرآن بها وتحذيره منها استهداف لخلق مجتمع إسلامي أساسه إطار أعم من الأخوة الدينية العامة، والمصلحة المشتركة بين الذين يتألف منهم هذا المجتمع ، وولاية المسلمين بعضهم بعضا بغض النظر عن اختلاف البطون والقبائل والأجناس (۱)

وإذن فإن ملاك الكيان القبلي هو قرابة الدم والإيمان بالقبيلة وتقديس مصالحها.

## مستويات العصبية الاجتماعية

للعصبية مظاهر تبدو ما فيها نستطيع الوصول إلىيه من قراءة الأخبار التى وردت في أيام العرب ، ومن خلال أشعارهم، ومن الآيات القرآنية التى وردت فيها . وهذه المظاهر هى :

## ١ - عصبية العشيرة وذوى الأرحام ،

<sup>(</sup>۱) انظر سورة آل عمران ، ۱۰۳ . النساء ، ۱۶۶ . المائدة، ٥٥ – ٥٧ .الأنفال ، ٦٢ – ٦٤ ، ٧١ – ٧٧ ، ٥٥ التوبة، ٢٣ . ٧١ . المجادلة ، ١٢ .

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبرى ٢١/ ٣١٢ - ٣١٤ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/ ٣٧١ وما بعدها.

لما مات أبو طالب ذهب إلى محمد يقول له: «يا محمد امض لما أردت وما كنت صانعا إذا كان أبو طالب حيا فاصنعه، لا واللات لا يوصل إليك حتى أموت، (١).

ولقد أبقى الإسلام على رابطة العشيرة والأرحام فلم يمحها بل جعلها داخل النطاق العام، فقد بقيت على العشائر النفقات التي ليست ذات صبغة خاصة محضة وخصوصاً دفع الدية وفداء الأسرى ، كذلك أبقى للعشيرة مسألة الولاء (٢) . كذلك أراد الإسلام الانتفاع بسلطان هذه العصبية العشيرية في تقريب الناس للإسلام بدعوة المخالفين إلى مُهادنة المسلمين. ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهُ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ﴿ ﴾ [النساء](٣) فهـو يهتف بهم أن يتـقوا الأرحام التي يـتساءلون بهـا ويعز عليهـم أمرها ويتأثرون بهما في حياتهم الماديـة والمعنوية، ثم إنه كان يـذكر قريشا بالرحم التـي بينها وبين النبي ﷺ، وبأنه لا يحرص على إيمانهم وهداهــم إلا استجابة لعاطفة الرحم التي تدعوه إلى الحرص على خيرهم، كما يجب أن تدعوهم لتصديقه واتباعه، فهو غير متهم في مصلحة أهله ﴿ قُل لاَّ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلاَّ الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىٰ ﴿ آَنَّ ﴾ [الشوري] كما أنه دائمًا كان يذكى روح المسلمين، ويعير المنافقين والمتخاذلين بأنهم إنما يقطعون أرحامهم بجبنهم عن نصرة إخوانهم ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسدُوا في الأَرْض وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴿ آَنِّ ﴾ [محمد] . ومع أن رسالة النبي ﷺ كانت شاملة عامة، إلا أنه كلف أول ما كلف بأن ينذر عـشيرته الأقربين ﴿ وَأَنذُرْ عَشيرَتُكُ الْأَقْرَبِينَ ﴿ الْأَقْرَبِينَ ﴿ الْأَكْرَ [الشعراء] حتى إذا آمنوا انتصروا له فكانوا درعا يحول دون أذى الناس له، ولقد جرى الإسلام في هذا عـلى مفهوم الوضع الاجـتماعي في المـجتمع العربي عـلى أن موقف أقاربه من عدم تصديقه كان له أثر كبير في مقابلة أهل مكة الدعوة بالفتور والاستخفاف، إذ قد جرت العادة أن يتابع الشخص أقـرباءه بدافع العصبية فهم ينتصرون له ويتفاخرون به ويفاخرون به غيرهم.

ولقد واجه المسلمون كثيرًا من الحرج والمشاكل نتيجة لعصبية الأرحام خاصة ، فقد كان يحدث أن يكون الابن أو الأخ أو الأب في صفوف المسلمين، والأب أو الأخ

<sup>(</sup>١) ابن سعد : الطبقات : ١/ ١٩٥ . .

<sup>(</sup>٢) انظر الصحيفة التي كتبها النبي ﷺ بالمدينة. ابن هشام، ٢/ ١٢١-١٢٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى ٧ / ١٨٥ – ٥٢٠ .

أو الابن في صفوف المشركين في عهد النبي على المحدث الحرج، وتبدو الميول العصبية ؛ مما اقتضى نزول القرآن بالزجر الشديد عن متابعة هذه الميول : ﴿ لا تَجدُ قُومًا يُوْمنُونَ بِاللَّه وَالْيَوْم الآخِرِ يُوادُونَ مَنْ حَادً اللَّه وَرَسُولُهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُم أَوْ أَبْنَاءَهُم أَوْ إَبْنَاءَهُم أَوْ إِخْوانَهُم أَوْ عَشير تَهُم أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِم الإيمانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مَنْهُ عَنِي أَوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِم الإيمانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مَنْهُ عَنِي المحادلة]. والروايات المتواترة تذكر مواقف لبعض المسلمين دفعتهم إليها عصبية الرحم، فتذكر كيف ظهر القنوط والأسف على وجه أبي حذيفة بن عتبة بن ربيعة حينما الرحم، فتذكر كيف ظهر القنوط والأسف على وجه أبي حذيفة بن ابي بلتعة حينما كتب لقريش ينبئها باستعداد النبي علي لغزو مكة مصانعة لها على أهل له وولد بين قريش (٢). وتظهر شخصية العشيرة في بعض المواقف مثل :

#### ولاية الدم:

كان من المعروف في التقاليد العربية أن للقتيل وليًّا أو صحاب دم يسطالب به. ويكون حقه في هذا الطلب معترفًا به من الجميع من القبيلة أو من غيرها. بحيث يكون له بذلك سلطان. أي حق واجب يجب نصره للحصول عليه ﴿ وَمَن قُتلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لُولِيهِ سُلطَانًا فَلا يُسْرِف فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنصُوراً ﴿ آَتَ ﴾ [الإسراء] والولى أو صاحب الدم إنما يكون من عصبة القتيل القريبة ، وليس من الضروري أن يكون ابن القتيل أو أباه أو أخاه - وإن كان هؤلاء هم أصحاب الحق الأول - بل يكون رئيس العشيرة باعتباره ممثلا للعائلة التي يعد القتيل قتيلها والدم دمها. وهذا التقليد هو الذي حدا بمعاوية بن أبي سفيان، دون أبناء عثمان، أن يقوم مطالبًا بدم الخليفة المقتول على اعتبار أنه ولى الدم بصفته رئيسًا للبيت الأموى (٣)

#### العقل:

وكما يتضامن ذوو القربي والأرحام في الأخذ بالثأر، كذلك يتضامنون في العقل - والعقل هو توزيع وجمع الدية عن قتيل - إذا تم صلح أو حكم قاض بدفع الدية

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢/ ٢٨٢ - ٢٨٣ - ابن الأثير، ٢/ ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٤/ ١٦-١٧ . ابن الأثير ٢/ ١٦٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن كثير ، البداية والنهاية ٧/ ٢٢٧ ، ٢٥٦ .

والكف عن الثار بالدم - فيجمع ذوو القربى والأرحام هذه الدية ، التى تدفع كذلك إلى أهل القتيل الذين هم ذوو رحمه وقرباه، والذين تجعلهم تقاليد عصبية الأرحام القريبة أصحاب الحق بدمه، فتوزع الدية عليهم، كما يشير القرآن الكريم إلى ذلك ﴿ وَمَن قَتَلَ مُوْمنًا خَطنًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَة مُّوْمنَة وَديَةٌ مُسلَّمةٌ إِلَىٰ أَهله إِلاَّ أَن يَصَدَّقُوا فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَمَيْنَاقُ فَديَةٌ مُسلَّمةٌ إِلَىٰ أَهله إِلاَّ أَن يَصَدَّقُوا فَإِن كَانَ مِن قَوْمٍ عَدُو لَكُمْ وَمَيْنَاقٌ فَديَةٌ مُسلَّمةٌ إِلَىٰ أَهله وَمُويرُ رُقَبَة مُؤْمنة ﴿ وَبَيْنَهُم مَيْنَاقٌ فَديَةٌ مُسلَّمةٌ إِلَىٰ أَهله وَتَحْرِيرُ رَقَبَة مُؤْمنة ﴿ وَبَيْ لَهُ مَا الله الله الله القتيل . وهو تعبير الوجه الذي أشرنا إليه ، وبخاصة وهي توجب تسليم الدية إلى أهل القتيل . وهو تعبير يمكن أن يكون أوسع نطاقا من أب أو أم أو أخ أو ابن .

### ٢ - عصبية القبيلة:

كان أفراد القبيلة ببطونها وعشائرها يتضامنون تجاه المقبائل الآخرى في الحروب والدماء، والدفاع عن المصالح والتبعات المشتركة، ويتناصرون حسب الشعار القبلي «انصر أخاك ظالما أو مظلوما» ويتعاونون على المغارم، فكل فرد في القبيلة يرى أن الاعتداء على فرد منها إنما هو اعتداء واقع عليه ، وأن من واجبه أن ينتصر له ويدفع عنه، أو يأخذ بثأره إذا قتل ممن اعتدى عليه أو من أى فرد من أفراد قبيلته، وإذا نشبت حرب بين قبيلتين تضامن أفراد كل قبيلة في الدفاع والهجوم مهما كان الباعث على هذه الحرب ، حتى ولو كانت ميولهم وعواطفهم متباينة . وفي القرآن الكريسم آيات كثيرة يمكن أن نستخلص منها ما كان للعصبية القبلية من شأن كبير في المجتمع العربي، ظهر أثره في الصراع بين مكة والمدينة في أيام النبي وينهم كانوا يخالفونهم في الدين وفي الميول، وذلك بدافع العصبية القبلية. وتشير الآية ﴿ وَلِيعَلَمُ الّذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمُ وَعَالاً لاَتَبعناكُمْ ﴿ لاَتَبعال هُو مِن الموبية القبلية ، وتشير الآية ﴿ وَلِيعَلَمُ الذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمُ وَعَالاً لاَتَبعناكُمْ ﴿ لاَتَبعال هُو مِن المين المهم المسلمين قد ذكر المنافقين بأنه لا يجوز لهم أن يخذلوا قومهم، وأنهم إن يقاتلوا في سبيل الله في المياه المنافقين المتجابة لداعي العصبية القبلية، وكان

<sup>(</sup>۱) أسد الغابة 1/99 احدثنا سفيان بن عيينة عن الزهرى عن سعيد بن المسيب قال : إن عمر كان يقول: الدية على العاقلة لا ترث المرأة مسن دية زوجها، حتى أخبره الضحاك بن سفيان الكلابى ، أن رسول الله علي كتب إليه أن ورث امرأة أشيم الضبابى من دية زوجها».

جوابهم أنهم لو تأكدوا من وجود القتال لتضامنوا معهم (1) كذلك تذكر الروايات أن رجلا يدعى «قرمان» قاتل يوم أحد قتالا شديدًا وقتل عددا من المشركين، حتى إذا خلصت إليه الجراح وسقط حُمل إلى إحدى الدور، وعاده بعض المسلمين وقال له أحدهم: «أبشر يا قزمان فأجابه «بماذا أبشر! فوالله ما قاتلت إلا عن أحساب قومى» (٢).

وقد كانت بعض بطون من القبائل الضاربة حول المدينة تريد مسالمة المسلمين والدخول في عهدهم، ولكنها كانت يصيبها الحرج، فتشترط حسن الصلة مع المسلمين على ألا تتضامن معهم ضد قومها أو ضد حلفاء قومها، وإلى هذا تشير الآية القرآنية في الأ اللّذين يَصِلُونَ إِلَىٰ قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مَيْنَاقٌ أَوْ جَاءُوكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَن يُقَاتَلُوكُمْ أَوْ يُقَاتَلُوكُمْ فَإِن اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتَلُوكُمْ أَوْ يُقَاتَلُوا المَّدُورُهُمْ اللَّهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ فَإِن اعْتَزَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَاتَلُوكُمْ وَأَلْقُوا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهُمْ سَبيلاً ﴿ النَّسَاء ] (٣).

فالعشيرة كانت تدين بالولاء للقبيلة ولا تخرج عليها لظروف قاهرة، كما أن القبيلة كانت ملتزمة بتأييد عشائرها، فإذا حدث خلاف فإنه كان من الممكن أن توقع القبيلة جزاء على العشيرة فتخرجها أو تقاطعها، كما حدث في مقاطعة قريش لبني هاشم، وقد تعلن القبيلة هذا القرار بالنسبة للعشيرة كما كانت تعلن قرار الخلع بالنسبة للأفراد، وقد يحدث أن تكتب بذلك صحيفة. وقد سقنا هذه الأمثلة عن الحالة قبيل ظهور الإسلام لأن ذلك أوضح وأثبت ، مع أنه يمكن الإتيان بأمثلة كشيرة من أيام العرب وما كان يحدث بين بطونها من منافسات وخلافات تجعل البطن أو العشيرة يخرج من القبيلة أو القبيلة تخرجه.

كل هذا يدل على قوة العصبية القبلية وأنها كانت راسخة قوية، واحتاج المسلمون للقضاء عليها إلى تحذير شديد من جانب القرآن وإلى تكرار الآيات التى تنهى عنها، ومع ذلك ظلت آثارها زمنًا طويلاً وأثرت تأثيرا خطيرا في حياة الدولة الإسلامية بعامة والعنصر العربي فيها بنوع خاص.

### ٣ - عصبية الأحلاف القبلية أوالأحزاب:

كثيرا ما كانت تقوم بين القبائل محالفات ومواثيق لتقف صفا واحدا متساندا أمام بعض الدواعى، فتنشأ الأحلاف بين القبائل لصيانة المصالح المشتركة أو لضرورة السلم

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۱/ ۲۷۸-۳۷۹.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/ ۳۷–۲۸.

<sup>(</sup>٣) انظر أسد الغابة ١/ ٨٩ .

بين المتجاورين أو عن طريق المعاهدة بين رجالها . فتنشأ بذلك عصبية بين هذه القبائل المتحالفة تدفعها إلى التضامن في الحروب والتعاون في تبعات الدماء (١) .

وكان الحلف بين القبـائل قد يستمرجيلا بعد جيل ولا يـنقضي إلا بسبب أحداث جسيمة وعندئذ يصبح صلة لاحمة بين القبائل المتحالفة. وقد استـمر هذا النوع من التحالف وتبعاته إلى ما بعد البعثة النبوية. وقد ورد في القرآن آيــات كثيرة تتحدث عن الأحزاب والمحالفات : ﴿ وَلَمَّا رَأَى الْمُؤْمَنُونَ الْأَحْزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ﴿ ٢٣٠ ﴾ [الأحزاب] . وتعنى هذه الآيـة قريشا وحلفـاءها من القبائل التي تحالفت معها على غزو المدينة في موقعة الخندق. كما أن اليهود في المدينة كانوا مـتحالفين مع العرب فيـها قبل الإسلام، بعضهم حـالف الأوس وبعضهم حالف الخزرج ووقف كل فريق مع حليفه في الحرب بالرغم من تعارض هذا مع أحكام التوراة، وقد ندُّد الـقرآن بموقفهم هذا وعيرهم بمخالفتهم للتوراة في قتالهم بعضهم جريا وراء مصالحهم الذاتية التي يجلبها الحلف القبلي (٢) كما أن هذه المحالفات قد ظل أثرها بعد المهجرة، حيث ظل الأوس والخزرج متمسكين بـحلفهم مع اليهـود، وتشير بعض الآيات إلى هذا التمسك (٣) ، كما تشير إلى ثبات المنافقين من أهل المدينة في تحالفهم هذا ووعدهم اليهود بالمناصرة إذا قُوتلوا وبالتضامن إذا أخرجوا ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذينَ نَافَقُوا يَقُولُونَ لإِخْوَانِهِمُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ لَئِنْ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلَا نُطِيعُ فِيكُمْ أَحَدًا أَبَدًا وَإِن قُوتَلْتُمْ لَنَنصُرَنَّكُمْ ﴿ اللَّهِ ﴾ [الحشر] . ولم يكن هذا مقصورا على المنافقين بل ظل بعض المؤمنين متأثرين به بالرغم من موقف اليهود تجاه الإسلام ، ولعل هذا سبب من أسباب صبر النبي ﷺ على اليهود بالرغم من لجاجهم معه وظهور العداوة منهم، وذلك لعوامل الحلف التي كانــت تربط بينهم وبين الأوس والخزرج، حتى يستقرالإسلام في يثرب ويـصبح سلطانه على النفوس أقوى من سلطان

<sup>(</sup>۱) انظر ابن الأثير ١/ ٢١٠ وما بعدهــا. العقد الفريد ٥/١٣٣ وما بعدها (عن أيام العرب وفيــه ذكر لمحالفات القبائل) كذلك الاغاني ٢/ ٢٤٢، ٣٤٣، ٣١٦، ٣٨.٣.

<sup>(</sup>٢) انظر سورة البقرة ٨٤ -٨٥.

<sup>(</sup>٣) انظر سورة آل عمران ١١٩.

الحلف ، مما استدعى تشديد النهى عن موالاة اليهود فى آيات متعددة (١) . كما أن النبى ﷺ قد عقد كثيرًا من المحالفات بينه وبين القبائل العربية الضاربة حول المدينة وبينهما وبين مكة ، كما تحالف مع اليهود. ومما يلفت النظر فى المعاهدات التى وقعها النبى ﷺ أنه كان بعضها لمدة معينة كما يشير القرآن إلى ذلك فى قوله تعالى: ﴿ فَأَتِمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَّتِهِمْ ﴿ فَيَ التوبة] (٢) . ولعله لاحظ فيها تطور الدعوة الإسلامية وإمكانياتها المقبلة.

على أن عصبية التحالف القبلى ليست أصيلة، إذ إنها حالة طارئة اقتضتها ظروف المصلحة المشتركة، وذلك على عكس عصبية الأرحام أو العصبية القبلية فإنها عصبية أصيلة تستمد وجودها من القرابة والدم، والمصلحة المتحدة الطبيعية بين أبناء القبيلة الواحدة الذين يكونون في الغالب من أرحام وقربي وإن تباعدت في النسب، ثم بين أبناء العشيرة الواحدة الذين تجمعهم صلة الدم والرحم القريبة.

وعلى هذا فالعصبية تتدرج فى قوة التأثر بها والاستجابة إليها من عصبية الأسرة، إلى عصبية الحصبية الفخذ، إلى عصبية البطن، إلى عصبية القبيلة، إلى العصبية الناشئة عن الحلف (٣) وهذا التفاوت فى قوة العصبية والتأثر بها والاستجابة لها متسق مع طبائع الأشياء، وقد جرى الإسلام حين جاء على هذا الأساس، فقد كلف النبى على المنافع أن يتدرج فى دعوته من عشيرته الأقربين، وهم أمس به رحما والمظنون أن يكونوا أقرب استجابة له، ثم لينذر أم القرى (مكة) ومن حولها (العرب)، ثم الناس جمعاً.

ونحن إذا نظرنا إلى القبائل من ناحية الترابط المتبادل بينها فإننا نخطئ إذا اتهمنا العرب بالفردية، والمجتمع العربى بالجمود والتشتت، فالواقع أن القبائل كانت متصلة متداخلة، وكذلك كانت متحركة متقلقلة، لا تكاد تتخذ شكلا معينا حتى يعرض لها من ضرورات الصلة والجوار ومؤالفة المجتمع ما يجعلها تندغم في غيرها، أو تدخل معها

<sup>(</sup>۱) انظر سورة آل عمران ۲۸. انظر تفسير الطبرى ۳۱٤/۲ . وسورة آل عمران ۱۱۸–۱۱۹. وسورة النساء ۱۱٤. وسورة المائدة ۵۱.

<sup>(</sup>٢) وانظر سورة الأنفال ٥٦،٥٥، ٧٢. التوبة ١/٧٤ . ابن هشام ٢/٢٢٤/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر ابن خلدون المقدمة، ص ١٤٤ – ١٤٥.

فى شكل معين من الحلف أو الجوار، فقد كانت هناك حركة نشيطة فيما بين أفراد القبائل، كما كانت حركة نشيطة فيما بين القبائل نفسها؛ تلتقى ، وتتباعد ، ويؤلف بينها الحلف أو الجوار، كما تفرقها العداوات والحروب . على أن تقليد التضامن الاجتماعى والعصبية الاجتماعية كان ركنًا من أركان حياتهم الاجتماعية ، بل أقوى أركانها . على أن العصبية الاجتماعية سواء منها عصبية الأرحام أو عصبية القبيلة أو عصبية التحالف، عاجة طبيعية فى حياة الأمة التى تعيش فى طور البداوة بوجه عام؛ لأنه لا يمكن حفظ التوازن والحقوق والدماء فى هذا الطور بدونها . ولقد أخذت عصبية التحالف فى الزدياد قبيل البعثة النبوية أى فى أواخر العصر الجاهلى ، فقد أخذت القبائل تتكتل فى مجالها المفيق، وأنها بحاجة إلى غيرها من القبيلة العربية بأنها لا تستطيع أن تعيش فى مجالها الضيق، وأنها بحاجة إلى غيرها من القبائل تؤاخيها وتربط مصيرها بمصيرها، وكان هذا الميل إلى التحالف والتجمع مسايرًا للنهضة العربية التى بدت تباشيرها فى القرن الأول الميثة وشملت الحالة السياسية والدينية والفكرية عند العرب، والتى مهدت لظهور النهضة الكبرى التى جاء بها الإسلام بعد ذلك .

#### عصبية التقاليد ،

كان العرب يتعصبون لتقاليدهم وموروث عاداتهم تعصبًا شديدًا، يرون في ذلك فضيلة لا معدى عنها، وجزءًا لا ينفصل من حياة المحتمع، ولو أدى إلى الحرب وإراقة الدماء والمواقف المهلكة، وقد بلغ من قوة العصبية للتقاليد، أن أصبحت عندهم دينا يرون الأخذ بها من أمر الله ﴿وَإِذَا فَعُلُوا فَاحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا وَاللّهُ أَمَرَنَا بِهَا عَلَيْهَا أَبَاءَنَا وَاللّهُ أَمَرَنَا بِهَا عَلَيْهَا أَبَاءَنَا أَو لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْقِلُونَ شَيئًا وَلا يَهْتَدُونَ عَنِيهٍ [البقرة] (١) ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُوا بَلْ نَتْبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَو لَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لا يَعْقِلُونَ شَيئًا وَلا يَهْتَدُونَ عَنِيهٍ [البقرة] (١) .

<sup>(</sup>۱) تفسیرالطبری ۲۲/۹۷۲.

<sup>(</sup>٢) وانظر سورة لقمان ٢١. تفسير الطبري ٣/٣١٧، ٢١/١٣٧.

وكانوا يعتبرون ما هم عليه من تقاليد دينية واجتماعية متنوعة هي من مشيئة الله ورضاه؛ ولذلك فهي الأهدى والأصلح، وقد توارثوها أبًا عن جد، ولو لم تكن كذلك لمنعهم الله عنها (۱) وهذا يفسر لنا الموقف الشديد الذي اتخذه أهل مكة ضد الدعوة الإسلامية وضد النبي على والمسلميين ، فإن قوة العصبية للتقاليد كانت من العوامل المؤثرة في ذلك من غير شك ، كما أنها حالت دون كثير من ذوى قربي النبي والدخول في الإسلام استجابة لعصبية التقاليد، في الوقت الذي كانوا ينصرونه فيه ويقفون إلى جانبه ويحمونه استجابة لعصبية الرحم، وعلى رأس هؤلاء عمه أبو طالب الذي غلبته عصبية التقاليد على أمره (۲) بالرغم من معرفته لصدق النبي على ورجل عظيم منهم، المغان عصبية التقاليد كان شديداً لدرجة أنه تغلب على سلطان عصبية الرحم في الأ أن سلطان عصبية التقاليد كان شديداً لدرجة أنه تغلب على سلطان عصبية الرحم في استجابة لعصبية التقاليد الموروثة.

وهناك حالمة تثبت قوة عصبية التقاليد، وهي زواج النبي على من زينب بنت جحش مطلقة متبناه زيد بن حارثة، وقد كان مثل هذا الزواج محرما في الجاهلية - إذ كان المتبنى يعامل كالابن بالنسب - وكان إلغاؤه من الأمور الجسيمة التي تحتاج إلى قوة نفسية كبيرة حتى ليتولى كسر هذا التقليد النبي كلى نفسه ومع ناس من أهل بيته أولا، والنبي كلى نفسه قد تحرج من هذا الأمر وأشفق من الرأى العام حتى عوتب في القرآن، كذلك أشفقت زينب - وهي ابنة عمة النبي كلى - وأشفق أخوها، واحتاج الأمر إلى شيء من الإنذار للمؤمنين بأن يخضعوا لأمر الله (٣). وكذلك اشتبه في وقوع قتال في الشهر الحرام في إحدى السرايا التي أرسلها النبي كلي في آخر رجب من السنة الثانية من الهجرة إلى بطن نخلة بين الطائف ومكة لتتعرف أخبار قريش ، فالتقت بعير لقريش فقتلت أحد حراسها واستولت عليها، وانتهزت قريش هذه الفرصة فشنت حربًا من الدعاية ضد النبي كلي والمسلمين لـتثير الرأى العام العربي لحرمة التقاليد، وقد

<sup>(</sup>١) انظر سورة النحل ٣٥ . وسورة الأنعام ١٤٨.و تفسيرالطبري ٢٠٨/١٠.

<sup>(</sup>۲) انظر ابن هشام ۲/۲۷.

<sup>(</sup>٣) انظر سورة الأحزاب ٣٦ – ٤٠.

أثرت هذه الضجة التي أحدثتها قريش في المسلمين أنفسهم في الـمدينة ، حتى احتاج الأمر إلى بيان من القرآن الكريم، يوضح الموقف ويرد على دعاية قريش (١) .

ومن قوة التعصب للتقاليد نستطيع أن ندرك الحكمة في الإبقاء على كثير من التقاليد التي كان عليها العرب قبل البعثة، وسواء ما كانت منها متصلا بحياة الناس الاجتماعية والعائلية أو ما كان له صبغة دينية، فقد كانت التقاليد راسخة بحيث كان الناس يعتبرونها جزءاً من كيانهم الاجتماعي والديني . وكان إلغاؤها يمكن أن يحدث كثيراً من العقبات في سبيل انتشار الدعوة الإسلامية ؛ لذلك تدرج التشريع الإسلامي فألغي ما لابد من إلغائه مما يتعارض مع جوهر الدعوة وأهدافها، أو كان فيه فحش ينبو عنه الذوق الحسن، أو كان متنافياً مع المصلحة العامة كالزواج من زوجة الأب والجمع بين الأختين والزنا والتخادن والمسافحة ، والطواف العاري بالكعبة والذبح والمساب ، وحرمة صيد البحر عند الإحرام . واكتفي بتهذيب الباقي تهذيباً يجعله مفيداً ومنسجماً مع أسس المدعوة الإسلامية وأهدافها، أو غير متناقض معها، وكذلك تدرج في التحريم - مثل تحريم الخمر - حتى لا يصطدم التشريع بتقاليد الناس وراسخ عاداتهم اصطداما شديداً، كذلك وضع من الأسس ما يسمح بالتصرف بما يكون هو الأصلح كالاكتفاء بزوجة واحدة نتيجة لعدم استطاعة العدل بين الزوجات المتعددات، كذلك يجعل أمر الأسرى للسلطان يمن عليهم أو يفاديهم، حتى يقضي على الرق في كذلك يجعل أمر الأسرى للسلطان يمن عليهم أو يفاديهم، حتى يقضي على الرق في المستقبل.

فنحن إذن أمام بيئة محافظة تحرص على الـتمسك بعـرفها القديـم وتدافع عنه وتستميت في هذا الدفاع حفاظًا على كيانها.

# أثر العصبية في المجتمع العربي من الناحية السياسية

إذا كانت العصبية ذات أثر شديد من الناحية الاجتماعية في حفظ التوازن بين الجماعات القبلية التي يتألف منها المجتمع العربي وفي إقامة الروابط بينها، وفي دفع

<sup>(</sup>۱) انظر سورة البقرة ۲۱۷ – ۲۱۸ . وتفسير الطبرى ۱۹۹۶ – ۲۱۲ . وابن هشام ۲/ ۲۶۰ – ۲۲۲.

الناس بعضهم ببعض ، وصيانة حقوقهم وكرامتهم بل وحياتهم ، فإن هذه العصبية الضيقة قد حالت دون تكوين مجتمع واحد كبير تصهر فيه جميع الوحدات القبلية ، بل إنها على العكس من ذلك أوجدت مجتمعات صغيرة لكل منها كيانه السياسي الخاص ، فغاية ما فكر فيه العصبي الجاهلي من الناحية السياسية أنه إنسان ينتمي إلى قحطان أو عدنان ، وذلك إذا تساهلنا وقلنا: إن مصطلحي «قحطان وعدنان» ظهرا قبل الإسلام . بل حتى في صدر الإسلام كانت هذه النظرة الجاهلية الضيقة التي حاربها الإسلام لا تزال مستحوذة على عقلية أكثر الناس، وقد عمل بها حتى رجال الدولة الذين كان من واجبهم محاربتها ومقاومتها. وذلك لأغراض سياسية ، وكان من نتائجها إضعاف القومية العربية واستغلال قحطان وعدنان لإسقاطهما على السواء . أما الأحلاف القبلية فلم تكن غايتها قومية بعيدة وإنما كانت لمنافع ومصالح ذات أهداف ضيقة .

وكذلك ساعدت العصبية الضيقة على عدم الاستقرار؛ لكثرة الأطراف وحتمية التنازع بينها نظرًا لظروف السبيئة العربية من الناحية الطبيعية والاقتصادية، وقد أدى التنافس والخلافات بين القبائل إلى الانزلاق في كثير من الأحيان إلى مستوى المنافسات التافهة ، الأمر الذى أدى إلى الشعور بعدم الرضا ، وأوجد الرغبة لدى العقلاء وأصحاب الرأى إلى ضرورة تسوجيه العصبية توجيها قوميا ودينيا. وقد أحس المجتمع العربي بهذه الضرورة إحساسا واضحا قبيل ظهور الإسلام، وما إقرار هدنة الأشهر الحرام ومنع القتال فيها وإقرار الأمن، وكذلك الاتجاه نحو كثرة المحالفات وقيام الكتل الكبرى، ومحاولة رد العرب أنسابهم إلى أصل واحد أو أصلين كبيرين، إلا ظاهرة من ظواهر هذا الإحساس الذي أحس به المجتمع العربي كضرورة اجتماعية وسياسية ، وكان ظهور الإسلام آخر الأمر متوجًا لهذا الإحساس العربي.

#### النسب

إذا كانت القبيلة العربية قد اتخذت العصبية دستور حياتها، فإن هذه العصبية إنما هي ثمرة للنسب ، فالعصبية آتية من فكرة القرابة وصلة النسب الحقيقي أو ما يجرى مجراه من حلف أو ولاء أو جوار. وهذا المعنى هو الذي نعقد لإبرازه هذا العنوان. وقد كتب ابن خلدون فصولا إضافية عن العصبية واتخذ النسب وصلة الدم أو ما يقوم مقامه أساسًا لها. وقد أثر عن النبي ﷺ أنه قال : «تعلّموا من أنسابكم ما تصلون به

أرحامكم المعنى أن النسب إنما فائدته هذا الالتحام الذى يوجب صلة الأرحام حتى تقع المناصرة والنعرة ، وما فوق ذلك مستغنى عنه (١) .

ولقد كان أفراد القبيلة يعتقدون أنهم أفراد أسرة واحدة توالدت من أب واحد، بل ردوا أصول القبائل كلها إلى أب واحد وعنه نشأت هذه المجاميع الهائلة. ولكن بعض المؤرخين يشك كثيرًا في نسب القبائل ، فإنه ليس من السهل معرفة الجد الأول لأسرة تتوالد منذ مئات السنين، وهم لم يخرجوا بعد عن عهد الفطرة، بل ذهب بعض المؤرخين إلى أكثر من ذلك ، وتساءلوا هل ترجع العصبية حقيقة إلى أسرة أم إلى شيء آخر؟

وقد تناول هذا الموضوع المؤرخ الإنجليزى «روبرتسون سميث Kinship and Marriage in early Arabia» في كتابه: «Smith في كتابه اللحث العلمي بالطريقة المستقصاة. وتتلخص نظريته في أن القبيلة ليست أسرة، بل البحث العلمي بالطريقة المستقصاة. وتتلخص نظريته في أن القبيلة ليست أسرة، بل رابطة إنها خليط من الناس ككل الجماعات الأخرى، لا يربطها رابطة النسب، بل رابطة الصلة والمتضامن، ثم رابطة الديانة الفطرية التي تسمى طوطمية Totemism وهذه الديانة عبارة عن مرحلة من مراحل الاعتقادات الفطرية توجد في المجتمعات الأولية «Primitive Societies» ولا تزال موجودة عند القبائل التي لم تتحضر في أفريقيا وآسيا وأمريكا. وقد وجدت عند الأمم القديمة كاليونان والرومان واليهود وربما عند المصرين» (۲)

وكان هذا الطوطم «Totem» ، حيوانا أو نباتًـا أو جمادًا ، تعبده القبيلـة وتعتقد أنها تناسلت منه بشكل خفى غامض ، وأن دمه يجرى فى غروقها. ويقول هذا المؤرخ سميث: إن هناك ثلاثة شروط أساسية لوجود الطوطمية Totemism :

- ١ أن توجد قبائل ذات أسماء حيوانية أو نباتية أو جمادية.
  - ٢ أن تعتقد هذه القبائل تناسلها من هذه الكائنات.
    - ٣- أن تعبد هذه الكائنات .

<sup>(</sup>١) عن العصبية والنسب : انظر مقدمة ابن خلدون من ١٤٥ – ١٥٢.

Smith, P. 217-251 : (انظر) (۲)

Op . Cit. P. 219 (T)

ويقول: إن هذه الأدلة متوافرة في المجتمع العربي القديم: فبنو كلب وبنو نمر وبنو أسد أسماء حيوانية، وبنو حنظلة اسم نباتي ، وبنو صخر وبنو جندل اسمان جماديان. أما الشرط الثاني الذي يدل على التناسل فهو الكنية الموجودة في اسم القبيلة "بني" فقبيلة كلب وقبيلة أسد مثلا تقول: إنهم بنو كلب وبنو أسد، وهذا راجع لاعتقادهم أن القبيلة من أصل واحد (١) . وأما الشرط الثالث فإنه وجد في المحتمع العربي القديم قبائل كانت تقدس حيوانات أو نباتات، ومعنى التقديس هنا هو أن يحرموا ذبح ذلك الحيوان أو النبات ويمنعوا أكله، و إذا مات الحيوان فإنهم يحتفلون بدفنه عند موته. ومن معبودات العرب القدماء يغوث وكان على صورة أسد (٢) ونسر وكان على صورة نسر (٣) ، كذلك كانوا يعتقدون في العزى تحل في ثلاث شجرات، فلما ظهر الإسلام أمر النبي ﷺ بهدم معبد العزى وبقطع الشجرات.

كذلك كانت القبيلة العربية تعتقد أن دمها مقدس يجب المحافظة عليه ، مما يدل على اعتقادها بأنها متناسلة من معبودها؛ ولذلك فإن أى قتل من القبيلة يعتبر اعتداء على القرابة الروحية التى تربط القبيلة بعضها ببعض ، ومن هنا تتضح قوة الثأر عند العرب القدماء. كذلك كان لا يدخل فى القبيلة أجنبى إلا بعد إجراءات وطقوس للعمل على امتزاج دم هذا الأجنبى بالقبيلة نفسها.

وإذا ناقشنا نظرية سميث رأينا أنها لم تطبق تطبيقًا صحيحًا على المجتمع العربى، فإنه حقيقة توجد قبائل لها أسماء حيوان أو نبات أو جماد ، لكن هذه الأسماء أسماء أشخاص وليست أسماء رموز أو طواطم، فإن القبائل التي تسمت بهذه الأسماء لم تعتقد بانحدارها عن حيوان أو نبات أو جماد، فبنو أسد مثلا يعتقدون أنهم من نسل رجل يسمى «أسد» وليس من نسل الأسد الحيوان أو الأسد الرمز الإلهى «الطوطم» ، فقد ردوا «أسد» نفسه إلى أب وإلى جد أعلى ، ولم يعتبروه جدا إلا لهذه القبيلة التي هي فرع من أصل كبير مردود إلى أب أعلى معروف بإنسانيته. وكذلك الحال في بني

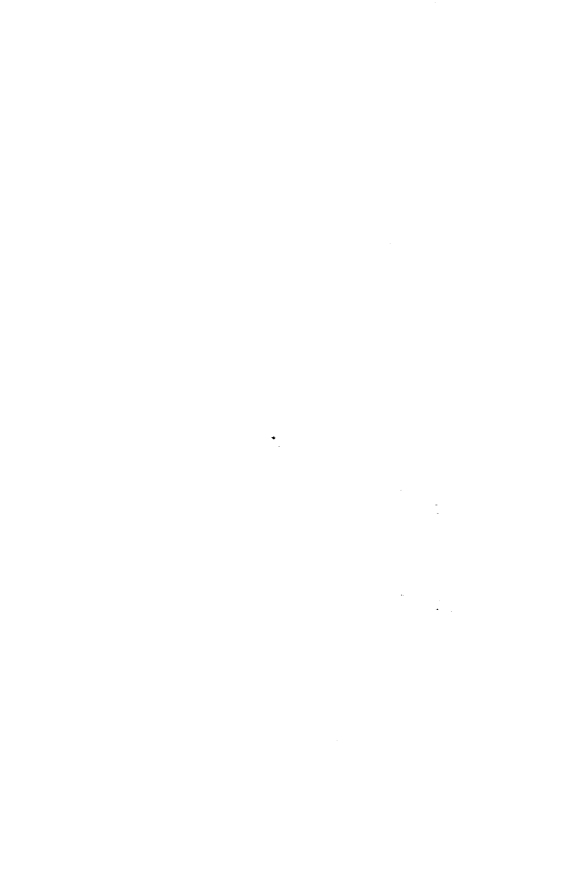
op. cit. p. 223-224. (1)

<sup>(</sup>٣,٢) ليس عند ابن الكلبي ما يشير إلى أن يغوث كان على صورة أسد أو أن نسرا كان علمى صورة النسر، وودا وسواعًا ويعوق ، كانوا عملى صورة الناس (الأصنام ٥١) وأن يغوث كانت تعبده مذحج ونسرًا كانت تعبده حمير (نفسه ٢٥).

فهد وبنى حنظل وبنى صخر وغيرهم. وهذه الأسماء مشهورة متعددة عند العرب وليست أسماء آلهة، كما أن هذه القبائل لم تعبد آلهة بهذه الأسماء بل لا يوجد من الأصنام العربية من هو بهذه الأسماء، وإذا كان «سميث» قد أشار إلى يغوث على أنه كان على صورة الأسد أو إلى نسر على أنه كان على صورة النسر، فإن ابن الكلبى لا يصفها بهذه الصفات وإنما وصفها بأنها على صورة الأدميين ، كما أن بنى أسد لم يعبدوا «يغوث» ولم يوجد من يسمى بنو نسر. هذا إلى أن تقديس العرب لبعض الأشجار أو الأصنام لم يستتبعه انتسابهم لها، كما أن عبادة الحيوان أو الطير لم تكن موجودة في بلاد العرب ولم يقدس العرب حيوانا أو طيرا فيحمونه ويحتفلون بدفنه كما هو الحال عند غيرهم. أما رابطة العصبية فقد دعت إليها ظروف المجتمع القبلي وحاجة الناس فيه إلى التضامن الشديد حفظاً لدمائهم وأموالهم، في مجتمع لا توجد فيه حكومة مركزية تقيم القانون وتحمى الحقوق . وغاية ما في الأمر أنه وجدت آثار تشبه ما لهذا النظام الطوطمي في بلاد العرب، وليس ببعيد أن يكون هذا النظام قد مر في طور من أطوار بعض القبائل ، بلاد العرب، وليس ببعيد أن يكون هذا النظام قد مر في طور من أطوار بعض القبائل ،

وهناك مسألة أخرى تتصل بهذا الموضوع ، وهى أنه كان فى القبائل العربية ما يعرف بالخؤولة والعمومة، والأولى هى القرابة من ناحية الأم، والثانية هى القرابة من ناحية الأب . و لقد كان للخؤولة شأن جليل فى العصر الجاهلى بخلاف ماكان لها فى الإسلام . ومسألة الخؤولة رابطة يردها «سميث» إلى الطوطمية فيقول: إن نظرية الطوطمية فى المجتمعات العربية المقديمة تحرم الزواج من داخل القبيلة نفسها، أى أن الإنسان لا يعزوج من قبيلته، بل يتزوج من خارجها. ولقد كانت المرأة تمكث فى قبيلتها، ولذلك نجد أن الطفل ينشأ فيجد نفسه بين أخواله ومن هنا كانت القبيلة تعصب لزوج المرأة، والأولاد يتعصب لهم أخوالهم، ولما انتقلت الزوجة إلى قبيلة زوجها أصبح الأولاد يفخرون بأخوالهم عند اللزوم . ومع تقدم المجتمع انتقلت المرأة إلى قبيلة زوجها، وتخلفت عن ذلك ذكريات هى الأصل فى الفخر بالخؤولة والتعصب لها. إنما أخذت تظهر قوة العمومة نتيجة لوجود الزوجة بقبيلة زوجها، ولقد أدى ذلك الها، إنما أخذت تظهر قوة العمومة نتيجة لوجود الزوجة بقبيلة زوجها، وارتفع شأن العمومة لدى الأولاد الناشئين (١)

Geralp de gaury, Rulers of Mecca, p. 25. Smith, p. 92. (1)



أخرى عن طريق الحلف أو الجوار، ثم لا تلبث أن تندمج فيها و تنتسب إليها ، ثم قد يطرأ لها ما يجعلها تخرج عنها إلى أخرى فتعدل نسبها إليها (۱) ، كذلك كان يحدث أن تهاجر بعض البطون من قبائل متعددة ثم تلتقى في مكان واحد فيجمعها الجوار وتربط بينها المصلحة المشتركة ، وقد يكون بعضها من الشمال وبعيضها من الجنوب، ثم يقع بينها الحلف فتصبح قبيلة واحدة، قد تتخذ اسمها من المكان أو الإقامة أو التجمع، كما تكونت قبيلة تنوخ على أطراف العراق (۲) . وقد يختلط الأمر على النسابين حين تشابه أسماء القبائل وتتعدد هجراتها فينسبون إلى الشمال قبائل من الجنوب ، وينسبون إلى الجنوب قبائل من الجنوب ، وينسبون إلى الجنوب قبائل من الشمال ، ويقع لذلك بينهم كثير من الخلاف (۳) .

وكما كانت الحركة نشيطة بين القبائل ، كانت كذلك أشد نشاطًا بين الأفراد (ئ) ، فلم تكن تبعية الأفراد للقبائل، في مثل الصرامة التي استقرت في الأذهان، ولم تكن نسبة الفرد إلى قبيلته هذه النسبة الحادة التي لا تعرف التحول ولا تستطيع الإفلات، وإنما يبدو أنه كانت هناك حرية واسعة يستطيع معها الأفراد من قبيلة أن يغادروها إلى قبيلة أخرى، فينزلون عليها وينتمون إليها ويبنون بنساء منها وتكون لهم هذه القبيلة مجتمعًا جديدًا ، ويختلط بنوهم بنسبها، وأكبر مثل لذلك شأن قبيلة بجيلة حين ولى عليهم الخليفة عمر «عرفجة بن هرثمة» فسألوه الإعفاء منه ، وقالوا هو فينا لصيق ، أي دخيل، وطلبوا أن يولى عليهم جريرًا بن عبد الله (٥) ، فسأل عمر عن ذلك فقال عرفجة: «صدقوا يا أمير المؤمنين ، أنا رجل من الأزد أصبت أدما في قومي ولحقت عرفجة: «صدقوا يا أمير المؤمنين ، أنا رجل من الأزد أصبت أدما في قومي ولحقت بهم» فانظر كيف اختلط عرفجة ببجيلة ولبس جلدتهم ودعى بنسبهم حتى رشح للرياسة عليهم لولا علم بعضهم بوشائجه ، ولو غفلوا عن ذلك وامتد الزمن لتنوسي وعُدَّ منهم بكل وجه ومذهب (٢) ، وكذلك الحال في أمر قيس بن مكشوح لتنوسي وعُدَّ منهم بكل وجه ومذهب (٢) ، وكذلك الحال في أمر قيس بن مكشوح

<sup>(</sup>١) الأغاني ٤/ ٣٦٧ - ٣٦٨.

<sup>(</sup>٢) بروكلمان، تاريخ الأدب العربي ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/٥ – ١٢ ، الأغانى ٣٠٣/٤ – ٣٠٠. القلقشـندى نهاية الأرب عن بجيلة ص ١٧١ وعن خثعم ص ٢٤٣. صبح الاعشى ٣٢٩/١ - ٣٣٠. الروض الأنف ١٠٠١.

<sup>(</sup>٤) أبن الأثير ١– ٣٣٩ – ٣٤٣.

<sup>(</sup>٥) الطبرى ٢/ ٦٤٦.

<sup>(</sup>٦) ابن خلدون، المقدمة ١٤٧.

المرادى ، إنما هو حليف لمراد (١) . وكان الحطيئة الشاعر إذا غضب على بنى عبس يقول أنا من ذهل ، وإذا غضب على ذهل قال أنا من بنى عبس (٢) . ولقد كانت المرأة تطلق من زوجها ، وهى حامل ، أو يموت عنها فتتزوج رجلا آخر فتلد مولودها فى بيته فيسمى به ، وكثير من قبائل العرب انتسبوا إلى حاضنهم وإلى رابهم (زوج أمهم) (١) وكان من تبنى رجلا فى الجاهلية دعاه الناس إليه ، وورث ميراثه ، حتى جاء الإسلام وأنزل الله تعالى قوله : ﴿ ادْعُوهُمْ لا بَائهم ﴿ فَ الْحَوْابِ ] (١) .

وهكذا كان أمر تقرير الأنساب ، وبخاصة الأنساب البعيدة، أمراً بالغ الصعوبة. على أن سلامة النسب وصراحته إنما تكون في القبائل المتبدية أكثر منها في القبائل التي تعيش في مناطق الحضارة وتجاور الأمم الأخرى، وذلك لبعد القبائل المتبدية عن الاختلاط والتصاهر والانسههار. واعتبر ذلك من مضر في قريش وكنانة وثقيف وأسد وهذيل ومن جاورهم من خراعة؛ لما كانوا أهل شظف ومواطن غير ذات زرع ، فكانت أنسابهم صريحة محفوظة ولم يدخلها اختلاط ولا عرف فيهم شوب (٥). هكذا يقرر ابن خلدون . وإن كان الاختلاط موجوداً في مثل هذه الحالات بنسبة ضئيلة.

على أنه مهما يكن في الأنساب من السئك- فإنه إذا وجدت ثمرات النسب فكأنه وجد، لأنه لا معنى لكون الفرد من هؤلاء أو من هؤلاء، إلا جريان أحكامهم وأحوالهم عليه وكأنه التحم بهم (٦) . وسواء أصحت الأنساب أم لم تصح فقد اعتنقها العرب، ولاسيما متأخروهم، وبنوا عليها عصبيتهم . وقد جاء الإسلام وكان قد تم اعتقاد العرب أنهم في أنسابهم يرجعون إلى أصول ثلاثة: مضر ، وربيعة ، واليمن (٧) .

<sup>(</sup>١) الروض الأنف ١/٣٩ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٢/١٥٨.

<sup>(</sup>٣) نفسه ٥/ ٧- ٤ .

<sup>(</sup>٤) الروض الأنف ١/ ١٣، ١٦ البخاري ٥/ ٨٢.

<sup>(</sup>٥) المقدمة ١٤٥.

<sup>(</sup>٦) المقدمة ١٤٦.

<sup>(</sup>۷) فجرالإسلام ص ۸۰

## مهمة الدفاع لدى القبائل

### ١ - نظام الجندية وطبيعة الأعراب؛

لقد طبعت حياة الصحراء العربى على الحرية المطلقة إلى أقصى حد. والنفرة من القيود، وأصبح من طبع البدوى الذى ينتقل مع الكلأ والماء أن ينفر من الحضر، لأنه بطبيعته صار يكره الاستقرار فى مكان واحد ويمل منه ، وبديهى أن يؤثر هذه الطبيعة فى نظريته إلى السياسة، وفى طريقة حربه، فهو مع كبير مهارته فى حروب العصابات المبنية على الكر والفر ، والتى مرن عليها فى حياة الصحراء التى طبعته بطابع الحذر والاستعداد دائمًا ، والتى كانت الغارة والغزو السريع المفاجئ من طبيعة الحياة فيها، فإنه لم يكن يستطيع المكوث فى الحرب صابرا حتى تنجلى عن نتيجة ، ولا يُظهر تعاونه مع بقية المحاربين على ما تقتضيه قوانين الجندية ونظمها، ثم إنه لا يبالى بترك موقعه فى المعركة متى شاء ومتى ظن أن النصر قد تحقق ، ولو كان ذلك مخالفًا للأوامر الصادرة إليه من القيادة، وماحدث فى موقعة أحد خير شاهد على ذلك، فإن الرماة الذين وضعهم النبى على الإمام، ما كادوا يرون تقهقر جيش العدو حتى ظنوا أنه النصر وتركوا أماكنهم مهما كانت الظروف إلا بأمره، ما كادوا يرون تقهقر جيش العدو حتى ظنوا أنه النصر وتركوا أماكنهم بالرغم من شدة الأوامر الصادرة إليهم، وسببوا بذلك هزيمة المجيش.

ولما كان النظام العسكرى يتطلب تدريبًا خاصًّا ومعيشة فى ثكنة أو معسكرات وقتية للتدريب والتعليم أمدًا، والتثقيف فى كيفية استعمال الأسلحة، وهى أمور لا يميل الأعرابي إليها، صار الأعرابي أقصر باعًا من الجندى النظامي في الحروب الكبيرة المنظمة وأقل حيلة منه، كما أن عدم احتماله صبر الحرب، وعدم تقيده بأوامر رؤسائه إليه، جعله يخسر بعد نصر ويفر بعد هجوم كما لم تدرك القيادات فى الجاهلية معنى إحكام الحصار والصبر عليه، ولا معنى احتلال المدن بعد هزيمة الجيش المدافع، فلم يدرك أبو سفيان بن حرب وهو على قيادة جيش قريش يوم أحد قيمة نصره، فلم يدخل المدينة ويحتلها مع أن الفرصة كانت مواتية له بعد هزيمة المسلمين وتفكك جيشهم، كما لم تستطع قريش وأحلافها الصبر على الحصار طويلا فى معركة الخندق، فتراجعت

دون أن تحقق شيئًا . وكما أن البدوى يعمل فرديًا ، كذلك كانت البطون تعمل فردية عند اشتباك القبائل؛ فقد يرتد بطن من المعركة أو قد يتركها قبل أن تتم.

ولمحاربة هذه العادات عند العرب احتاج تدريبهم في أيام النبي عَلَيْ إلى استغلال العاطفة الدينية. فذخر القرآن بالآيات المنظمة للقتال، وتفضيل التراص في الحرب على الفردية ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُم بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ ﴿ يَ ﴾ الفردية ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كَأَنَّهُم بُنْيَانٌ مَّرْصُوصٌ ﴿ يَ ﴾ [الصف].

والمحذرة من عدم الصبر والهزيمة عند استمرار القتال، كما توعد المخالفين للأوامر والفارين عند اللقاء بالعذاب الشديد، كما نَدَّد بدُعاة الهزيمة والمتخاذلين الذين يعتذرون بشتى الأعذار عند رؤية العدو (١)

ولقد كانت الحروب التى وقعت فى أيام المنبى على وفى حروب الردة فرصة طيبة لتعويد المعرب التنظيم الحربى وخوض المعارك الكبيرة، وتدريب القادة؛ حتى إذا ما اندفع العرب إلى المعال الخارجى أيام الفتوح بعد انتهاء حروب الردة، كان الجندى العربى أكثر قدرة على القتال من عدوه الفارسى أو الرومى ؛ ذلك لأن خشونة البدو وروح المغامرة مع الحذر المتأصلة فيهم انضاف إليها التدريب والتنظيم، فكانوا قوة ساحقة لم تستطع جيوش فارس والروم الوقوف فى وجهها.

#### ٧- الجيش عند القبائل:

لم يكن لدى القبائل جنود نظاميون مدربون، وإنما كان كل فرد من رجال القبيلة، متمكن وذى قدرة على القتال، جنديًّا محاربًا عليه تلبية النداء حين يُدعى إلى الدفاع عن قبيلته أو لغزو قبيلة أخرى وكانت العصبية تدعو العربى إلى الوقوف فى صفوف عشيرته إذا كانت القبيلة تقاتل قبيلة أخرى وفى صفوف قبيلته إذا كان هناك قتال تشترك فيه قبائل متعددة. هذا فى القبائل المتبدية. أما فى أماكن الحضارة والاستقرار كما هو الحال فى اليمن أو فى الحيرة أو عند الغساسنة – فقد كانت المشيخات أو الإمارات تعتمد فى الدفاع أو الهجوم على قبائلها، كما كان على القبائل أن تقدم للملك عددا معينا من الرجال للخدمة العسكرية، كما هو الحال فى المنطقة الغربية الجنوبية

<sup>(</sup>۱) انظر سورة آل عمران ۱۳۹ - ۱۷۰ ، النسباء ۷۱ - ۷۲، ۱۰۶ ، التوبة ۳۵ - ۳۸ ، ٤١، ٩٤، الأنفال ۲-۱۲ . النحل ۹۲ الفتح ۱۲، الأحزاب ۱۲- ۱۲.

(مملكة اليسمن) أو في مملكة الحيسرة، ومن هؤلاء يتألف الجيش النظامي للدولة وهو جيش دائم يستخدم في السلم والحرب، أما في أيام الحسروب فتشترك القبائل المتحالفة والمؤيدة للدولة كلها في الحرب، وقد حدث هذا في أيام النبي عَلَيْ كما حدث في حروب الردة وكذلك في الفتوح الإسلامية. ولقد كانت القبائل تقاتل تحت رايستها متساندة تحت إمرة رجال منها يخضعون للقيادة العامة.

على أن العرب قد عرفوا علم الحرب كما علمته دول الحضارة في عصور الجاهلية العربية؛ فقد كانت غسان على مقربة من الروم وكانت تدخل معهم في الفرق المتطوعة على حالى الدفاع والهجوم، وكذلك كان ملوك الحيرة على مقربة من الفرس يشاركون في تكوين جيوشهم وفي حروبهم، وكان لملك الحيرة فرقتان إحداهما هي الشهباء والأخرى عربية تحمل شعار الدولة الفارسية (الأسدان) وتسمى به «الدوسر» (۱). والعربي لا يحتاج إلى أكثر من هذه المقاربة وهذه القدوة لالتقاط الفنون التي يحتاج إليها في تعبئة الجيوش، وللفطنة إلى المخاوف التي يتقيها في مواجهة التعبئة النظامية من جانب دول الحضارة، وقد تبين هذا فعلا في موقعة ذي قار التي تغلب العرب على الفرس فيها (٢).

وقد كان العرب في هذه الموقعة أبرع قيادة وأخبر بفنون الزحف والتعبئة من قادة الحيوش النظامية، فلم يغفلوا قط عن حيطة واجبة أو حيلة نافعة قبل اشتباكهم بالجيوش الفارسية ؛ بعثوا الطلائع وبثوا العيون وقسموا جموعهم، إلى ميمنة يتولاها بنو عجل ، وميسرة يتولاها بنو شيسبان ، وقلب تولته بطون من بكر بن وائل عليهم رئيسهم هانئ بن مسعود. وحاولوا إفساد الموقف على العدو بضم بعض القبائل الموالية له ، وهي قبيلة إياد التي اتفقوا معها سرا على أن تنهزم عند اللقاء. ففرت في الموالية له ، وهي قبيلة إياد التي اتفقوا معها سرا على أن تنهزم عند اللقاء . ففرت في الموالية المتفق عليه. كما كانوا يتشاورون في المواقف، وعرفوا كذلك نظام الكراديس والكمائن، ولم يغفلوا عن حمية الجند والفرسان يلهبونها للمجازفة بالحياة والأنفة من طلب النجاة، وهو ما نسمية بالروح المعنويه.

<sup>(</sup>١) النويري ١٥/ ٤٣٢.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ١/١٨٩-٢٩١ ، النويري ١٥ / ٤٣٢.

فالعرب قد برعوا فى حرب العصابات بالمرانة الطويلة ، ثم اقتبسوا ما لزمهم أن يقتبسوه من فنون الحرب عند الدول الكبرى على أيامهم، فلم يخسروا بذلك إحدى الطريقتين، بل جمعوا بينهما واستفادوا بما تفيده كل منهما فى موضعها، فأضافوا سرعة العمل فى طريقة العصابات إلى إحكام التنظيم فى طريقة الجيوش ، وكانوا يقاتلون بفنين متساندين يأخذون منهما ما يأخذون ويدعون ما يدعون. ومن المحقق أن قبائل العرب التى أقامت فى الحواضر كانت على مر الزمن تتلقى النصيب الأوفى من كلتا الطريقتين إما بالقدوة أو التلقين والتعليم المقصود.

## الوضع الاقتصادي

يتميز المجتمع العربى إلى بدو وحضر. والبدو سكان البادية ، وفى البادية يتميز نوعان من الأرض التى وإن كانت صحراوية رملية عديمة المطر فى الصيف إلا أنها فى الشتاء بعد فصل الأمطار القليلة كانت تغطى، وبخاصة فى الوديان، بالأعشاب الخضراء التى تعتبر مجالا طيبا لرعى الماشية من الماعز والضأن ، وبخاصة الجمال التى كان البدو يعتمدون عليها فى حياتهم؛ ينتقلون عليها ويشربون ألبانها ويتغذون بلحومها ويتنفعون بأوبارها وجلودها فى نسج ملابسهم وإقامة خيامهم. والأراضى الأكثر خصوبة والتى تتميز بوجود بعض الآبار والعيون بها حيث تنبت أشجار النخيل والشجيرات ذات الروائح العطرية ، وكانت هذه الأراضى ملجأ أهل البادية فى الصيف ، حيث تجف الأعشاب ، فيجدون فيها الماء والغذاء لجمالهم، والثمر لغذائهم.

من أجل ذلك اتسمت حياة البادية بالرحلة والتنقل، وكثر تشاحن القبائل للاستيلاء على قطعان الماشية وممتلكات الغير وأصبح جزءا من مقومات الحياة البدوية. وأصبح السلب والنهب لا يعد جريمة في نظر البدوى سواء كان ذلك غارة على واحة أو على قافلة، ومن هنا اتسمت حياة البادية سواء من الناحية الاقتصادية أو الاجتماعية - بالتقلقل الشديد، كما اتسمت بالقسوة وموت العاطفة عند الأعراب الفقراء حتى ليقتلون أولادهم خشية الإملاق، كما قلت قيمة المرأة عن قيمة الرجل ، وإن كانت تسهم في الحياة العامة، فتشارك الرجل في حمل أعباء الحياة المدنية من القيام على المنزل وأعمال النسج والحياكة وإعداد الطعام، إلا أنها أقل غناء في الحرب، وفي

هذا الجو المتغلغل اعتبرت عالة وتبرم بها الناس وبميلادها ﴿ وَإِذَا بُشَرَ أَحَدُهُم بِالْأُنشَىٰ ظُلَّ وَجُهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ (٥٠ يَتُوارَىٰ مِنَ الْقَوْمِ مِن سُوءٍ مَا بُشَرً بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَىٰ هُونَ أَمْ يَدُسُهُ فِي التَّرَابِ أَلَا سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ ﴿ وَ ﴾ [النحل] وقد بَلغ الأمر ببعضهم فعلا أن يدسها في التراب؛ فقد كان الجفاة من فقراء الأعراب يشدون بناتهم كراهية أن تشعرض للسبي والمعرة في حالة تشاركهم في طعامهم؛ لشدة النفقر أو كراهية أن تشعرض للسبي والمعرة في حالة الضعف.

ثم الجهات الحضرية فى الواحات الـتى تكثر فيها الينابيع والأودية وتنمو فـيها أشجار الفاكهة والنخيل والحبوب ، وفى المحـطات التجارية التى كانت تقوم فيها القرى والمدن ، وتستقر الحياة معتمدة على نتاج الأرض أو ما تجلبه التجارة من الرزق.

ولفقر البادية وضآلة مواردها اضطر الأعرابي إلى التفتيش عن رزقه بالغزو، ولهذا لاقت القرى والمواقع الخصبة خاصة عنتا شديدا من الأعراب ، الذين أصبحوا ذوى بأس شديد لتعودهم على مثل هذه الغارات وتخصصهم في سرعة المباغتة والفرار ، ولما لم تكن هناك حكومات كبيرة تدفع الأذى عن المتحضرين وتكبح جماح البدو، فقد اضطر هؤلاء إلى مصانعة القبائل البدوية بدفع الإتاوات لها مقابل عدم التحرش بهم، ولحماية قطعانهم ومساكنهم ، ولتمرير قوافلهم آمنة من القبائل الطامعة في الربح السهل عن طريق الغزو . وقد كانت هذه الإتاوات مصدر دخل ثابت لكثير من البدو في كثير من الأحيان، كما كان رؤساء القبائل القوية يفرضون أحيانا إتاوات على القبائل الصغيرة الخاضعة لهم ، وكان هذا مصدراً من مصادر التذمر والحروب إذا اشتط بعضهم في جمعها، وقد كانت القبائل تدفعها مكرهة مقهورة حتى إذا وجدت فرصة أو ظروفا مناسبة تساعدها على التخلص من ذلك انتهزتها ولو عن طريق الاغتيال والقتل، كما حدث لزهير بن جذيمة العبسى ، فقد كانت هوازن تدفع له إتاوة ، فلما عنف عليها في جمعها ووجدت فرصة مناسبة تمكنت فيها منه قتلته (۱)

والمجتمع القبلى بوجه عام - من وجهة النظر الاقتصادية - مجتمع بسيط التكوين يتألف من طبقتين اقتصاديتين: طبقة أصحاب الأموال من التجار وأصحاب الإبل الذين تتركز في أيديهم الـثروة وتتحكم أموالهم في الحياة الاقتصادية. وطبقة

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ١/ ٣٣٧ -٣٣٨.

الفقراء الذين لم يستطيعوا المشاركة في النشاط التجارى الجارف في المدن، والذين أوصدت طبيعة الحياة الرعوية في مجتمع البادية أبواب الشراء في وجوههم. وقد كانت الملكية تنقسم قسمين: ملكية ثابتة وهي الأراضي والدور. والأراضي في الواحات الزراعية يملكها الأفراد ملكية خاصة، أما أرض المراعي الصحراوية فملكيتها شائعة للقبيلة كلها، أو هي للأقوى والأسبق عليها. وأما الدور فهي في المدن ملكية ثابتة تباع وتكرى وتوهب، وعند البدوى لا توجد المباني وإنما تقوم الخيام، وكلٌّ يملك خيمته التي ينقلها معه في ترحاله. وملكية سائلة وهي إما حيوانية من جمال وماشية وأغنام، أو عروض تجارة، أو رقيق من رجال ونساء.

ويوجد فى المدن من يتملك الأراضى والدور والماشية ومن له مال للتجارة ورقيق، وهؤلاء الأغنياء عملى درجات فى الشروة ، كما يوجد إلى جمانبهم فقراء لا يملكون شيئًا . وفى البادية يوجد من يملك ألوف الإبل كما يوجد من لايملك شيئًا إلا خيمته وأحيانا لا يمتلكها. وعلى ذلك وجدت فى المجتمع العربى طبقتان اقتصاديتان، غنية وفقيرة، على درجات متفاوتة بين أفرادها فى كثرة الغنى وشدة الفقر.

وكانت الهوة الاقتصادية بين هاتين الطبقتين بعيدة الغور إلى حد كبير مما أدى الحتلال التوازن الاقتصادى بينهما اختلالا شديدا، وهذا الاختلال الاقتصادى وقف منه القرآن الكريم موقفًا حاسما حين حمل حملة شعواء على طبقة المرابين المنتشرين في المدن التجارية الذين زادوا بجشعهم في عمق هذه الهوة بين الناس، وحين توعد بالويل والعذاب أولئك التجار الذين كانوا يلجأون إلى الغش في البيع والشراء، وسماهم «المطففين» الذين إذا اكتالوا على الناس يستوفون وإذا كالوهم أو وزنوهم يخسرون، وحين نعى على الأعراب قسوتهم وتحجر نفوسهم حتى ليثدون بناتهم ويقتلون أولادهم خشية الإملاق. كما حاول أن يضع حدًّا لهذا بما فرضه من الزكاة والصدقات بين والكفارات، وما قرره من حقوق على الأغنياء للفقراء وبما نظمه من علاقات بين المتداينين .

وبقدر ما كان الفرق الاقتصادى بعيداً بين هاتين الطبقتين، كان الفرق النفسى بينهما قريبًا ، فقد كانت الطبقات الفقيرة تؤمن فى قرارة نفسها بأنها لا تقل شيئا عن الطبقات الغنية ، وإذا كانت الحياة قد أغدقت على غيرهم وحرمتهم فتلك خطيئة المجتمع الذى يعيشون فيه وليست خطيئتهم ، وماذا يملكون لتغيير حظهم فى الحياة

فى مجتمع صحراوى موارد الرزق فيه محدودة ومجال العمل فيه ضيق. إن تلك القوافل التجارية التى تسيل بها شعاب الصحراء ، وهذه القطعان من الماشية التى يضيق بها حمى القبيلة ، كان من الممكن أن يكون لهم فيها نصيب لو أن المجتمع سار على قواعد عادلة غير القواعد التى يسير عليها.

على هذا النحو كان بعض الفقراء المتمردين على وضعهم الاقتصادى يتصورون مشكلتهم التى لم يجدوا لها حلا إلا بالفرار من مجتمعهم القبلى إلى الصحراء ، ليشقوا طريقهم فى الحياة معتمدين على قوتهم. وفي أعماق الصحراء الغامضة ، وعلى مرتفعاتها الواعرة التى تستعصى على المطاردين ، على طول الطرق التجارية التى تسير بها القوافل المحملة بالأموال والأرزاق . وعلى مقربة من مواطن الخصب والثراء ومراكز النشاط التجارى في الجزيرة العربية ، انتشرت عصابات الصعاليك ممن نفتهم ظروف الاقتصاد أو ظروف الاجتماع عن الحياة العامة من مخلوعي القبائل وشذاذها ومن هجنائها وأغربتها ومن فقرائها المتمردين ليؤلفوا فيما بينهم ، بعيداً عن المجتمع النظامي ، مجتمعاً فوضويًا متمرداً يتخذ من الغزو والغارة والفتك وسائل للحياة ، ومن السلب والنهب وقطع الطريق وسائل للعيش ، مؤمنا بأن الحق للقوة ، وأن الغاية تبرر الوسيلة .

ومن الحق أن نسجل أن هذا المجتمع الفوضوى المتمرد لم يكن من حيث وسائله إلا صورة من المجتمع القبلى من حوله والذى كان يؤمن بالغزو وسيلة مشروعة من وسائل الحياة وأسلوبا معترف به من أساليب العيش ، غاية ما فى الأمر أن هذه الحركة المتمردة (حركة الصعاليك) كانت حركة فردية . تتم خارج النطاق الجماعى الذى كانت القبائل تتصرف فى داخله ، فى حين كانت حركات القبائل حركات جماعية تتم فى داخل هذا النطاق . وقد انتشرت هذه العصابات المتمردة فى أرجاء الصحراء وقد جمع بينها التشرد والفقر ، والتمرد على النظام القبلى وما كان يؤمن به من وحدة الدم ووحدة الجماعة ، والكفر بالأوضاع الاقتصادية والاجتماعية التى تسيطر على مجتمعات القبائل من حولهم (۱) ، والإيمان بأن الأوضاع فى حاجة إلى ثورة تغير منها .

<sup>(</sup>١) عن الصعاليك، انظر شوقى ضيف العصر الجاهلي ٣٧٥ - ٣٨٧.

#### أسواق العرب

لكل قبيلة فائض من الثروات تحتاج إلى الاتجار به أو استبداله بما هى فى حاجة إليه، ويتم ذلك فى الأسواق. وقد كان للعرب أسواق عامة يجتمعون فيها للبيع والشراء وتبادل المنافع، وكانت هذه الأسواق تقوم فى أيام معينة من السنة، كما كانت تعقد فى أماكن فسيحة يتوافر فيها الماء لسد حاجة المجتمعين ، كما كانت تقوم بقرب المراكز الحضرية والتجارية، وكان الأعراب يفدون إلى هذه الأسواق يعرضون سلع البادية، وأحيانا يعرضون ما وصلت إليه أيديهم عن طريق الغارة على القوافل أو على المسافرين، وليتزودوا من هذه الأسواق بما يلزمهم من مئونة وملابس وغيرها.

وكان أهم هذه الأسواق في الحجاز سوق عكاظ، وكانت تقوم في سهل منبسط بين مكة والطائف، وهي أذكر سوق وأعرفها في الجزيرة العربية كلها، وكانت سوقًا عظيمة يغشاها العرب من كافة أنحاء الجزيرة العربية، وإن كانت قبائل مضر أكثر غشيانا لها من غيرها لوقوعها في منطقتها (١) ، وقد ساعد على نمو هذه السوق قيامها في الأشهر الحرم التي كان يحرم فيها القتال ويأمن الناس فيها على أموالهم وأنفسهم (٢) ، وقد حتمت الضرورات الاقتصادية أن تحاط الاسواق بما يضمن للناس الأمن فيها. وفي هذه السوق كانت تباع مختلف التجارات والسلع الثمينة التي كانت تحملها قوافل التجارة من الشمال والجنوب والشرق والغرب، وكان لتجار قريش فيها أكبر النصيب، لقربها من مكة، ولسيطرة مكة وخصوصا في الخمسين سنة التي سبقت ظهور الإسلام على من سرق منهم أو انتهبوا للبحث عن بضائعهم المنهوبة أو المفقودة، وقد عثروا فعلا على ما فقدوه يباع إلى الناس، وكثيرا ما أدى عثور أصحاب الأموال على بضائعهم على ما فقدوه يباع إلى الناس، وكثيرا ما أدى عثور أصحاب الأموال على بضائعهم المسروقة إلى نزاع وإلى حروب بسبب الدماء التي سبقت سرقة المال وسلب القتيل (٣).

<sup>(</sup>١) انظر عبد الوهاب عزام : موقع عكاظ.

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي ٢/٧٢١.

<sup>(</sup>٣) الأغاني ١٩ /١٠٥

وكذلك كانت توجد في منطقة مكة سوق مجنة وذي المجاز، ويقضى العرب في هذه الأسواق حوائم ثم يرتحلون إلى مكة لمحجهم (١) ، كما كانت توجد أسواق أخرى في أنحاء شبه الجزيرة العربية منها دومة الجندل وصحار والشحر وعدن وصنعاء . وعدة أسواق أخرى محلية تأتيها القبائل للامتيار (7) .

وقد كانت عكاظ، كما قلنا، أعظم هــذه الأسواق وأشهرها، وطالما خرجت هذه السوق عن وظيفتها الأصلية التي يفهمها الإنسان من السوق، وهي البيع والشراء، إلى أمور أخرى لا علاقة لها بــالسوق التجارية، وهي المفاخرات والمبــاهاة والمسابقات في قول الشعر، وافتداء الأسرى ، وكثيرا ما كانت تعقد فيها مجالس الصلح والتحكيم بين القبائل فتحل المشاكل المعقدة، والناس مطمئنون إلى حرمة الأشهـر الحرم التي تنعقد فيها السوق . فهي مجتمعات سياسيـة ذات أهمية، ومؤتمرات تقرر فيها كثير من الأمور التي لها صلة بسياسة القبائل وبصلاتها بعضها ببعض، كما كانت القبائل تعلن فيها تبرءها ممن تخلعهم لجرائم ارتكبوها وأعمال أتوها لم تـرض عنها ، ليعرف الـناس ذلك فلا يؤاخذوها على جرائم يقترفها هـؤلاء الخلعاء (٣) . وفي عكاظ كانت تـحمل الـديون والإتاوات إلى أصحابها، فيذكرون مثلا أن هوازن كانت تحمل إتاوتها إلى عكاظ لتدفعها إلى زهير بن جذيمة العبسى (٤) ، وأن حيا من الأزد كان يحمل إتاوته إلى عبد الله بن جعد<sup>(ه)</sup> على أن من العرب ؛ وبخاصة الخلعاء والصعاليك، من لم يرع حرمة الأشهر الحرم وكان يغشى هـذه الأسواق يلتمس الرزق السهل ، بسلب الناس والاعـتداء عليهم عند قدومهم إلى السوق أو ارتحالهم منها؛ ومنهم من كان يجرؤ على السلب والنهب حتى في عكاظ نفسها (٦) كما لم ينج مـوقع عكاظ من الحروب، فوقعت فـيه عدة أيام أهمها حرب الفجار ، ولا يمكن أن ينجو مثل هذا الـمكان من الفتن والمـعارك وهو

<sup>(</sup>٦) اليعقوبي ٢١٧/١ . جواد ٢٢٥/٤



<sup>(</sup>١) اليعقوبي ٢/٢٧/.

<sup>(</sup>٢) نفسه. جواد ٢٢٦/٤.

<sup>(</sup>٣) نفسه ٤/ ٢٢٣ - ٢٥٥.

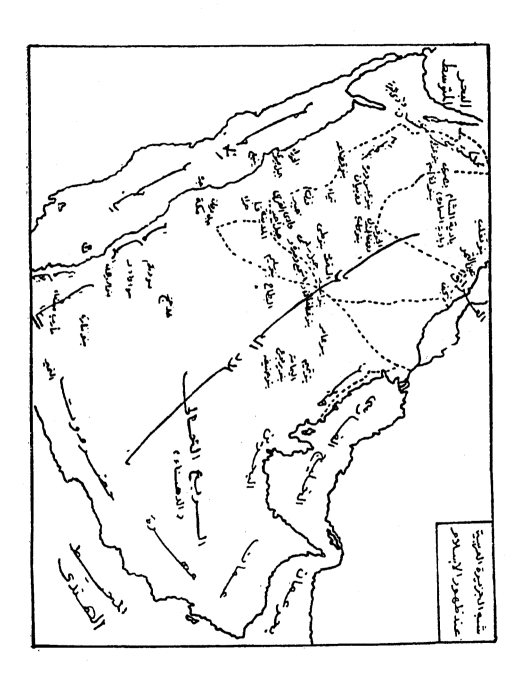
<sup>(</sup>٤) الأغاني ١٠/١١. ابن الأثير ١/٣٣٧ . العقد الفريد ١/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٥) الأغاني ٥/ ٢٤.

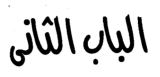
محل يجتمع فيه الناس من مختلف القبائل والعشائر، ومنهم الخصوم والأعداء والقتلة والسفاكون.

وكما كانت عكاظ مجالا للنشاط الاقتصادى والاجتماعي ، كذلك كانت مجالا لتبادل الأفكار وتصفية اللغة وتوحيدها: فقد كان يأتي إلى هذه السوق الشعراء والخطباء والحكماء ، يعرضون شعرهم ويخطبون ويتساجلون. ويلقى الحكماء بحكمهم. وكان كل صاحب رأى وفكرة يجد في مجالها فرصة لعرض رأيه أو الدعاية لفكرته. وكان بعض المبشرين يغشون هذه السوق وغيرها للدعاية لدياناتهم . فكانت في الحقيقة منتدى عاما يحوى كل نواحي النشاط الإنساني في الجزيرة العربية من النواحي الاقتصادية والاجتماعية والثقافية والدينية.

وتدل كثرة هذه الأسواق ، وتدل الحاجة إلى تنظيمها في كل مناطق الجزيرة العربية، ويدل النشاط المتنوع الذي كانت تقوم به هذه الأسواق - على أن الثروات القبلية كانت قد استطاعت أن تنظم لنفسها نطاقا أكبر من النطاق القبلي؛ بل سنرى فيما بعد أنها استطاعت أن تنظم نشاطها على نطاق دولى .







## محينة مكة

تمهيد

الفصل الأول: نشأة مكة -

الفصل الثاني: حكومة مكة وسياستها الداخلية

الفصل الثالث: قوة قريش الحربية وعلاقتها بالقبائل الخارجية ِ

الفصل الرابع: علاقات مكة الخارجية 🗴

الفصل الخامس: الحج وأثره

الفصل السادس: الحالة الاقتصادية 🗴

الفصل السابع: الحالة الاجتماعية،

الفصل الثامن: استعداد العرب للنقلة x



فى بداية القرن السادس الميلادى ، كانت مكة مدينة ذات كيان مالى وتجاري مستقل ، ومركزاً دينيًا مرموقًا أقيم حول الكعبة التى كانت محط أنظار كثير من الحجاج الذين كانوا يؤمونها لزيارة البيت الحرام والتقرب للأصنام المنصوبة هناك. وكان أهل مكة قد أجروا الترتيبات المفصلة التى كانت تتضمن سلامة طرق الحج المؤدية إلى مدينتهم، وبيع المؤن والتجهيزات للوافدين إليها، وتكفل حفظ النظام ومراعاة الأداب العامة أثناء تأدية الشعائر الدينية عند الكعبة. ولما كانت العناية بالحج وتصريف المعاملات التجارية هما المهنتين الرئيسيتين عند أهل مكة ، فإن حياة البلد كانت تحت طبقة من المتنفذين الأكفاء، رجال لم يؤمنوا بالعنف ، واعتمدوا على حل كل المشاكل بالطرق السلمية.

وظلت مكة مدينة ذات كيان مالى وسياسى مستقل ؛ لأن شبه الجزيرة العربية لم تقع فى يوم ما - بصورة فعالة - تحت حكم سلطة مركزية ، فإن تأثير البيئة الجغرافية كان يقف دائمًا فى وجه نمو الإشراف المركزى فى شبه الجزيرة العربية . وكانت الخصائص الأساسية لتلك البيئة ، هى العلاقات المزعزعة بين مجتمع متوطن يسوده الاستقرار وآخر لا يزال بدويا رحالا ، والتغلغل المتداخل بين ذينك المجتمعين . فإن الجماعات التى تم استيطانها تتأثر - إلى حد كبير - بما يحدث لجيرانها من البدو الرحل ، وقد انحدرت هذه الجماعات المستوطنة - عادة - من تلك القبائل الرحل التى رأت أن تستوطن يوما ما وكانت بعد أن تستوطن بصفة تجار أو مزارعين تحاول فرض سيطرتها عن جيرانها من القبائل المتبدية - بالقوة أو الاستمالة - محاولة منها اتخاذ بعض الإجراءات لحفظ السلم والأمن ، وربما نجحت فى ذلك أحيانا .

ومن المهم أن نذكر أن البدو - وهم يستقرون ويستوطنون ويتخذون لهم نمطا جديداً من الحياة - كانوا يحتفظون بالكثير من عاداتهم القديمة ويتمسكون بها، ولم يفارقهم حنينهم إلى حياتهم الصحراوية الأولى، فتراهم يميلون إلى الخروج إلى

الصحراء لممارسة الرياضة والترويح عن أنفسهم وأجسامهم، كما يرسلون أبناءهم إلى البادية ليشبوا في أحضانها وبين خيامها، صيانة لهم من أوضار حياة المدن، وكانت أحاديث الصحراء وأساطيرها تشغل أمسياتهم في روايتها والتلذذ بسماعها.

ومكة مثل طيب لظاهرة التداخل هذه ، ولكى نفهم مركز مكة فى القرن السادس وعند ظهور الإسلام، وهو الوقت الذى بلغت فيه مكة ذروة مجدها، علينا ألا نأخذ بعين الاعتبار دور القبائل الرحل وبطونها فحسب، بل ينبغى أن نلم بالعلاقات الخارجية للجزيرة العربية . فإن الجزيرة العربية كانت تزود المناطق المجاورة لها بالمنتجات المرغوب فيها من حاصلات الجزيرة نفسها، كما كانت موانيها حلقات اتصال للتجارة الدولية . والحركة التجارية قائمة على قدم وساق تروح وتغدو بين مناطق البحر المتوسط والشرق الهندى ، وذلك عبر الطرق التجارية التي تتخلل شبه الجزيرة العربية، والكثير منها يخترق مكة . ومكة نفسها وقعت فى دائرة التنازع الدولى الذى كان قائمًا والكثير منها يخترق مكة . ومكة نفسها وقعت فى دائرة التنازع الدولى الذى كان قائمًا الأحباش والروم للسيطرة عليها ، لكن رجال مكة ، الحريصين على موقف الحياد ، عارضوا كل تدخل فى شئونهم، وكانوا يتعاملون مع رجال الدولة من الفرس ومن المروم على السواء كما كانوا يحذقون التعامل مع الأعراب من أهل البادية .

يشيرالعرف الإسلامي إلى العصر الذي ولد فيه النبي على ويدعوه «الجاهلية». وكلمة «جاهلية» لا تسعني «عكس المسعرفة» بل إنها تعنى بالأحرى «مخالفة المقانون والتمسرد» أو «الجهل بما هو أفسضل»، وهي كلمة إسلامية أطلقت على العسسر الذي سبق الإسلام مباشرة والذي كانت تسوده حرية العصبية القبلية بما فيها من نزق وطيش وحمق واستجابة لداعي العصبية مهسما تكن الأسباب والظروف، فهي كلمة مأخوذة من الحمية العصبية. قال الشاعر:

# ألا لا يجهلن أحد علينا فنجهل فوق جهل الجاهلينا(١)

وهى لذلك كلمة تعبر عن روح العصر بما كان فيه من وثنية وأخلاق قواميها الحمية والأخذ بالثار. وقد استعملت كثيرًا في البقرآن الكريم بهذا المعنى ﴿وَعِبَادُ



<sup>(</sup>١) معلقة عمرو بن كلثوم.

الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلامًا ﴿ ﴿ ﴾ [الفرقان] . ﴿ قَالُوا أَتَتْخَذُنَا هُزُوا قَالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴿ وَ ﴾ [الفرقان] . وفي [البقرة] . ﴿ خُذِ الْعَفُو وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴿ وَ ﴾ [الأعراف] . وفي الحديث أن النبي ﷺ قال لأبي ذر العفاري وقد عَيَّر رَجلا بسواد أمه: "إنك امرؤ فيك جاهلية» والكلمة بهذا المعنى تقابل المثل الإسلامي الذي يتلخص في كلمة "التقوى».

وعلى كل من أراد أن ينظر إلى مهمة الرسول ﷺ من وجهتها الصحيحة أن يتفهم بوضوح ما كانت عليه حالة مكة في زمن النبي ﷺ ، إذ بينما كانت رسالته توكيدًا وتحديدا لما أمر به من سبقه من الأنبياء ليبلغوه إلى مختلف الأمم، كانت من ناحية أخرى إحياء لدين إبراهيم – عليه السلام – ، وكان لب رسالته – فوق كل شيء – خلق مجتمع يعبد الله ويسير في طريق الخير والصلاح . وكان محمد ﷺ يأمل أن يرى قومه – قبيلة قريش – ينقلبون جماعة تعيد للكعبة طهارتها الأولى وصفاءها الفطرى. لكن ذلك لم يحدث إذ لم يستجب أهل مكة لدعوته.

وإنه لدليل على قوة تضامن ذوى القربى أن وقف الناس مع أقاربهم الذى غيروا دينهم وأسلموا، على الرغم من عدم موافقتهم على ذلك. وأخيراً لم يتوسم محمد عليه أملا في أن تستجيب قريش لدعوته، فهاجر إلى المدينة (١).

<sup>(</sup>۱) الإسلام الصراط المستقيم (كتب فصوله مجموعة من الأساتذة) . انظر الفصل الثانى «الآراء والحركات فى التاريخ الإسلامي (للمرحوم شفيق غربال) من ص ٦٢ – ٣٦٨.





## الفصلالأول نشأة مكة

### قصى بن كلاب وعودة قريش إلى مكة

فى منتصف الطريق المعبد للقوافل بين اليمن والشام، تقوم مكة: فى واد منبسط من أودية جبال السراة، تحيط به الجبال الجرداء من كل جانب (۱) وتكاد تحجبه إلا من ثلاثة منافذ، يصلمه أحدها بطريق اليمن، ويصلة الثانى بطريق قريب من البحر الأحمر عند مرفأ جدة، ويصله الثالث بالطريق المودى إلى فلسطين (۲). ومكة مدينة قديمة ورد اسمها فى المصادر اليونانية والرومانية القديمة، فذكرها بطليموس الإسكندرى باسم «ماكورابا Macoraba» (۳) ولكنها لابد أن تكون أقدم عهدا من هذا الجغرافى الذى عاش فى القرن الثانى بعد الميلاد (٤). فقد أشار المؤرخون الكلاسيكيون إلى وجود مواضع عدة فى القسم الغربى من الجزيرة العربية كانت ذات الكلاسيكيون إلى وجود مواضع عدة فى القسم الغربى من الجزيرة العربية كانت ذات حرمة وقدسية فى أنظار العرب. وكانوا يقصدونها من أماكن بعيدة للتبرك بها ؛ ومع أن هؤلاء الكتاب لم يذكروا أسماء هذه الأماكن، فإنه لا يستبعد أن تكون مكة فى جملة هذه الأماكن التى قصدوها. وقد ذهب «أوغست ميلر Payauat Muller» إلى أن المعبد الذى قال عنه ديودور الصقلى إنه معبد مشهور بين العرب، هو مكة (٥). ولما لم يُعثر حتى الآن على كتابات جاهلية تفصح عن اسم هذه المدينة القديمة ولا عن تاريخها البعيد، الآن على كتابات جاهلية تفصح عن اسم هذه المدينة القديمة ولا عن تاريخها البعيد،

<sup>(</sup>١) ياقوت، معجم البلدان ١٨٧/١٨.

<sup>(</sup>٢) هيكل ، حياة محمد ٨٣.

<sup>(</sup>٣) ياقوت ١٨١/ ١٨١ . بروكلمان، تاريخ الشعوب الإسلامية ٣٣/١.

Ptolemy, Georgra ph. Vi 7. 32. Gerald de Gaury, Rlers of Mecca. p. 24.

<sup>(</sup>٤) جواد على، تاريخ العرب قبل الإسلام ٤/ ١٨٨.

<sup>(</sup>٥) عن جواد على ٤/٤ . ٥ .

فإنه من العسير معرفة تاريخ قيامها وتحديد الزمن الذى أصبح فيه هذا المكان بلدًا، وأكثر الظن أنه يرجع إلى ألوف من السنين مضت، وإذا كان بدء سكنى هذا الوادى يرجع إلى أيام إبراهيم وإسماعيل، فإن ذلك يعنى القرن التاسع عشر قبل الميلاد (١) والثابت أن واديها اتخذ من قبل أن تبنى موئلا لراحة رجال القوافل القادمة من الشمال والجنوب، بسبب ما كان به من العيون، فعلى طول الطرق التجارية عبر الصحراء وجدت بضعة أماكن مبعشرة اتخذها التجار المسافرون موئلا لراحتهم، وبالتدريج أصبحت منازل الراحة هذه مستودعات للتجارة، وصار بعضها مقاما للهياكل والمحاريب يتابع التاجر في حمايتها تجارته، ويلجأ الحاج إليها لالتماس العون منها، ووادى مكة إحدى هذه المحطات التي جعل منها رجال القوافل مضارب لخيامهم سواء منهم القادمون من اليمن إلى فلسطين إلى اليمن الى اليمن الى اليمن إلى فلسطين أو القادمون من فلسطين إلى اليمن (١)

وإذا كان من الثابت - كما ورد في القرآن الكريم - أن إبراهيم وإسماعيل قد أقاما البيت الحرام في واديها، فإنه من الراجح أن إسماعيل هو أول من اتخذها مقاما وسكنا ، بعد أن كانت مجرد محلة للقوافل وسوقا لتبادل التجارة بين الآتين من الشمال والآتين من الجنوب.

وتجرى رواية الأخباريين إلى أن إبراهيم حمل زوجه هاجر وابنهما إسماعيل نحو الجنوب حتى وصل إلى هذا الوادى الذى كان مضرب خيام القوافل، ثم تركهما فيه وعاد من حيث أتى ، بعد أن تبرك لهما ما يتبلغان به من التمر والماء، واتخذت هاجر لها عبريشا إلى جوار ربوة حمراء بهذا الوادى - لعلها كانت مقدسة يتبرك بها رجال القوافل (۳) - آوت إليه هى وابنها، فلما نفد الماء وكادا يهلكان عطشا ذهبت تبحث هنه، وفي خلال هذا البحث انفجرت عين زمزم، فأقامت عليها وابنها. ترد عليهما القوافل في رحلاتها فينالان من العيش ما يكفيهما. على أن زمزم التي تفجر ماؤها قد استهوت بعض القبائل للمقام على مقربة منها. وتجرى بعض الروايات بأن قبيلة جرهم استهوت بعض القبائل للمقام على مقربة منها.

<sup>(</sup>١) جورجي زيدان، العرب قبل الإسلام ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) هيكل ، حياة محمد ٨٤.

<sup>(</sup>٣) الأزرقي ١/٦/ اليعقوبي ٣/ ١٦ ابن كثير ١/ ١٥٥. الطبري ١/ ١٧٨.

اليمنية هي أولى القبائل التي أقيامت ، وأنها أقامت بعد أن تفجرت زمزم (١) . بينما تجرى رواية أخرى بانها كانت موجودة قبل ذلك وكان معها حول مكة قوم من العماليق (٢) . ثم شب إسماعيل وتزوج فتاة جرهمية ولدت له أولاده . وفي هذا المكان أقام إبراهيم وابنه إسسماعيل القواعد من البيت الحرام وجعله محجا للناس . وفي هذا المكان قامت مكة حول البيت ومنه أخذت اسمها . وقد فسر المؤرخون واللغويون العرب اسم مكة تفسيرات كثيرة لغوية وغير لغوية استنبطوها من مكانة الكعبة وقدسيتها في نفوس العرب (٣) وهذه التفسيرات متأخرة بطبيعة الحال ؛ واسم مكة سابق على هذه المفهومات . ولما كانت قبائل الجنوب هي أول من استعمر هذا الوادي فالأرجح أن اسمها أخذ من لغة الجنوب (٤) مستندا إلى البيت الحرام ، فمكة أو «مكرب» كما ذكرها بطليموس كلمة يمنية مكونة من «مك» و «رب» ومك بمعنى بيت فتكون مكرب بمعنى بيت الرب» أو بيت الإله ، ومن هذه الكلمة أخذت مكة أو بكة بقلب الميم باء على عادة أهل الجنوب .

ويقول المؤرخ بروكلمان: إنها مأخوذة من كلمة «مقرب» العربية الجنوبية ومعناها الهيكل ، وفي التعليق على هذه الكلمة يقول صاحب الحاشية: «لقد سمى القرآن مكة وبكة ، وبكة هي الوادي ومكة لغة أخرى ، ومنه «بعلبك» بمعنى وادي البعل ، وهذا أدل على مركز مكة ؛ لأن مكة في واد غير ذي زرع . ثم إن «ما كورابا» - أو على الأصح «ماكارابا» حسب اللهجة الأرامية الشرقية لا السريانية الغربية . يصح أن تعنى الوادي العظيم أو وادي الرب، ولعل بطليموس أخذ الاسم من طريق الآراميين» (٥) ويرتاب سير وليم موير Sir W. nuir في قصة ذهاب إبراهيم وإسماعيل إلى الحجاز ويرى أنها من صنع اليهود ابتدعوها قبل الإسلام بأجيال ليربطوا بينهم وبين العرب برابطة قرابة ، توجب على العرب حسن معاملة اليهود النازلين بينهم ، وتيسر

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۳۲۱ – ۱۲۶.

<sup>(</sup>۲) الطبرى ۱/۱۷۹ - ۲/۳۷.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/ ١٢٥–١٢٦. الروض الأنف ١/ ٨١ – ٨٢.

Gerald de Gaury, ol. cit. p. 24. (1)

<sup>(</sup>٥) بروكلمان ١/ ٣٣.

لتجار اليهود في شبه الجزيرة (١) ويستند إلى أنه لا صلة بين أوضاع العبادة في العرب وبين دين إبراهيم حنيفًا مسلمًا. وهو إذ ينفي قصة ذهاب إبراهيم وإسماعيل إلى الحجاز يـقول بإمكان انتقال جماعة من أبنائهما بعد ذلك من فلسطين إلى بلاد العرب واتصالهم وإياهم بصلة النسب (٢).

ويرد الدكتور محمد حسين هيكل - رحمه الله - على رأى موير بأن ما يسوقه من دليل لا يكفى لنفى واقعة تاريخية، وأن وثنية العرب بعد موت إبراهيم وإسماعيل بقرون كثيرة لا تدل على أنهم كانوا كذلك حين جاء إسراهيم وإسماعيل إلى الحجاز وحين اشتركا في بناء الكعبة، على أنه لو وجدت وثنية يومئذ لما أيد ذلك رأى سير وليم موير، فقد كان قوم إبراهيم وثنيين ولم ينجح في تحويلهم، فإذا لم ينجح في تحويل العرب فلا بدع ولا عجب.

ويرى هيكل أن المنطق يؤيد رواية التاريخ ، فإبراهيم الذى خرج من العراق فارًا بأهله إلى فلسطين ومصر، رجل قد ألف الارتحال واجتياز الصحارى، والطريق ما بين فلسطين ومكة كان مطروقًا من القوافل منذ أقدم العصور، فلا محل إذن للريبة في واقعة انعقد الإجماع على جملتها. وإذا جاز انتقال بعض أبناء إبراهيم وإسماعيل إلى الحجاز ، فكيف لا يكون ثابتًا جازمًا ورواية التاريخ تؤكده، وقد ذكر ذلك القرآن الكريم وتحدثت به بعض الكتب السماوية (٣).

على أن إبراهيم الذى خرج من العراق فارًا بدينه ضاربًا في الأرض إلى فلسطين ومصر، ولم يحد استجابة بين كل الأقوام الذين ارتحل إلى أرضهم - لابد أنه كان يعلم أمر هذا الطريق التجارى المطروق وأمر المحطات التى تقوم عليه، ولابد أن راودته فكرة التبشير بدينه بين القبائل الضاربة على جنبات هذا الطريق ، بعيدًا عن مجال الحكومات القائمة وديانات شعوبها ومعابدها الوثنية العريقة، ولا بد أنه علم بأمر هذه المحطة التجارية المتوسطة والتى تلتقى عندها الطرق وتغشاها القوافل، ولا شك أن المحطة القرآنية: ﴿ وَإِذْ بُوأُنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ ﴿ آَنَاكُ ﴾ [الحج] تشير في ثناياها إلى

W. Muir, I. ife of Mahomet and History of Islam.V. I,P. Cxci. (1)

Muir, Ol. Cit, p. Cx, Ocix, (Y)

<sup>(</sup>۳) میکل ۸۹ - ۹۰.

هذا التفكير من إبراهيم، وإلى إلهامه فكرة بناء البيت في هذا المكان الذي من المحتمل أن يلقى فيه استجابة من المقيمين والغادين الرائحين. ﴿ وَطَهَرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالْتُحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرَ يَأْتِينَ مِن كُلِّ وَالرُّكِعِ السُّجُودِ ﴿ يَكُلُ صَامِرَ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَعَيْقٍ ﴿ كُلِّ صَامِرٍ يَأْتُونَ مِن كُلِّ فَعَيْقٍ ﴿ كَاللهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهُ فَي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهُ إِللهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهِ فَي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهِ إِللهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهِ إِلَيْكُ ﴾ وَاللّهِ فِي أَلِيهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهِ إِلَيْكُولِهِ اللّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهِ إِلَيْكُولِهِ اللّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَيْكُولُوا اللّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَيْهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًا لَهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَّهُ إِلَيْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ وَلِهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلْهِ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ فَا أَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلْهُ إِلَيْهُ إِلَاهً إِلَيْهِ إِلَاهًا إِلْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَاهًا إِلْهُ إِلْهُ إِلَاهُ إِلَاهًا إِلَيْهُ إِلَاهًا إِلَاهُ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلْهُ إِلَاهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلَاهُ إِلْ

على أن إبراهيم لم يكن ليحمل زوجه وابنه إلى مكان قفر لا زرع فيه إلا لسبب واضح لديه محدد عنده، وهو القيام بأمر العبادة عند هذا البيت الذي ينوى أن يقيمه لله، والتبشـير بهذا الدين الذي بـعث به. وتشير الآية القـرآنية ﴿ رَبُّنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مَن ذُرِّيَّتي بوَاد غِيْر ذي زَرْعٍ عندَ بَيْتكَ الْمُحَرَّم رَبَّنَا ليُقيمُوا الصَّلاةَ فَاجْعَلْ أَفْئدَةً مَنَ النَّاس تَهْوِى إِلَيْهِمْ وَأَرْزُقْهُم مِّنَ الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴿ ﴿ إِبْرَاهِيمِ ] إلى ذلك في صراحة واضحة، كما تشير إلى ما يرتجيه إبراهيم لهذه المحلة التجارية من نمو واردهار على مر الأيام، نظراً لموقعها المتـوسط ولحصانتهـا بالنسبة للنازل والمـقيم. وإبراهيم الرحالة الخبير، لاشك كان عالما بقيمة المواقع وأهميتها لطول ما تمرس به من الرحلات والأسفار. ولقد كرر إبراهيم زيارته - كما تجرى الروايات - إلى زوجه وولده في المكان، للاطمئنان على سلامة تقديره، وليرقب نمو هذه النواة التي وضعها للإقامة في هذا الوادي الحصين، فلما اطمأن إلى أنها نبتت وامتدت جذورها، تعاون هو وابنه على بناء البيت الحرام ﴿ وَإِذْ يَرْفُعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّميعَ الْعَلِيمُ ﴿ آلِنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلَمَيْنِ لَكَ وَمن ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلَمَةً لَّكَ وَأَرنَا مَنَاسَكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحيمُ ﴿ إِلَّهُ ﴾ [البقرة] ولما شهدا إبراهيم قيام البلد الذي كان يرجو قيامه حول البيت ، واطمأن إلى أن عمله قد آتي ثماره، دعا ربه ﴿ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا الْبَلَدَ آمنًا وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَّعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ ﴾ [إبراهيم] . وهكذا يمكن أن نتصور قيام مكة في هذه البقعة على ما يمكن أن نستنتج من آيات القرآن وكما تجرى به الروايات. استمرت جرهم تسلى أمر البيت فترة من الزمن ، وأبناء إسماعيل مع أخوالهم لا يرون أن ينازعوهم أمر البيت لخؤولتهم وقرابتهم (۱) ، إلى أن قدمت قبيلة يمنية أخرى هاجرت من الجنوب في الهجرة التي تفرقت بها قبائل الأزد مهاجرة نحو الشمال، بعد اضمحلال حالة اليمن وتهدم سد مأرب (۱) ، واستقر بطن من بطون الأزد حول مكة وعرف بقبيلة خزاعة، واحتكت خزاعة بجرهم فتقاتلت القبيلتان وانتصرت خزاعة ووليت أمر البيت ، وخرجت عن هذا الوادي جرهم، كما خرج أبناء إسماعيل حيث تفرقوا حول مكة وفي تهامة (۳) .

وقد بدأت مكة تتطور أيام خزاعة، فقد عمل زعيم خزاعة «عمرو بن لحي» على تنشيط الحج إلى الكعبة، بعد أن كان أمر مكة قد تدهور، والحج إليها قد قل، بسبب بغى جرهم واعتدائها على القوافل والتجار والحجاج الذين يمرون بمكة أو يفدون إليها للمتاجرة والحج (1) ، وبعد إهمال بشر زمزم التى يسرت المقام فى هذا الوادى القفر، فأخذ عمرو بن لحى يقيم موائد الطعام فى موسم الحج وييسر جلب الماء من الآبار المنبثة حول مكة، ونال بذلك منزلة كبيرة بين قومه وبين القبائل الضاربة حول مكة (٥). ولما كانت قبائل العرب البعيدة لا تعرف شيئًا عن الحنيفية دين إبراهيم ، فقد عمل عمرو بن لحى على جلب الأصنام من الجهات الأخرى وإقامتها حول الكعبة، حتى يرغب القبائل العربية ، وبخاصة قبائل الشمال ، فى الحج إلى بيت مكة للتقرب يرغب القبائل العربية ، وبخاصة قبائل الشمال ، فى الحج إلى بيت مكة للتقرب لرغب القبائل العربية ، وبخاصة قبائل الشمال ، فى الحج إلى بيت مكة للتقرب لأصنامها، وقد طوع لعمرو بن لحى أن يُدخل على البيت هذه العبادة، ذلك المركز الذى أشرنا إليه ، ويبدو أن الحنيفية كان قد ضعف أمرها حتى بين أبناء إسماعيل

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۵۲۱.

<sup>(</sup>۲) يشير القرآن الكريم إلى حادث السيول الجارفة التى اكتسحت السد فى أيام سبا، كما تشير النقوش إلى تهدم السد عدة مرات، منها مرة فى سنة ٤٥٠ ميلادية (جواد ٣/١٥٦ - ١٥٧) ومرة سنة ٢٤٥ (جواد ٣/١٩٧ - ١٩٧) والنقش المنشور بينهما) . ولعل قبائل الأزد هاجرت فى حوالى منتصف القرن الخامس أو ربما قبل ذلك.

<sup>(</sup>٣) الطبرى ١/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ١/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) ابن كثير ٢/ ١٨٧.

أنفسهم ، فقد ذكر اليعقوبي أن «إلياس بن مضر، وقد شرف وبان فضله، كان أول من أنكرعلى بني إسماعيل ما غيروا من سنن آبائهم »(١). حتى وجد عمرو بن لحي استجابة وموافقة لفعله بين القبائل العربية سواء منها البعيدة أو القريبة.

وظلت خزاعة فترة طويلة من الزمن - قدرها بعضهم بخمسمائة سنة (٢) - تلى أمر مكة وتقوم على سدانة البيت ، وتُعشر التجارة المارة بمكة، وإن ظلت بعض مناصب الحج في يد بطون كنانة التي تنتسب إلى إسماعيل والتي بقيت حول مكة (٣) .

وتاريخ مكة الحقيقى يبدأ من أيام قصى بن كلاب بن مرة القرشى الذى تولى أمر مكة حوالى منتصف القرن الخامس الميلادى. أما ما قبل ذلك فليس لدينا ما نعتمد عليه فى إثباته أو نفيه غير روايات الأخباريين ، وهم إسلاميون أو مخضرمون، والمدة بعيدة بينهم وبين هذه العهود ، بخلاف الأمر فى حال قصى وقبيلة قريش التى استقرت فى مكة ونهضت بها وجعلت منها مدينة ذات مركز اقتصادى ودينى وأدبى ممتاز ، وأصبحت فى عهدها تتمتع بتوجيه عربى عام فى أواخر القرن السادس وأوائل السابع حين ظهر الإسلام ، وبين قصى وظهور الإسلام مدة لا تزيد على مائة وخمسين سنة ، وهى مدة كانت حال قريش فيها متصلة فى مكة ، ولا يمكن أن تنسى فيها الأحداث ، وبخاصة إذا قدرنا ما للذاكرة العربية من قوة ، وما لقيمة التمسك بالنسب ولحمة الدم من سلطان يجعل الناس يحتفظون بذكر آبائهم والأحداث التى ارتبطت بهم ، وقد يعطون ذلك بعض المبالغة ، ولكننا على أى حال نستطيع من مختلف الروايات أن نصور للوضع تصويراً نقرب به كثيراً من الحقيقة إن لم نصل إليها.

#### قصى بن كلاب وعودة قريش إلى مكة ،

وتجرى الرواية بأن أم قصى تزوجت برجل من بنى عذرة، بعد وفاة كلاب بن مرة والد قصى، وحملها العذرى إلى قبيلته فى بادية الشام، وأخذت معها ابنها الطفل «زيد» الذى لقب «قصى» لبعده عن دار قومه، حيث تربى فى حجر رابه حتى صار

<sup>(</sup>١) اليعقوبي ١/ ١٥٨ ابن كثير ٢/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) ابن كثير ٢/ ١٨٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/ ١٣١ - ١٣٦.

شابا، ولما علم بحقيقة نسبه عاد إلى قومه، واستقر بمكة، وفيها أظهر من النشاط والتفوق ما جعله يصهر إلى زعيم حزاعة «حُليل بن حبسية» فيتزوج ابنته «حُبي» (۱) ويكثر مال قصى وولده ، ويعلو مركزه بمكة، ويقوى تبعًا لذلك طموحه، فيرتب للاستيلاء على الحكم وسدانة البيت في مكة. وقد رتب لخطته ترتيبًا يدل على قوة شخصية ودهاء. فإنه اتصل سرًّا بعشائر قريش وبطونها التي كانت متفرقة في تهامة وحول مكة، فوحد كلمتها وجمعها حوله، كما حالف بطون كنانة، ثم راسل أخاه لأمه «رزاً عن ربيعة بن حرام العذرى القضاعي» ، ليمده إذا لزم الأمر. فلما تم له ذلك انتهز فرصة موت صهره الذي كان بيده سدانة الكعبة، فاستولى على مفتاح البيت الحرام وأعلن أحقيته بولايته، وعارضت خزاعة أن يكون لغيرها منصب من المناصب المتصلة بالبيت الحرام، فاستنفر قصى قريشًا وكنانة، واستمد أخاه فقدم فيمن قدر عليه من قضاعة، واستطاع قصى بمن معه أن يهزم خزاعة وحلفاءها من بنى بكر، وأن يجليها عن مكة (٢) ، كما استطاع أن يفرض سلطانه على بطون كنانة التي كانت تلى بعض طقوس الحج، وأنزل قريشًا مكة وقسمها بينهم ، فأقر له القوم جميعًا بالملك عليهم، واجتمعت مناصب مكة كلها في يده (٢)

ويذهب بعض الأخباريين إلى أن مكة لم يكن بها بناء غير الكعبة، إلى أن تولى قصى أمرها، ويعللون ذلك بأن جرهم وخزاعة لم يريدوا أن يكون إلى جوار بيت الله غيره، وأنهم لم يكونوا يقيمون ليلهم بالحرم وإنما كانوا يذهبون إلى الحل (أ) . فلما تم الأمر لقصى جمع قريشًا واستقر بها في الحرم وأمرها بألا تبرحه ليلا، وأنه لكى لا يثير شعور القبائل ضده أقام الموائد ومد الطعام على أبواب الطرق الموصلة لمكة في موسم الحج، فلما تأكد من عدم الاعتراض على فعله، بنى داره بمكة واتخذها مقرا لندوة قريش فعرفت بدار الندوة، يجتمع فيها كبراء مكة تحت إمرته للتشاور في أمور بلدهم، وأمر قومه من قريش فبنوا دورهم بعد أن قسم البلد بينهم ، فنزلت قريش كلها بالأبطح

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۱۳۰.

<sup>(</sup>٢) الطبرى ٢/ ١٥ ابن هشام ١/ ١٣٠-١٣٦.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/١٣٧.

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي ١٩٧/١.

لغتهم التى سادت وتفوقت على لهجات القبائل الأخرى كانت لهجتها أقرب إلى لهجات الشمال منها إلى لهجات الجنوب.

وليس من الممكن الموافقة على ما يقول به المؤرخون العرب، من أن مكة بقيت على بداوتها حتى اجتمع أمرها لقصى بن كلاب ، فهذا أمر عسير التصور أن تبقى بلد له ما لمكة وبيتها العتيق من القدسية ، في حالة البادية، مع ما يثبته هؤلاء المؤرخون من أن البيت بقى بعد إسماعيل في يـد جرهم أخوال بنيـه أجيالا متعـاقبة أقاموهـا حوله؛ ثم انتقـال أمرها بعد ذلك لـخزاعة، وهي قبـيلة يمنية قـدمت من بلاد عرفت الحضارة والاستقرار وشئون الحكم، وهي حين وليت أمـر مكة حاولت تنظيم الحج والتوسع فيه وإغـراء القبائل العربية بالقدوم إلى مكة. ومـع أن مكة كانت ملتقى طرق القوافل إلى اليمن وإلى الحيرة وإلى الشام ، وأنها اتصلت بتجارة العالم عن هذا الطريق وعن طريق البحر الأحمر .كما يشير هؤلاء المؤرخون إلى احترام التبابعة لمكة، فيذكرون مثلا أن التبع أسعــد أبا كرب الحميــرى قدم مكة ووضع الكسوة عـــلى البيت الحرام (١) . عسير أن يتصور بقاء بلد له هذه المكانة من غير أن يدنيه اتصاله بالعالم من مراتب الحضارة (٢) . لذلك كان من الحق أن نقول: إن مكة وقد دعاه إبراهيم بلدًا ودعا الله أن يجعله آمــنا مطمئنا، قد عرفت حــياة الاستقرار أجيالا طويــلة قبل قصى . ولقد أطلق القرآن الكريم على مكة اسم «أم القرى» (٣) ومعنى هذا أنها كانت عاصمة للمنطقة التي كانت فيها. ولا ريب أن هذه التسمية كانت جارية مألوفة قبل نزول القرآن. ومن إطلاق أم القرى على مكة يمكن أن يستدل على أنها كانت مدينة كبيرة، كما أنها كانت تتمتع بمركز محترم وتوجيه عام من سائر الأنحاء حولها، ولا يمكن أن يتم ذلك في مدة وجيزة لا تتجاوز المائة عام. على أن الطبري يشيـر إلى أن «قصي» حين قاتل خزاعة «أخذتها العدسة حستى كادت تفنيهم، فلما رأت ذلك جلت عن مكة . فمنهم من وهب مسكنه ومنهم من باع ومنهم من أسكن، فولى قصى البيت وأمر مكة،

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۲۰–۲۱. الأزرقي ۱/ ۱۲۵.

<sup>(</sup>٢) هيكل : حياة محمد ٩٢ - ٩٣.

<sup>(</sup>٣) انظر سورة الشورى ٧ .الأنعام ٩٢ .

والحكم بها ، وجمع قبائل قريش فأنزلهم أبطح مكة ، وكان بعضهم في الشعاب ورؤوس الحبال فقسم منازلهم بينهم (١) وهذه الرواية التي ذكرها الطبرى تقطع مع ما ذكرنا بأن مكة كانت قائمة قبل مجيء قصى . ولعل ما دعا هؤلاء المؤرخيس إلى هذا القول هو محاولتهم نسبة شرف إنشاء مدينة مكة إلى قصى القرشي الذي هو الجد الخامس للنبي محاولتهم نسبة شرف إنشاء مدينة من تعظيم قريش والإشادة بفضلها ، وبخاصة أن هؤلاء المؤرخين والأخباريين مسلمون نشأوا في ظل حكم قرشي .

وهذا القول نفسه هو الذى حدا بالمؤرخين الغربيين إلى التشكك فى روايات الاخباريين العرب وإلى التشكك فى وجود قصى نفسه. على أنه ليس من الصواب المغالاة فى هذا التشكك ، فإن العهد بقصى ليس بعيداً ، وليس من الحق نفى وجود شخصية تاريخية قامت بدور كبير فى حياة مكة . ومهما تكن المبالغة فى تصوير هذا الدور ، فإن مائة وخمسين سنة ليست عهدا طويلا بحيث تدخل حوادثها وأشخاصها فى حيز الأساطير ، وبخاصة إذا قدرنا قيمة الذاكرة العربية ، ومقدار اهتمام الناس بأنسابهم وأعمال آبائهم فى تلك الأيام ، على أن معالم الآثار قد بقيت فترة طويلة فى العصر الإسلامي ، فقد بقيت دار الندوة - وهى دار قصى التى جعلها منتدى القبيلة - معروفة باسمها حتى اشتراها معاوية بن أبى سفيان من صاحبها بمائة ألف درهم . وجعلها دار الإمارة بمكة ، شم أمر الخليفة المعتضد بالله العباسي بهدمها وإدخالها فى المسجد الحرام (٢٠) . أما القول بنسبة قريش إلى الشمال ، فإنه مهما بدا معقولا من وجهة التدليل المنطقى ، فإنه يفتقر إلى هذه الهجرة الشمالية إلى وادى مكة والإقامة حوله ، فى الوقت في غيرها ، ما يشير إلى هذه الهجرة الشمالية إلى وادى مكة والإقامة حوله ، فى الوقت الذى تؤكد فيه هذه المصادر . وجود بطون قريش حول مكة (٣) .

ونحن إذا تتبعنا جداول الأنساب وجدنا أن أمهات أجداد قصى من قبائل كانت تعيش في منطقة مكة أو حولها ، فأم كنانة من قيس عيلان، وأم مالك بن النضر من

<sup>(</sup>١) الطبرى ١٦/٢.

<sup>(</sup>٢) عبد الحميد العبادي : صور من التاريخ الإسلامي (العصر العربي) ص ١٢ . ابن الأثير ١٤/٢ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشــام ١٠٣/١ وما بــعدها. الــطبرى ٢/ ٣٩. ابــن الأثير ٢/ ١٥ - ٢٣. ابــن كثــير ٢/ ١٨٧، ٢٠٦. اليعقوبي ١/ ١٩٣.

قيس عيلان كذلك، وأم فهر بن مالك - الذى هو قريش - من جرهم، وأبناء فهر أمهم ليلى بنت سعد بن هذيل ، وأم لؤى بن غالب بن فهر هى سلمى بنت عمرو الخزاعى، وأم مرة من كنانة، وأم كلاب والد قصى هى بنت سرير بن ثعلبة الكنانى الذى كان أول من نسأ الشهر الحرام (١) ، فهذا التزاوج المتصل لا يكون إلا بالمجاورة، والمخالطة، الأمر الذى يقطع بوجود بطون قريش فى منطقة مكة ومخالطتهم للقبائل الضاربة حولها، قبل قصى بأجيال طويلة، على أن قريشا فرع من كنانة وقبائل كنانة مقيمة حول مكة لم تفارقها.

أما هذا التقدم الذى نالته مكة على يد قبيلة قريش ، وأغرى المؤرخين بهذا الفرض، فإنه استمرار لحالة قد بدأت من قبل حكم قريش لمكة، فقد بينا أن مكة لابد أن تكون قد أخذت بأسباب الاستقرار والتحضر قبل حكم قريش ، في عهد خزاعة على الأقل، وأن قسريشا قد وجدت بداية سارت عليها. على أن ما أقرته قريش من نوع الحكم والتنظيم في مكة إنما هو في جوهره تنظيم قبلي موجود في تشكيل القبيلة العربية (٢) ، ثم تطور تدريجيًا بحسب مقتضيات ظروف الاستقرار في مكة وبحسب اتصالات قريش الواسعة وقيامها على التجارة واحتكاكها بالعالم المتحضر. فافتراض أن قبيلة قريش قدمت من الشمال في عهد النبط ، افتراض لا يقوم على أي دليل تاريخي ، أما عن الدليل اللغوى وهو أن لغة قريش لغة شمالية فإن الشمال هنا يحدد بالنسبة لكل ما يقع شمال اليمن، ولهجة الحجاز هي في نظرنا اللهجة الشمالية مهما امتدت شمالا.

Ж,

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۱۰۱ - ۱۱۱ ، السهيلي ۱/ ۷۰ - ۷۱ ، ابن الأثير ۲/ ۲۳. الطبري ۲/ ۱۹ - ۲۶.

<sup>(</sup>٢) انظر الباب الأول - الفصل الثاني من هذا البحث .

# الفصل الثاني حكومة مكة وسياستها الداخلية

تولى قصى حكم مكة طول حياته، وجعل مركز هذا الحكم دار الندوة التى أنشأها، واهتم بعمارة البيت الحرام وجعل وظيفة السدانة من أهم الوظائف، كما نظم سقاية الحاج إلى الكعبة في موسم الحج، وجعلها وظيفة ثابتة عرفت باسم «السقاية» وقد بقيت هذه الوظيفة من أجل الوظائف في مكة وذلك لطبيعة البلد وشح المياه بها، ولأن كفالة الماء في هذا البلد القفر الحار مما ييسر مهمة الحج ويجعل الإقبال عليه أمرًا ميسورا. كما فرض على قريش خرجا تدفيعه له يصنع به طعاما للحجاج في موسم الحج، وجعل هذا الفرض أمرًا مقررا وجعل له وظيفة ثابتة عرفت باسم «الرفادة»، كما كان له الرياسة العامة وله القيادة واللواء (١).

وقد جمع قصى هذه الوظائف كلها فى يده، وظل طول حياته محترما مطاعا يرى الناس أمره فيهم كالدين المتبع: ولما مات خلفه بنوه على هذه المناصب وزادوا فيها إرضاء للبطون القرشية حتى وصلت إلى ست عشرة وظيفة (٢).

أفكانت هذه المناصب كلمها أو بعضها موجودة قبل قصى ، أم هو الذى استحدثها؟. لا نستطيع الجرى مع الأخباريين العرب فى أن «قصى» هو الذى أنشأ مكة واستحدث لها هذه المناصب كلها. فالواقع أن القرية المكية انتظمت منذ عهد عمرو بن لحمى زعيم خزاعة، وقد دخلت فى طور النظام الاجتماعى بعد أن مرت بطور

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۱۳۷ ، ۱۶۱ – ۱۶۲ الطبری ۱۸۲–۱۹ . ابن کثیر ۲/۲۷ – ۲۹.

<sup>(</sup>٢) ابن عبد ربه : العقد الفريد ٣/٣١٣ - ٣١٥ . الألوسى : بلوغ الأرب: ١٤٩/١ - ٢٥٠.

الاضطراب والحروب والسرحلات والغزوات والقتال على السيادة (١) ، وكان أساس الحياة في هذا الوادي يقوم على قبول الهجرة من القبائل القادمة من البجنوب. وقد استمر النظام الحكومي قبل قصي عدة قرون . وكانت الوظائف الاجتماعية موجودة ، ولكنها كانت لا تزال في حالة أولية ، وبقى على «قصى» أن يكمل التشريع الذي بدأه عمرو بن لحى وبنوه ، ويخلق الوظائف الحكومية ويشيد دار الندوة ، ويميز الحمس والدخيل والضيف واللاجئ. ومنذ كانت خراعة حاكمة في مكة، كانت قريش فى بنى كنانة متفرقة <sup>(٢)</sup> . على أن التنظيم الحكـومى فى مـكة سواء فى عهد خزاعة أو في عهد قصى إن هو إلا تنظيم قبلي في جوهره ، وإن بدا نظاما جمهوريا من حيث إنه لم يكن الزعيم أو المتنفذ يلقب بالـملك، وبالرغم من أن الحكم كان شوريا يخضع لرأى الجماعة ورقابتها، فلا ينبغي أن نبالغ مبالغة «الأب لامانس Lammens» فظن أن مكة كانت جمهورية بالمعنى الكامل للجمهورية (٢) ، فالواقع أنه مع نمو العلاقات التجارية والاقتصادية في مكة فإن مجتمعها كان مجتمعًا قبليًّا ، فهو لا يعدو أن يكون اتحاد عشائر ارتبط بعضها ببعض لغرض سدانة الكعبة من جهة ، والقيام على تجارة القوافل من جهة أخرى، ولا سلطان لعشيرة على أخرى بل كانت كل عشيرة تستمتع بالحرية التامة ولاطاعة مفروضة عليها لأحد ، وكل ما في الأمر أن اشتراكهم جميعا في مصلحة واحدة خفف غلواء هذه الحرية، ولكنه تخفيف لم يخرج بقريش عن النظام المعروف في الجاهلية، ووجود مجلس الملأ فيها لا ينقض هذه الحقيقة، فإن عمله لم يكن يعدو عمل مجالس القبائل ، ولم يكن رأيه ملزما إلا حين توافق عليه العشائر كلها، ومع ذلك فإن العشائـر كـان يمكنهــا التخلـص مـنـه إذا رأت ذلك، فمشلاً بنـو زهـرة تراجعت ولم تــشارك في معركة بدر برغــم موافقتها وخــروجها<sup>(٤)</sup>. وكذلك بنو عدى لم تخرج إلى القتال برغم الإجماع عليه (٥) . كذلك كان الفرد يستطيع الخروج على هذه القرارات ولم تكن هناك عقوبة تفرض على

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۱۲۳-۱۲۹ . الطبری ۲/۳۷ – ۳۸ ابن کثیر ۲/ ۱۸۵ – ۱۹۰ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۱/ ۱۳۰.

<sup>(</sup>٣) انظر : Lammens, La Republique Marchande de la Mecque

<sup>(</sup>٥,٤) ابن هشام ٢/ ٢٨٥ . الواقدى : مغازى رسول الله ٣٠/ – ٣١ الطبرى ١٤٣/٢.

الخارجين عليها. وعلى حين كان التضامن القبلى قائما، كانت أحيانا تبرز النزعات الفردية، فبرغم أن الحياة التجارية في مكة كانت تزيد من الترابط في القبيلة، فقد وجد من الأشخاص من يفضل مصلحته الذاتية على مصلحة القبيلة. وبرغم أن الأمن كان يتوقف على نظام العشيرة نجد أشخاصا يعملون ضد مصلحة العشيرة، فأبو لهب عم النبي على نظام العشيرة نجد أشخاصا يعملون ضد مصلحة العشيرة، فأبو لهب عم مقاطعة بني هاشم (۱)، والعباس بن عبد المطلب برغم تضامنه مع عشيرته (۱). فإنه ظل على علاقته الودية مع باقى البطون القرشية حرصا على تجارته وأمواله (۳) وإلى جانب مجلس الشيوخ «الملا» كان للعشائر أنديتها التي تجتمع فيها حين تدعو الضرورة لمناقشة الأمور الخاصة بالعشيرة، وكان يمكنها أن تتخذ قرارا يخالف رأى مجلس القبيلة، ومثال ذلك اجتماع بني هاشم والمطلب للتشاور والاتفاق على حماية محمد القبيلة، ومؤال ذلك اجتماع بني هاشم والمطلب للتشاور والاتفاق على حماية محمد القبيلة ومواجهة قريش (٤).

وبالرغم من أن مجلس الشيوخ « الملأ » كان وسيلة الحكم في مكة ، ينظم شئونها السياسية والاقتصادية والاجتماعية ، فإنه لم يخضع لقانون مكتوب وإنما كان ينظر في هذه الشئون حسب قوانين العرف والعادة ، ولكنه لم يقض على حرية الأفراد، فكل فرد كان متمعتا بحريته مع شعوره بحقوق الجماعة أو حقوق القبيلة ، وهذا هو نفس النظام الذي كان سائدا في القبيلة العربية في كافة أنحاء شبه الجزيرة . فللفرد حريته وللجماعة حقوقها التي لا تتناقض مع هذه الحرية . وعلى ذلك كانت القرارات الحاسمة في « الملأ » هي القرارات الجماعية ، ويرجع الفضل الأول في قوة مكة إلى قوة زعمائها وقدرتهم على تكوين رأى عام ، وحل المنافسات الداخلية التي تنشأ بين العشائر على أساس المصلحة العامة والمحافظة على وحدة القبيلة التي كانت تتطلبها ظروفها كقبيلة تجارية مستقرة في بلد يعتمد في حياته على الـتجارة وماتجلبه لأهله من وسائل الرزق ، كما يعتمد على قدسية البيت الحرام الذي يقوم فيه ويجلب إليه الحجاج

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۲۸۲.

<sup>(</sup>٢) الطبرى ٢/ ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/ ٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) نفسه ١/ ٢٨١.

من كافة أطراف الجزيرة العربية ، وما يترتب على ذلك من حصول القبيلة على مركز أدبى ممتاز بين القبائل ، ومن تجارة داخيلية واسعة تدر على سكان البلد الحرام الرزق والثروة ، وكان أى تفكك في داخل المدينة يعرض مركز مكة للانهيار ، ولذلك كان لابد أن يضع له أهله من الأنظمة والقوانين ما ينظم حياته ، ويقر الأمن فيه ويحفظ الحقوق ، ويضمن حماية من يفد إليه من الأذى ، لدوام مجىء الحجاج إليه . ولقد نجح ملأ قريش في المحافظة على تماسك القبيلة ، فاستطاعوا حل الخلافات الداخلية حلا سلميا ، مثال ذلك الخلاف بين المطيبين والأحلاف الذي أوشك أن يثير حربا داخلية بين عشائر قريش (١) ، كما استطاعوا أن يرضوا شعور العشائر ويحدوا من تنافسها على السلطة بأن توسعوا في قاعدة الحكم ، فأنشأوا الوظائف وأسندوا لكل عشيرة وظيفة خاصة تمارسها في نطاق القبيلة ، ومع أن بعض هذه الوظائف لم يكن ذا قيمة إلا أنه أرضى شعور العشائر وأشعرها بمشاركتها وحفظ تماسك القبيلة .

ودار الندوة هي الدار التي بناها قصى بن كلاب ، وكانت ملاصقة للمسجد الحرام من ناحية الجهة الشامية من الكعبة ، وكانت فسيحة وسيعة ، وفيها كانت قريش تقضى شئونها العامة وقد سميت الندوة ؛ لأنهم كانوا إذا حزبهم أمر ندوا إليها للتشاور (٢) . والندوة الجماعة ، ودار الندوة دار الجماعة . وأهم خصائص دار الندوة أنها كانت دار مشورة قريش ، فيها ياجتمع ملؤها للتشاور في أمورها ، ولم يكن يدخلها للمشورة من غير بني قصى إلا ابن أربعين سنة ، في حين كان يدخلها بنو قصى وحلفاؤهم ، على أنه كانت تقضى في دار الندوة أمور أخرى غير المشاورة ، ففيها كانت قريش تعقد لواءها إذا خرجت للحرب ، ومن دار الندوة كانت ترحل قوافلها للتجارة؛ وفي فنائها تحط هذه القوافل حمولتها إذا رجعت ، وإذا بلغ غلام لقريش عُذر الدر دعها (أي خمية الميها وإذا بلغت جارية لقريش جاء بها أهلها إلى دار الندوة فشق عليها قيم الدار درعها (أي قدميصها) ثم درعها إياه ثم انقلبت إلى أهلها فحجبوها، والظاهر أن

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۱۶۲ – ۱۶۶.

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٤/ ٣٨٤ (الحاشية) . ياقوت ١٩ – ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) الألوسى ١/ ٢٤٨ . ياقوت ٨/ ١٩،٤٢٣ / ٢٧٩.

الغرض من الأمريس الأخيرين مجرد تعريف بالبالغين من قبريش الذكور والإناث (١) . ودار الندوة في مكة تشبه الإكليزيا Ekylesia في أثينا، إلا أن السملاً المكي كان أكثر تعقلا وشعوراً بالمسئولية من الإكليزيا اليونانية، وأقل تأثيرا بالانفعالات العاطفية، وذلك لأن الملأ كان يتكون من رؤساء العشائر وأولى الرأى والحكمة فيها، وعلى حين كان الأثينيون يقبلون في الإكليزيا كل رجل أمين مستقيم؛ كان أهل مكة حريصين على أن يكون للشخص مهارته العملية وقدرته على القيادة (١) . وإنشاء دار الندوة وتخصيصها لهذه الوظيفة يعتبر بداية لمرحلة جديدة تبلورت فيها النظم القبلية القديمة.

أما أهم المناصب الأخرى في مكة بعد دار الندوة، فكانت السدانة، والسقاية، والرفادة، وكلها مناصب متصلة بالكعبة والحج إليها. والسدانة هي رعاية البيت والقيام على إعداده للزائرين، ولقد كانت هذه الوظيفة هامة جدًّا نظرًا لمركز الكعبة عند العرب، ولأن البيت الحرام هو الذي أعطى مكة قدسيتها ومكانتها وجلب إليها الحجاج من كافة الأنحاء، وعلى الحجاج يقوم جزء كبير من حياة مكة الاقتصادية فإن قريشا تضرب في مشارق الأرض ومغاربها لتجلب التجارة التي تبيعها للحجاج في مكة وفي الأسواق التي تقوم حولها في موسم الحج وتجني من وراء ذلك ثروة كبيرة. من أجل ذلك اهتمت قريش برعاية البيت الحرام والدعاية له في كافة أنحاء شبه الجزيرة، وجلبت إليه أصنام القبائل فأقامتها حول الكعبة. ولما كانت الكعبة في نظر العرب هي في بيت الأصنام به يعتبر تكريمًا للقبائل التي تتقرب إليها وتعبدها، الأصنام به يعتبر تكريمًا للقبائل التي تتقرب إليها وتعبدها، وفي ذلك إغراء للعرب على الحج إلى الكعبة ؛ حيث يطوفون بالبيت ويقربون وفي ذلك إغراء للعرب على الحج إلى الكعبة ؛ حيث يطوفون بالبيت ويقربون لأصنامهم في نفس الوقت . ولم يستحدث قصى هذه الوظيفة وإنما هي وظيفة قديمة ترجع إلى بناء الكعبة نفسها، فإنه من الطبيعي أن يكون لكل معبد سادته.

ووظيفة السقاية لا تقل أهمية ، وهي مرتبطة بالكعبة والحج إليها؛ وتأتى أهميتها من أن مكة بلد شميحيحة المياه، وأن الحاج إليها يلقى عنتا شديدًا إذا تيسر له المياه

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۱۳۷ . الطبری ۱۸/۲ . العبادی : العصر العربی ۸-۹.

Watt, Mohmmed at Mecca. P. 9 (Y)

وخصوصًا في مـوسم الحج، حيث يكثر الوافدون إلى مكة لأداء هـذه الفريضة ، وقد أصبحت مهمة السقاية بالغة الخطورة خصوصًا بعد أن طمرت بثر زمزم المتي يسرت المقام في هذا الوادى القفر . نتيجة لإهمال جرهم لها ، أو لأن زعيم جرهم قد طمرها، بعد أن هزم أمام قبيلة خزاعة واضطر للخروج عن مكة (١) . حتى يـضايق خزاعة ويجعل مهمة الحج عسيرة. ومن المؤكد أن الزعماء المخزاعيين اهتموا بـتوفير المياه لإرواء الحجاج في موسم الحج، وإن لم يفكروا في إعادة حفر زمزم التي تنوسي أمرها مع الزمن ، وجهل السناس موضعها، وإن لم نسمع أنهم جـعلوا من هذا الاهتمام وظيفة خاصة. وقد اهتم قصى بهذا الأمر حين ولى مكة اهـتماما كبيرا ،نتيجة لاهتمامه بتنشيط الحج الذي يبدو أنه فتر في العهد الأخير من حكم خزاعة، وقام بحفر الآبار في وادى مكة ، كما حفرت عشائر قريش آبارا كثيرة بعد قصى (٢) : وإن لم يفكر أحد في إعادة حفر بشر زمزم . حتى كانت أيام عبد المطلب بن هاشم الذي آلت إليه هذه الوظيفة الهامة، وأصبح يجد مشقة كبيرة في توفير المياه للعدد المتزايد من الحجاج نتيجة للاتجاه العام نحو مكة المستقلة ، بعد ما أصاب الدويلات العربية في الجنوب والشمال من تدهور سياسي وأدبي، وقد ألهمت الحاجة عبد المطلب المتفكير في حفر بثر زمزم، بشر إسماعيل ، التي لابد كانت الأخبار لا تزال تروى عنها ، والبحث عن مكانها حتى اهتدى إليها وأعاد حفرها (٣) ، ومن ثم أصبحت عملية إمداد الحجاج بالماء أقل مشقة. وقد عد المكيون وظيفة السدانة من أعظم الوظائف في مكة، وكانت قريش تفاخر بهما<sup>(1)</sup> ، وقد تولت هاتين الوظيفتين أعظم العـشائر القرشية، وحين فتح النبى عَيْنَ مُكَةُ أَلْغَى كُلُّ المناصب بها ولم يبق إلا على هاتين الوظيفتين تقديرًا لأهميتهما (٥).

والرفادة هي إطعمام الحاج في أيام الحج، وقد فرض قبصي على قريش خبرجا تخرجه من أموالها وتدفعه إليه؛ فيصنع به طعاما يقدمه للحجاج في أيام عرفات ومني،

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١٢٦١١.

<sup>(</sup>٢) نفسه ١٩٩١ - ١٦٣ (ذكر ابن هشام أسماء أكثر من عشرة آبار حفرتها بطون قريش بمكة).

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١٥٤/١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) انظر سورة التوبة ١٩ .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ٤/ ٣٢ . الطبرى ٢/ ٣٢٧.

على اعتبار أن الحجاج هم ضيفان الله وأن أحق الضيف بالكرامة هم ضيف الله، وأن على قريش ، وهي تسكن في حمى بيت الله وتـقوم عليه ، أن تقوم بهـذا الواجب السامي (١) . وكان هذا العمل من قصى ينطوى على حكمة سياسية كبيرة، فإن إمداد الحاج بالطعام يدعو إلى الإقبال على القدوم إلى مكة، وخصوصا إذا قدرنا بعد الشقة وصعوبة حمل المؤن والزاد مع السفر في الصحراء مسافات طويلة (٢) ، كما أن البادية كانت فقيرة، وكان إطعام الطعام فضيلة من أكبر الفضائل التي يتمدح بها العرب وينال صاحبها عن طريقها الاحترام العام والمنزلة الرفيعة. كما أن المؤاكلة تعد عقد جوار عند العرب، فإذا أطعمت قريش القبائل القادمة إلى مكة في موسم الحج فإنها تنال بذلك احتراما عاما ومنزلة سامية في نظر هذه القبائل ، كما تعتبر أنها تعاقدت معها برابطة الجوار والأمن نتيجة لهذه المؤاكلة، وبذلك يصبح في إمكان قريش أن تسير آمنة في أراضي هذه القبائل؛ ولذلك كانت السرفادة وظيفة سامية في مكة، وكانت توكل إلى العشائر العريقة من قريش . على أن هذه الوظيفة ليست مستحدثة كلية، فإن الأخباريين يروون أن عمرو بن لحي زعيم خزاعة كان يطعم الحاج ، وقالوا: «إنه ربما ذبح أيام الحج عشرة آلاف بدنة وكسى عشرة آلاف حلة في كل سنة ، يطعم العرب ويحيس لهم الحيس بالسمن والعسل ويلت لهم السويق»(٣) ولكن يبدو أن هذا التقليد لم يصبح وظيفة مقررة إلا في عصر قصى بن كلاب.

هذه الوظائف الثلاثة (السدانة والسقاية والرفادة) لم تكن وظائف قبلية، وإنما هي وظائف استلزمها وجود الكعبة بمكة وقيام الحج إليها والرغبة في تيسيره؛ حتى تجنى مكة من وراء ذلك الفوائد المادية والأدبية التي كانت ضرورية لحياتها كبلد يعتمد على التجارة وعلى الاتصال بالقبائل من حوله. ولم تكن هذه المناصب تشكل إدارة محلية، وإنما كانت مزايا تعطى فرصًا للكسب المادي والمنزلة الأدبية.

<sup>(</sup>۱) نفسه ۱/۱۱۱ – ۱۲۲ .

<sup>(</sup>٢) البخارى ٢/ ١٣٤ (وكمان أهل اليمن يحجمون ولا يتزودون ويقولون نحن الممتوكلون فإذا قدموا مكة سألوا الناس).

<sup>(</sup>٣) ابن كثير ٢/ ١٨٧ .

والوظيفتان الرئيستان بعد ذلك في عهد قصى هما اللواء والقيادة، والأولى هي الراية تعقد فيجتمع إليها المحاربون، يسلمها قصى لمن يتولى القيادة العامة. والقيادة هي قيادة الجيش عند الحرب وقد يتولاها بنفسه أو ينيب عنه من يتولاها. وهاتان الوظيفتان كانتا موجودتين في تنظيم القبيلة العربية؛ فشيخ القبيلة هو الذي يعلن الحرب على القبائل الأخرى ويدعو المحاربين إلى الاجتماع. كما أنه يقود القبيلة في حروبها أو ينيب عنه من يقودها. وكل ما استحدثته قريش في هذه الناحية أنها وكلت أمر هذه الوظائف إلى عشائر معينة تتوارثها؛ وذلك لأنه لم يصبح لقريش بعد موت قصى زعيم عام ترجع إليه القبيلة، وإنما أصبح يحكمها «الملاً» وهم رؤساء العشائر الذين اعتبروا أنفسهم متساوين من حيث المبدأ واقتسموا المناصب فيما بينهم.

هذه هى المناصب الرئيسة الستة التى برزت فى عهد قصى، والتى اقتسمها بعد ذلك أبناء عبد الدار وأبناء عبد مناف ابنى قصى . ولكن تبطلع البطون القرشية إلى التقدم والمشاركة فى شئون مكة، وحرص الملأ على وحدة القبيلة وإرضاء العشائر، أدى إلى أن يستحدثوا عشر وظائف أخرى هى: العمارة وهى مراعاة الأدب والوقار فى البيت الحرام فلا يتكلم فيه بهجر ولا رفث ولا ترفع فيه الأصوات. والحجابة وهى قفل البيت وفتحه للزائرين. والمشورة وهى أنهم لا يجتمعون على أمر حتى يعرضوه على صاحبها. والأشناق وهى جمع الأموال الخاصة بالديات والمغارم والقيام على أدائها . والقبة وهى خيمة تجمع فيها أسلحة الجيش . والأعنة وهى قيادة الخيل والسفارة وهى الاتحال بالقبائل الأخرى فى المنافرات والمفاوضات. والأيسار، وهى الأزلام التى يُضرب بها عند هبل كبير الأصنام فى جوف الكعبة . والحكومة وهى الفصل فى المنافرات والخصومات . والأموال المحجرة، وهى الأموال المسماة للآلهة (١) .

وحين ظهـر الإسلام كان الشرف في قريش قـد انتهى إلى عشرة رهـط من عشرة أبطن وهم:

١ - العباس من بطن هاشم، وإليه كانت السقاية وبقى له ذلك في الإسلام.

٢ - أبو سفيان من بطن أمية، وعنده العقاب راية قريش ، فإذا اجتمعوا على
 أحد سلمها له وإلا فهو صاحبها، وهذه الوظيفة هي وظيفة القيادة.



<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٢/٣١٣ – ٣١٥.

- ٣ الحارث بن عامر من بطن نوفل ، وكانت إليه الرفادة.
- ٤- عثمان بن طلحة من بطن عبد الدار، وكانت إليه اللواء والسدانة مع الحجابة
   ويقال: إن الندوة أيضًا كانت في بني عبد الدار .
  - ٥- يزيد بن زمعة بن الأسود من بطن أسد، وكانت إليه المشورة.
  - ٦ أبو بكر الصديق من بطن تيم، وإليه كانت الأشناق في الجاهلية.
    - ٧ خالد بن الوليد من بطن مخزوم، وإليه كانت القبة والأعنة.
  - ٨ عمر بن الخطاب من بطن عدى ، وإليه كانت السفارة في الجاهلية .
    - ٩ صفوان بن أمية من بطن جُمح ، وإليه كانت الأيسار.
- ١٠ الحارث بن قيس من بطن سهم، وإليه كانت الحكومة والأموال المحجرة.

وقد استمرت هذه المناصب حتى فتح مكة حين ألغاها النبى على جميعًا إلا سدانة البيت والسقاية (١) : وبعض هذه المناصب تفريع لبعض الوظائف السابقة، وبعضها ليست لها قيمة كبيرة، على أنها جميعا من صميم التنظيم القبلى إلا ما كان منها متصلا بالكعبة والبيت الحرام، ولم تكن المناصب توكل إلى الأفراد، وإنما كان توكل إلى البطون، وكل بطن يرشح للوظيفة من تكتمل له صفات الرياسة، على ما كان يجرى في النظام القبلي من أن الفضائل الشخصية هي الأساس في تولى مناصب الرياسة.

#### النزعات العشائرية ووحدة القبيلة في مكة

أنزل قصى بطون قريش بمكة، وقريش على أرجح الروايات هو فهر بن مالك بن النضر بن كنانة بن خزيمة بن مدركة بن إلـياس بن مضر، فكل من تجمع إلى قصى هو بطون فهر (٢)

<sup>(</sup>١) العقد الفريد ٣/ ٣١٣ – ٣١٥ – الألوسي ١/ ٢٤٨ – ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) ابن حزم : جمهرة أنساب العرب ١١. القلقشندى : نهاية الأرب ٣٩٤.

الأبطح واستقر بـه، وعرف بقـريش «البطاح» وقـسم نزل بظاهـر مكة وعرف بقـريش «الظواهر». وقد كانت قريش البطاح هي عامة بطون قريش، أما قريش الظواهر فهم أربعة أبطن وهم : بنو بغيض بن عامر بن لؤى ، وبنو الأدرم بن غالب، وبنو محارب ابن فهر، وجماعة من بني الحارث بن فهر. وقد عاشت قريش الظواهر مستبدية أو شبه مستقرة، ويبدو أن حالتها المالية لم تكن حسنة؛ فكانت لذلك تـغير وتغزو. أما قريش البطاح فلزمت الـحرم واستقرت به وعرفت لذلـك بقريش الضب (١) ، واتخـذت من التجارة ورعاية البيت الحرام موردا تتعيش منه ، وحصلت بذلك على مال عظيم. وقد كشرت بطون قريش البطاح وتعددت حستى كان عدد السبيوت الظاهرة في نهاية القرن السادس الميلادي أحد عشر بطنا. خمسة من ولد قصى، هم : هاشم بن عبد مناف ومعهم بنو المطلب بن عبد مناف، وأمية بـن عبد شمس بن عبد مناف، ونوفل بن عبد مناف، وعبد الدار بن قبصى ، وأسد بن عبد العزى بن قصى. والباقون من ولد كعب ابن لؤى وهم : عدى بن كعب بن لؤى ، وزهرة بن كلاب بن مرة بن كعب، وتيم بن مرة بن كعب، وسهم بن عمرو بن هصيص بن كعب، وجُمُح بن عمرو بن هصيص بن كعب، ومخـزوم بن يُقَطَّة بن مرة بن كـعب. وتحت لواء هذه البطون الـظاهرة انضوت بقية العشائر الأخرى من قريش (٢) . وبين هذه البطون انقسمت المناصب في مكة ، وقد جاء الإسلام والأمر مستقر عليها.

حكم قصى مكة بعد أن أجلى خزاعة عنها، وجمع فى يده المناصب الستة التى أشرنا إليها ، وأقرت له العرب بذلك، ودانت له قريش وعظمته وأصبح أمره كالدين المتبع فيهم (٣) . فلما أسن قصى ، عهد بالأمر من بعده لابنه الأكبر عبد الدار، وأسند إليه هذه المناصب كلها، ويعلل الأخباريون ذلك بأن عبد الدار كان بكر قصى، وكان أضعف إخوته الذين نبه ذكرهم وشرفوا فى عهد أبيهم، فأراد قصى أن يرفع من قدر ابنه الأكبر ويلحقه بشرف إخوته، فعهد إليه هذا العهد، وخضع بنو قصى لهذا الأمر احتراما لرأى أبيهم . لكن هذا الذي يقول به الأخباريون يخالف القواعد التي جرى عليها العرف عند القبائل العربية، فإن الكفاية الشخصية كانت هى الأساس فى تولى

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ٢/١٣.

<sup>(</sup>٢) الطيرى ٢/ ٤٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/ ١٣٧ . الطبرى ١٨/٢ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ١٤٣/١ - ١٤٤.

الرياسـة في القبـيلة العـربية، ولابد مـن وجـود علة أخـري غيـر التي قال بهـا هؤلاء الأخباريون، وعندى أن «قصى» الذي اتصف بالحكمة وبعد النظر ، قد أراد أن يحتفظ بوحدة القبيلة القرشية ويبعد عنها أسباب التنافس والشقاق الذي أشفق من وقوعه، والقبيلة لا تزال حديثة عهد بحكم مكة، وأعداؤها من خزاعة وبني بكر لا يزالون يعيشون منفيين حول مكة، ومن المحتمل أن يعودوا لمناوأتها إذا دب خلاف بين صفوفها، ولقد قدرت بطون قريش هــذه الحكمة من قصى وأدرك بنوه مــا يرمى إليه -هذا إذا كان عبـد الدار على ما وصفه به أصـحاب الأخبار من الضـعف ، وهو أمر من المحتمل أن يكون هواهم قد مال بهم إليه؛ لتعظيمهم لبني عبد مناف الذين جاء النبي وَاللَّهُ منهم فلم ينازعوا عبد الدار طول حياته، ولكن الخلاف ما لبث أن ثار ، ورأى بنو عبد مناف أنهم أحق بالأمر من بني عمهم عبد الدار ، أو أنهم لا يقلون عنهم نباهة وشرقًا ، لذلك نازعوهم الأمر، وانقسمت قريش تبعًا لذلك إلى معسكرين متعاديين انقسمت بينهما بطون قريش، فانضم إلى معسكر بني عبد مناف ، بنو أسد بن عبد العزى ، وبنو زهرة بن كلاب، وبنو تيم بن مرة ، وبنو الحارث بن فهر . . وانضم إلى معسكر بني عبد الدار، بنو مخزوم بن يقظة، وبنو سهم بن عمرو بن هصيص، وبنو جمح ابن عمرو، وبنو عدى بن كعب. وخرجت عامر بن لؤى ، ومحارب بن فهر من قريش الظواهر فلم يكونوا مع واحد من الفريقين.

وعقد كل واحد من المعسكرين حلفًا توكيدا لترابطهم وتضامنهم . فعقد بنو عبد مناف حلفاً سموه حلف «المطيبين» لأنهم قدموا طيبًا في جفنة وضعوها في فناء الكعبة وغمسوا أيديهم فيها ومسحوها في جدار الكعبة توكيدًا لحلفهم . كما عقد بنو عبد الدار حلفا سموه «الأحلاف» . وتَعبَّت قبائل الحلفين لبعضها وأوشكت الحرب الأهلية أن تقع في مكة . لكن الملأ من قريش أدركوا ما يتعرض له مركز القبيلة من خطر وما يعود عليها من أضرار لو نشب القتال وسالت الدماء، فإن وحدة القبيلة ستتمزق وحرمة مكة التي يحرصون عليها ويسعون لإقرارها في نفوس العرب ستضعف، ومن ثم تتعرض مكة للاعتداء عليها وتهون قريش في نظر القبائل؛ لذلك سارعوا إلى القضاء على هذا الخطر بفض هذا النزاع، فأعطوا بني عبد مناف الرفادة والسقاية، وأبقوا المناصب الأخرى في يد بني عبد الدار. وبذلك رضى الطرفان وحسم النزاع، لكن الطرفين ثبت كل منهما على حلفه (1)

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۲۳/۱ – ۱۶۶.

فتح عيون البطون القرشية كلها على الرغبة في المشاركة في شئون الحكم في القبيلة القرشية داخل مكة ، ولـما كانت قريش قد تميزت بوجود رجال أكفاء رأسوا عشائرها ووضعوا نصب أعينهم دائمًا المحافظة على وحدتها وحل مشاكلها فقد اصطنعوا من الوظائف ما أرضوا به شعور البطون الـقرشية كلها، وبعد أن كانت وظائف مكة ستة توزعت بين بني عبد الدار وبني عبد مناف ، بـلغت في نهاية القرن السادس ست عشرة وظيفة توزعت على بطون قريش البطاح. ومن ثم احتفظت قريش بوحدتها، ونجت من التفكك الذي كان يصيب القبائل العربية ويخلق منها في كثير من الأحيان بطونا متعادية متحاربة. وقد دعم هذا التـرابط مركز مكة، وضمن لها التفوق على المدن العـربية الأخرى الـتى كانـت تقع على طـريق القـوافل، وكان مـن شأنهـا أن تنافس مـكة في التجارة.

وكما حرص رجال قريش على وحدة القبيلة وتضامنها، كذلك حرصوا على إقرار الأمن في مكة ، سواء لأهلها أو للقادمين عليها، ووقفوا في وجه كل من تحدثه نفسه من أهلها أو من غيرهم بالاعتداء على حرية الناس وأمنهم ، أو ظلم القادمين إليها للمتاجرة والمبادلة؛ وذلك أن مكة كانت تعتمد في حياتها على ما تجلبه إليها التجارة من الرزق سواء منها الخارجية أو الداخلية. وإذا كانت تجارة قريش الخارجية قد اتسعت بعيث ضمنت العشائر الغنية التي تشارك فيها ثروة كبيرة، فإن رجال قريش قد حرصوا على سلامة التجارة الداخلية؛ حتى تضمن العشائر التي لم تشارك بصورة قوية في التجارة الخارجية. ما يضمن لها أسباب الرزق في التجارة الداخلية، لذلك وقفوا في وجه كل ما من شأنه أن يعطل هذه التجارة أو يحد من نشاطها، ومن أجل هذا قام حلف «الفضول». وكان سببه المباشر أن العاص بن وائل السهمي اشترى بضاعة من رجل يمني قدم مكة ، وأبي أن يدفع الثمن، ولجأ اليمني إلى بطون الأحلاف فلم تنصفه، فأدى هذا إلى رد فعل قوى بين البطون القرشية الأخرى التي كانت تعتمد على التجارة الداخلية، ورأت فيه محاولة من العشائر الغنية ، التي تهيمن على التجارة الخارجية نتيجة لشروتها الواسعة، للهيمنة على التجارة الداخلية أيضًا بمضايقتها للتجارة الخارجية نتيجة لشروتها الواسعة، للهيمنة على التجارة الداخلية أيضًا بمضايقتها للتجارة الخارجية نتيجة لشروتها الواسعة، للهيمنة على التجارة الداخلية أيضًا بمضايقتها للتجارة الخارجية نتيجة لشروتها الواسعة، للهيمنة على التجارة الداخلية أيضًا بمضايقتها للتجارة الخارجية نتيجة لشروتها الواسعة، للهيمنة على التجارة الداخلية أيضًا بمضاية على التجارة الداخلية أيضًا بمضاية على التجارة الداخلية أيضًا بمضاية على التجارة الداخلية أيشاء بمضاية على التجارة الداخلية أيشاء بمضاية على التجارة الداخلية أيشاء بمن المشائر المنائر المغلون المضاية على التجارة الداخلية أيشاء بمضاية على التجارة الداخلية أيضاء بمضاية على التجارة الداخلية أيساء بمن المسائر المنائلة السهماء المنائر المنا

الخارجيين من غير قريش (١) . لذلك تنادى بنــو هاشم وأسد وزهرة وتيم لعــقد حلف للوقوف في وجه هذا الاتجاه، ومنع كل ظلم يقع في مكة سواء على أهلها أو على الغرباء ، فاجتمعوا في دار الندوة وتشاوروا في الأمر ، ثم انتقلوا إلى دار عبد الله بن جدعان أحد أثرياء مكة من بني تيم الذي صنع لهم طعاما ، حيث عقدوا حلفًا سموه «حلف الفضول» تعاهدوا فيه على أن يكونوا يدا واحدة مع المظلوم على الظالم حتى يؤدى إليه حقه «وعلى التأسى في المعاش» (٢) . وإن هذه الفقرة الأخيرة لتبين بوضوح أغراض الحلف وهو الوقوف في وجه الظلم الذي قد يجر إلى أن تحرم هذه البطون من أسباب معاشها. وقد حقق هذا الحلف نتيجته المباشرة؛ فقد دفع العاص بن واثل ثمن البضاعة التي أخذها ، كما استقرت الحرية العامة في مكة ، وقد بقيت آثار هذا الحلف إلى ما بعد الإسلام ، وإن كان قد تعطل فترة من الزمن عند بدء ظهور الإسلام في أثناء الدور المكي من حياة الرسول عَلَيْكُ - كما سنشير إليه فيما بعد - ويذهب بعض المؤرخين إلى أن حلف الفضول إن هو إلا امتداد لـحلف المطيبين ، على اعتبار أن الذين انضموا للحلف هم نفس البطون التي كانت في حلف المطيبين، باستثناء بعض عشائر عبد مناف وهم بنو نوفل وبنو عبد شهمس الذين أصبحوا في ذلك الوقت من العشائر الغنية التي اتخذت جانب الفريـق الآخر تحقيقًا لمصالحها (٣) . ولكن لا يمكن التسليم بهذا الرأى فإن حلف المطيبين عقد لظروف أخرى وهي التنازع على المناصب في مكة ، وكان بنو عبد مناف يملكون ناصية الثروة وناصية التجارة الخارجية، فإن على يد هاشم بن عبد مناف وإخوته خرجت قريش إلى نطاق التجارة الخارجية، وإلى تنظيم القوافل لنقل الـتجـارة بين الجنـوب والشمـال والشرق والـغرب. وهم الذيـن أجروا

<sup>(</sup>۱) لدينا أمثلة أخرى على مضايقة أغنياء قريش للتجار الغرباء، منها ما ذكره ابن إسحاق من أن أبا جهل بن هشام اشترى إبلا من رجل جاء إلى مكة يبيع إبلا ومطله بأثمانها حتى اضطر الرجل إلى أن طلب الإنصاف من رجال قريش (ابن هشام ۲۱۲۱۱) . و ما رواه ابن كثير من محاولة نبيه بن الحجاج ظلم رجل خثعمى جاء مكة مما اضطر الرجل إلى طلب الإنصاف . (ابن كثير ۲۹۲/۲).

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/١٤٤ – ١٤٥ . ابن كثير ٢/ ٢٩٢ . ابن الأثير ٢٦/٢ – ٢٧. اليعقوبي ١٣/١- ١٣.

Watt, op. oit. p. 6. 13-14. (r)

الاتصالات الخارجية بالبيزنطيين والأحباش والفرس واليمن (۱). أما حلف الفضول فتختلف ظروفه ودواعيه كما تختلف ظروف القائمين عليه، وإن كانوا هم بعض نفس البطون التي اشتركت في الحلف الأول، وإذا كان الحلف الأول لتقسيم المناصب فإن الحلف الثاني قام لإقرار العدل والأمن وتدعيم مصالح التجارة الداخلية في مكة ذاتها، وقد قدر الإسلام الأهداف السامية التي عقد من أجلها هذا الحلف وأقره، وقال النبي فيه: "لقد شهدت في دار ابن جدعان حلفا ما أحب أن لي به حمر النعم ؛ ولو أدعى به في الإسلام لأجبت (۱) . وقد بقيت آثاره بعد الإسلام، حتى لقد نادى به الحسين بن على حين وقعت بينه وبين الوليد بن عتبة بين أبي سفيان والي المدينة منازعة في مال كان بينهما، وقد تداعت أطراف الحلف لنصرة الحسين مما اضطر الوليد إن إنصافه (۲)

وأوشك خلاف آخر أن يدب بين صفوف القبيلة قبيل ظهور الإسلام حين هدمت قريش الكعبة، وتنافست البطون على من ينال شرف وضع الحجر الأسود في مكانه من البناء ، وقد تحزبت للذلك بنو عبد الدار وبنو عدى وعقدوا بينهم حلفًا على ألا يدعوا أحدًا يقوم بهذا غيرهم وقدموا جفنة فيها دم غمسوا أيديهم فيه توكيدا لحلفهم فسموا «لعقة الدم» ، لكن الخلاف ما لبث أن حسم بالتحكيم على يد محمد بن عبد الله بن عبد المطلب الذي لم يكن بعث نبيًا بعد (٤)

وقد ذكر المؤرخون تنازعًا وقع بين عشيرة هاشم وعشيرة أمية بن عبد شمس، وهما بيتان من بيوت بطن عبد مناف، وأفاضوا في ذكر هذا التنافس بين البيتين ورتبوا عليه نتائج كبيرة، اعتبروه أساسًا للنزاع بين بني هاشم وبني أمية بعد ظهور الإسلام، وقد احتل ذكر هذا التنازع جانبًا كبيرًا من اهتمام الكتاب والمؤرخين سواء منهم القدماء أو المحدثون، وأفرد له بعضهم كتبا خاصة به . وأول ذكر لهذا التنازع ما ذكره ابن سعد في كتاب «الطبقات الكبرى» عند حديثه عن هاشم بن عبد مناف وابنه عبد المطلب بن هاشم، وعن ابن سعد أخذ من تلاه من المؤرخين القدماء ثم تبعهم المحدثون.

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١٤٧/١ . اليعقوبي ٢٠١/١.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/ ١٤٥ . ابن كثير ٢٩٣/٢ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١٤٦/١ . ابن كثير ٢٩٣/٢. أبن الأثير ٢/٣٠.

<sup>(</sup>٤) ابن کثیر ۲/۳۰۳.

تحدث ابن سعد عن مركز هاشم بن عبد مناف بين قومه وما نالته قريش على يده من خير ، ثم قال : «أخبرنى هشام بن محمد قال، حدثنى معروف بن الخربوذ المكى، قال حدثنى رجل من آل عدى بن الخيار بن عدى بن نوفل بن عبد مناف عن أبيه، قال: «فحسده (يعنى هاشما) أمية بن عبد شمس بن عبد مناف بن قصى، وكان ذا مال ، فتكلف أن يصنع صنيع هاشم فعجز عنه ، فشمت به ناس من قريش ؛ فغضب ونال من هاشم ودعاه إلى المنافرة، فكره هاشم ذلك لسنه وقدره، فلم تدعه قريش وأحفظوه ، قال فإنى أنافرك على خمسين ناقة سود الحدق تنحرها ببطن مكة، والجلاء عن مكة عشر سنين، فرضى أمية ذلك، وجعلا بينهما الكاهن الخزاعى ، فنفر هاشما عليه، فأخذ هاشم الإبل فنحرها وأطعمها من حضر ، وخرج أمية إلى الشام فأقام بها عشر سنين ، فكانت هذه أول عداوة وقعت بين هاشم وأمية» (١)

ثم تحدث عن منافرة أخرى وقعت بين عبد المطلب بن هاشم وحرب بن أمية قال: «وأخبرنا هشام بن محمد بن السائب الكلبى عن أبيه قال: أخبرنى رجل من بنى كنانة يقال له ابن أبى صالح ورجل من أهل الرقمة مولى لبنى أسد وكان عالما ، قالا: تنافر عبد المطلب بن هاشم وحرب بن أمية إلى النجاشي الحبشي، فأبي أن ينفر بينهما، فجعلا بينهما نفيل بن عبد العزى بن رياح بن عبد الله بن قرط بن رزاح بن عدى بن كعب فقال لحرب: يا أبا عمرو أتنافر رجلا هو أطول منك قامة، وأعظم منك هامة، وأوسم منك وسامة وأقل منك لامة، وأكثر منك ولدا، وأجزل منك صفدا، وأطول منك مذودا . فنفره عليه فقال حرب: إن من انتكاث الزمان أن جعلناك حكما» (٢) هذه رواية ابن سعد، وتابعه عليها البلاذري (٣) والطبرى (٤) وابن الأثير (٥)، وكتب المقريزي كتابا خاصا بهذا النزاع سماه «النزاع والتخاصم بين بني أمية وبني هاشم» رد فيه أصل الخصصومة التي قامت بين بني هاشم وبني أمسية في عهد على بن أبي

<sup>(</sup>١) ابن سعد ١/٥٥ – ٥٦.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۱/ ۲۷ – ۲۸.

<sup>(</sup>٣) البلاذرى : أنساب الأشراف ١/ ٦٠- ٦١ ، ٧٢ ، ٧٣ .

<sup>(</sup>٤) الطبرى ٢/ ٢٣ .

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير ٢/ ٩- ١٠.

طالب ومعاوية بن أبى سفيان وما تلاها من صراع بين البيتين إلى هاتين الحادثتين (1) ثم سار على ذلك من تناولوا هذا الموضوع من المؤرخين والكتاب المحدثين (٢) ونحن لا نستطيع مجاراة هؤلاء المؤرخين ونرفض القصتين من أساسهما. وأول ما يطالعنا في هذا الشأن أن ابن إسبحاق وهو أقدم من تناول السيرة لم يذكر شيئًا عن هاتين القصتين، بل لم يشر إلى أى نزاع وقع بين بنى هاشم وبنى أمية قبل الإسلام، وكذلك لم يشر إليهما أحد من كتاب السيرة المحققين من أمثال ابن كثير وابن سيد الناس. بل إن ابن إسحاق يثبت الترابط بين بنى عبد مناف فى مواضع كثيرة، فهو حين يتحدث عن إعادة حفر زمزم على يد عبد المطلب بن هاشم يقول: إن بنى عبد مناف افتخرت بها على قريش كلها وعلى سائر العرب، ويروى قصيدة لمسافر بن عمرو بن أمية بن عبد شمس وهو يفخر على قريش بما ولوا عليهم من السقاية والرفادة وما أقاموا للناس من شمس وهو يفخر على قريش بما ولوا عليهم من السقاية والرفادة وما أقاموا للناس من ذلك. ويزمزم حين ظهرت لهم، وقد كانت هذه المناصب كلها فى يد عبد المطلب بن هاشم، ويعلق ابن إسحاق على ذلك بقوله: «وإنما كان بنو عبد مناف أهل بيت واحد، هاشم، ويعلق ابن إسحاق على ذلك بقوله: «وإنما كان بنو عبد مناف أهل بيت واحد، هاشم، ويعلق ابن إسحاق على ذلك بقوله بعض فضل» (٣)

وحين خاصمت قريش عبد المطلب على بــــــر زمزم وخرجوا ليحاكموه لدى كاهن بنى سعد هزيـــم بأشراف الشام «ركب عبد المطلب ومعه نفر من بنى أبيـه من بنى عبد مناف» (أ) ثم إن عبد شمس بن عبد مناف كان صاحب أمــر بنى عبد مناف فى خصومتهم ضد بنى عبد الدار، وقد قبل عبد شمس أن توكل السقاية والرفادة إلى أخيه هاشم، لأن عبد شمس كان رُّجلا سفاراً قلــما يقيم بمكة، وكان مقلا ذا ولد (٥) . ويستمر الترابط بين البيتين وتقوم الصداقات بين أفرادهما؛ فقــد كان العباس صديقًا حميما لأبى سفيان ابن حرب، وقد ظل صــديقًا له حتى بعد ظـهور الإسلام ، بالرغم مما قــامت به قريش

<sup>(</sup>۱) المقريزي : النزاع والتخاصم ص ۲-۱۷.

<sup>(</sup>۲) بودلى . محمد الرسول ۱۶۳ . العقاد. معاوية فى الميزان. ص ۳۱ وما بعـدها، أبو الشهداء ص ۲۶ وما بعـدها. مطلع النور ص ۱۲۲ ومــا بعدها . الخربوطلى: المختار الشقفى ص ۱۲۵ – ۱۲۵ . إبراهيم الإبيارى : معاوية ص ۹ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ۱/ ۱٦٢ .

<sup>(</sup>٤) تفسه ١/٥٥.

<sup>(</sup>٥) نفسه ١٤٧/١ .

جميعًا ضد النبي على وبنى هاشم ، والعباس هو الذى أخذ الأمان لأبى سفيان من النبى عند فتح مكة ، وقد اشتد على عمر حين طلب إلى النبى على أن يضرب عنق أبى سفيان؛ فقال العباس: «مهلا يا عمر. فوالله أن لو كان من رجال بنى عدى ما قلت هذا، ولكنك عرفت أنه من رجال عبد مناف» (۱) ولم يبد رجال بنى عبد مناف حماسة شديدة للقتال حين خرجت قريش لقتال المسلمين في بدر، بل كانوا يسايرون إجماع القبيلة على الخروج بل إن بعضهم حاول تخذيل قريش عن لقاء المسلمين، وكان أبرز من قام بهذا الدور عتبة بن ربيعة بن عبد شمس ، حتى اتهمه أبو جهل بالممالأة فقال : «إن عتبة يشير عليكم بهذا (يعني الرجوع) لأن ابنه مع محمد ، ومحمدا ابن عمه، وهو يكره أن يقتل ابنه وابن عمه» (۱)

وهكذا يثبت ابن إسحاق والواقدى ومن أخذ عنهما أن الترابط كان موجودا بين بنى عبد مناف جميعا، وأن قريشًا كانت تعتبر بنى عبد مناف عصبية واحدة، وحتى ليقول أبو جهل وقد سئل عن رأيه فيهما يقول محمد ﷺ: "تنازعنا نحن وبنو عبد مناف الشرف: أطعموا فأطعمنا وحملوا فحملنا، وأعطوا فأعطينا، حتى إذا تحاذينا على الركب وكنا هذه ؟ والله لا نؤمن به أبدًا» (٣) ، وهكذا نجد أنه ليس هناك ذكر لما ذهب إليه ابن سعد. والأمر الثانى الذي يطالعنا أن الرواية في كلتا الحادثتين رواية مفردة مقطوعة السند، وهي عن هشام بن محمد بن السائب الكلبي، وهو غير منزه عن الشبهات لأنه لا يحقق ما يصل إلى يده (٤) . ثم إن من أخذوا بهذه الرواية من أمثال ابن الأثير الذي أخذها عن الطبرى الذي أخذها بدوره عن ابن سعد، قد مهدوا لهذه الرواية بقصة أسطورية، فقد ذكر ابن الأثير أن هاشما وعبد شمس توأمان وأن أحدهما ولد قبل الآخر، وأصبع له ملتصقة بجبهة صاحبه فنحيت ، فسال الدم (٥) ، فقيل يكون بينهما دم، وذكر اليعقوبي حادث الولادة فقال: «كانا توأمين فخرج هاشم وتلاه عبد

<sup>(</sup>١) نفسه ٤/ ٢١.

<sup>(</sup>٢) الواقدى : مغازى رسول الله ص ٤٦.

<sup>(</sup>۳) ابن هشام ۲۳۸/۱

<sup>(</sup>٤) ياقوت : معجم الأدباء ١٩/ ٢٨٧- ٢٨٨.

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير ٢/ ١٠.

شمس وعقبه ملتصق بعقبه فقطع بينهما بموسى . فقيل ليخرجن بين ولد هذين من التقاطع ما لم يكن بين أحد» (١٦) ويزيد ابن الأثير والبلاذري الوضع غرابة، فإنهما يذكران أن هاشما مات بغزة وله من العمر عشرون سنة أو خمس وعشرون سنة (٢) فإذا كان عبد شمس والد أمية توأم هاشم، فكم يكون سن أمية حين نافر عمه؟ . وفي تحكيم النجاشي بيـن عبد المطلب وحرب غرابة شديدة، إذا كيف ينتـقل الخصمان إلى الحبشة وما مدى علم النجاشي بمواهب الرجلين ومنزلتهما وهو هنا موضوع المنافرة. على أن هــؤلاء المؤرخيــن يثبتــون مع ذلك استــمرار الصـــداقة بين أولاد أمــية وأولاد هاشم، فيذكرون صداقة عبد المطلب وحـرب بن أمية، وكان حرب بن أمية على قريش وحلفائها في الفجار لمكانه من عبد مناف سنًّا ومنزلة (٢٠) . ويذكرون صداقة العباس بن عبد المطلب وأبي سفيان بن حرب. وإذا كان أبو سفيان قد عادي النبي وقاد قريشًا لحربه بعد معركة بدر سنة ٢ هـ إلى فتح مكة سنة ٨ هـ ، فإن القبيلة كلها أجمعت على هذه الحرب إذ إن مكة كانت تقاتل دفاعًا عما تراه مصلحتها، وبنو هاشم أنفسهم خرجوا للقـتال يـوم بدر وأسر من رجـالهم الـعباس وعـقيـل بن أبي طالب، ونـوفل بن عـبد المطلب (٤) وكان أبو لهب بن عبد المطلب (٥) وأبو سفيان بن الحرث بن عبد المطلب من أشد الناس عداوة لرسول الله ﷺ وللإسلام (٢) ، وهما من بنى هاشم ومن أمس الناس قرابة بالرسول ﷺ.

من كل ما تقدم يمكن القول بأن هذا التنازع الذى ذكره المؤرخون بين بنى هاشم وبنى أمية فى الجاهلية لم يكن له وجود ، وأنه لم يشر بين البيتين خلاف إلا بعد مقتل عثمان، وهذا العداء الذى قام بين على ومعاوية واستمر بعد ذلك بين البيتين هو الذى سحبه المؤرخون على الماضى، فحاولوا الرجوع بأصوله إلى أيام الجاهلية، وإلى أيام ظهور هاشم بن عبد مناف على مسرح الحياة في مكة .

<sup>(</sup>١) اليعقوبي ١/ ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٢) البلاذري : أنساب الأشراف ١/٣٣ . ابن الأثير ٢/ ١٠.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير ١/ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٢/ ٣٦٢ .

<sup>(</sup>٥) نفسه ١/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>٦) نفسه ١٨/٤.

على أنه مهما تكن المنازعات العشائرية قد وجدت في قريش ، فإن رجال قريش استطاعوا أن يحافظوا على وحدة القبيلة وتماسكها، ولم يقبلوا إطلاقًا أن يحدث تفكك في صفوفها، أو ينشب خلاف يؤدى إلى تعارك العشائر، وهذه الرغبة في تماسك القبيلة هي التي جعلت قريشًا تنظر إلى رسالة محمد على هذه النظرة القاسية، وتعامل المسلمين وبني هاشم تلك المعاملة الشديدة ، كما أنها هي نفسها التي منعت وقوع الحوادث الدموية في الدور المكي من حياة الرسول على وصانت القبيلة من التفكك والحرب الداخلية.



### قوة الزعامة في مكة وأثرها

يرجع الفضل الأكبر في تقدم مكة وتفوقها في عهد قريش إلى قوة زعمائها وقدرتهم على حل المنافسات التي تنشأ بين الأفراد والعشائر للمصلحة العامة. وفي بلد تجارى مثل مكة كانت قوة العشيرة ونفوذها مرتبطا إلى حد كبير بثروتها المادية. كما كانت أهمية الفرد في هذه البيئة تتوقف على ثروته وعلى نفوذ عشيرته وقوتها ، لكن هذا لم يكن أمرًا مطلقًا ، فالثروة والنفوذ العشائري لم يكن إلا بداية لظهور الفرد ، فإن الشروة في بلد تجارى كانت عرضًا يمكن أن يزول بين عشية وضحاها في إحدى المضاربات التي كان يزاولها أهل مكة ، ومن ثم كان الأفراد كما كانت العشائر تتردد ما بين الغني والفقر. أما العامل الرئيسي الذي يتوقف عليه تفوق الفرد ونفوذه فهو المواهب الشخصية والمزايا الذاتية ، فذكاؤه التجاري والمالي ومهارته في معاملة العشائر والقبائل الأخرى ، وقدرته على أن يحمل الآخرين في عشيرته وفي خارجها على أن يتقبلوا زعامته ، كان المؤهل الحقيقي للزعامة في مكة .

وأول زعيم فى قريش هو قسى بن كلاب الذى جمع قريشًا وأقامها فى مكة وثبت وظائف مكة فى يدها. ولعمله الجليل الذى قام به كان موضع الإجلال والتقدير طوال حياته وبعد مماته، فكان شريف أهل مكة لا ينازع فيها، وكانت داره هى دار الندوة وفيها كان يبرم أمر مكة كله ، وكانت قريش تتيمن برأيه وتبع أمره كالدين المتبع لا يعمل بغيره فى حياته ولا بعد موته. وفى يده تجمعت كل مناصب مكة وحكمها،

وفى عهده نمت مكة واتسع عمرانها واستقلت بها بطون قريش، فكان يعشر من دخل مكة سوى أهلها (١) ، كما عمل على تنشيط الحج إليها فاتسعت تجارتها الداخلية مع القبائل العربية الوافدة إليها وبدأت تعظم ثروتها.

وحين أسن قصى عهد بالمناصب كلها إلى ابنه عبد الدار، ولم تتحدث المصادر عن نشاط عبد الدار ولا عن أثره في مكة ، ولابد أنه سار على نهج أبيه ، ولكن يبدو أنه لم يكن على جانب كبير من المقدرة لا هو ولا أحد من بنيه، الأمر الذي جعل بني عمهم عبد مناف ينازعونهم زعامة مكة ويرون أنهم أحق بها منهم لشرفهم وفضلهم (٢). وقد أدى هذا التنازع إلى قيام حلفي المطيبين والأحلاف وكادت الحرب تقع بين بطون قريش - كما أشرنا إلى ذلك من قبل - ثم اقتسمت المناصب؛ فآل لبني عبد مناف الرفادة والسقاية، وهما أهم وظيفتين في مكة لارتباطهما بالحج ووفود الحجاج إلى مكة من قبائل العرب المختلفة. الأمر الذي كانت مكة تعتمد عليه في حياتها الاقتصادية. وقد وُكل أمر هاتين الوظيفتين إلى هاشم بن عبد مناف الذي يبدو أنه كان واسع الثروة جم النشاط (٣) ، فقد نالت مكة على يديه هو وإخوته تقدمًا كبيرًا، وبعد أن كانت تجارتها مقصورة على التجارة الداخلية مرتبطة بالحرم (٤) ، فتح لها هاشم وإخوته مجال التجارة الخارجية، فقد رحلوا إلى الشام وإلى اليمن وإلى الحبشة وإلى العراق؛ وقاموا باتصالات قوية مع حكام هذه المناطق أدت إلى عقد معاهدات تجارية، فقد أخذ من الروم عهمدا بالسمماح لتجار قريش أن يدخلوا الشام وبلاد الدولة الرومية في سلام، وكذلك أخذ إخوته المطلب وعبد شمس ونوفل عهودًا مماثلة من الأكاسرة والنجاشي والحميريين. وبذلك بدأت قريش تسيطر شيئًا فشيئًا على التبادل التجاري بين الشمال والجنوب . وقـد قام هاشم بتـنظيم رحلات القـوافل إلى الجنـوب شتاء وإلى الشـمال صيفًا. وقد عرف هذا النظام برحلتي الشتاء والصيف (٥) وإلى هاتين الرحلتين وأثرهما يشير الـقرآن الكريم : ﴿ لِإِيلافِ قُرَيْشِ مِنَ ۖ إِيلافِهِمْ رَحْلَةَ الشَّتَاء وَالصَّيْف ﴿ يَ

<sup>(</sup>۱) ابن سعد ۱/ ۵۰ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/ ٢١١ .

 <sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/٦٤٦ - ١٤٧ . اليعقوبي ١/ ٢٠١ - ٢٠٠ .

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي ١/ ٢٠١ .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ١٣٧/١ .

فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الْبَيْتِ عَلَى الّذِي أَطْعَمَهُم مِن جُوعٍ وآمَنَهُم مَنْ خَوْف عَنْ فَوْف عَنْ القريش] ، كما وضع هاشم نظامًا لتأمين مرور القوافل بين القبائل العربية، وذلك بإشراك زعماء القبائل في قوافله؛ فيحمل لهم بضائعهم دون أن يتحملوا في نقلها شيئًا (۱) ، وبذلك اتسعت تجارة قريش وعظمت ثروتها وأصبح هاشم بن عبد مناف زعيما لمكة كلها، وإن لم تجتمع له كل المناصب كما كان الحال عند جده قصى . لكن موته المبكر (۲) حرم مكة من جهود هذا الزعيم المفكر النشيط، وقام إخوته من بعده على تدعيم تجارة مكة الخارجية ، لكنه لم يكن لأحدهم من المكانة ما كان لهاشم . وبدأت تظهر شخصيات أخرى في البطون القرشية لم تبلغ منزلة أحدهم مكانة الزعامة وبدأت تظهر شخصيات أخرى في البطون القرشية لم تبلغ منزلة أحدهم مكانة المكون المطلقة . وترتب على ذلك أن برزت قوة الملأ في قريش ، وهو مجلس القبيلة المكون من زعماء العشائر ، وأتيحت الفرصة لظهور رجال متعددين كانت تقوم العلاقة بينهم على أساس التكافؤ ، وكانوا يشاركون جميعا في إدارة شئون مكة .

وكان أبرز هؤلاء الزعماء في النصف الثاني من القرن السادس الميلادي هو عبد المطلب بن هاشم . ولم يكن عبد المطلب في منزلة أبيه، وإنما كان أحد هؤلاء الرجال النظراء الأكفاء الذين حفل بهم ملأ مكة في هذه الفترة، وكان أكبر عمل أظهر شخصية عبد المطلب. هو إعادته حفر بئر زمزم التي كانت قد غاضت مياهها وطمست في أواخر أيام جرهم (٣) ، وقد يسر حفر زمزم مهمة السقاية التي كان يقوم عليها عبد المطلب، كما رفع من مكانته الأدبية لما يحيط بزمزم من تعظيم على أنها بئر إسماعيل المبارك الذي فجره الله له، وفي أيام عبد المطلب وقع الغزو الحبشي على مكة، وقد حاول عبد المطلب أن يرد الغزاة عن مكة عن طريق المفاوضة فلم يفلح (١٤) ، كما لم يفلح في تعبئة قريش لقتال الأحباش (٥) ، لأن قوة جيشهم وما أتوا به من عدة وسلاح وما كان معهم من الفيلة التي لا عهد للعرب بقتالها أفظعتهم فه بطت همتهم وبخاصة بعد ما علموا بما أصاب القبائل التي تصدت لهم من هزيمة (١٥) . وتقول الروايات : إن

<sup>(</sup>۱) ابن أسعد ۱/۵۸ . اليعقوبي ۲۰۲/۱ . ودلي : الرسول ص ۳۵ – ۳۸ .

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير ٢/ ١٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/١٥٤ - ١٥٨ اليعقوبي ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ١/١٥ .

<sup>(</sup>٥) اليعقوبي ٢/٩/١ – ٢١٠.

<sup>(</sup>٦) ابن هشام ٤٩/١ .

عبد المطلب لم يفارق الكعبة حين تفرقت قريش في شعاب مكة وجبالها خوف الغزاة ، بل أخذ يستعد لمقاومة الغزو بمن أطاعه من قومه، وهو مع ذلك يدعو ربه ليرد كيد المغير عن بيته الحرام (۱) . ولما تفشى المرض في جيش أبرهة وارتد عن مكة ، علت مكانة عبد المطلب الأدبية والدينية بين قومه ، حتى كانت قريش تقول: «عبد المطلب إبراهيم الثانى» (۲) ، كما علت منزلة قريش كلها بين القبائل العربية وقال العرب عنهم : هاهل الله قاتل عنهم وكفاهم مؤونة عدوهم» (۳) وقد أشار القرآن الكريم إلى هذا الحادث: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفيلِ ﴿ فَ اللَّمْ يَجْعَلُ كَيْدَهُمْ في تَصْليلِ المحادث: ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ فَ تَرْمِيهُم بِحِجَارَةً مِن سَجِيلٍ ﴿ فَ فَجَعَلَهُمْ فَي تَصْليلٍ كَعَصْفُ مَا كُولٍ ﴿ فَ الفيلِ ﴿ فَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ عَيْرًا أَبَابِيلَ فَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ عَيْرًا أَبَابِيلَ فَ اللهِ عَرْمِيهُم بِحِجَارَةً مِن سَجِيلٍ ﴿ فَ فَعَلَهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُمْ عَيْرًا أَبَابِيلَ فَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهِ عَلْمُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وكانت لعبد المطلب وفادات على المجنوب ، فكان ينزل على عظماء اليمن ، وقد وفد على سيف بن ذى يزن مع وفد مكة لتهنئته بعد انتصاره على الأحباش ، ففضله على من معه وآثره (٤) .

وأبرز شخصية من رجال الملأ ظهرت بعد عبد المطلب بن هاشم هو أبو سفيان ابن حرب بن أمية، ولم يكن لبنى أمية من مناصب مكة إلا منصب واحد هو «العقاب» وهو راية قريش، ولا يمكن تحديد الوقت والمناسبة التى أسندت إليه فيه هذه الوظيفة، ولكن يبدو أنها أسندت إلى بنى أمية فى فـترة متأخرة، ومن الراجح أن يكون ذلك بعيد ظهور الإسلام فى مكة . ولم يكن أبو سفيان مـن رجال قريش المشهورين بالجود والكرم، وإنما كان يغلب على طبيعته الشح (٥) ، وكل ما اشـتهر به أنه كان تـاجراً قاد بعض قوافل قريش التجارية نـحو الجنوب والشرق والشمال (٢) . وقد تعـرضت إحدى

<sup>(</sup>١) نفسه ١/ ٥١ . اليعقوبي ٧/٢ . الطبري ١/ ٥٥١ - ٥٥٧ .

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي ٢/٧ .

<sup>(</sup>۳) ابن هشام ۱/ ۹۹ .

<sup>(</sup>٤) اليعقوبي ٨/٢ . ابن سعد ١/ ٦٧.

<sup>(</sup>٥) البخاري ٣/ ٧٩ . أسد الغابة ٥/ ٥٦٢ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ٤/١ ، ٥، ٤ / ٣٦ ، ٥٥ . ابن الأثير ٢/٨١٨ – ٣١٩ الألوسي ١/٣٢٠ .

القوافل الكبرى التى كان يقودها إلى الشام لتصدى المسلمين لها بعد هجرة النبى والله يشرب بسنتين، فاستطاع أبو سفيان بمهارته وحذره أن يتجنب الخطر وأن يعود بالقافلة سليمة إلى مكة، لكن هذا التصدى أدى إلى وقوع مسعركة بدر التى قتل فيها معظم زعماء قريش البارزين، ولم يبق إلا الزعماء الثانويون، وكان أبرزهم جميعًا أبا سفيان، الذى أبدى كثيرًا من ضروب المهارة في نجاة القافلة، وفي جمع شمل القبيلة بعد هذه المعركة، وتعبئة كل قوتها للأخذ بثأرها من المسلمين، ومن ثم كتبت له الزعامة العامة في قريش وأخذ على عاتقه تنظيم القبيلة، وقيادة جيوش مكة في حروبها ضد يثرب ست سنوات بعد ذلك انتهت بفتح مكة وتغيير الأوضاع كلها.

على أن هؤلاء الرجال الأفذاذ، سواء منهم من نالوا زعامة عامة في القبيلة كلها أو من كانوا زعماء في عشائرهم، قد حرصوا دائما على مصلحة القسبيلة وحفظوا على مكة وحدتها، وجنبوها ما كان يقع في الـقبائل والمدن الأخرى من حـروب عشائرية؛ ووقفوا ضد كل طيـش ونزق ، وحرصوا حتى في أحرج الظروف على صـيانة الدماء . فلم تقع أيـة ثارات بين بيوتاتـها المختـلفة، وحتى وقت ظـهور الإسلام حرصـوا طيلة ثلاث عشرة سنة قضاها النبي ﷺ في مكة على ألا تسفك دماء القرشيين وألا تقع حرب بين بطون قريش بسبب دخول من دخلوا في الإسلام بالرغم من الموقف الشديد الذي وقفته القبيلة تجاه الدعوة الإسلامية ومن دخل فيها، ومحاولة فتنة المسلمين من قريش عن دينهم بكافة أنواع الـمقاومة دون القتل ، وحتى حين أجمع الملأ من قريش على التخلص من محمد ﷺ بالقتل . حـرصوا على أن يكون تنفيذ القرار جماعيًا حتى لا تحدث حرب أهلية في مكة. وقد عدوا النبي ﷺ مفرقًا لجماعة قريش مهددًا لمركز الكعبة الذي يتوقف عليه مركز مكة إلى حد كبير، وقد حاولوا إثناءه عن موقفه بكافة أنواع الترغيب والوعيــد. كما حاولوا أن يرجعوه عن دعوته باللجوء إلــى عشيرته، فقد أصر بنو هاشم على الوقوف إلى جانب محمد ﷺ وحمايته ، فاوقعوا عليه وعليهم عقوبات اقتصادية شديدة، ولكنها على كل حال دون القتل والقيتال. ولم يتورطوا في أحلاف تجر إلى الحرب، كما لم يتورطوا في خوض الحرب إلا مرتين، مرة إلى جانب حلفائهم من بني بكر ضد هوازن وقيس فيما عرف بحرب الفجار. وقد جُروا إلى هذه الحرب جرًّا دون أن تكون لهم يد في إشعالها. ومع ذلك فقد كانوا هم الداعون للصلح فيها؛ وقدموا من أجل السلام كافة التسهيلات ، حتى قدموا أربعين رجلا رهنا لتوفية دية القتلى. والمرة الثانية هي الحرب التي دخلوها ضد المسلمين في يشرب، وقد بدأوها حرصا على مكانة مكة وصيانة لمصالحها.

وكما حفظوا على مكة وحدتها الداخلية، كذلك حافظوا على حسن الصلة بينها وبين القبائل الأخرى في أنحاء الجزيرة العربية ، وبخاصة القبائل الضاربة حول مكة، وتلك التي تنتشر على جوانب طرق القوافل، الأمر الذي مكن قريشًا من المقيام على تنظيم القوافل التجارية وتسييرها آمنة بين هذه القبائل.

كما حافظوا على خطة الحياد التي انتهجوها بالنسبة للصراع الدولى الذى قام بين الفرس والبيزنطيين، ودخل في دائرته أجزاء كثيرة من الجنوبة العربية كاليمن في الجنوب والمناذرة على أطراف المعراق، والغساسنة على أطراف الشام. واستطاعوا بمهارة أن يسالموا الدول المتصارعة ، وأن يفيدوا من هذا الموقف الحيادي في السيطرة على نقل التجارة بين الشرق والغرب . وجنوا من وراء ذلك ثروة كبيرة ومركزا ممتازا.

## الفصلالثالث



## قوة قريش الحربية وعلاقتها بالقبائل الخارجية

لم يكن في مكة جيش نظامي ثابت ، فهي مجتمع قبلي تستغنى بالتشكيل الحربي القبلي عما تعرفه المجتمعات الكبيرة من الجيوش النظامية . وكان جيشها يتألف من رجال القبائل الأخرى التي ترتبط معهم برباط الحلف.

ومكة كمدينة تجارية لم يكن أهلها يميلون إلى استخدام وسائل العنف ، وقد حرصوا دائمًا على حل مشاكلهم سلميًّا ، إذ إن سلامة تجارتها تتوقف إلى حد كبير على حسن صلاتها مع القبائل المجاورة لها أو الضاربة على جانبى طرق التجارة التى كانت تسير فيها قوافلها بين الشمال والجنوب والشرق والغرب ، كما كان من مصلحتها أن يسفر السلم فى منطقتها حيث تعقد الأسواق التجارية، لتستطيع فى جو السلم أن تصرف بضائعها، التى تجلبها من الجهات المختلفة، بين الوافدين إليها من سكان البادية، وللتبادل المتجارى مع من يفد من رجال الشمال والجنوب لهذه الغاية. ولكنها فى الوقت نفسه كانت محتاجة إلى قوة حربية. تشعر بقدرتها على الضرب إذا هدد أمنها أو حدث اعتداء على قوافلها. وبالرغم من أن رجال قريش وبخاصة أصحاب الأموال منهم - كانوا دائمًا ضد استعمال القوة المسلحة وتسيير الحملات العسكرية، فإن ذلك لا يعنى أنهم كانوا جبناء، فقد أثبت كثير من رجال قريش شجاعة فائيقة، وقاتلوا ببسالة كبيرة حينما اضطرتهم الظروف إلى القتال سواء فى الجاهلية أو الإسلام. وقد نالت قريش نفوذًا كبيرًا بين قبائل العربية الغربية والوسطى ، ولكن هذا المركز الممتاز الذى قريش نفوذًا كبيرًا بين قبائل العربية الغربية والوسطى ، ولكن هذا المركز الممتاز الذى محادبيها فى المقام الأول ، وإنما يرجع سر هذا النفوذ إلى القوة العسكرية التى كانت

تستطيع أن تضرب بها، ونعنى بذلك قوة الحلف الذى بنته على أساس ارتباطاتها التجارية، وقيامها في الوقت نفسه بأمر تنظيم الحج وسدانة البيت، فقد كانت القوافل التى تسير إلى الشمال وإلى الجنوب في حاجة إلى خدمات البدو باعتبارهم أدلاء وحراسا وحمالين، وكانت القوافل تدفع إتاوة لرؤساء القبائل على أن يدلوها أو يمدوها بالماء وبالتموينات الأخرى، ومن هنا فإن قبائل البدو كانت تشارك في تجارة مكة على نحوما، وبذلك كانت القبائل الضاربة على جنبات الطرق التجارية ترى مصالحها مرتبطة بمصالح مكة، فرخاء مكة يعنى رخاءها وخسارة مكة تعنى خسارتها. وكذلك قوى الشعور بالتضامين مع مكة بالمحالفات القائمة على المصاهرة بين أبرز رجال مكة ومختلف القبائل العربية (١) ، كما أن زعماء القبائل كانوا يشاركون مشاركة مادية في قوافل مكة التجارية، ومن هنا كان في استطاعة أهل مكة أن يستأجروا المحاربين للدفاع عهم ، ولكن ليس معنى ذلك أن هؤلاء كانوا جنوداً مرتزقة بل إنهم كانوا حلفاء ، ولكن ليس معنى ذلك أن هؤلاء كانوا جنوداً مرتزقة بل إنهم كانوا حلفاء ، ولكن ليس معنى ذلك أن هؤلاء كانوا جنوداً مرتزقة بل إنهم كانوا حلفاء ولئك الذين عرفوا بالأحابيش . وقد ذهب لامنس (٣) المساساة الى أنهم كانوا زنوجا من بلاد عرفوا بالأحابيش . وقد ذهب لامنس (١) المساساة عرب؛ أنفة من أن يقولوا: إن قويشاً كانت الحبشة، وأن رواة السيرة تعمدوا القول بأنهم عرب؛ أنفة من أن يقولوا: إن قويشاً كانت

<sup>(</sup>۱) انظر نسب قريش للمصعب الزبيرى (تحقيق برنفسال) صهر عبد مناف إلى بنى سليم وهوازن وزوج بناته فى كنانة مما أدى إلى حلف الأحابيش (ص ١٤ – ١٥) وأصهر ابنه هاشم إلى الخزرج فى يثرب وإلى بنى المصطلق من خزاعة وإلى ثقيف (ص ١٥ – ١٦) وأصهر عبد المطلب بن هاشم إلى النمر بن قاسط وإلى عامر بن صعصعة وإلى خزاعة (ص ١٨) كما أصهر عبد شمس إلى بنى حنظلة من زيد مناة وإلى بنى أسد (ص ٩٨) وأصهر أبو وأصهر أمية الأكبر إلى بنى عامر وإلى هوازن (ص ٩٩) وأصهر حرب بن أمية إلى بنى تميم (١٢٣) وأصهر أبو سفيان إلى الأزد (ص ١٢٦) وأصهر خويلد بن أسد إلى بنى مازن إخوة سليم (ص ٢٢٩ وأصهر هشام بن المغيرة فى بنى نهشل بن دارم (ص ٢٠١) وأصهر أبو جهل بن هشام إلى بنى هلال بن عامر وإلى بنى تميم وإلى بنى عبس (ص ٣١١ – ٣١٢) والأمثلة على مصاهرات قريش مع القبائل كثيرة جدًا يجدها كل من تـتبع أنساب عبس (ص ٣١١ – ٣١٢) والأمثلة على مصاهرات قريش مع القبائل كثيرة جدًا يجدها كل من تـتبع أنساب قريش.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢/٤ -٥ ، ٢٣٠، الواقدى ٧٩٠ (يقول الواقدى عند الكلام عن الخندق: «إن قريشا جمعوا الجموع واستأجروا حيا من قبائل العرب، فسارت غطفان وأسد وسليم وقريش ومن دخل فيها فاجتمع منهم نفر حم») .Oleary. Arabia Before Muhammad . P. 181

Lamoms. les Ahabis et Lorganisotion Militaire de la Meoque (Journal asiatique. VII. (7) 1916 P. 425 - 482) Olcary. P.185.

فى الجاهلية تستعين بالسودان فى الدفاع عن حريتها. وهو قول مردود، فإن الأحابيش كانوا بطونا من القبائل العربية الضاربة حول مكة من كنانة وخزيمة بن مدركة وخزاعة ، تجمعوا وتحالفوا معًا ، وأخذوا فى الاندماج والتكتل فى طريقهم إلى تكوين قبيلة عربية بواسطة الحلف الذى كان سببا فى تكوين كثير من القبائل العربية القديمة ، ثم تحالفوا مع قريش فى النصف الثانى من القرن السادس (١) وقد ظلوا طوال عصر النبوة قوة عربية لها كل خصائص القبيلة ؛ من سيد يتزعمها (٢) ، وأرض تنزلها ، وراية تحف بها عند الحرب ، وأنها كانت من حيث علاقاتها السياسية مع قريش تنزل منها منزلة الحليف من الحليف والند من الند ، وأنها كانت مسموعة الكلمة فى الشيون العامة لقريش (٣) ، وقد استخدمت قريش قوة الأحابيش فى الحرب التى خاضتها ، وكانت قوة الأحابيش ذات أثر كبير فى الحروب التى وقعت بين مكة ويثرب فى عهد النبى الأحابيش ذات أثر كبير فى الحروب التى وقعت بين مكة ويثرب فى عهد النبى النبي حتى إن قريشا حين خرجت بمفردها فى موقعة بدر منيت بهزيمة شديدة . وقد عرف النبي كانت تعتز بها قريش ؛ بأن اجتذب إلى جانبه النبي كانت تنتمى إليها أحياء الأحابيش . كما غزا بعض هذه البطون (٤) ، وبذلك القبائل التى كانت تنتمى إليها أحياء الأحابيش . كما غزا بعض هذه البطون (١٤) . وبذلك الكسرت شوكة الأحابيش وانتهى حلفهم نهائيًا بعد فتح مكة (٥) .

كما كان لقريش عدد كبير من العبدان والموالى الذين يقاتلون فى صفوفها (٦) ولم تكن قوة قرش الذاتية التى تستطيع أن توجهها إلى ميدان القتال لتزيد على ألف ونصف من المحاربين ، ولكنها كانت تستطيع أن توجه إلى القتال أربعة آلاف مقاتل وقوة من الفرسان لا تزيد على أربعمائة، إذا انضم إليها أحابيشها ومواليها وحلفاؤها من قبائل

<sup>(</sup>١) انظر ابن الأثير ٣٦٨/١، ٣٦٥ . العقد الفريد ٣/ ٣٤٠ . نسب قريش ص ٩.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۳/ ٤٤، ۳٦٠ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ٣/ ٣٦٠ . ابن الأثير ١/ ٣٦٢ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام: (اجتذب النبسى ﷺ إلى جانبه قبائل خزاعة، فيروى ابسن إسحاق أن خزاعة كان مسلمهم ومشركهم عيبة نسصح رسول الله ﷺ أى موضع سره - بتهامة. صفهم معه - هواهم لسه - لا يخفون عنه شيئًا (٣/ ٥٣) كما أن غفارا وهى من كنانة، وأسلم وهى من خراعة أخذتا جانبه (٣/ ٩٤، ٢٦/٤). وكذلك غزا بني المصطلق ثم صالحهم وضمهم إلى جانبه (٣/ ٣٧٣، ٣٤٠).

<sup>(</sup>٥) انظر عن الأحابيش . العبادى : صور من التاريخ الإسلامي ١٣/١ - ٢١ .

<sup>(</sup>٦) البخاري ٣/ ١٤٧ .

كنانة وبعض بطون هذيل وخزاعة من قبائل تهامة. وأكبر قوة استطاعت قريش أن تجمعها في معركة من المعارك منها ومن كل أحلافها هي عشرة آلاف مقاتل، وهي التي حاصرت بها المدينة في غزو الخندق، وجمعت فيها كل حلفائها من القبائل العربية التي ارتبطت مصالحها بمصالح قريش، وهي قوة كبيرة لم تعتد مثلها الجزيرة العربية في العصر الجاهلي.

كذلك كانت قريش حليفة قديمة لبني كنانة وبني بكر، ويرجع حلفها مع كنانة إلى أيام قصى بن كلاب، حينما جمع قريـشا وحالف كنانة لحرب خزاعة، وقد اضطرت قريش إلى المقتال إلى جانب كنانة ضد قيس وهوازن في حرب الفجار استجابة لهذا الحلف ، وقد أثبتت حرب الفجار مقدار تماسك قريش واتحاد بطونها ورجالها، وأنهم لم يكونوا متهورين تهور غيرهم في الحروب، بـل كانوا يميلون إلى التعقل والتدبر قبل الإقدام على الحرب، وبالرغم من رجحان كفتها فإنها دعت إلى الـصلح وأفلحت في إعادة حسن العلاقات بين الطرفين؛ لأن مصالحها التجارية كانت تستلزم هذه العلاقات الطيبة . وكذلك ظلت كنانة إلى جانب قريش عند ظهور الإسلام ؛ فقد اشترك مع قريش في الحلف ضد بني هاشم وحبصرهم في أحد شعاب مكة (١) ، وكذلك قاتلت إلى جانب قريش في حروبها ضد يثرب. كما كانت قريش على عـــلاقات طيبة ودية مع القبائل الضاربة على جنبات الطريق التجاري مثل جهينة ومزينة وغطفان وأشجع وسليم وبني سعمد وبني أسد، وكان لسهم من هذه القبائل حلفاء يعيمشون في مكة ويعمتبرون أنفسهم من القبيلة جريا على النظام القبلي (٢) . وكذلك كانت قريش على صلات طيبة ببني عذرة من قضاعة على أطراف بادية الـشام من أيام قصى بن كلاب ، وقد أعان بنو عذرة القضاعيون «قصى» في الوصول إلى حكم مكة ، وكانت صلات مكة طيبة كذلك وقوية بالقبائل التي تعيش إلى جنوبها، مثل قبيلة خشعم التي كانت تعيش في البهضبة الممتدة من الطائف إلى نجران عند طريق القوافل الممتد من اليمن (٣) ، وتتحدث الروايات عن صداقة عبد المطلب بن هاشم مع ذي نفر الحميري الذي تصدي لقتال

<sup>(</sup>١) البخاري ٢/ ١٤٨، ١/٧٤ .

<sup>(</sup>٢) الذهبي : سير أعلام النبلاء ١/ ٢٢١ - ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٣) جواد على ٢٦٢/٤.

أبرهة دفاعا عن مكة، كما تصدى له نفيل بن حبيب الخثعمى بقبيلتى خثعم: «شهران وناهس» (١)

على أن الاحتفاظ بود القبائل البدوية والحلف معها أمر يحتاج إلى حنكة ومهارة، ودراية بنوازع نفوس البدو الحساسة، وأنفتها الشديدة التى قد تثيرها أمور بسيطة يعدها الحضرى تافهة. ولكنها فى نظر البدوى عظيمة قد تثير الحروب وتسفك من أجلها الدماء، فكلمة شديدة أو تصرف يبدو فيه بعض الإهانة قد يثير عواطف البدو فتسل السيوف وتسيل الدماء، وعند ذلك تقع الغارات وتثور الأحقاد وتتفانى القبائل. فلم يكن المال وحده كافيا للحفاظ على حسن الصلات بهذه القبائل البدوية، وإنما هى السياسة الحكيمة الصبور التى اشتهرت بها قريش وضمنت بها ولاء القبائل لها، بل ضمنت بها تفوقها عليها واعترافها بسيادتها.

وكما حالفت قريس قبائل البادية، فإنها كانت على علاقات طيبة مع المدن الاخرى الموجودة في الحجاز، فكانت صلاتها وثيقة بقبيلة ثقيف في الطائف. وقد كانت الطائف مصيف أهل مكة، ولا يوجد غنى في مكة إلا وله في الطائف بستان، وكان تجار مكة يجلبون من الطائف الخمور والزبيب والأدم (الجلود المدبوغة)، وكان أهل مكة يستهلكون كثيرا من أعناب الطائف ورمانها، كما أن الثقفيين كانوا يشاركون في قوافل مكة التجارية، كما كانت سوق عكاظ، وهي أكبر أسواق العرب، تقوم على مقربة من الطائف بينها وبين مكة. وتشير الآية القرآنية: ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلُ مِن الْقَرْيَتِينِ عَظِيم ﴿ آلَ ﴾ [الزخرف]. إلى خطورة شأن رجال الطائف، من وأنهم يماثلون أهل مكة قوة وجاها، وفي هذا إشارة لما كان بين مكة والطائف، من ترابط بحيث لو كان - كما زعموا - قد نزل القرآن على عظيم من أيهما لاتبعوه جميعا. ولقد كان كثير من رجال الطائف حلفاء للقرشيين وقد بلغ بعضهم مبلغ السيادة في البطون القرشية، كالأخنس بن شريق حليف بني زهرة الذي كان مسموع الكلمة فيهم مطاعا (۱۲)

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١/٧٧–٤٨ . الأغاني ٢/ ٢٤٢ - ١٤٣ ، ٣١٦.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲۵۸/۲ .

كان عروة بن مسعود الثقفى أحد الرسل الـذين بعثت بهم لمفاوضة النبى ﷺ عند نزوله بالحديبية (١) .

كذلك كانت صلات قريش طيبة بمدينة يثرب، وقد أصهر هاشم بن عبد مناف إلى بنى النجار الخزرجيين من أهل يثرب، وظل ابنه عبد المطلب على صلة وثيقة بأخواله هؤلاء . كما كان لغيره من زعماء مكة صداقات مع زعماء يشرب، فقد كان أمية بن خلف الجمحى صديقًا لسعد بن معاذ الأشهلى زعيم الأوس (٢) ، كما كان العاص بن واثل السهمى وعتبة بن ربيعة بن عبد شمس وغيرهم على صلات طيبة ووثيقة بأهل يثرب (٣) . ولكن على الرغم من هذه الصلة الوثيقة فإن قريشا لم تشأ أن تتورط فى حلف مع اليثربيين قد يجر إلى أن تتدخل فى الحرب الداخلية التى نشبت بين الأوس والخزرج قبيلتى يثرب . وقد ظلت علاقاتها طيبة برغم ما كان يمكن أن يحدث من والخزرج قبيلتى يثرب . وقد ظلت علاقاتها طيبة برغم ما كان يمكن أن يحدث من بعد هجرة الرسول والموقعين على طريق التجارة . ولم تحدث الجفوة والعداء بينهما إلا بعد هجرة الرسول المعقبية الى يثرب وتكوين الدولة الإسلامية بها، وشعور قريش بالخطر الداهم على تجارتها . والذى أصبح يكمن فى يشرب بهذا الوضع الجديد الذى أحدثته الهجرة ، فقد عد المكيون إيواء النبى على والمهاجرين تحديا لهم وتهديداً لمصالحهم ، ومن أجل ذلك وقع الصدام بين المدينتين (٤) .

وكانت صلات مكة باليهود جميعًا طيبة فى يثرب وخيبر وتيماء، ووادى القرى . وكان القرشيــون يحترمون اليهود ويرون أنهم أهــل العلم والكتاب الأول<sup>(ه)</sup> ، كما كان اليهود يجلُّون القرشيين ويعتبرونهم سادة العرب وملوك الناس<sup>(٦)</sup> ، ولم يكن اليهود فى

<sup>(</sup>۱) نفسه ۲۲ / ۳۲۱ – ۲۲۲.

<sup>(</sup>٢) البخاري ٥/ ٧٣ .

<sup>(</sup>٣) الذهبي ١/٣٠٣-٢١٩ .

<sup>(</sup>٤) البخاري ٥/ ٧٢ .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ١/ ٣٠٠ تقريش النضر بن الحارث وعقبة بن أبى معيط إلى أحبار يهود بالمدينة، وقالوا لهما سلاهم عن محمد، وصفا لهم صفته، وأخبراهم بقوله ، فإنهم أهل الكتاب الأول وعندهم علم ليس عندنا من علم الأنبياءه).

<sup>(</sup>٦) نفسه ۲/ ٤٣١.

جزيرة العرب يحفلون كثيرًا بتعاليم التوراة التي تأمرهم بالبعد عن الوثنيين وتلزمهم عداءهم ومحاربتهم، وإنما كانوا يجرون وراء مصالحهم المادية. وجريا وراء هذه المصالح تورطوا في الإثم حينما سألهم المكيون أدينهم خير أم ما يدعو إليه محمد . فناصروا الوثنية على التوحيد الذي جاء به الإسلام، والذي حملوا هم لواءه آلاف السنين ولقوا في سبيله كثيرًا من الاضطهاد والعذاب (۱) . ولقد نعى عليهم القرآن هذا التورط في الضلال ولعنهم فقال : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مَنَ الْكِتَابِ يُؤْمنُونَ بالْجبْت والطَّاغُوت ويَقُولُونَ للَّذِينَ كَفَرُوا هَولاء أَهْدَىٰ مِنَ اللَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً ﴿ آنَ اللَّهُ فَلَن تَجِد لَهُ نَصِيرًا ﴿ آنَ ﴾ [النساء].

كذلك مالاً اليهود في يثرب القرشيين منذ بدأ الصراع بينهم وبين المسلمين . بالرغم من المعهد الذي عقده النبي على معهم، وانبرى شعراؤهم يمدحون المكيين ويرثون قتلاهم ويؤلبون قريشًا والعرب لحرب المسلمين، وانتهى الأمر بأن عقدوا حلفا مع القرشيين وجمعوا إليه قبائل العرب لحرب المسلمين في غزوة الخندق.

بهذه الصلات الحسنة أمنت مكة عادية القبائل العربية، كما أمنت خصومات المدن الحجازية، ولماكانت قد استطاعت المحافظة على وحدة القبيلة الداخلية وتوطيد السلام في مكة، فقد نالت تفوقا كبيراً وحظيت باحترام عام من كافة أنحاء الجزيرة العربية، وأصبحت تنافس صنعاء في زعامة الجزيرة العربية، بل إنها تفوقت عليها في النصف الثاني من القرن السادس الميلادي، وأصبحت العاصمة العربية التي تتجه إليها نفوس العرب وعواطفهم القومية، وبخاصة بعد أن فقدت اليمن استقلالها، وكذلك تضعضعت مملكة الحيرة ومملكة غسان.

<sup>(</sup>١) إسرائيل ولفنسون : تاريخ اليهود في جزيرة العرب ١٤٢ - ١٤٣ . التوراة : تثنية ، إصحاح ٧ آية ٣- ٦.





# الفصل الرابع علاقات مكة الخارجية

شهد القرن السادس الميلادى ذروة الصراع بين الإمبراطورية البيزنطية ومن لف فى فلكها. كدولة الأحباش . وبين الإمبراطورية الفارسية ، وكان ميدان هذا الصراع بلاد الشرق الأوسط ، وهدفه بسط نفوذ الدولتين على ربوع هذا الشرق؛ بغية السيطرة على طرق الـتجارة العالمية التى تـمر ببلاد هذا الـشرق . وقد وصل هذا الـصراع إلى ذروته العظمى فى نهاية هذا القرن ، وبلغ غايته بانتهاء الـربع الأول من القرن السابع ، حيث انتهى نهاية أبدية ؛ وذلك لأن دولة جديدة فتية قامت فى جزيرة العرب، وهى منطقة لم تشهد قيام دولة موحدة من قبل ، ولم يخطر ببال أحد أن تقوم بها مثل هذه الدوله ، فوضعت حداً أبديا لهذا النزاع ، فإنها لم تلبث بعد أن قامت إلا قليلا حتى خرجت إلى المجال الخارجي ، واصطدمت بالإمبراطوريتين الكبيرتين اللتين كانتا وطردت الأخرى عن هذه المنطقة فلم تعد إليها مرة أخرى ، بل ما لبثت أن تعقبتها فى عقر دارها حتى سـقطت على يد رجال يدينون بدين هذه الدولة الـفتية ويخضعون غضوعا مـعنويا لها ، فقد سقطت الـقسطنطينية عاصمـة بيزنطة فى يد الترك العشمانيين خضوعا مـعنويا لها ، فقد سقطت الـقسطنطينية عاصمـة بيزنطة فى يد الترك العشمانيين المسلمين سنة ١٤٥٣ م .

والصراع على الاستيلاء على تجارة الشرق بالسيطرة على طرقها صراع قديم سابق على ميلاد المسيح بقرون طويلة، ربما يرجع إلى عهد الأسرة الثامنة عشر الفرعونية (١٥٨٠ ق م) التي سيرت أساطيلها في البحر الأحمر إلى أرض البخور على شاطئ البحر الأحمر في الجنوب (١) ثم جاء العصر الإغريقي فحاول الإسكندر الأكبر حين فتح

<sup>(</sup>١) أحمد بدوى : في موكب الشمس ٢/ ٣٧٧ ، ٤٦٠ - ٤٦٢ . جورجي زيدان.

بلاد الشرق أن يمد نفوذه على بلاد الغرب حيث تمر طرق التجارة فلم يتم له ما أراد (١). ثم نجح البطالمة خلفاء الإسكندر في مصر، فوصلت أساطيلهم إلى الجنوب، واستطاعت أن تحول جانبا كبيرا من تجارة الشرق إلى طريق البحر الأحمر ثم مصر. ثم لم تلبث الأساطيل الرومانية - بعد البطالمة - أن مخرت عباب البحر الأحمر لنقل هذه التجارة (٢). ولكن الطريق البرى ظل مفتوحا. فأرسل الرومان حملة بقيادة أليوس جالوس سنة ٢٤ ق م في عهد القيصر أغسطس للاستيلاء على الطريق البرى بالاستيلاء على رأسه الجنوبي (اليمن) بعد أن أصبح في أيديهم رأسه الشمالي (الشام) ولكن هذه الحملة باءت بالفشل (۱).

ولما حل البيزنطيون محل الرومان، وقامت في المشرق دولة الفرس الساسانية، اشتبكت الدولتان في صراع امتد على الزمن وتعددت وسائله، فقد استخدمت فيه القوة المسلحة، كما استخدمت السياسة والدين (٤).

وكانت بلاد الشرق الأوسط محور هذا النزاع وميدان التصارع بين الدولتين. وقد دخلت أطراف الجزيرة العربية الجنوبية والشمالية في مجال هذا الصراع، بل إن الاستيلاء عليها باعتبارها رؤوس طرق التجارة الشرقية كان هو البهدف من وراء هذا التطاحن بين الدولتين الكبيرتين، وشهد البقسم الشمالي من الجزيرة العربية أعنف المعارك الحربية بينهما، كما شهد القسم الجنوبي أنواع الصراع السياسي والديني. أما داخل شبه الجزيرة العربية فلم يدخل في دائرة الصراع إلا في القرن السادس الميلادي، إذ إن التجارة كانت في يد اليمنيين الذين قاموا على نقلها منذ زمن مبكر جدا، في عهد الدولة المعينية (١٣٥٠ ق م) ثم السبئية والحميرية ، ولم يكن في فتح داخل شبه الجزيرة الصحراوي مطمع لفاتح ، لقلة خيراتها وصعوبة تسيير الجيوش إليها، كما لم تكن مدن المحجاز لتزيد على كونها محطات تجارية تنزلها القوافل للراحة والتزود؛ ولذلك لم نسمع عن غزو وجّه إلى داخلية شبه الجزيرة أو إلى مدنها الواقعة على طرق

<sup>(</sup>۱) جورجی زیدان نفسه ۱۱۵.

<sup>(</sup>٢) جواد على ٣/ ١٩ ، ٢٠ حتى تاريخ العرب ٧٢ .

<sup>(</sup>٣) حتى نفسه ٧٠ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ۲۷ – ۷۲ – ۷۰ .

التجارة، ومع أن حملة أليوس جالوس سنة ٢٤ ق م اخترقت شبه الجزيرة ووصلت إلى منطقة مأرب(١) فإنه لم يذكر أنها توقفت عند مكة أو عند يثرب أو الطائف ، كذلك لم نسمع عن جيوش رومية أو فارسية قصدت هذه المنطقة؛ لبعد الشقة وصعوبة وصول الجيوش إليها، فظلت بعيدة عن متناول يد الدول الكبرى. وحتى في القرن السادس الميلادي لم تفكر بيزنطة في إرسال جيوشها عبر جزيرة العرب، حين طلب إلى القيصر أحد الفارين المسيحيين من نجران النجدة ضد الملك اليهودي الذي نكل بالمسيحيين فيها؛ فقد اعتذر لم القيصر بأن بلاده بعيدة (٢)، وظهر أن الروم لم يسنسوا الدرس الذي تلقته حملة أليوس جالوس من قبل. كذلك تردد كسرى في إجابة ملتمس سيف بن ذي يزن حين طلب إليه تسيير جيوشه لتخليص اليمن من حكم الأحباش ، برغم أن «سيف» عرض حكم بلاده على كسرى (٣). وقد تحالفت بيزنطة مع الحبشة القريبة من بلاد العرب واتخذت منها أداة لبسط نفوذها عــلى بلاد اليمن، كما اتخذت الدولتان من الدين وسيلة لإضعاف هذه البلاد وبسط نفوذهما عليها، فحاولت بيزنطة نشر المسيحية بين أهل اليمن . . وردت فارس على هذا بأن شجعت الديانة اليهودية المعادية للمسيحية. وقد كان من نتيجة ذلك أن قامت الخلافات الداخلية؛ مما أدى إلى إضعاف دولة الحميريين، ثم أدى إلحاح الأحباش عليها بالغزو إلى سقوطها في أيديهم سنة ٥٢٥ م، ثم سقوطها بعد ذلك تحت الحكم الفارسي سنة ٥٧٥ م (٤).

وبسقوط اليمن تحت الاحتلال الحبشى ثم الفارسى، وقيام المخلافات الداخلية فيها، فقدت قدرتها على النهوض بدورها الذى اضطلعت به قرونا طويلة في نقل التجارة العالمية . ولما كان النزاع بين الفرس والروم قد أدى إلى قفل طريق التسجارة الشرقى المار ببلاد العراق إلى الشام، وكان الطريق البحرى عبر البحر الأحمر قد خلا من سفن الروم، ولم تقو البحرية الحبشية على سد الفراغ فيه، وأصبح ميدانا لسفن القراصنة فوق صعوبة الملاحة نفسها في هذا البحر بسبب الرياح الشمالية التي تعاكس السفن في إبحارها نحو الشمال، ولوجود الشعب المرجانية وخلو شواطئه من المرافئ الصالحة



<sup>(</sup>۱) جواد على ۲/ ۳۸۶ - ۳۸۲ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۳٦/۱ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ١/ ٦٦ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۷۳/۱ .

لرسو السفن وحمايتها وقلة الماء والمؤن على جانبيه؛ فإن الطريق البرى عبر تهامة والحجاز أصبح هو الطريق الوحيد المفتوح أمام التجارة، وكان لابد بعد زوال النشاط اليمنى أن يوجد من يسد الفراغ ويقوم بدور الوسيط المحايد بين المتنازعين لنقل هذه التجارة (١).

وقد وجد هذا الوسيط المحايد ممثلا في مدينة مكة، التي حظيت بنوع من التنظيم والاستقرار على يد قبيلة قريش منذ منتصف القرن الخامس الميلادي، وقد حظيت بمكانة سامية بين عرب الشمال الذين بدت فيهم نهضة قومية في ذلك الحين، وأخذوا يتطلعون إلى زعامة عربيه تتجة إليها عواطفهم، وبخاصة بعد أن وقعت أطراف الجزيرة العربية الجنوبية والشمالية، ممثلة في اليمن والحيرة والغساسنة، تحت النفوذ الأجنبي.

وبقيام مكة على نقل التجارة بدأت تطرق المجال الخارجى ، وبدأت تتخذ لها علاقات مع الدول المحيطة بالجزيرة العربية والتى أصبحت هى الوسيط فى نقل التجارة منها وإليها . وقد عمل رجال قريش على ألا يزجوا بأنفسهم فى مجال هذا الصراع الدولى ، بل حرصوا على الحيدة التامة بين المتنازعين، وقد أعانهم على اتخاذ موقف الحياد رغبة المعسكرين فى وجود مثل هذا الوسيط المحايد من ناحية ، وبعد مكة وصعوبة الوصول إليها من ناحية أخرى، ومع ذلك فلم تسلم مكة من محاولة السيطرة عليها محاولات حربية وسياسية باءت بالفشل ؛ بفعل عوامل خارجة عن قدرة المكيين مرة، وبإصرار رجال مكة على حيادهم واطمئنانهم إلى موقفهم مرة أخرى (٢).

#### علاقة مكة بالجنوب ،

علاقة الحجاز باليمن قديمة جدًّا ترجع إلى أيام الدولة المعينية ثم السبئية والحميرية (١٣٥٠ ق م - ٥٢٥ م) الذين امتد نفوذهم إلى شمال بلاد الحجاز، حيث أسسوا لهم مستعمرات على طول الطريق التجارى، في مُعان والعَلا كما تشهد بذلك النقوش التي وجدت في هذه المناطق (٣). وفي أيام هذه الدول لم تكن مكة أكثر من

<sup>.</sup> Husayyen. Arabia and The Ear East B, 142 - 143 (1)

<sup>.</sup> ٣٩٨ ، ٣٩٢ ، ٣٨٤ ، ٣٨١ / عتى : نقوش أشار إليها ٤٩ ، ٥٠ ، ٤٩ . جواد على ١/ ٣٨١ ، ٣٨٢ ، ٣٩٢ . Gerald do Garury Rulers of Mecca P . 24 .

محطة تمر بها القوافل ويجد معبدها الاحترام وبخاصة من ملوك التبايعة ، حيث تذكر الروايات أن التبع تبان أسعد أبا كرب الحميرى كان أول من كسا البيت الحرام وعظمه وأوصى بتعظيمه وكسوته (١) . وقد كانت القبائل الجنوبية هى أول من سكن مكة ، وكان لقبيلة خزاعة ، التى هى فرع من الأزد ، دور فى عمارة مكة وتنشيط الحج إلى بيتها الحرام.

وفى عهد قريش اتصل أحد رجال مكة وهو المطلب بن عبد مناف بأقيال اليمن الحميريين وعقد معهم اتفاقًا على أن تقوم قريش بالمتاجرة فى أرضهم، وقد اتصلت تجارة قريش باليمن منذ ذلك الوقت - حوالى بداية القرن السادس - وسيطرت قوافلها التجارية تمامًا على نقل هذه التجارة. وقد تضاءل شأن تجار اليمن واكتفوا بالتجارة مع قريش، وكان قصاراهم أن يبيعوا بضائعهم لتجار مكة إذا قدموا إلى الشمال.

وكما حظيت مكة وبيتها الحرام بنفوذ كبير بين عرب الشمال، كذلك أصبح لها مكانة عظيمة فى نفوس عرب الجنوب الذين فقدوا استقلالهم وتطلعوا بدافع القومية إلى هذا البلد العربى المستقل ، حتى لقد غضبوا حين جهز أبرهة حاكم اليمن الحبشى حملة لغزو مكة. وتصدت له بعض القبائل اليمنية وقاتلته، وقد قامت علاقات صداقة ومودة بين زعماء مكة ورجالات اليمن؛ فتحدثنا الروايات عن صداقات عبد المطلب بن هاشم وبعض أقيال اليمن ووفاداته عليهم (٢). وقد قدم وفد مكة لتهنئة سيف بن ذى يزن بعد انتصاره على الأحباش. وربما كان قدوم هذا الوفد تعبيراً عن الابتهاج بهزيمة الحبشة التى كانست قد غزت مكة من قبل ، ولكنه كان على كل حال تعبيراً عن الغبطة بانتصار رجل عربى على أعدائه، ودليلا على حسن الصلة والمودة. وقد أكوم سيف الوفد وَحَلَى عبد المطلب زعيمه بعظيم عطفه وكرمه (٣).

أما علاقة مكة بالحبشة فإنها بدأت منذ خرجت مكة بتجارتها إلى المجال الخارجي، فإنه في الوقت الذي اتصل فيه المطلب بن عبد مناف بأقيال اليمن، اتصل

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۹/۱ – ۲۱ .

<sup>(</sup>٢) ابن كثير ٢/ ١٧١ – ١٧٢ (كان عبـد المطلب صديقًا لذى نفر الحميرى وهو الذى تـصدى لحملة أبرهة عند خروجها متجهة إلى مكة وقاتلها ولكنه هزم، وكان ذو نفر من أشراف أهل اليمن وملوكهم).

<sup>(</sup>٣) ابن کثیر ۲/ ۳۲۹.

أخوه عبد شمس بالنجاشى، وأبرم معه اتفاقًا مماثلا، ومنذ ذلك الوقت أصبحت الحبشة لقريش وجهًا ومتجرًا (١)

وكانت الحبشة مصدراً هامًّا من مصادر التجارة الشرقية، فقد كانت تنتج البخور واللادن والأطياب وريش النعام والعاج والجلود والتوابل. كما كانت منطقتها المصدر الأول لتجارة الرقيق الأسود، وكانت قريش إذ تحصل منها على هذه السلع الهامة تحمل إليها ما تحتاج إليه من حاصلات الشام ومصنوعاته، ومن حاصلات الجزيرة العربية نفسها.

ولما استولت الحبشة على اليمن، لم تستطع أن تقوم بدور كبير في التجارة التي أصبح نقلها يتم على أيدى التجار المكيين ، الذين أصبحوا الوسطاء المسيطرين على قوافل التجارة الخارجية، كما كفل لهم قيام البيت الحرام وإقرار هدنة الأشهر الحرم وقيام الأسواق في منطقة مكة - السيطرة على تجارة شبه الجزيرة العربية الداخلية. وقد فكر حاكم اليمن الحبشي أبرهة أن ينافس مكة في هذه المكانة لعله ينتزع منها التجارة الداخلية ؛ فأقام كنيسة في صنعاء، حرص على أن تكون غاية في الفخامة والروعة؛ ليجلب إليها العرب للحج والمتاجرة (٢) ، ولكن عمله هذا لم يأت بنتيجة؛ وذلك لأن الكتلة العظمي للقبائل العربية كانت وثنية، وقد كانت مكة مأوى أصنام العرب ثم إن البيت الحرام كان محل تعظيم العرب جميعا ؛ لأنه البيت الذي بناه إبراهيم وإسماعيل اللذان يرد العرب أنسابهم إليهما، فكان اتجاههم إلى مكة يرضى عاطفتهم الدينية والقومية على السواء . وقد دعا الفشل واحتقار العرب للكنيسة التي أقامها أبرهة ، إلى قيامه بحملة ضد مكة لتدمير بيتها الحرام فتسقط بذلك مكانتها الدينية ، ومن ثم تذهب مكانتها بين العرب من ناحية، وليسيطر على هذه المحطة التجارية من ناحية أخرى؛ ليتم اتصال الحبشة عبر الطريق البرى بحليفتها بيزنطة التي كانت تسيطر على بلاد الشام، والتي ربما كانت من وراء هذا الغزو الحبشي، ليصبح هذا الطريق الهام في يدها ويد حلفائها، وإن كانت لم تظهر على مسرح الحوادث في هذا الموضوع (٢٠). وقد فشلت

<sup>(</sup>١) الأغاني ٨/ ٥٢ .

<sup>(</sup>۲) حتى ۷٦ .

<sup>(</sup>٣) لا يستبعد أولبرى Oleary أن بعض التجار الروم في مكة كانوا يقومون بأعمال التجسس لحساب بلادهم.

حملة أبرهة بظروف بعيدة عن عمل المكيين (١) ؛ فقد تفشى المرض فى جيش أبرهة وهو على أبواب مكة بعد أن عجزت القبائل عن المتصدى لهذا الجيش ، كما عجزت مكة عن تهيئة قوة لحربه والوقوف فى وجهه ، وقد زاد هذا الحادث من مكانة مكة الأدبية وأكد زعامتها السياسية والروحية .

وعلى الرغم من هذا العمل العدواني من جانب الحبشة ، فإن العلاقات ظلت قائمة بين البلدين؛ لحاجة كل منهما إلى الآخر؛ ولأن الحبشة لم تفكر بعد ذلك في تكرار هذا العمل العدواني، وبخاصة بعد أن تغيرت الظروف بطردها من اليمن ؛ ولأن قريشا اطمأنت لمركزها بعد تراجع الأحباش عنها وبعد خروجهم من الجزيرة العربية كلها بعد هزيمتهم أمام الفرس . ولم يصبح أمام الحبشة إلا هذا الوسيط العربي الذي يقوم على التجارة، فإنه لم يكن من المستطاع أن تخلق تجارة مع الفرس أعدائها وأعداء حلفائها الروم.

وفى أيام البعثة النبوية كانت علاقة مكة مع الحبشة علاقة وطيدة، وكان تجار قريش على صلة دائمة وعلاقات طيبة مع هذه البلاد وعلى معرفة بأحوالها، الأمر الذى جعل النبى على الله يسلم أول ما يفكر فى الحبشة حين اضطر إلى أن يشير على أصحابه بالهجرة ، فهاجروا إليها ووجدوا فيها ملجأ وحماية ، وفي حسن استقبال هؤلاء المهاجرين ورعايتهم، وفي إرسال قريش سفارة قابلت النجاشي وفاوضته في رد هؤلاء المهاجرين (٢) ما يدل على أن العلاقة كانت وطيدة بين البلدين. وقد ظلت العلاقات الطيبة قائمة بينهما بعد ذلك مدة طويلة.

ولابد أن صلة مكة التجارية بالجنوب قد ازدادت بعد قفل طريقها الشمالى إلى الشام بعد هجرة النبى ﷺ إلى يثرب ودخوله فى صراع مع قريش، فإن بلدًا مثل مكة لا يقوى على عدم المتاجرة وإلا أكل رؤوس أمواله وهدد بالخراب.

#### علاقة مكة بالشمال:

علاقة مكة بالشمال قديمة ترجع إلى أيام النبطيين الذين كانوا يقومون على التجارة في شمال بلاد العرب. والذين امتد سلطانهم إلى شمال الحجاز ، وقد عمل الحجازيون على تعظيم شأن الحجاز بين النبطيين فوضعوا في الكعبة تماثيل أرباب كان يعدها النبطيون، يعد الرواة منها: هبل. كما استقدموا إلى منطقتها آلهة أخرى منها

<sup>(</sup>١) انظر سورة الفيل.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲۱/۲۵۲ ، ۳۵۱ – ۳۵۱ . ۳۹۱

اللات ومناة والعزى (1) ، ولاشك أن قصة عمرو بن لحى الذى اتفقت الروايات على أنه نقل الأصنام من بلاد النبط إلى الكعبة إنما هى وسيلة من وسائلهم لتعظيم شأن الكعبة عند أهل الشمال، وإيناسهم بها كلما رحلوا إلى الحجاز، وتقريب ما بينهم وبين شعائر البيت الحرام.

ولما قدم قصى إلى مكة وجمع قريشًا ونازع بها خراعة للاستيلاء على مكة، استعان بقضاعة. وهى إحدى القبائل التى كانت تقيم فى بادية الشام، وتخضع للغساسنة الذين كانوا تحت النفوذ البيزنطى.

وحين ورثت بيزنطة سلطان الرومان في المشرق ورث معه البيزنطيون رغبة الرومان في الاستيلاء على طريق التجارة عبر الحجاز ، إذ إن الطريق عبر العراق كان في يد خصومهم الفرس. وفي الوقت الذي حصلت فيه مكة على عهود من الحميريين والأحباش على غشيان بلادهم للمتاجرة، حصل أحد زعماء مكة «هاشم بن عبد مناف» على عهد من الغساسنة والروم على المتاجرة في أرض الدولة البيزنطية (٢) ، لكن البيزنطيين عملوا من ناحية أحرى على أن يضعوا أيديهم على الرأس الجنوبي لهذا الطريق والاتصال مباشرة بمنابع التجارة الشرقية، ولما لم يكن في الإمكان تسيير

<sup>(</sup>۱) ابن الكليبي : الأصنام ۲۸ . الأزرقي: تاريخ مكة ۱/ ٦٨ وما بعدها. ابن هشام ۱/ ٦٢ - ٦٣ هامش الروض.

<sup>(</sup>كان الصنم مناة منصوبًا على ساحل البحر من ناحية المشلل بقديد بين المدينة ومكة، وكان معظما خاصة عند الأوس والخزرج، وكذلك كانت تعظمه القبائل الأخرى وفي جملتها قريش وهذيل وخزاعة وأزد شنوءة وسدنته من الأزد. والصنم مناة هو «منوتن أو صنوت Manavat عند النبط، وأما الصنم اللات فإنه من الأصنام القديمة المشهورة عند العرب وهو «اليلات» alclat الإلة الرئيس عند العرب في أيام المؤرخ هيرودوت، ويدل على ذلك أن عبادته كانت منتشرة عند العرب الشماليين وهو «اللت» في نصوص الحجر وصلخد وتدمر أي في النصرص النبطية التي عثر عليها في هذه الجهات، وقد تسمى به «وهب اللات» ابن الزباء ملكة تدمر (انظر النقش المنقول بين صحفتي ٩٢، ٩٣ من الجزء الخامس – جواد على) وقد عد النبط «اللات» أما للآلهة والعزى صنم أنثى كذلك وهو أحدث عهدا في نظر ابن الكلبي من اللات ومناة. قد وضعت بواد من نخلة الشامية يقال له حرض، وكانت قريش تتعبد للعزى وتخصها بالإعظام، وكان أهل الحيرة يتعبدون لها، ويعنون بالعزى كوكب الصباح أما هبل فقد ذكر الرواة أنه كان أول صنم جاء به عمرو بن لحى من مؤاب من أعمال البلقاء أو من هيت بالعراق وقد ورد اسم هبل في الكتابات النبطية التي عثر عليها في الحجر» انظر: جواد على ٥/٩٥ – ١٠٤ .

<sup>(</sup>٢) الطبرى ٢/ ١٢ .

جيوشهم إليه فقد اتخذوا الحبشة حليفة لهم لتقوم بهذا الدور، واصطنعوا الدين وسيلة لذلك . وحين استطاعت الحبشة الاستيالاء على اليمن ، عمل الحليفان على الاتصال عبــر هذا الطريق، وبذلا مــحاولات للسيــطرة عليه وإزالة ذلــك الوسيط التــجاري وهو مكة، ولاشك أن حملة أبرهة كانت إحدى هذه المحاولات العسكرية (١) . كما بذل الروم محاولة سياسية أخرى لتمليك سيد من العرب على مكة يدين بالولاء لدولة الروم، فارتضى قيصر لملك مكة رجلا من ساداتها هو عثمان بن الحويرث بن أسد بن عبد العزى القرشي، وكان عثمان ممن تـمردوا على الوثنية من حكماء مكة وبحثوا عن دیانة أخری أفسضل منها، وقد قسدم عثمان علی قسیصر فتنسصر وحسنت منزلسته عنده <sup>(۲)</sup> وملك قيصر عثمان على مكة ومنحه براءة بذلك وكتب له كتبا يبلغها قومه، فعاد بها، وجمع قومه إليه يرغبهم في حسن الجزاء من قيصر، وينذرهم بسوء العاقبة في الشام إذا هم عصوه ، وأهون ما هناك أن يغلق قيصر أبواب الشام في وجوههم، وهم قد نظموا قوافلهم على الذهاب إليسها والمتاجرة فيها في صيف كل عسام. قال : «يا قوم إن قيصر قد علمتم مكانكم ببلاده وما تصيبون من التجارة في كنفه، وقد ملكني عليكم ، وأنا ابن عمكم وأحدكم؛ وإنما آخذ منكم الجراب من القرظ والعكة من السمن؛ والأهاب، فأجمع ذلك ثـم أذهب إليه ، وأنا أخاف إن أبيتم ذلك أن يمـنع منكم الشام فلا تتجروا به وينقطع مرفقكم منه» (٣) وقد يبدو الأمر غريبًا أن يـملك قيصر رجلا على مكة وليس للبيزنطيين نفوذ على هذه الجهات، فإن نفوذهم الفعلى لم يتجاوز في وقت من الأوقات أعالى الحجاز ، ولكن ذلك لا يمنع من حصول عثمان أو غير عثمان على براءات وأوراق اعتبراف من الروم بملك سيد على قبيلة أو أرض ليس للروم عليها سلطان ، فقد كان حصول المشايخ والأمراء على أمثال هذه الأوراق وبراءات الاعتراف نوعا من أنواع الإكرام والتقدير الأدبي يكسب حاملها قوة معنوية، ثم هسي تجعله في جملة أصدقاء الروم وحلفائهم والحائزين لتقديرهم ومنحهم، وقــد كان الروم يشجعون

<sup>(</sup>١) جواد على ١٦٥/٤ .

<sup>(</sup>۲) الروض الأنف ١/١٤٩ . ابن هــشام ٢/٣٤٣ . الأغاني ٣/١١٢ . ابــن كثيــر ٢/٣٤٣ . المشرق (الــسنة الخامـــة والثلاثون) ١٩٣٧ ص ٢٧٠ .

جواد على ٤ · ١/٢ · 366 . 375 . ٦/٢ - 279 . على 1. كال 4 ـ Lammens, La Mecque p. 270 - 279 . 366 . 375

<sup>(</sup>٣) المحبر ص ١٧١ Watt P . 15

هذا النوع من التودد السياسي لكسب العرب وجرهم إلى جانبهم ؛ إذ به يتمكنون من بسط نفوذهم على القبائل (١٠) . وهذه المحاولة السياسية غرضها كما هو ظاهر كغرض المحاولة العسكرية التي قامت بها الحبشة . ولم يجد عثمان من يوافقه على خطته من أهل مكة ، ورأى زعماؤها أنه ليس من مصلحة بلدهم أن ترتبط ارتباطاً خاصاً بأى من المعسكرين المتعاديين في هذه الأوقات التي وصل فيها الصراع بين الدولتين إلى مرحلة حادة مما يبرز أهمية الحياد ، وقد كان أهل مكة يرون الغلب في هذه المرحلة معقودا لفارس على الروم ويعتقدون أن النتيجة النهائية ستكون في مصلحتها (٢) . وقد شجعهم على معارضة هذا الاتجاه الرومي اطمئنانهم إلى بعد بلدهم عن متناول الروم، وقوة مركزهم بإزاء حاجة البيزنطيين للبضائع التي كانوا يحملونها . ولم يترتب على رفض العروض البيزنطية أي نتائج خطيرة بالنسبة لمكة ، باستثناء السجن المؤقت لبعض الرجال (٣) . على أن العلاقات التجارية استمرت بعد ذلك في حالة طيبة ، بل إن تجارة مكة ازدادت نشاطا واتساعا بعد ذلك ، إلى أن كانت الهجرة النبوية إلى يشرب حيث مكة ازدادت نشاطا واتساعا بعد ذلك ، إلى أن كانت الهجرة النبوية إلى يشرب حيث هددت تجارة قريش وأصبحت شبه متوقفة مدة أربع سنوات؛ نتيجة للصراع الذي قام بين مكة والمدينة منذ معركة بدر سنة ٢ هـ حتى صلح الحديبية سنة ٢ هـ .

#### علاقة مكة بالفرس والحيرة ،

فى نفس الوقت المذى حصلت فيه مكة على عهود من الروم والحبشة واليمن للمتاجرة فى بلادها، حصل أحد رجال مكة وهو نوفل بن عبد مناف ، على عهد مماثل من كسرى للمتاجرة فى بلاد الدولة الفارسية (٤) . وقد اتصلت تجارة مكة بالعراق (٥) ولكنها لم تكن بنفس القوة التى كانت عليها بالنسبة للجنوب أو للشمال؛ وذلك لأن الفرس كانوا يتصلون اتصالا مباشرا بطريق المتجارة الهندية، فقد كان الطريق الشمالى يمر ببلادهم، وقد احتكر الفرس التجارة الشرقية المارة ببلادهم وبخاصة تجارة الحرير،

<sup>(</sup>١) جواد على ٦ / ٤٠٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الروم ١ – ٢ .

Wat. op, eit. p. 16. . ١٤٦/١ السهيلي (٣)

<sup>(</sup>٤) الطبرى ٢/ ١٢ .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ١/ ١٥٠ . المصعب الزبيرى : نسب قريش ص ١٣٦.

وكانوا يحصلون عليها ضرائب باهظة ، ولم يسمحوا بوصولها إلى يد الروم إلا بأثمان غالية جدًّا ، وكان احتكار الفرس للـتجارة الشرقية ومغالاتهم في قـيمة الضرائب ورفع الأسعار من الأسباب التي روجت تجارة مكة وقوَّت مركزها لدى البيزنطيين، كما أن تجارة الفرس مع الجزيرة العربية كانت بيد الحيرة، التي كانت تتسلمها ثم تجيزها إلى أسواق العرب نظير جُعل تدفعه لرؤساء القبائل لحمياية هذه التجارة. كما أن ملوك اللخميين كانوا يـرسلون متاجـرهم إلى أسواق مكة كل عـام في حماية بـعض رؤساء القبائل العربية (١) . الأمر الذي جعل تجارة قريش قليلة مع هذه الجهات، ومع ذلك فقد كانت قوافل قريش تتصل بالحيرة. ويقال: إن قريشًا تعلمت الكتابة من الحيرة (٢). وقد ازداد نشاط التجارة القرشية نحو هذه البلاد بعد أن تضعضع ملوك الحيرة ، وكثرت اعتداءات القبائل على تجارة الفرس المارة عن طريقهم، وعلى تجارة المناذرة أنفسهم، ثم ما تلى ذلك من سقوط سلطان الحيرة بعد مقتل النعمان بن المنذر وهزيمة الفرس أمام العرب في معركة ذي قار (٣) ، وقد حاولت قريش أن تحول نشاطها التجاري ناحية العراق بعد أن توقفت تجارتها نحو الشمال بعد موقعة بدر سنة ٢ هـ . فأرسلت قافلة بلغ ثمن ما بها من بضاعة مائة ألف(٤) . ولكن المسلمين تصدوا لها واستولوا على القافلة، فلم تستطع قريش أن تفلت من الحصار الذي ضربه عليها المسلمون من الشمال والشرق.

<sup>(</sup>١) ابن الأثيرُ ١/ ٣٥٩ - ٣٦٠ النويري نهاية الأرب ١٥/ ٤٢٥ . فجر الإسلام ١٤.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/٠١٠ . هامش الروض . الآلوسي ١/ ٣٥٠ : المصعب الزبيري : نسب قريش ص ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير ١/ ٢٩١ . النويرى ١٥/ ٤٣٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲/ ٤٢٠ – ٥٣٠ . ابن کثیر ٤/٥ .





## فئر رئی

# الفصل الخامس الحج وأثره

اتصلت نهضة مكة بقيام الكعبة فيها، فإن اهتمام العرب بالبيت الحرام وتعظيمهم له والحج إليه هو السبب الأساسى فى قيام هذه المدينة وتقدمها، كما أن موقع مكة كان عاملا قويًّا فى ارتفاع شأن البيت الحرام نفسه.

#### الكعبة البيت الحرام:

وجد فى بلاد العرب بيوت عرفت ببيوت الله أو البيوت الحرام يقصدها الحجيج فى مواسم معلومة تشترك فيها القبائل من سكان البقاع العربية ويتعاهدون على المسالمة فى جوارها، وكان أشهرها فى الجزيرة العربية: بيت الأقيصر، وبيت ذى الخلصة، وبيت صنعاء، وبيت رضاء، وبيت نجران، وأذكرها جميعًا وأبقاها بيت مكة، عدا بعض البيوت الصغار التى تحج إليها القبائل القريبة ولا تقصد من مكان بعيد.

وكان بيت «الأقيصر» في مشارف الشام مقصد القبائل من قضاعة ولخم وجذام وعاملة، يحجون إليه ويحلقون رؤوسهم عنده (١)

وبيت « ذى الخلصة » كان يسمى «الكعبة اليمانية» وهو بيت أصنام كان لدوس وخثعم وبجيلة ومن كان ببلادهم من العرب بتبالة (بين مكة واليمن) ، والذين كانوا يسمونه الكعبة اليمانية كانوا يسمون كعبة مكة « الكعبة المامية »، وقد أمر النبى ﷺ جريرًا بن عبد الله البجلى بهدمه بعد فتح مكة ، فهدمه بعد أن دافعت عنه خثعم دفاعًا شديدًا (٢) .

<sup>(</sup>١) ياقوت: معجم البلدان ٢/ ٢٣٨ .

<sup>(</sup>٢) ياقوت ٧/ ٣٨٣ - ٣٨٤ . الأغاني ٣/ هـ ص ١٧٢ .

وكان بصنعاء «بيت رثام» يحجون إليه وينحرون عنده ويكلمُون منه، حتى هدمَ بعد انتشار اليهودية في اليمن (١) .

و «رضاء» بیت کان لبنی ربیعة بن کعب بن سعد بن زید مناة ابن تمیم، وقد هدمه بأمر النبی ﷺ المستوغر بن ربیعة بن سعد (٢)

أما «كعبة نجران» فهى بيعة بنوها على بناء الكعبة ، وعظموها مضاهاة لها، وسموها كعبة نجران، ويقول ابن الكلبى: إنها لم تكن بناء وإنما كانت قبة من أدم من ثلاثمائة جلد، كان إذا جاءها الخائف أمن أو طالب الحاجة قضيت حاجته أو المسترفد رفد. وكان فيها أساقفة مُعتمدون وهم الذين جاءوا إلى النبي على ودعاهم للمباهلة (٣).

وقد اجتمع لبيت مكة من بين هذه البيوت الحرام ما لم يجتمع لبيت آخر في أنحاء الجزيرة العربية؛ لأن مكة كانت ملتقى طرق القوافل بين الجنوب والشمال والشرق والغرب، وكان محطة لازمة لمن يحمل التجارة من الشمال إلى الجنوب. وكانت القبائل تلوذ منها بمثابة مطروقة تتردد عليها. وقد رغب القبائل فيها أن مكة لم تكن فيها سيادة قاهرة على تلك القبائل في باديتها أو رحلاتها، فليست في مكة دولة كدولة التبابعة في اليمن أو مملكة المناذرة في الحيرة أو الغساسنة في الشام، وليس من وراء أصحاب الرياسة فيها سلطان كسلطان دولة الروم أو الفرس أو الحبشة وراء الإمارات المتفرقة على الشواطئ أو بين بوادى الصحراء، فهي مثابة عبادة وتجارة، وليست حوزة ملك يستبد بها صاحب العرش ولا يبالي من عداه، فلم تكن قيصرية، ولا كسروية ولا نجاشية، وإنما كانت مكة عربية لجميع العرب، ولهذا تمت لها الخصائص التي كانت لازمة لمن يقصدونها، ويجدون فيها من يبادلهم ويبادلونه على حكم المنفعة المشتركة لا على حكم القهر والإكراه.

والكعبة قديمة سابقة لأسفار العهد القديم في التوراة، وقد توارث العرب أن أول من رفع قواعدها هو إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، وتلهم الآية القرآنية:

<sup>(</sup>١) ياقوت ٩/ ٣٨٣ - ٣٨٤ . الأغاني ٣/ هـ ص ١٧٢ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ۹/ ۵۰ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ٩ / ٥٠ . ياقوت ١٩ / ٢٦٨ .

﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَذِى بِبَكَةً مُبَارِكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ ﴿ آَلَ عَمْرَانَ الْمَالَةِ وَالْآيَاتِ القرآنية: ﴿ وَإِذْ بَوْلُغُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ ﴿ آَلِكُ ﴾ [الحج] ﴿ وَإِذْ يَرْفُعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ ﴿ آَلِكُ ﴾ [البقرة] تلهم أن هذه المنطقة كانت معروفة، وأن الكعبة ربما قامت على أنقاض معبد قديم (١) ، وأنه ربما جرت عليه أحداث تاريخية وجغرافية غيرت من طبيعة المكان وأهمل هذا المعبد، حتى هيئ لإبراهيم أن يرفع قواعده من جديد. وقد ذكرت المصادر القديمة مكة كما تحدثت عن البيت الذي تعظمه العرب في العربية الغربية . لقد كانت الكعبة منذ القدم، كما هي معروفة في عهد قريش ، مثابة للناس على جميعًا وأمنا، لا يمنع أحد من التعبد فيها، فقد كانت قريش تسمح لكل الناس على اختلاف نحلهم بالطواف حولها والتعبد فيها على اعتبار أنها بيت الله (٢) .

فالوشنيون على اختلاف أربابهم، واليهبود والنصارى والصابئون كان يمكنهم زيارتها والتعبد فيها، تحكمهم فى ذلك حكم القبائل البادية التى وجدت فيها محلا لعبادة أوثانها فى مواسم الحج والإحرام (٣). ولقد حاولت الدول الكبرى أن تهدم هذا البيت وتحول أنظار العرب عنه فلم تفلح (٤)، وبقيت للكعبة مكانتها وقداستها كما كانت من أقدم عهودها.

والأساس المهم الذى قامت عليه قداسة بيت مكة أن البيت بجملته هو المقصود بالقداسة، غير منظور إلى الأصنام والأوثان التى اشتمل عليها، وربما اشتمل البيت على الصنم أو الدوثن تعظمه قبيلة وتزدريه أخرى. فلا ينتقص ذلك من قدر البيت عند المعظمين والمزدرين على السواء. وقد تختلف الدعاوى التى يدعيها كل فريق لصنمه أو

<sup>(</sup>۱) الطبرى ۱۲۸/۱ وإن الله لما بوأ لإبراهيم مكان البيت ومعالم السحرم فخرج وخرج معه جبريل يقال: كان لا يمر بقرية إلا قال بهذه أمرت يا جبريل، فيقول جبريل: أمضه، حتى قدم به مكة وهسى إذ ذاك عضاه وسلم وسمر وبها أناس يقال لهم العماليق خارج مكة وما حولها، والبيت يومشذ ربوة حمراء مدرة ثم تركهما (ابنه وزوجته) عند البيت.

<sup>(</sup>٢) البتنوني : الرحلة الحجازية ص ١٥٠ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ١١٤ - ١١٦ (كمان للنصارى بها صور وتماثيل : منها تمشال إبراهيم وإسماعيل في أيمديهما الأزلام وصورة للعذراء والمسيح).

<sup>(</sup>٤) ابن هشام : ١/٣٤ وما بعدها . الطبرى ١/ ٢١ .

وثنه وتختلف الطقوس والشعائر. ولكن لم تختلف شعائـر البيت كما يتولاهـا سدنته المقيمون إلى جواره المتكلفون بخدميته، فكانت قداسة البيت هي القيداسة التي لا خلاف عليها من أهل مكة وأهل البادية ، وجاز عندهم أن يحكموا بالضلال على أتباع صنم معلوم، ولكنهم يعطون البيت حقه من الرعاية والتقدير (١) في موسم الحيج أن يجتمع حول البيت أناس من العرب يأخذون بأشتات متفرقة من المجوسية واليهودية والمسيحية وعبادات الأمم المختلفة، وما من كلمة من كلمات الفرائض لم تعرف عند عرب الجاهلية بلفظها وجملة معناها، كالصلاة والصيام والزكاة والطهارة، ومناطها كلها أنها حسنة عـند رب البيت أو عند الله . وجاء في صحيح مسلم عن عبد الله بن الصامت أن أبا ذر الغفاري قال له: «يا ابن أخي صليت مرتبن قبل مبعث الـنبي ﷺ فسأله : - «فأين كـنت توجه؟ قال : «حيث وجـهني الله» وجاء في البخارى أنهم كانوا يمصومون يوم عاشوراء (٢) وكان صيامهم من الفجر إلى مغرب الشمس. وكانت لهم بقايا من العبادات التي عرفت بين أهل الكتاب ، أو لم تكن معروفة على وتيرة واحدة بين أتباع دين من الأديان، وإنها يرغبهم فيها أنها أعمال ترضى «الإله» وأنهم يعرفون إلها أعظم من سائر الآلهة يتـوجهون إليه بـالدعاء، وهي حقيقة لا يعتورها الشك، لأنهم كانوا يسمـون «عبد الله» ويلبون فيقولون: «لبيك اللهم لبيك» ولا يـدعون أحدًا من الأصنام «رب البسيت» فإذا قالوا «رب البسيت» أرادوا به ربا فوق كل الأرباب، وهذه الحقيقة هي التي كتبت لسبيت مكة التفوق على البيوت كلها في الجزيرة العربية فإنها بيوت أصنام ، وكان بيت مكة بيتًا لله الذي يرى فيه العرب الإله الخالق المبدع، وإنما عبادة الأصنام تقربهم إلى الله زلفي (٣) .

وقد عملت قريش على الاستفادة من مكانة البيت الحرام في نفوس العرب، فاستغلت قيامها على أمر البيت لتقوى مركزها الأدبي لدى القبائل العربية ، ولتنشيط

<sup>(</sup>۱) البتنونى ۱۵۲ - ۱۵۲ (ورغما عن شيوع عبادة الأوثان فى سواد قبائل العرب فإنه لم يرد عنهم أنهم عبدوا هيكل الكعبة، كما لم يسمع عنهم أنهم عبدوا الحجر الأسود مع احترامهم له ذلك الاحترام الذى لا يمكن تصويره).

<sup>(</sup>٢) البخاري ١٤٨/٢ .

<sup>(</sup>٣) انظر سورة الزمر ٣ . يونس ١٨ .

تجارتها الداخلية، فأجرت من الترتيبات ما يكفل لها ذلك، وابتدعت من النظم والتقاليد ما يحقق لها السيادة الأدبية والنفع المادى .

وأول هذه الترتيبات ما نظمته من السقاية والرفادة، فمنطقة مكة حارة شــحيحة المياه، وهي لكي تستقبل عددًا كبيرًا من الحجاج لابد أن توفر فيها المياه بحالة منظمة؛ حتى لا يبلقى الحاج من قبلة الماء ما يبضره إلى الخروج منها أو العزوف عن القدوم إليها؛ لذلك جعلت قريش من عملية توفير الماء للحجاج في موسم الحج وظيفة هامة، بل جعلتها أهم الوظائف في مكة ووكلتها إلى أعظم البيوت القرشية، وقلنا: إن هذه المهمة لابد كانت موجودة قبل قريش، ولكنها نالت عناية كبيرة وصارت عملا رسميا بعد استيلاء قريش على أمر مكة. فقد جعلها قبصى بن كلاب وظيفة مقررة وتولاها بنفسه، وقام بحفر الآبار في منطقة مكة، كما عملت بطون قريش على الإكثار من حفر الآبار لتواجه الزيادة المطردة في عدد الحجيج الوافد على الكعبة (١) ، وأصبحت السقاية من الوظائف التي تفاخر بها وتراها من أجلّ الأعمال، إلى جانب عمارة البيت الحرام والقيام على سدانته وتنظيفه وإعداده للزائرين، حتى لقد نوه القرآن الكريم بذلك فقال: ﴿ أَجَعَلْتُمْ سَقَايَةَ الْحَاجَ وَعَمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ ﴿ ١٠٠ ﴾ [التوبة] . كما جعل قصى استضافة الحاج وظيفة هامة أيضًا ، وقرر على قريش خرجا يخرجونه من أموالهم يدفعونه إليه - ثم يدفعونه إلى متولى هذه المهمة بعده - يصنع به طعامًا لفقراء الحجاج؛ استضافة لهم على أنهم ضيفان بيت الله الحرام، وهذا أمر هام في بيئة فقيرة كبيئة الصحراء، وكثير من الحجاج يقدم من بلاد بعيدة ويكابد سفرًا طويلا يصعب ممعه حمل الزاد، وقد حافظت قريش على هذه الوظيفة ووكلتها إلى البطون القوية القادرة عليها؛ إذ إن صاحب الرفادة يتحمل جزءًا من ماله الخاص لذلك كان يعهد بالقيام بها إلى الرجال الأغنياء (٢) ، ومهمة الرفادة جلبت لقريش كثيرًا من الفوائد الأدبية والمادية، فالمؤاكلة تعتبر عقد جوار وحلف عند العرب ، فوق أن الضيافة وإطعام الطعــام كان يعتبر أكبــر المحامد في المجــتمع العربي، وبإطعام الحــاج من كافة قبائل أنحاء الجزيرة العربية تكون قريش كأنما عقدت جوارًا مع هذه القبائل ، فوق أنها

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۱۵۹ – ۱۲۲ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/ ١٤٠ . ابن سعد ١/٥٨.

نالت احترامًا وفضلا بينها، هذا مما سهل لها المرور بتجاراتها آمنة بين هذه القبائل التى تعتبر قد ارتبطت معها بهذا الرباط ما دامت قد أكلت من طعامها، وقد استغلت قريش هذه الوظيفة فيما بعد استغلالا يكفل لها رواج تجارة داخلية هامة في موسم الحج، وهي بيع الطعام للحجاج من غير أهل الحرم، ضمن ما ابتدعت من سنن للاستفادة المادية.

والأمر الهام الثانى الذى عملت قريش على إقراره هو توفير الأمن فى منطقة مكة، وتوفير الأمن أمر ضرورى فى بيئة تغلى بالغارات وطلب الثأر ، وتعتبر الغارة للحصول على المال وسيلة مشروعة من وسائل العيش ، مثل البيئة العربية، فقلا حرصت على إقرار حرمة المنطقة المحيطة بالبيت كأمر لازم لحرمة البيت نفسه وجعله ملاذا للناس جميعا وأمنا (۱) ، وقد توسعت قريش فمدت حدود الحرم حتى جعلتها تشمل منطقة مكة كلها، فأصبحت حرما آمنا لا يجوز فيه سفك الدماء ولا طلب الثأر فى أى يوم من أيام العام ، وجعلت الأمن يشمل كل شيء حتى الوحش والطير والنبات (۲) . وقد دانت لها العرب كلها بذلك وأقرتها عليه ؛ لأن الناس كانوا محتاجين أبلى مثل هذه المنطقة الحرام يغشونها لتأدية شعائرهم الدينية، وبخاصة بعد أن ضمت أصنام القبائل كلها إلى البيت الحرام ، ولتبادل المنافع العامة من بيع وشراء وخصوصا بعد أن أصبحت مستودعًا تجاريًّا كبيرًا لحاصلات شبه الجزيرة وللمجلوبات الخارجية، وليجد من تضيق به الحياة ويتعرض للطلب ملاذا يجد فيه الأمن. كما سنت الأشهر الحرم في موسم الحج لتمكين العرب من القدوم على منطقة مكة للحج وللمتاجرة، وقد قامت في منطقة مكة أو حولها أكبر من القدوم على منطقة مكة للحج وللمتاجرة، وقد قامت في منطقة مكة أو حولها أكبر أسواق العرب في عكاظ ومجنة وذى المجاز.

وكل هذه الأشياء كانت مرتبطة بالحج إلى بيت الله الحرام.

<sup>(</sup>١) البخاري ٣/ ١٤ - ١٥ .

<sup>(</sup>۲) البخـارى ۴/ ۱۶ . القلقشندى : صبح الأعشى ۱/ ۲۰۵ (يقـال: إن أول من وضع علامات الحـرم عدنان ومقادير الحـرم تتفاوت فى القرب والبعـد عن مكة، فهى من التنعـيم على طريق سرف إلى مر الظهــران خمسة أميال أو ستة ، ومن طريق جدة عشرة أميال ومن طريق اليمن ستة أميال، ودوره سبعمائة وثلاثة وثلاثون ميلا).

للحج ارتباط كبير بالحياة الاجتماعية والاقتصادية عند العرب، فقد كان لكثير من تقاليده علاقة قوية بكيان العرب الاجتماعي، وكان له من أجل ذلك أثر كبير في حياتهم الاجتماعية، فقد كان شاملا للعرب جميعًا على اختلاف عقائدهم وعباداتهم وبيئاتهم، وكانوا يتخذونه وسيلة من وسائلهم الاجتماعية، حيث يفدون إلى منطقة مكة - البيت الحرام - من كل صوب فيلتقون في موسم الحج وأسواقه في ظل الأشهر الحرم، ويجتمعون فيتعارفون ويتبادلون المنافع من بيع وشراء ومبادلة. ويعقدون المجالس للمفاخرات ، والمشاورات وحل المشاكل ، وكان كل صاحب فكرة وكل صاحب دعوة يريد أن يعلن عنها يجد له في أسواق الحج مجالا صالحًا، وحتى المبشرون من المسيحيين وغيرهم كانوا يأتون إلى هذه الأسواق يدعون لديانتهم . حتى لنستطيع أن نقول: إن هذه الأسوق كانت منبرًا عاما تلتقي فيه الأفكار من كل لون ، وبذلك أصبحت هذه الأسواق مجالا للنشاط العربي بكل مظاهره، فأتاحت للعرب وبخاصة قبيل البعثة فرصة لحركة أو نهضة قومية وسياسية واجتماعية وفكرية.

والحج إلى الكعبة فرض إلهى قديم معترف به وممارس منذ زمن يعيد ، يتداول العرب خبر اتصاله بإبراهيم وإسماعيل اللذين قاما ببناء البيت الحرام كما يتداولون خبر حرمته منذ بنائه (۱) . وأن الله جعله مثابة للناس جميعًا وأمنا. وفي القرآن آيات كثيرة تشير إلى الحج ومناسكه وتقاليده ومنافعه، والكعبة البيت الحرام وحرمتها وأمن منطقتها في أول بَيْت وضع للنَّاس للَّذي ببكَةً مُباركًا وَهُدى للْعَالَمِينَ وَنَى فيه آياتٌ بيَناتٌ مُقام إبراهيم ومن دخلة كان آمنًا ولله على النَّاس حج البيت من استطاع إليه سبيلاً والمستطيع، هو استمرار لفرض إلهى قديم على الناس معترف به وممارس من بعضهم، فهو أول بيت وضع للناس فيه الهدى والبركة، وأنه من بناء إبراهيم بما فيه من علامات هي مقام إبراهيم، وأن من دخله كان آمنا، ويلفت النظر كلمة «الناس» فإنها دلالة قوية على أن الحج كان عاما غير مخصص بطائفة معينة، وهذا يدل على أن الحج كان علم أن الحج كان علم أبراها الإسلام في إنَّ الذين كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَام الذي مفروضا قبل الإسلام في إنَّ الذين كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَام الذي

 <sup>(</sup>١) البقرة ١٢٥ – ١٢٩ البخارى ٣/ ١٤ – ١٥ .

جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءً الْعَاكِفُ فِيه وَالْبَادِ وَمَن يُرِدْ فِيه بِالْحَادِ بِظُلْم نُذَقْهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيم وَاثْ وَإِذْ بَوَأْنَا لَإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَن لَا تُشْرَكُ بِي شَيْئًا وَطَهَرْ بَيْتِي للطَّائِفِينَ وَالرُّكَعِ السَّجُودِ ﴿ آَنَ وَالنَّاسِ بِالْحَجَ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكَعِ السَّجُودِ ﴿ آَنَ لَي لَيْسُهَدُوا مَنافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّه فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مَنْ بَهِيمة الأَنْعَامَ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعَمُوا الْبَائِسَ الْفَقيرَ ﴿ آَنَ فَي أَيَّامِ مَعْلُومَاتِ اللّه فَهُو عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مَنْ بَهِيمة الأَنْعَامَ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعَمُوا الْبَائِسَ الْفَقيرَ ﴿ آَنَ فَي مُكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعَمُوا الْبَائِسَ الْفَقيرَ وَمَن يُعظَمْ حُرُمَاتِ اللّه فَهُو تَقَنَّهُمْ وَلَيُوفُوا نُذُورَهُمْ وَلَيْطُوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴿ آَنَ ﴿ وَمَن يُعظَمْ حُرُمَاتِ اللّه فَهُو خَيْرٌ لَهُ عَندَ رَبّه وَأَحلَتْ لَكُمُ الأَنْعَامُ إِلاَّ مَا يُتلَىٰ عَلَيْكُمْ فَاجْتَنبُوا الرِّجْسَ مَنَ الأَوْقَانِ وَالْمَالَةِ فَهُوا اللّهُ فَكُانَ اللّه فَكُونَ اللّهُ فَكُولُوا اللّهِ فَكَالَةً فَوْلَ الزَّوْدِ وَ آَنَ مُن يَعْظَمْ شَعَانَ وَمَن يُشَوْكُ بِاللّه فَكَانَ مَن يَقُوى اللّهُ فَكَانًا اللّهُ فَا إِلَى الْجَلْ مُسَمّى ثُمُ مُ مَولُهَا إِلَى الْبَيْتِ وَلَى اللّهُ فَاللّهُ مَن تَقُوى الْقُلُوبِ ﴿ آَنَ فَي لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ إِلَى الْجَلْ مُسَمّى ثُمُ مَ مُولُهَا إِلَى الْبَيْتِ وَلَى اللّهُ فَا إِلَى الْمَعْلَمُ مَن يَقُومَى الْقُلُوبِ وَكَنَ لَكُمْ فِيهَا مَنافِعُ إِلَى الْجَلْمُ مُسَمّى ثُمُ مُ مَعْلَهَا إِلَى الْبَيْتِ وَلَى اللّهُ فَا مِن تَقُومَى الْقُلُوبِ وَلَى الْكُومُ الْكُومُ الْمَافِعُ إِلَى الْجَلِ مُسَمّى ثُمَ مُولَهَا إِلَى الْبَعْتُولِ الْمَافِعُ إِلَى الْمُومِ الْفَعَلَمُ مَا الْمُعْمُ الْمَافِعُ إِلَى الْمَافِعُ إِلَى الْمُومُ اللّهُ وَمُن يُعْلَمُ اللّهُ وَمَن يُعْلَمُ مُن اللّهُ فَا إِلَى الْمَافِعُ إِلَى الللّهُ فَلَا اللّهُ اللّهُ الْمُعْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الْفَافِي الللّهُ الْمَافِعُ اللّهُ الْمَافِعُ الللّهُ الْمُؤْمِ ال

هذه الآيات تتضمن دلالة صريحة: - أولا ، على أن العرب جميعهم أو القسم الأكبر منهم، سواء منهم الدانون والقاصون كانوا يأتون إلى مكة ويسمارسون مع أهلها طقوس الحج قبل البعثة. وثانيًا، أنهم كانوا يتداولون خبر اتصال الحج ومناسكه بإبراهيم، وقد نزلت هذه الآيات تحمل على المشركين بسبب صدهم عن البيت الحرام الذي جعله الله مثابة للناس جميعًا مقيمهم وباديهم منذ بناه إبراهيم، فهم يأتون إليه من كل فج عميق مشاة وركبانا، رجالا ونساء؛ ليقوموا بمناسكه ويوفوا ما عليهم من نذور ويطوفوا بالبيت العتيق ويشهدوا منافعهم العظيمة في موسمه ، والآية : وأذن في الناس بالحج تؤيد بقوة ما ذكرته الروايات من أن الذين كانوا يشهدون موسم الحج لم يكونوا مقصورين على أهل منطقة مكة أو القطر الحجازي ، بل منهم من كان يأتي من اليمن ونجد ومشارف الشام ومشارف العراق، كما كان منهم، إلى جانب المشركين، الحنفاء أو الصابئون والنصاري واليهود (١) . منهم من يأتي للاتجار ومنهم من يأتي للتبشير ، ومنهم من كان يأتي للتبشير ، ومنهم من كان يأتي بسبب حل مشاكل لا يمكن حلها إلا في ظروف مثل ظروف الحج وموسمه وأمنه، بالإضافة إلى مشاكل لا يمكن حلها إلا في ظروف مثل ظروف الحج وموسمه وأمنه، بالإضافة إلى

<sup>(</sup>۱) الواحدى . أسباب النزول ۲۱۲ ، أسد الغابة ٣/ ٣٢٥ . ابن هشام ١/ ٣٤٩ السيرة الحلبية ٢٥١ . أنساب الأشراف ٢/١١ - ٧٢ . البخارى ٢/ ١٣٤ .

أن الأكثر كان يأتى لزيارة الكعبة وأداء مناسك الحج التى كانت من الحرمات العربية العامة.

وقد ظل المشركون من العرب يؤمون المسجد الحرام ويقومون بتقاليد الحج إلى ما بعد فتح مكة استمرارا لممارستهم السابقة (۱) ، وحتى حرم الإسلام الحج على المشركين (سنة ٩ هـ) وحول إلى حج إسلامي خالص ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْمُشْوِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمُسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴿ اللَّهِ ﴾ [التوبة] (٢).

## طقوس الحجوتقاليده

للحج أشهر معلومات (٣) تبين بالأهلة ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهلَة قُلْ هِيَ مَواقيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجَ ﴿ اللَّهُورَ البَقرة ] . ولا يذكر القرآن صراحة أسماء هذه الشهور ، غير أن الروايات المتواترة ذكرت أنها ثلاثة أشهر : ذو العقدة وذو الحجة والمحرم (٤) . وقد ذكر بعض المفسرين والمحدثين استنادا إلى بعض الروايات أنها شوال وذو القعدة وذو الحجة (٥) . ولكننا نرجح الرأى الأول ؛ لأن ذا القعدة وذا الحجة والمحرم هي من الاشهر الحرم . والعرب لم يكن يمكنهم أن يشدوا رحالهم من بلادهم حاجين إلى مكة آمنين مطمئنين إلا في هذه الأشهر الحرم .

وقد جعلت أشهر المحج ثلاثة مع أن موسمه وأسواقه لا تستغرق أكثر من شهر وأيام؛ لأن المسافات الشاسعة التي يضطر الحاج إلى قطعها تحتاج إلى مدة كافية يذهب فيها ويعود في ظل الأشهر الحرم.

والطواف بالكعبة كان أول تقاليد الحج، وهو ركن من أركبان الإسلام. والآية القرآنية : ﴿ وَإِذْ بَوَأْنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَنْ لاَّ تُشْرِكْ بِي شَيْنًا وَطَهِرْ بَيْتِي للطَّائِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالرُّكُعِ السُّجُودِ ﴿ رَبِي ﴾ [الحج] تخبر بشيء كان موجوداً ومتعارفاً عليه ، ما يدل على أن هذا التقليد كان موجوداً قبل البعثة. والطواف هو أهم مراسم زيارة

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۰۱٪.

<sup>(</sup>٢) انظر: ابن هشام ٤/ ٢٠٥ .

<sup>(</sup>٣) البقرة ١٩٧ .

<sup>(</sup>٤) ابن سعد ٣/ ٢٣٧ . الــــهيلى : الروض الأنف ٢/ ٦٠ اليعـقوبى ٩١/٢ . ابن كثير ٥/ ١٩٥ الـــمقريزى : إمتاع الأسماع ٢/ ٥٣١ . المصباح ١/ ١٨١ مادة حرم.

<sup>(</sup>٥) الطبري ٤/١١٧ - ١١٨ . البخاري ٢/١٤٤.

الكعبة أو تحتها وزيارة الكعبة نوعان: زيارة عمرة، وزيارة حج. وقد كانت هاتان الزيارتان رسميتين قبل البعثة. وللحج موسمه المعروف، أما العمرة فهى زيارة الكعبة في غير موسم الحج، وكانوا في الجاهلية لا يجمعون بينهما، ويرون العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور (۱) ، حتى جاء الإسلام فجوز الجمع بين الحج والعمرة (۲) . ولعل قريشًا هي التي سنت منع الجمع بين الحج والعمرة؛ حتى تكثر الزيارة للكعبة ؛ فتجنى من وراء ذلك فوائد مادية . على أن زيارة الكعبة كانت عملا واجبًا على كل من يقدم مكة سواء في وقت الحج أو في غير وقته.

والطواف في الإسلام هو سبعة أشواط على مدار بناء الكعبة، ويبدأ كل شوط من الركن الذي فيه الحجر الأسود ، والطائف يستقبل هذا الركن ويستلم الحجر أو يقبله أو يشير إليه (٣) . . وليس للحجر الأسود واستلامه أو تـقبيلـه، أو للأشواط السبعة، ذكر في القرآن ، ولكن ذلك ثابت بالسنة المتواترة التي لم تنقطع. ومن المؤكد أن هذه المراسم قد انتقلت إلى الإسلام على حالها التي كانت عليها من قبل. والحجر الأسود كان مقدسًا قبل البعثة ، فأبقيت له في الإسلام حرمته وأبقيت عادة استلامه وتقبيله والبدء بأشواط الطواف من الركن الذي هو فيه. وهو حجر صواني لامع أسود ، ويتحدث العرب أنه أنزل من السماء هدية للكعبة . وقد أبقى الإسلام لهذا الحجر حرمته كما أبقى على تقاليد الحج كما هي في الجاهلية؛ وذلك لشدة رسوخها واستحالة التخلص منها، وحتى لا تصدم مقدسات العرب فيكون ذلك عقبة في سبيل الدعوة الإسلامية ، ثم حولت هذه المراسم إلى غرض أسمى وهو عبادة الله وتعظيمه بزيارة بيته الحرام، كما حول الحج إلى اجتماع إسلامي عام يعقد في كل عام؛ لتبادل الأفكار والمنافع والإحساس بالترابط العام بين المسلمين . والحقيقة أن الكعبة والحج إليها هي البقية الباقية من عبادة الله في الحجاز على الحنيفية دين إبراهيم، فالعرب كانوا يرون الكعبة بيتًا لله ويرون الحج عبادة لله لا تقربًا للأصنام. وإنما وضعت الأصنام في الكعبة تكريمًا للأصنام بوضعها في بيت الله الحرام لا تكريمًا للبيت بوضع الأصنام فيه.

<sup>(</sup>١) البخاري ٢/ ١٤٣ .

<sup>(</sup>٢) انظر البقرة ١٩٦ .

<sup>(</sup>٣) البخاري ٢/ ١٤٩ - ١٥٢ .

## ثياب الإحرام ،

والمسلمون يؤدون الزيارتين المذكورتين للكعبة في ثباب الإحرام، وهي ثباب غير مخيطة، وقد كان لهذا أصل قبل البعثة. فقد ذكرت كتب السيرة والتفسير في صدد تفسير الآية القرآنية ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴿ الْأَعِراف]. أن بعض الحجاح قبل الإسلام كانوا يطوفون حول الكعبة عراة رجالا ونساء، والآية نزلت بسبيل التنديد بذلك وتقرير وجوب أخذ الناس زينتهم والظهور بمظهر الحشمة والوقار عند كل عبادة ومسجد، بارتداء الملابس التي هي مظهر الزينة والحشمة، وقد كان العرب يكرهون أن يطوفوا بالكعبة وعليهم ثبابهم الاعتبادية؛ حذر أن يكونوا قد اجترحوا من المآثم وهي عليهم، ويطوفون عراة ، فإذا طافوا بها كانوا يلقونها ثم لا يأخذونها بعد ذلك أبداً ، ويتركونها لا يقربها أحد حتى تبلى . وقد سن لهم الأحماس علعها والتستر بملابس أحمسية، وهي مآزر كان الأحماس يعدونها خصيصاً للحجاج ويسمونها المآزر الأحمسية، وكان الذين لا يجدون مآزر أحمسية أو لا يقدرون عليها ويضنون بثيابهم أن يفقدوها ، يخلعونها قبل الطواف ويطوفون عراة رجالا ونساء (١)

وقد ظلت عادة الطواف بالعرى إلى ما بعد فتح مكة، حتى أبطل هذه العادة حين أبطل أمر الحمس ، وحرم الحج على المشركين حين أعلن للناس بيان براءة في السنة التاسعة من الهجرة (٢٠) .

والسعى بين الصفا والمروة كان من الطقوس التى يقوم بها الحاج أو المعتمر فى الجاهلية ، والصفا والمروة هضبتان صخريتان قريبتان من الكعبة وتبعد إحداهما عن الأخرى نحو أربعمائة متر، وكان المشركون قد نصبوا عندهما بعض أصنامهم، وكانوا يقومون عندهما ببعض الطقوس ويقربون القرابين، ومن جملة هذه الطقوس الطواف بهما. وقد تحرج المسلمون من الطواف بهما كما كانوا يفعلون قبل إسلامهم، فنزلت الآية ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَائِرِ اللَّهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن



<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى ١٢ / ٣٨٩ - ٣٩٥ .

<sup>(</sup>٢) البخاري ٢/ ١٥٣ .

يَطُّوَّفَ بِهِمَا ﴿ الْبَقْرَةِ ] تزيل هذا التحرج وتذكر أن الصفا والمروة من شعائر الله. والطواف الإسلامي بهما سبعة أشواط يسمى السعى بين الصفا والمروة، ويبدأ الطواف من الصفا وينتهى إلى المروة (١) . وقد كان الحال كذلك في السعى بينهما قبل الإسلام (٢) .

## الوقوف بعرفة ،

وأعظم أيام الحج هو يوم الوقوف بعرفات، وهو اليوم التاسع من شهر ذى العجمة، حيث يجتمع فى هذا اليوم كل من أتى الحج فى صعيد واحد هو صعيد عرفات. وعرفات منبسط فسيح من الأرض يتسع للألوف المؤلفة من الناس، وهو محاط بالجبال وفى بعض أطرافه صخور وهضاب، وبه سقايات وحياض للإرواء (٣) محاط بالجبال وفى بعض أطرافه صخور وهضاب، وبه سقايات وحياض للإرواء (٣) ولا يكون الحاج حاجا إلا إذا شهد وقوف عرفات (٤) . وفى الحديث «الحج عرفة» وقد عبر عنه القرآن بيوم الحج الأكبر» ﴿ وَأَذَانٌ مِنَ اللّه وَرَسُوله إِلَى النّاسِ يَوْمَ الْحَجَ الأَكْبَرِ أَنَّ اللّه بَرِيءٌ مَنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُه ﴿ ﴿ وَأَذَانٌ مِنَ اللّه وَرَسُوله إِلَى النّاسِ يومَ الْحَجَ الأَكْبَرِ أَنَّ اللّه بَرِيءٌ مَنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُه ﴿ ﴿ وَلَاكُ اللّه الله على الله على الله على المشهود وسيلة لإعلان من بيوتات العرب لا يفيض الناس إلا بعد إفاضته (رجوعه) (٥) . ولعل الزعماء وأصحاب الشأن من العرب كانوا يتخذون من هذا اليوم المشهود وسيلة لإعلان بعض الأمور وإبلاغها للناس، وكان الناس بعد الفراغ من حجهم يأتون صاحب النسىء بعض الأمور وإبلاغها للناس، وكان الناس بعد الفراغ من حجهم يأتون صاحب النسىء ليسمعوا منه ما يعلن عليهم من تقديم أو تأخير فى الأشهر الحرم (١) . وقد أرسل النبى على فى السنة التالية لمفتح مكة أبا بكر الصديق أميراً على الحج فأقام للناس حجهم، وقد ذكرت الرواية خبراً هامًا فى بابه وهو أن الناس كانوا تلك السنة فى منازلهم على الحج التى كانوا عليها فى الجاهلية (٧) ، وقد اتخذ النبى على فرصة هذا اليوم المشهود الحج التى كانوا عليها فى الجاهلية (١) ،

<sup>(</sup>١) البخاري ٢/ ١٥٨ مالك : الموطأ ١/ ١٨٦ – ١٨٧ .

<sup>(</sup>٢) البخاري ٥/ ٤٤ .

<sup>(</sup>٣) ياقوت ١٠٤/١٣ – ١٠٥ .

<sup>(</sup>٤) أسد الغابة ٣/ ٣٢٨.

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ١/ ١٣١ – ١٣٣ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ١/ ٤٥ .

<sup>&</sup>lt; (V) نفسه ۲۰۱۶ .

وسيلة لإعلان الناس بسراءة الله ورسوله من المشركين ، فأعلىن هذا للناس عن طريق أبى بكر فى رواية ، وعن طريق على بن أبى طالب الذى أرسله النبى ﷺ خصيصًا لهذا الإعلان فى رواية أخرى. ويستأنس من كل ذلك أن يوم عرفات هو يوم الحج الأكبر، وأن هذا اليوم كان يجتمع فيه الناس من كل جهة وكل قبيل ، وأنه كان فرصة لقضاء أمور هامة وإعلانها، وأن ماجرى عليه الحج الإسلامى كان استمرارًا لما كان يجرى عليه العرب من قبل.

وحينما يعود الحُبجًاء من عرفات يأتون إلى مكان يعرف اليوم بالمزدلفة وكانوا يسمونه «جَمْعا»، وهو المكان الذى سماه القرآن، «المشعر الحرام» (۱) فيتوقفون عنده إلى الفجر تم يفيضون منه إلى منى ، فقد كانت هناك إفاضتان : إحداهما من عرفات والأخرى من المشعر الحرام، والإفاضة كانت تسمى إجازة ، ومعناها أن يجيزهم الرئيس إلى مغادرة المكان إلى مكان آخر ، وكان هناك بعض البطون هم أصحاب الحق في هذه الإجازة؛ بحيث لا يفيض الناس إلا إذا أفاض رئيس هذا البطن، وقد كان يقصد بتوقف الناس عند المشعر الحرام إشعارهم بأنهم قد انتهوا من الواجب الأساسي للحج، وأصبحوا بذلك حجاجا ، وأن لهم الحق في التعييد بعده ، وفعلا فإن الناس بمجرد إفاضتهم من المزدلفة إلى منى يصبحون معيدين عيد الأضحى.

وكان للعرب تقليد آخر في منى ، وهو عقد مجالس المفاخرة بعد أن يكونوا قد انتهوا من مناسك الحج، وقد ذكر المفسرون هذا التقليد في سياق تفسير الآية القرآنية في فأذ كُرُوا اللَّه كَذكر كُمْ آباء كُمْ أَوْ أَشَدَّ ذكراً فَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي اللَّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ خَلاق في منى ليتناشدوا الأشعار ويعددوا مفاخر كانوا بعد قضاء مناسكهم يعقدون المجالس في منى ليتناشدوا الأشعار ويعددوا مفاخر الآباء والقبائل ، والآية تلهم هذا الذي تناقلته الروايات، ولاسيما وأيام منى أيام عيد وأكل وشرب وراحة، فأمرت الآية بذكر الله والتحدث بنعمه بدلا من المفاخرات الجاهلية التي تزيد من قوة العصبية الضيقة، التي كان النبي على النبي على محكم دعوته يهدف إلى الجاهلية التي تزيد من قوة العصبية الضيقة، التي كان النبي على النبي على المحكم دعوته يهدف إلى

<sup>(</sup>١) انظر سورة البقرة الآية ١٩٨ . تفسير الطبرى ٤/ ١٧٥ – ١٨٠ .

إضعافها والخروج من مجالها الضيق إلى مسجال الوحدة العربية الشاملة ، بل إلى مجال أوسع من ذلك وهو الوحدة الإنسانية (١)

## الهدى والقلائد ،

الهدى هو الحيوان الذي يسوقه الحاج معه ليذبحه بعد أداء مناسكه قربان شكر لله، وكان من عادة العرب الحجاج تقليد الهدى بوضع قلادة في عنقه من سيور الجلد أو ألياف الشجر أو فتيل الخيط ؛ إعلانًا بأنه هدى فيصبح بذلك محرمًا محترمًا ، وكان من عادتهم إشعار البُدن أي جرحها جرحًا خفيفا من شق سنامها، فيسيل دمها على ظهرها إشارة إلى كونها هَدُيا ، ويسمون البُدُن المجروحة شعيرة (٢) ، ويشير القرآن الكريم إلى الهدى المقلد أو المجروح على أنه من شعائر الله ، ومن واجبات الحاج ، وأنه واجب الاحترام لا يحل الاعتداء عليه، ويذكر ما للهدى من أهمية عظيمة لما فيه من إقامة أود الناس ولاسيما الفقراء والمساكين والبائسين (٣) ، ومضامين الآيات وأساليبها تلهم بقوة وصراحة أنها كانت من تقاليد العرب قبل البعثة. وقد أقرها الإسلام لما فيها من فوائد عظيمة في ظروف الحج وفي بيئته قبل البعـثة وبعدها. وكان العرب يحيطون هذا التقليد بالعناية والحرمة بل بالتقديس والرهبة، حتى ليترك الحاج هديه سائمًا فلا يتعرض له أحد بسوء ؟ لأن التعرض له إنما هـ و تعرض لمال الله. وكان من عادتهم أن يـلطخوا جدران الكعبة بدماء الهـدى تقربًا إلى الله رب البيت ، وقد أبطل الإسلام هذه العادة ، ونبه إلى أن الله لا يناله شيء من لـحومها ولا دمائها ولكن الذي يريده من الناس هو التقوى (٤) والإخلاص. وكانوا يأثمون من أكل لحوم هديهم ويتركونها للفقراء والمساكين والسباع والجوارح، فأباح القرآن لأصحاب الهدى إن شاءوا أن يأكلوا منه وأن يطعموا البائس والفقير والقانع والمعتر ، أي المحتاجين سألوا أم لم

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى ١٩٦/٤ - ١٩٨ .

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة ٣/ ٢٢٨ . الموطأ ١٥٩/١ .

<sup>(</sup>٣) انظر كلا من سورة البقرة ١٩٦ . المائلة ٩٧،٢ . الحج ٢٨ ، ٣٦ . الفتح ٢٥ .

<sup>(</sup>٤) انظر سورة الحج ٣٧ .

يسألوا (١) . كما كانوا يذب حون الهدى عند الأوثان والأنصاب في فناء الكعبة ويذكرونها في أثناء الذبح، فنهى القرآن عن هذا وأوجب ذكر الله وحده عند الذبح (٢) .

وعادة ذبح القرابين للمعبودات عادة قديمة اشترك فيها جميع البشر في بعض أدوارهم وأطوارهم ومختلف بيئاتهم، غير أن العرب كانوا يرجعون ذبح القرابين إلى إبراهيم الذي امتحن بذبح ولده إسماعيل قربانًا لله ففداه الله بذبح عظيم (٣) وكان هذا فيما يتداولونه من الروايات في اليوم العاشر من ذي الحجة ، ونرجح أنهم كانوا يعرفون خبر هذه المحنة ويتناقلونها ويعللون ذبح الضحايا في هذا اليوم اقتداء بفداء إبراهيم الذي يردون أولية الحج إليه.

## الحلق والتقصير:

وقد جاء في القرآن ذكر المحلق والتقصير كعلامة للتحلل من الإحرام عقب أداء المناسك التي من جملتها ذبح الضحية، إلا من كان مريضا أو به أذى من رأسه فإنه لا يحلق ، ويقدم كفارة تعبدية كصدقة أو صيام أو قربان (٤) . والحلق والتقصير كان قبل البعثة من علامات المتحلل من الإحرام ، وكان الحجاج لا يفعلون ذلك قبل تقديم قرابينهم، وقد جرى الإسلام على هذا.

وهكذا نرى أن الإسلام قد احتفظ بطقوس الحج وتقاليده، كما هي ولكنه حولها إلى طقوس وتقاليد إسلامية وعفَّى على ذكر الوثنية فيها بذكر الله.

## آثار الحج الاقتصادية والاجتماعية:

كان للحج آثاره البعيدة المدى من الناحيتين الاقتصادية والاجتماعية بالنسبة للعرب بعامة ولمكة بخاصة، فقد كانت تقام في موسمه أسواق عامة أهمها عكاظ ومجنة وذو المجاز، وإقامة هذه الأسواق يعد تقليدا من تقاليد الحج لأنها كانت في

<sup>(</sup>١) نفسه ٣٦ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ۳۰ .

<sup>(</sup>٣) انظر سورة الصافات ١٠٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر سورة البقرة ١٩٦ . الفتح ٢٧ . تفسير الطبرى ٣٦/٤ ، ٢٦٥ – ٥٩ .

أيام معلومة وأماكن مستقرة، وإذا كانت هذه الأسواق مجالا لنشاط مكة التجارى ، فقد كانت من جهة أخرى تقليداً خطير الشأن جليل النفع، بالنسبة للعرب الذين كان لهم فى موسم الحج وأشهره الحرم فرصة الغدو والرواح آمنين مطمئنين ، فكانوا يفدون على موسم الحج وأسواقه من كل الجهات : من أطراف الشام والعراق ومن اليمن وتهامة والبحرين ، على مختلف القبائل والبيئات والجهات والعقائد ، فيلتقون فى هذه الأسواق ويتبادلون السلع ، ويقيمون أودهم ، ويتزودون بما هم فى حاجة إليه من العروض كما كانوا يجدون فيها فرصة لإقامة مجالس المفاخرة وإنشاد الأسعار والمفاضلة بين الشعراء، ولعقد حلقات السمر، ومجالس القضاء لحل المشاكل والشعراء والخطباء، كما كانت فرصة لبث الأفكار وتسيير الأخبار ، وتعارف الزعماء والشعراء والخطباء، كما كانت مجالا لمزاولة أنواع الرياضة من فروسية وسباق ومصارعة ومناضلة . فهى تشبه الجمنازيوم عند الإغريق إلى حد كبير (١)

وقد استغل النبى ﷺ فرصة هذه الأسواق للقاء وفود العرب وزعمائهم ونبهائهم؛ ليعرض عليهم رسالته ويقرأ عليهم الـقرآن، وقد تقابل مع وفد يثرب وتم بينهم الاتفاق؛ فكانت الـهجرة بعـد ذلك وما تلاها من أحـداث غيرت وجه الـتاريخ العربـى بل وجه التاريخ العام (٢). ونرجح أن الـوافدين على هـذه الأسواق لم يكونـوا كلهم مشـركى العرب، بل كان يفد عليـها نصارى العرب ويهود يثرب؛ للتبشير والاتجار، ولعل منهم من كان يشـترك في مناسك الحج وقد كـان قس بن صاعدة الإيادى من نـصارى العرب وخطبته في أحد مواسم الحج من الروايات العربية المشهورة (٣).

كذلك كان للحج آثار اجتماعية وأدبية عظيمة، فالعرب يأتون من كل جهة ، ثم يتفرقون وقد امتلأت جعباتهم بالأخبار وذاكرتهم بالأشعار والخطب والكلمات الممتازة، واكتظت أذهانهم بمختلف الصور والمشاهد، الأمر الذى ساعد على تقريب العرب بعضهم من بعض واستقرار معنى القومية المشتركة في أذهانهم، وتوحيد اللغة وتصفيتها، وبعث حركة نشيطة بدت تباشيرها وتطورها التقدمي قبل الإسلام، فيما كان

<sup>(</sup>١) البتنوني : الرحلة الحجازية ص ١١٩ - ١٢٠ .

<sup>(</sup>۲) ابن سعد ۱/۱ - ۲۰۲ .

<sup>(</sup>٣) ابن كثير ٢/ ٢٣٢ –٢٣٤ .

من تطور من الوثنية إلى الشرك، ثم اعتبار الشركاء شفعاء عند الله، ومن استنكار العرب لما بين الكتابيين من نزاع وخلاف، وتنديدهم بهم، وتمنيهم أو توقعهم بعثة نبى منهم، وحلفهم الأيمان بأنهم إذا جاءهم نذير ليكونن أهدى من إحدى الأمم، ثم من ظهور طبقة الموحدين الذين أخذوا يشمئزون مما يعبد قومهم، ويطوفون الأرض ينشدون ملة إبراهيم ويتعبدون عليها أو على ما يظنون أنه هي (١)، ومن اقتباس العرب كثيرا مما عند الكتابيين وغيرهم من معارف دينية وغير دينية.

ونستطيع أن ندرك ما استفادته قريش من هذا الاحتكاك والاتصال بين العرب الوافدين من مختلف الجهات العربية ومنهم من عرف الفرس ومنهم من عرف الروم، ومنهم كان من اليمن وعرف الأحباش، في تطوير نظمها والأخذ بأسباب التقدم الأدبى والمادى.

وكان لأهل مكة خاصة ميزة ومركز يشعرانها بما عليهم من واجبات نحو الكعبة والحجاج، فقد كانوا يرون لأنفسهم حق الحرمة والميزة على العرب؛ بسبب اختصاصهم بكرامة البيت الحرام، ويعتبرون أنفسهم أهله وأولياءه (٢) ، كما كانوا يدركون مركز بلدهم وكرامتها وقدسيتها ، وجعلها مثابة للناس وأمنا لا يسفك فيها دم ولا يثار فيها نزاع ولا قتال ، لذلك كانوا يتضامنون في القيام بواجبهم نحو وفود الحجاج من ترحيب وإكرام وقرى؛ باعتبارهم ضيوف بيت الله في بلدتهم وهم سدنته الأقربون، وقد اختص بعضهم بسقاية الحاج واختص البعض بعمارة البيت (٢) والبعض بالقيام على رفادة الحجاج.

ولما كانت مكة بلدا في واد غير ذي زرع ، وأنها تعتمد في حياتها على ما يجلب إليها من الخارج، وما يستطيع أهلها أن يحققوه لأنفسهم من منافع عن طريق البيع والشراء، والتبادل مع الوافدين عليها والمارين بها في رحلات القوافل التجارية، أو القادمين إلى الأسواق التي تقام فيها وحولها، وما يقدمه الحاج إلى بيتها من هدايا

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۲۲۲ – ۲۰۱۱ ابن کثیر ۲/ ۲۳۸ .

<sup>(</sup>٢) انظر سورة الأنفال ٣٤.

<sup>(</sup>٣) انظر سورة التوبة ١٧ – ١٩ .

ونذور، فقد كان لابد أن يضع أهله لهم وللقادمين إليه أنظمة وقوانين ؛ لتنظيم الحياة، وتوفير الأمن وحفظ الحقوق وحماية من يفد إليه من الأذى . فالكعبة وهي بيت الله ، أرض حرام لا يجوز البغى فيها ولا ارتكاب المعاصى واقتراف الآثام ، والمدينة وهي في جوار بيت الله ذات حرمة وقدسية، وسكان البلد الحرام هم في حمى البيت وفي جواره فلابد من إنصافهم وإحقاق حقهم (1) . وهذا الإدراك قديم سابق على عهد قريش ، فتذكر الروايات أن مضاضاً بن عمرو الجرهمي فكر في حماية التجارة والدفاع عن الأجانب جلبا للغرباء والتجار، فقال في إحدى خطبه: «وقروا حرم الله ولا تظلموا من دخله وجاء معظما لحرمته، وآخر جاء بائعا لسلعته أو مرتغبا في جواركم» (٢) ، كما تروى أن عمراً بن لحي زعيم خزاعة قد اتخذ من الإجراءات ما يرغب العرب في القدوم إلى مكة والحج إلى بيتها الحرام ، فسجلب الأصنام وأقامها في فناء الكعبة ، كما كان يقيم موائد الطعام في موسم الحج حتى لقد قالوا: إنه كان يذبح عشر آلاف بدنة (٣) .

ولما صار الأمر إلى يد قريش بعد خزاعة نظم زعيمها قصى بن كلاب الوظائف المدنية والدينية بالمدينة المحكية ، وعمل على إنماء المدينة وتقرير كيانها، وتوسعت قريش فلم تكتف بتقرير حرمة المدينة في داخلها، بل جعلت لها مجالا في خارجها، وجعلت هذا المحال حرما كحرمة المدينة نفسها، وأقامت له علامات يعرف بها، أي أنها حرمت المدينة وحفظت لها مجالا في ما حولها. كما أقرت حقوق المواطنة لأهل هذا الحرم، وسمت المتمتعين بهذا الحق باسم الحمس.

ولفظ الحمس جمع مفرده أحمس ، ومعناه ابن السبلد وابن الحرم والوطنى المقيم، والذى ينتمى إلى الكعبة والحرم ، فهو امتياز لأبناء الوطن وأهل الحرمة وولاة البيت وقطان مكة وساكنيها. فقال القرشيون: « نحن بنو إبراهيم وأهل الحرمة وولاة البيت وقاطنو مكة وساكنوها فليس لأحد من العرب مثل حقنا ولا مثل منزلتنا، ولا تعرف له العرب مثل ما تعرف لنا» (٤)، ثم جعلوا للحمس علامة وهى ألا يعظم الأحمس

<sup>(</sup>۱) جواد على ۲۰۷/۶ - ۲۰۸ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١٠٥/ ١٠٤ (طبعة مصر).

**<sup>(</sup>٣) ابن کثیر ۲/ ۱۸۷** .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٢١٦/١ . تفسير الطبري ٤ / ١٠٨ .

شيئًا من الحل - أى الأرض التى وراء الحرم - كما يعظم الحرم، وقالوا: "إن فعلتم ذلك استخفت العرب (١) بحرمكم"؛ وللذلك ترك الحمس الوقوف بعرفة - لأنه خارج عن الحرم - والإفاضة منها مع إقرارهم بأنها من المشاعر والحج ودين إبراهيم، ويرون لسائر الناس أن يقفوا عليها ويفيضوا منها (٢) إلا أنهم قالوا: "ندن أهل الحرم فليس ينبغى أن نخرج من الحرمة ولا نعظم غيرها كما نعظ مها، نحن الحمس - والحمس أهل الحرم" (٣)، فأظهروا بذلك شدة تعصبهم لبقعة من الأرض، وترفعوا أن يخرجوا عنها ولو كان في خروجهم إتمام لمشاعر الحج.

أقرب قريش هذا التقليد ، ويقول ابن إسحاق أنه لا يدرى أكان ذلك قبل الفيل أم بعده (1) مولامح أنه كان قبل الفيل وربما كان في عهد قصى بن كلاب الذى أقر وظائف مكة ، وكان له من المنزلة الكبيرة ومن المكانة ما يسمح له بوضع هذا القرار حتى كان أمره كالدين المتبع في حياته وبعد موته . وأدخلت فيه كنانة وخزاعة ، ومنحوا هذا الحق لمن ولد من العرب في الحرم ، كما منحوه لمن ولد منهم - وقد كانوا يشترطون على من يتزوج منهم أن ينتقل إليهم ، يرون أن ذلك لا يحل لهم ولا يجوز لشرفهم حتى يُدان إليهم وينقاد ويتبع مبدأهم (٥) - وذلك ليوطدوا صلاتهم بأصهارهم وحلفائهم - فاستحق الشرف بحق المولد كما استحقته قريش بحق الدم والأصل. وفي القوانين الدولية الخاصة الحديثة من يكتسب حق المواطنة بالدم ، ففكرة الحمس إقرار لحق الوطنية بالانتساب للبقعة وامتياز لمن له هذا الحق . وليس معنى التحمس في الدين كما ورد في القاموس ، فإن قريشا تركت فرضا هاما من فروض الحج تعصبا للحرم مع أن هذا يتنافى مع دين إبراهيم . وإن الحمس قد ابتدعوا أمورا من الدين تميزهم عن غيرهم ، وتشير إلى ارتباطهم بالكعبة ، وتؤكد تمسكهم بحرمة البيت الحرام وتعظيم الحج إليه ؛ ليزيد ذلك في شرفهم وشرف البيت ، وقالوا : «لا

<sup>(</sup>١) نفسه .

<sup>(</sup>٢) البخاري ١٦٣/١ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢١٦/١ .

<sup>(</sup>٤) نفسه .

<sup>(</sup>٥) الأزرقي ١/ ١١٥ العقد الفريد ٣/ ٣٢٠ وما بعدها . الألوسي ١/٢٤٢ .

ينبغى للحمس أن يأقطوا الأقط ولا يسلأوا السمن ، ولا يدخلوا بيتا من الشعر ولا يستظلوا إن استظلوا إلا في بيوت الأدم ما كانوا حرما (١) . وهذه الأمور داخلية في باب التزهد ، إلا أنهم اختصوا أنفسهم بالقباب الحمر تضرب لهم في الأشهر الحرم (٢) وكانت القباب الحمر علامة الشرف والرياسة.

وكانت فكرة المحمس صائبة لأنها ترمى إلى إعزاز أهل الحرم، وتضمن سلامة القاصدين إليهم، وتحجز ما بين الأعداء، وتشل أيدى المنتقمين والمتربصين، فنشأ حق الالتجاء من حق الحمس، فكان الرجل لو جَرَّ جريرة ثم لجأ إلى الحرم لم يُتناول ولم يُقرب، وكان الرجل لو لقى قاتل أبيه فى الشهر الحرام أو فى المحرم لم يتعرض له، وكان الرجل إذا أراد البيت الحرام تقلد من شعر فأحمته أى جعلته حمى لا يقرب.

ثم إن الحمس فرضوا على العرب فروضا حملوها عليها فدانت لهم بها وأخذت بما شرعوه لهم من ذلك ، فقالوا : «لا ينبغى لأهل الحل أن يأكلوا من طعام جاءوا به معهم من الحل فى الحرم إذا جاءوا حجاجا أو عمارا، ولا يطوفوا بالبيت إذا قدموا أول طوافهم إلا فى ثياب الحمس، فإن لم يجدوا طافوا بالبيت عراة، فإن تكرم منهم متكرم من رجل أو امرأة ولم يجد ثياب الحمس، فطاف فى ثيابه التى جاء بها من الحل ألقاها إذا فرغ من طوافه ثم لم ينتفع بها، ولم يمسها هو ولا أحد غيره أبدا، وكانت العرب تسمى تلك الثياب «اللقى» (٣) . ولكن فى أخبار التاريخ ما يدل على أن الطواف مع العرى كان مبالغة فى التقديس والتطهر، فبنت قريش فرضها هذا الذى فرضته على العرب على تلك العادة القديمة . وما زال حق الحمس يتطور حتى صار دينا متبعا .

كل هذا يعنى أن قريشا نظمت الحج والقدوم إلى مكة حسب ما تقتضيه مصلحتها الأدبية والمادية، وكانت تبتدع من الأمور ما يحقق لها الاحترام، ولبلدها القدسية عند العرب، وما يحقق لها الكسب المادى.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۲۱۹ .

<sup>(</sup>٢) الألوسى ١/ ٢٤٤ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/ ٢١٩ . البخاري ٢/ ١٦٣ .

والحج وأسواقه كانت حافزا لنشاط قريش التجارى، إذ هم يضربون فى الأرض شمالا وجنوبا وشرقا وغربا لحمل التجارة بين هذه الجهات، ولمزاولة التجارة الداخلية فى أسواق العرب، وفى مسوسم الحج فى مكة. وإن هذه السنن التى فرضوها على العرب جميعاً هى فى الحقيقة متصلة بنشاطهم التجارى، فإن الناس يطرحون أزواد العل قبل الدخول فى الحرام، حتى يستاعوا أزوادهم من أهل مكة. وكذلك عدم السماح لهم بالطواف بأثوابهم وإنما عليهم أن يلبسوا المآزر الأحمسية وذلك حتى يشتروا ما يلزمهم من ذلك من قريش، وبذلك كانت توجد سوق نشيطة فى مكة فى موسم الحج لبيع الملابس، وتخصص بعض التجار فى بيع الأطعمة (١). وإذا كانت تضيف الحجاج ثلاثة أيام منى فليس ذلك بكاف، ثم إن الأغنياء من الحجاج لم يكونوا يشاركون فى هذه الموائد العامة التى تقيمها قريش، والكل مضطر لشراء طعامه بعد يشاركون فى هذه الموائد العامة التى تقيمها قريش، والكل مضطر لشراء طعامه بعد ذلك. وإذا كان من الخاس من يستعير ثياب الحمس أو يهداها فليس الجميع كذلك، وكذلك لم يكن الكثير قادراً على الاستغناء عن ملابسه لتكون لقى بعد طوافه، ولا كلهم يرضى بالطواف عربانا وبخاصة وإن كان منهم من يفعل ذلك، على أن قريشا كانت تأخذ إلى جانب ذلك كله ضريبة تسمى «الحريم» من كل من نزل عليها، تأخذ بعض ثيابه أو بعض بدنته (٢).

## الأشهرالحرم وأهميتها

فى الآيات القرآنية ذكر كثير للأشهر الحرم، ويستدل منها ومن الروايات أنه كان لهذه الأشهر الحرم أثر عظيم فى حياة العرب وبخاصة فى بيئة مكة قبل البعثة، فبينما تكون الحروب مستعرة، والغارات قائمة، والمناس مندفعين وراء عصبياتهم وثاراتهم، يقف كل هذا حين حلول هذه الأشهر تعظيما لها واحترامًا، ويصبح الناس فى هدنة عامة شاملة، ويتلاقى الناس فى منطقة الحرم وفى خارجها فلا يكون بينهم شر ولا قتال، بل لقد وصل تأثمهم لدرجة الصيد أثناءها؛ لما فى ذلك من سفك الدماء.

والأشهر الحرم ليست معينة في القرآن بـأسمائها، وكل ما ذكرته الآيات أنها أربعة (٣) . غير أن الروايــات المتواترة التي لم تـنقطع قد عينتــها بصورة يقيــنية وهي :

<sup>(</sup>١) الذهبي سير أعلام النبلاء ٢٩/٢ .

<sup>(</sup>٢) جواد على ٢١٨/٤ . شوقى ضيف : العصر الجاهلي ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر سورة البقرة ١٩٧، التوبة ٥ ٣٦ .

رجب، وذو القعدة وذو الحجة والمحرم (١) والأشهر الثلاثة الأخيرة هي أشهر الحج على الأقل فيما قبل الإسلام – أما شهر رجب فإنه كان يسمى رجب مضر، وهو الذى تسميه مضر «الأصم» (٢) وأنه مشتق من الـترجيب أى التعظيم، وقد جاء في طبقات ابن سعد أن أهل مكة كانوا يحتفلون بعيد ديني لهم في رجب، فلا يبعد أن يكون هذا العيد في شهر رجب عيداً خاصًا بقبائل مضر أو قبائل الحجاز أو بعضها، وأن يكون هذا أصل حرمته اليتمكنوا من الذهاب والإياب والقيام بمناسكهم في ظل هدنة دينية مقدسة. ولكن ما لبث رجب – في وقت لا يمكن تحديده – أن صار جزءاً لا يتجزأ من الأشهر الحرم (٣)، وقد ذكرتها الآيات دون تفريق بينها في الحرمة والشمول، وأشارت إلى أربعة أشهر من أشهر السنة بصفة مطلقة وتعميمية، وقد كانت بلاد الحجاز قد صارت مهوى أفئدة العرب ومركز محورهم ومحجهم.

وللأشهر الحرم أهمية كبيرة فرضتها ضرورة البيئة العربية وبخاصة في الحجاز، حيث لم يكن هناك سلطان نافذ وازع، وكانت الغارات بين القبائل متواصلة متبادلة والعصبية على أنواع قوية شديدة، والأنفة والحمية متأصلتين، ولهم في ذات الوقت حاجات كثيرة: تجارة لابد لها من مشترين ومستهلكين وزراع لابد لهم من المبادلة على غلاتهم وثمارهم، وأعراب لابد لهم من استيفاء حاجاتهم السنوية من ماعون وثياب وقوت، ولابد لهم من بيع ما عندهم من أنعام وماشية وشعر ووبر وصوف، فماذا تكون حالتهم لو لم يكن هناك وقت يستطيعون فيه التحرك والاتصال والتبادل مطمئنين منين؟! وماذا تكون حالهم لو لم يتيسر لهم إقامة أسواقهم العامة وشهودها في ظل الأمن وعدم الخوف؟! من أجل ذلك كانت قيمة هذه الهدنة التي فرضتها الأشهر الحرم عظيمة الأهمية ،عبر عنها القرآن الكريم هذا التعبير البليغ الموجز ﴿جَعَلَ اللَّهُ الْكُعْبَةُ الْمُورَامُ وَالْهَدْيُ وَالْقَلائدُ ﴿ المائدة ] ، ومن أجل ذلك أسبغ العرب على هذه الهدنة صفة قدسية وصبغوها بصبغة دينية، وكانوا أجل ذلك أسبغ العرب على هذه الهدنة صفة قدسية وصبغوها بصبغة دينية، وكانوا

<sup>(</sup>۱) البخاری 7/ ۲7 . تفسير الطبری ۲۹۹/۶ . ابن سعد ۳/ ۲۷ السهيلی ۲/ ۲۰ . اليعقوبی ۹۱/۲ . ابن كثير

٥ / ١٩٥ المقريزي : إمتاع ١/ ٥٣١ . المصباح ١/ ١٩١ .

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبرى ۲۲۹/۶ . الخازن ۲/ ۲۳۰ .

<sup>(</sup>٣) دروزة : عصر النبي ٢١٠ – ٢١١ .

يعتقدون بأن الإخلال بحرمتها وقداستها يجلب عليهم الشر والنحس ، وكان الرأى العام العربى يثور لأى خرق لهذه الهدنة التى أصبحت جزءً من حياة الناس ومن كيانهم الاقتصادى والاجتماعى والأدبى والدينى.

وليس من اليسير تـحديد أولية الأشهر الحرم، وتشير آيات القـرآن إلى أنها قديمة سابقة على عهد البعثة بزمن طويل (١) ، والأرجح أن تكون هذه الحرمة قد تقرّرت بعد وجود موسم الحج وتقاليده وأسواقه، وبعد وجود الموسم الديني لمضر في الحجَّار بالنسبة لشهر رجب . والغالب أن يكون ذلك بعد سيادة قريش على مكة وتنظيم موسم الحج بها وتيسيره ، أي بعد حكم قصى بن كلاب لمكة في منتصف القرن الخامس الميلادي، ولابد أن الحج كان قد تعطل قبل ذلك أو ضعف ، وحدثت أحداث جعلت أمن الناس غير مكفول، وتحدثنا الروايات عن صراع بين القبائل في مكة أدى إلى دفن بئر زمزم بها (٢) ، كما تحدثنا عن البغى واستحلال الحرمات الذي وقع بمكة ، مما أدى إلى ضعف الحج إليها نتسيجة للتنافس بين القبائل فيها والضاربة حولها، ونستطيع أن ندرك أن هذه الهدنة لم تكن مرعية قبل حكم قصى ، فقد تقاتل قصى بقريش وكنانة مع خزاعــة في أيام الحج وفــي منطقة الــحرم (٣) ، ولم يذكر هــذا القتال بالاســتفظاع والاستـنكار كمـا ذكرت الحرب الـتي وقعت بـعد ذلك بين قـريش وكنانة ضـد هوازن وقيس، وعرفت بـحرب الفجار نسبة إلى الـفجور ، لوقوعها في الأشـهر الحرم (٢) ، وهذا مما يدل على أن هذه الهدنة لم تكن مرعيــة تمامًا قبل عهد قصى،وقد أدى صراع القبائل إلى اختلال الأمن وانقطاع وفود الحجيج أو ضعف قدوم هذه الوفود إلى مكة؛ وتعطلت مناسبك الحج ومنافع الناس في موسمه وأسواقه، فحفر هذا ذوي السلطان والنفوذ من الـزعماء والرؤساء إلى العـناية بأمر الحج وتأمـينه ففرضوا الأشــهر الحرم، والأرجح أن فسرض الأشهر الـحرم كـان من عمل الأحـماس، الذيــن صار لهــم بعض الامتيازات الدينية والتشريعية، والذين كان السناس يسيرون على ما يسنونه لهم ويعتيرونه

<sup>(</sup>١) انظر سورة التوبة ٣٦ البخاري ٦٦/٦ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١٢٣/١ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) نفسه ١/ ١٣٥ – ١٣٦

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير ١/ ٣٥٩ الأغاني ٣/ ١٦٢.

سنتًا دينية واجبة التنفيذ (١) ، ويساعد على تصويب هذا الرأى ما كان لمكة من مركز دينى محترم فى نظر سائر العرب، وما كان من اهتمام عظيم لتقرير حرمة الحرم وحرمة الأشهر الحرم عند زعماء مكة وما كانوا يقومون به من أعمال فى سبيل رعايتها (٢) ويرجح أن السعى الأول كان منهم لأن فوائد الحج تعود فى المقام الأول على أهل مكة الذين يقوم البيت فى بلدهم وتقوم الأسواق العامة فى منطقتهم أو حولها، ثم إن حرمة البيت تكسبهم حرمة ومكانة ممتازة بين العرب، وهذه المكانة هى التى هيأت لقريش الزعامة الدينية والأدبية، كما أنها استغلت هذه المكانة فى السيطرة على التجارة بين الشام واليمن، مما عاد عليهم بالثروة الكبيرة والمنزلة الرفيعة، وأصبحت زعامة قريش زعامة حقيقية لاشك فيها قبل الإسلام ، ويخاصة بعد فشل الأحباش فى غزو مكة وارتداد جيشهم عنها، فقال الناس عنهم: «أهل الله قاتل عنهم وكفاهم مشونة عدوهم» (٣) وأبرز مثل يوضح زعامة قريش ، هو أنها حين وقيفت موقف المعارضة عدوهم» للنبى المجب العرب أن دخلوا فى الإسلام طائعين، فلم تأت سنة ١٠ همتى كان الإسلام قد انتشر فى جزيرة العرب كلها، وحتى كان عيمال النبى النبي على وجباة حتى كان الإسلام قد انتشر فى جزيرة العرب كلها، وحتى كان عيمال النبي على وجباة الزكاة قد انتشروا فى كافة أجزاء الجزيرة كلها.

وإذا كانت الأشهر الحرم قد سنت للناس، وإذا كانت قريش والرؤساء الذين يعنيهم الأمر قد فكروا في فرض هذه الهدنة على العرب فإنما كان ذلك لدوافع كبيرة وأحداث خطيرة؛ جعلت الرؤساء يستعدون لها ويتخذون الوسائل لدرء ما ينجم عنها من أخطار، ولعل ما أحاط بأطراف الجزيرة العربية من أحداث كتعرض اليمن للغزو الحبشي ثم سقوطها في يد الحبشة، وما تلا ذلك من محاولة الحبشة فرض سلطانها على منطقة الحجاز، ووقوع الأطراف الشمالية والشمالية الشرقية تحت نفوذ الروم والفرس، ونهضة عرب الشمال وقيامهم على التجارة وأخذهم مقاليد الزعامة العربية، كل هذا كان من البواعث والأخطار وأهمها.

<sup>(</sup>١) دروزة : عصر النبي ٢١١ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١٤٤/١ - ١٤٥ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ١/ ٥٩ .

وكان من الضرورى أن تفرض هدنة يوقف فيها القتال ويأمن الناس فيها على أنفسهم ، وتتاح لهم فيها فرصة الانتقال والاجتماع والتعارف للمتاجرة والمعاملة والتبادل الأدبى والمادى، وحل المشكلات المعقدة التى تحتاج إلى أمن واطمئنان لحلها. وقد بدأت حركة تجمع وترابط بين القبائل قبيل الإسلام ، وبدأت تتكون المجموعات الكبرى. وهذا التحالف بين القبائل نوع من التعبير عن إحساس القبائل بأنها لا تستطيع أن تعيش في مجالها الضيق ، وأنها محتاجة إلى غيرها من القبائل تتحالف معها وتواخيها وتربط مصيرها بمصيرها، وكذلك سئم العرب الحروب القبلية ، وكانت هدنة الأشهر الحرم استجابة لهذه الرغبة التى بدت بين القبائل . وحالة الهدنة تقتضى تقليل فرصة الفتال والتشاحن، وبالتالى إيجاد فرصة أوسع للتاكف والتجمع ، وكلما ازدادت هذه الفرصة كان ذلك في مصلحة المجتمع العربي . والراجع أن بدعة النسيء التي ابتدعها العرب كانت لهذا الغرض وهو تطويل مدة السلام (١) ، فإذا لاحظنا أن في أسماء الشهور العربية ما يوحي بأنها وضعت في وقت معين، فمثلا رمضان أخذ اسمه من الرمضاء (١) وهي الحجارة الحامية من حر الشمس ، كان معني ذلك أنه كان في الصيف ، وأن شهري ربيع الأول والثاني ما يوحي بأنهما كانا من أشهر الصيف ، وأن شهري ربيع الأول والثاني ما يوحي بأنهما كانا من أشهر الربيع . وبلاد العرب بلاد حارة يصعب فيها الانتقال والقتال في أشهر الصيف (٣) ، فإذا الربيع . وبلاد العرب بلاد حارة يصعب فيها الانتقال والقتال في أشهر الصيف (٣) ، فإذا

<sup>(</sup>۱) انظر السهيلى ۱/ ٤٢ وهو يقدر المدة التي بدأ فيها النساء بحوالي ٧٠ سنة قبل ظهور الإسلام - المسعودي: مروج الذهب ٧/ ٢٠٥ .

<sup>(</sup>٢) المصباح مادة ر م ض، ص ٣٢٥، وروزة ص٢١٣.

<sup>(</sup>٣) التوبة ٨١ - ٨٢ «وقالوا لا تنفروا في الحر» . انظر ابن هشام ٩٦٩/٤ ، وما بعدها وابن سعد٣/٢١ عن غزوة تبوك وما لقى المسلمون فيها من شدة بسبب الحر وكيف تخلف بعضهم عن القتال وكيف تردد الناس، البتنوني: الرحلة المحجازية ١٩٧ (والعرب كانت تنسىء الشهور حتى توافق بين السنين القمرية والشمسية فكانوا يؤخرون سنتهم كل ثلاث سنين شهرا، وكان السبب في ذلك جعل زمن الحج ثابتًا في فصل من فصول السنة كأحد الربيعين حتى يتيسر لهم القيام به في غير وقت الحر والبرد الشديدين، وخصوصًا في الزمن الذي تتوفر فيه مادتهم التي يتجرون بها من أصواف وأوبار وسمن ودهن. وهذا كله لا يتوفر على الدوام في شهر مخصوص من السنة القمرية) ومما يسند هذا الرأى أن النبي عليه قال حين حرم بدعة النسىء: وإن الزمان قد استدار كهيئته وكان ذلك سنة ٨٠ هـ)، وفيها كانت شهور الحج أشهر الربيم (انظر التوفيقات الإلهامية سنة ٨٠هـ).

كانت شهور الصيف مانعة للقتال بطبيعتها، وإذا كانت الأشهر الحرم مانعة للقتال كذلك، فإنه يمكن أن يؤلف من هذه الشهور سلسلة مؤلفة من سبعة أشهر يوقف فيها القتال ، وإذا كان لابد من قتال وطلب ثارات بسبب طبيعة الحياة البدوية وعصبيات العرب، ففى الأشهر الباقية من السنة كفاية للتنفيس عن ثورة الغضب والعصبية، على أن فى انقطاع الناس عن القتال سبعة أشهر مجالا طيبا لحل ما يمكن حله من المشاكل المعقدة وبخاصة فى موسم الحج وأسواقه ومجتمعاته.

لكن الأشهر العربية القمرية تدور مع الزمن وتصبح أشهر الشتاء منها أشهر صيف، وأشهر الصيف أشهر شتاء، فابتدعت هذه البدعة لمسايرة مواسم السنة والتوفيق بين حساب السنة القمرية والسنة الشمسية حتى تظل أشهر الحج وأسواقه متصلة بأشهر الصيف وتظل الشهور التي يتوقف فيها القتال مستمرة مستقرة.

وإذا كانت بعض الروايات ذكرت أن النسيء كان يجرى أحيانًا بطلب من الناس ليتسنى لهم متابعة حروب بدأوها أو طلب ثارات (١) لهم ، فإن ذلك لم يكن الأصل في الموضوع ، فإن بدعة النسيء كانت مقررة وكان يتولاها بيوت من العرب معروفة يتوارثونها، وكانت لها من الأهمية والمكانة ما يوجب الفخر بها والاعتزاز بتوليها، وكانت تقليدًا متبعًا يعلن للناس في موسم الحج من كل عام (٢) ، على أنه يجب أن نضع في الاعتبار أن حروب القبائل لم تكن حروبًا متصلة، وإنما كانت عبارة عن أيام بين القبائل تقع على فترات قد تكون متباعدة، فحرب البسوس بين بكر وتغلب التي قالوا إنها استمرت أربعين سنة ، لم تقع فيها المصادمات إلا في سبعة أيام متفرقة على طول هذه المدة (٣) ؛ ولذلك فإنه لا يمكن مسايرة هذه الروايات التي قيلت عن بدعة النسيء، وإنما يجب أن تكون قد وضعت لشيء أهم وأعم وأنفع للناس من مجرد الجرى وراء العصبية والـثارات. وإذا كان قد أسيء استعمال هذه الـبدعة مؤخـرًا مما الترى في التجرأ الناس على استدعى أن يهاجمها القرآن بسبب سوء استعمال الناس لها؛ حـتى لا يتجرأ الناس على استدعى أن يهاجمها القرآن بسبب سوء استعمال الناس لها؛ حـتى لا يتجرأ الناس على

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢/٣٤ - ٤٥ (انظر الحاشية ص ٤٤ وفيها تعليل مـزدوج للنسىء أى أنه كان للقتال أحيانًا ولمسايرة المواسم أحيانا) .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٤/ ٤٥ – ٤٦ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير ١/٣٢٣ . النويري ١٥ / ٤٠٠ - ٤٠٥ .

انتقاص الحرمات وخرق التقاليد النافعة، فإن الأصل في ابتداعها كان لتحقيق نفع أكبر وغرض أسمى. على أن القرآن لم يهاجم هذه البدعة إلا بعد أن قامت الدولة الإسلامية وأصبح هناك سلطان يردع الظالم ويكف يد المعتدى ، وأصبح المجتمع يتجه إلى مثل أخرى غير المثل الجاهلية، ولم تعد هناك ضرورة لاستمرار بدعة تغير من أشهر الحج.

وعلى كل حال فإن تـقليد الأشهر الحرم كان تـقليدًا خطيرًا له أثر كبير في حياة العرب الاجتماعية على تعدد وجوهها، وفيه دلالة كافية على قـوة عقول الذين أنشأوها وسعة نفوذهم، وفيه دليل كذلك على نهضة قومية وفكرية أخذت تباشيرها تبدو في الجزيرة العربية بعد الأحداث الجسيمة الـتى مرت بها، وكان لمنطقة مكة ولقريش بوجه خاص الدور الأول ، الأمر الذي هيأها لمركز الرياسة والـذى هيأها فيـما بعد للقـيام بالدور الأول فيما جاء به الإسلام من نهضة عربية شاملة.



# الفصلالسادس محزر

## الحالة الاقتصادية

في بداية القرن السادس الميلادي تبدو مكة ممسكة بزمام التجارة في بلاد العرب، تنعقد فسيها وحولها أعظم أسواق العرب التجاريــة والأدبية في موسم الحج من كل عام، وقوافلها التجارية تجوب أطراف شب الجزيرة العربية، تحمل التجارة بين الشرق والغرب، متجهة إلى اليمن وإلى الـحبشة وإلى الشام وإلى العراق. وقد أتاح لها هذه الفرصة موقعها الممتاز في وسط طريق التجارة البري المار بالحجاز، وهو الطريق الوحيد الذي بقى آمنا في ذلك الوقت (١). وقيام البيت الحرام الذي انعقد إجماع العرب عُلَى تعظيمه والحج إليه ، كما أنها بعدت عن منطقة التصارع الدولي لبعد موقعها؛ فنجت مما أصاب غيرها من أطراف الجزيرة العربية من الوقوع في محال العراك القائم بين الشرق والغرب (الفرس والروم) في ذلك الوقت ، ولبعد موقعها وصعوبة وصول الجيوش إليها احتفظت باستقلالها، كما احتفظت بطابعها العربي الأصيل ، والحملة العــسكرية الوحــيدة التي وجــهت إليهــا هي حملة الأحــباش سنة ٥٧٠م ، وقــد باءت بالفشل ، فعزز فشلها مركز مكة عند العرب جميعًا ، وأصبحت تتمتع في المجال العربي بتوجيه عام، بعدما أصاب الممالك القائمة في أطراف الجزيرة من انهيار ، ووقوعها جميعًا تحت سلطان الدول الكبرى. وقد أتاح لها هذا كما أتاح لها موقفها الحيادي أن تمثل دور الوسيط المحايد في نقل التجارة التي كانت ضرورية لكل من الطرفين المتنازعين، وبذلك تمتعت بظروف اقتصادية طيبة من مزاولتها للتجارة بشقيها،الداخلية والخارجية، وقد أجرى رجال مكة الترتيبات المفصلة التي تكفل لهم الانتفاع بهذا الظرف على أكمل وجه، ونجحوا في ذلك إلى حد كبير ، وجنوا من وراء ذلك ثروة كبيرة عوضتهم عن فقر البيئة التي تحيط بمكة، وجعلتهــم يحتلون مـركز الزعامة في الجزيرة العربية كلها في بداية القرن السابع الميلادي.

<sup>(1)</sup> Huzayyen, Arabia and The Far East, p. 142 - 143,

وقد مرت مكة قبل استقرار أمرها في يد قبيلة قريش بطور من الاضطراب والحروب ، والرحلات والغزوات القبلية، والقتال على السيادة ، حتى استقر أمر مكة في آخر الأمر في يد قبيلة قريش في منتصف القرن الخامس الميلادي، وعلى يدها نالت كل هذا التوفيق الذي وصلت إليه.

وتحدث المصادر عن أن قبيلة خزاعة التي سبقت قريش على حكم مكة ، والتي كانت لا تزال موجودة حـول مكة عند ظهور الإسلام ، كانت قد قامت بنـشاط كبير في الدعاية للحج إليه، واهتمت بتيسير الماء والطعام للوافدين، ومعنى هذا أنها اهتمت خزاعة تقيم أسواقًا لنوع من التبادل التجاري بين الـوافدين، أم كانت تكتفى بالهدايا والنذور، وما تحصله من ضرائب على القوافل المارة بها، إلى جانب القيام على الرعى وتربية الإبل في البادية ، وإن كــان البيع والشراء أمرًا ضروريًّا في مثل هذه الحال، ولأ نستطيع أن نحدد متى نشأت الأسواق التجارية حول مكة، وإن كان من المؤكد أنها نشأت بالتدريج في المنطقة الواقعة بين مكة والطائف نتيجة لنمو المدينتين ونمو الحج إلى بيث مكة، والراجح أن ذلك حدث بالتدريج منذ بداية القرن الخامس الميلادى . ويظهر ذكر عكاظ ومجنة وذى المجاز كأسواق تجارية وأدبية بصورة واضحة في القرن السادس ، حيسن بدأ نفوذ الجنوب ينحسر عن هذه المنطقة من الجزيرة العربية ، بعد اضطراب الأحوال في اليمن وتعرضها للغزو الأجنبي (١) ، وظهور قبائل الشمال كعنصر فعال مناهض لنفوذ الجنوب ، حتى انتقلت زعامة الشمال إلى الشماليين ، وأصبح أهل الجنوب تبعا لهم كلما وفدوا على الشمال . وقد وافق ظهور هذه النهضة الشمالية قيام قبيلة قريش وسيطرتها على شئون مكة ، واهتمامها بالبيت الحرام وتنشيط الحج إليه ، وكان هذا عاملا فعالا في نهوض المدينة المكية ونهوض هذه المنطقة كلها تبعًا لذلك.

## تجارة قريش ،

تاجرت قريش في كل ما تنتجه شبه الجـزيرة العربية من عروض، كما كانت تتاجر كذلك في المجلوبات الخارجية من حاصلات الشرق والغرب.

فقد انتفعت مكهة بموقعها الجغرافي في منتصف طريق الـتجارة، وبوجود البيث الحرام بها. ولما كانـت بلداً غير ذي زرع فقد اعتمدت على التجارة وما يجلب لها من

<sup>(</sup>١) جواد على ١٩١/٤ . البتنوني ١٩٩ (اتخذ العرب عكاظ سوقًا بعد الفيل بخمس عشرة سنة).

الخارج، وقد كانت مكة قبل القرن السادس تقتصر على التجارة الداخلية حيث كان النشاط التجارى الخارجى في يد اليمن. وكان أهل مكة يتاجرون في حاصلات الجزيرة العربية، أو ما يصل إلى أيديهم من عروض التجارة الخارجية على يد تجار اليمن، ولم تكن مكة تسجنى من وراء ذلك أرباحًا كبيرة تمكن أهلها من إحراز ثروة كبيرة، إنما كانت تسمح لهم بالإعاشة. ولكن في بداية القرن السادس كانت حالة اليمن قد تدهورت نتيجة لانتشار اليهودية تدهورت نتيجة للصراع الداخلي بسبب الخلاف الديني نتيجة لانتشار اليهودية والمسيحية فيها والتنافس بين الدينين، ونتيجة لوقوعها في منطقة التصارع الدولي بين الإمبراطورية الفارسية والإمبراطورية البيزنطية، وقد استخدمت الأخيرة الحبشة حليفتها لإقرار النفوذ الرومي على جنوب بلاد العرب عن طريق غزو اليمن، وتكررت غزوات الحبشة على اليمن حتى سقطت في يدها في النصف الأول من القرن السادس، وقد استمرحكم الحبشة لليمن حتى أخرجهم منها الفرس في حوالي سنة ٥٧٥م ولم تتحرر اليمن من الاحتلال الأجنبي إلا بعد ظهور الإسلام وانضمامها إلى الدولة العربية الإسلامية.

وقد أدت كل هذه الظروف إلى أن تفقد اليمن مركزها التجارى. وقد صحب ذلك ظهور نهضة القبائل المضرية فى الشمال، والتى ما لبثت أن تحررت من نفوذ الجنوب، بدأت تقوم بدور إيجابى فى الجزيرة العربية. ولـما كانت مكة فى ذلك الوقت قد حظيت بنوع من الاستقرار والتنظيم على يد قبيلة قريش، التى نظمت الحج ونشطت القدوم إلى هذه البقعة المتوسطة، وأقرت حرمتها وحرمة الأشهر الحرم للقدوم إليها والتجمع فى أسواقها، فقد أخذت قريش تحتل المكانة التجارية التى كانت تحتلها اليمن، وقد ساعدها على أن تنال هذا الـمركز النزاع الـذى احتدم أواره بيسن الفرس والبيزنطيين فى الشمال، وانشغال كل من هاتين الدولتيسن الكبيرتين بهذا النزاع الدموى، وكذلك ما لحق الـممالك العربية على أطراف العراق والشام من تدهور نتيجة الدموى، وكذلك ما لحق الـممالك العربية على أطراف العراق والشام من تدهور نتيجة الدموى، وكذلك المحنورة فى هذا الصراع إلى جانب الفرس، واشتراك الغساسنة الأمر جانب الوم، ثم تغير سياسة الدولتين الكبيرتين تجاه المملكتين العربيتين العربية على جانب الروم، ثم تغير سياسة الدولتين الكبيرتين تجاه المملكتين العربيتين العربيتين المهربيتين العربيتين العربية على العربية على العربية على العربية العربية السيالة الدولتين العربيتين العربيتين العربية العربي

<sup>(</sup>۱) حتى ٩٤ ، ٩٥ ، ١٠٠ .

الذى أدى: أولا، إلى قفل طريق التجارة المار بالعراق فمدن الشام، وثانيًا ،اضمحلال نفوذ هاتين المملكتين على القبائل البدوية، حتى لم تعد الحيرة قادرة على حماية التجارة الفارسية في بلاد العرب، إلا عن طريق إتاوات تدفعها لهذه القبائل (١) لتمرير هذه التجارات وحمايتها، وحتى مع دفع هذه الإتاوات فإن القبائل كانت كثيرًا ما تعتدى على التجارة، وقد تجرأت فدخلت في حرب ضد الدولة الفارسية وهزمت جيوشها وجيوش الحيرة معها في موقعة ذى قار (٢) وهي الموقعة المشهورة عند العرب. كذلك اضطربت الأحوال بين الروم والغساسنة حتى لقد أخذت هذه المملكة تهاجم أطراف الدولة البيزنطية مع القبائل البدوية، بعد أن كانت تحمى حدودها.

وقد استفادت مكة من هذه الظروف كلها لتحتل مركز الوسيط المحايد ، لنقل التجارة بين الشمال والجنوب ، ولبعد موقعها عن نفوذ الدولتين ولحاجة الدول إلى هذه التجارة العالمية وبخاصة الروم، فقد قبلت أن يقوم رجال مكة بهذا الدور، فخرجت مكة عن عزلتها إلى المجال الخارجي، وأخذ رجالها عهوداً من الدول للمتاجرة في أراضيها في نهاية القرن الخامس الميلادي (٣) لتسمح لتجار قريش أن يدخلوا بلادها في سلام، وقد قام بهذا الدور أبناء عبد مناف: هاشم وإخوته الذين كانوا أصحاب النفوذ الأقوى في قبيلة قريش (٤).

وقد كان هاشم رجلا حكيما نشيطًا ،استطاع أن يقوم على ترتيب القوافل التجارية ؛ فجعل لها رحلتين في السنة رحلة في أشهر الصيف إلى الشمال ورحلة في أشهر الشتاء إلى الجنوب، وقد ذكر القرآن خبر هاتين الرحلتين في معرض تعداد فضل الله على قريش (٥) ، وقد عمل على تأمين طرق الـقوافل بما عـقده من محالـفات مع

<sup>(</sup>١) ابن الأثير ١/ ٣٧٨ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ١/ ٢٩١ .

<sup>(</sup>٣) حتى ٩٤ جواد على ١٣٩/٤ – ١٤٠ . (إذا كان النبى ﷺ ولد فى سنة ٥٧٠ م ومات جده عبد المطلب بعد ذلك بثمانى سنوات وهو فى سن الثمانين، فمعنى ذلك أن عبد المطلب ولد فى حوالى سنة ٤٩٨ م، ومات والده هاشم بعد ذلك بقليل وكان قد أخذ عهدًا من الروم للمتاجرة فى الشام، فمعنى ذلك أن هاشما فعل ذلك فى نهاية القرن الخامس تقريباً) ، انظر ابن هشام ١/ ١٨٠ اليعقوبى ١/ ٢٠١ ، ٢/ ٢/١ الطبرى ٢/ ٢٢/١٢ .

<sup>(</sup>٤) الطبري ٢/ ١٢ - ١٣ . ابن الأثير ١/ ١٠ اليعقوبي ١/ ٢٠١ .

<sup>(</sup>٥) انظر سورة قريش ، ابن هشام ١٤٧/١ .

رؤساء القبائل الضاربة على جنبات طرق التجارة، فكان يحمل لهم تجاراتهم دون أجر؛ وبذلك ربط هاشم مصالح القبائل الاقتصادية بمصلحة مكة، وكون بذلك شبكة تجارية تربط مكة بما حولها، وبذلك أخذت قريش تسيطر شيئًا فشيئًا على التبادل التجارى بين الشمال والجنوب، وعظمت قوافلها حتى لتبلغ القافلة الواحدة خمسمائة وألفى بعير تحمل عروض التجارة المختلفة. وقد بلغ قيمة ما تحمله قافلة عدد جمالها خمسمائة وألف بعير خمسين ألف دينار (۱)، وهو مبلغ كبير إذا قسناه بقيمة العملة في تلك الأيام. وكانت القوافل تحمل حاصلات الجنوب؛ فتحمل من حاصلات الهند والعجارة الكريمة والعاج وخشب الصندل والتوابل والأفاوية كالبهار والفلفل ونحوها، والمنسوجات الحريرية والقطنية والكتانية والأرجوان والميعة والزعفران والآنية من الفضة والصقر والحديد. كما تحمل من حاصلات أفريقيا الشرقية العطور والأطياب وخشب الأبنوس وريش النعام والجلود واللهم واللادن والعطور والحجارة الكريمة كاليشب والعقيق والجلود والبخود واللذن والعطور والحجارة الكريمة كاليشب والعقيق والجلود ذات الرائحة الطيبة (۳). ومن حاصلات جزيرة سقطرة العود والند، ومن البحرين اللولؤ.

وتحمل من الشمال القمح والدقيق والزيت والخمر ومصنوعات فينيقيا<sup>(٤)</sup>. هذا بالإضافة إلى ما تحمله من حاصلات بلاد العرب نفسها من الزيت والبلح والقرظ والصوف والوبر والشعر والجلود والسمن (٥).

كان تجار مكة يحملون هذه البضائع إلى الشمال والجنوب في رحلات الصيف والشتاء . وكانت البضائع تفرغ في مكة ثم تخرج منها في القوافل إلى الجهات الأخرى . وقد اعتمد الروم على تجارة مكة إلى حد كبير ، وخصوصًا بعد أن احتدم الصراع بينهم وبين الفرس، وأصبح الفرس يسيطرون على التجارة الواردة عن طريق الشمال المار

<sup>(</sup>١) اليعقوبي ١/ ٢٠٢ . بودلي ٣٥ – ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) الطبرى ٢/ ١٨١ جورج فضلو : العرب والملاحة ٧٦ .

<sup>(</sup>٣) الطبرى ٢/ ٥٧ الواقدى ٦٥ . الأغاني ١/ ٦٤ – ٦٥ ، جورجي زيدان : العرب قبل الإسلام ١٥١ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ١/١٤٧ ، أنساب الأشراف ١/٨٥ – ٥٩٠ جورجي زيدان : نفسه ١٨٧ – ١٧٩ .

<sup>(</sup>٥) الطبرى ٢/ ١٢٥ .

بخليج العرب ثم العراق ، ويمنعونها من الوصول إلى أيدى أعدائهم أو يبيعونها لهم باثمان باهظة ، فكانت بيزنطة تعتمد على تجارة مكة وخاصة الحرير ، حتى ليستظهر بعض المؤرخين الغربيين أنه كان في مكة بيوت تجارية رومية تزاول التجارة للروم ، كما كان فيها أحباش يرعون مصالح قومهم (١) . وكانت القوافل التي تقصد الشام تتسوق من أسواق عينتها لها الحكومة البيزنطية ؛ لتحصل منها على الضرائب ولتراقب الوافدين الأجانب إلى بلادها ، فكانت تنزل أيلة (العقبة) ومنها إلى غزة حيث تتصل بتجار البحر المتوسط ، ومن غزة يذهب بعض التجار إلى بُصرى وإلى بيت المقدس (٢) .

كما كان لمكة صلات قوية بالحبشة عن طريق البحر الأحمر، ولابد أن أهل مكة كانوا يستعملون البحر في نقل متاجرهم إلى الحبشة عن طريق ميناء الشعيبة – وكانت الشعيبة ميناء مكة، إليها ترد السفن قبل جدة ثم أخذت جدة موضعها في أيام الخليفة عثمان بن عفان (٣) – أو بعض مواني اليمن القريبة ، ويظهر من روايات الأخباريين أن أهل مكة كانوا يستعملون هذا المرفأ والمرافئ القريبة منهم ؛ للاتصال بالحبشة والمواني الأفريقية المقابلة لهم ؛ فلا يدفعون ضرائب المرور من أرضين تقع في اليمن وهي منافسة لهم، ولا يحتاجون إلى وضع حماية قوية على القوافل لمرورها بين قبائل عديدة إذا استعملوا مواني اليمن، فتكلفهم أسعارا مرتفعة . ثم إن اليمن بعد زوال الأحباش عنها كانت في حكم حاكم فارسي، ولابد أن تتأثر تجارة اليمن بالحبشة بهذا التغير في الحكم، ولابد أن يؤثر ذلك في المواني اليمنية وهي أبواب التجارة مع افريقيا (٤)

أما أهل مكة فكانوا تجاراً محايدين علاقتهم حسنة مع الروم ومع الفرس، وكان من مصلحتهم الاستفادة من الموانى من مصلحتهم الاستفادة من الموانى القريبة منهم فى التجارة مع الحبشة، ولا يستبعد استخدام أهل اليمن هذه الموانى

<sup>.</sup> ١٥ فجر الإسلام ١٥ Olear, op. cit . pp 184 (١)

<sup>(</sup>٢) البخاري ١/٤ ابن الأثير ٢/ ١٠ فجر الإسلام ١٥.

<sup>(</sup>٣) ياقوت ٢٠١/١١ ، الطبرى ٢٩/٢ ، جواد على ٢٠٣/٤ ، جورج فضلو : العرب والملاحة ص ٤ .

<sup>(</sup>٤) جواد على ٢٠٤/٤ .

كذلك لحيادها ولبعدها عن النزاع السياسي الذي كان بين الفرس وبين الحبشة وحلفائهم الروم. ولذلك لا تحدثنا الروايات كثيراً عن قوافل الجنوب ، بينما كانت قوافل قريش متصلة دائمًا نحو الشمال ، كما تحدثنا عن رحلات بحرية إلى الحبشة التي كانت لقريش متجرا ووجها (۱) . ولعل من مؤيدات اتساع هذا الأفق التجاري البحري الهجرة التي قام بها المسلمون إلى الحبشة (۲) وليس من المعقول أن يهاجر المكيون إلى بلد لم يكونوا يعرفونه ، وهذه المعرفة تدل على أن هذه البلاد التي اتصل بها المكيون في أسفارهم التجارية (۳)

وفى القرآن ذكر كثير لمصر ونهرها وما يتفرع منه من أنهار . وما يقوم فيها من أهرامات وقصور، وأرض زراعية وعمران (ء) ، وآيات القرآن تلهم أن أهل مكة كانت لهم صلات بمصر . وأن أسفارهم التجارية قد وصلت إليها وأنهم قد رأوها وشاهدوا نيلها وأرضها وآثارها، على أن صلة العرب بمصر قديمة؛ فإنهم كانوا يتاجرون فيها وينقلون إليها حاصلات الجنوب من البخور والمر الذي كان لازما لمعابدها، وقد عثر على نقش على تابوت في الجيزة مكتوب بالخط العربي الجنوبي وباللهجة المعينية، وهو مؤرخ بالسنة الثانية من حكم بطلميوس بن بطلميوس أي سنة ٢٦١ ق م ، ويدل النقش على أن معينيا كان يسمى زيد - إل بن زيد ، كان يشتغل بالكهانة في أحد المعابد المصرية كان يستورد المر والزريرة (قصب الطيب) Calamus من بلاده للمعبد ويصدر إليها على السفينة التجارية التي يملكها أثوابًا جميلة من البز المصري (٥)

ولابد أن هذه التجارة فى حاصلات المجنوب التى كانت لازمة لمصر كانت مستمرة بعد ذلك، وأنه بعد انتقال التجارة إلى يد قريش، كان تجار قريش يقومون بنقل قسط من هذه التجارة، وأن منهم من وصل إلى مصر وتاجر فيها، وقد عرف المكيون الأقمشة المصنوعة فى مصر وكانوا يسمونها القباطى.

<sup>(</sup>١) الطبري ٢/ ٦٩ ، ٢٣ ، ٢٩٥ الأغاني ٨/٥٢ .

<sup>(</sup>٢) انظر سورة النحل ٤١ ، ١١٠ الطبرى ٦٨/٢ -- ٦٩ .

<sup>(</sup>٣) أنساب الأشراف ١/ ٣٨٠ ، حتى ١٢٨ .

<sup>(</sup>٤) انظر كلا من سورة الفجر ١٠ - ١١ الزخرف ٥١ ، الحج ٤٥ – ٤٦ ، الروم ٩ .

<sup>(</sup>٥) العرب والملاحة البحرية ص ٦ .

والآيات القرآنية التى تشير إلى البحر وعواصفه وما يجرى فوقه وما يستخرج من جوفه (١) ، والتى يمتاز بوضوحها وجلائها الرائع، ليست إلا صدى للنشاط التجارى والاتصالات البحرية بين الحجاز والحبشة وغيرها. ومع ما فى هذه الآيات من تعدد لنعم الله ، إلا أنها بما تحمل من طابع البخطاب القريب تدل على أن الكلام موجه إلى المخاطبين القريبين وهم أهل الحجاز وأهل مكة بنوع خاص، وتدل على ما كان لهؤلاء من صلة بالأعمال البحرية المتنوعة وما كان يقوم فى ثغور الحجاز وسواحله من حركة وملاحة، وصيد وغوص، وما كان لأهل الحجاز وبخاصة مدنه وتجاره من منافع عظيمة، وكثرة الآيات وتكرار التعداد وتنوع الأساليب، وهذه الحفاوة القرآنية فى الإشارة إلى البحار وما فيها وما يجرى فوقها وما يعود منها من المنافع العظيمة يمكن أن تدل على أن حركة الملاحة والصيد والغوص لم تكن ضعيفة (٢) ، وأنها كانت مما يعول عليه أهل الحجاز فى معاشهم وحياتهم التجارية والاقتصادية تعويلا غير يسير ، وأنهم كانوا يعرفون البحر وركوبه ويستخدمونه فى أغراضهم المختلفة.

ولم تكن قريش حين سيطرت على التجارة تملك سفنا في البحر الأحمر، ولكنها من غير شك كانت تنقل تجارتها من الحبشة وإليها عبر هذا البحر، ولابد أن أهل مكة كانوا يستخدمون سفنا تعمل لحسابهم (٣)

أما صلات قريش بالفرس فلم تكن على قدر كبير؛ لأن التجارة مع فارس كانت في يد عرب المحيرة الذين كانوا يدبرون أمر وصول هذه التجارة إلى أسواق العرب، وكانوا يحملون لهم من هذه الأسواق ما هم في حاجة إليه من حاصلات الجزيرة العربية، ومع ذلك فقد كانت تجارة قريش تدخل بلاد فارس عن طريق قوافل تخرج من مكة إليها ، عبر الطريق الصحراوى المار بشرقى يثرب (أ) إلى العراق، وتحدثنا الروايات عن أشخاص من رجال مكة ماتوا في طريق عودتهم من العراق (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر كلا من سورة الأنعام ۹۷ ، التوبة ۹۲ ، يونس ۲۲ ، النحل ۱۶ ، الإسراء ٦٦ ، النور ٤٣ فاطر ۱۲، الشورى ۳۱ – ۳۲، الرحمن ۱۹ – ۲۶ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٣/ ١١٨ .

<sup>(</sup>٣) الجاحظ ، البيان والتبيين ٢٠٧/١ .

<sup>(</sup>٤) الطبرى ٢/ ١٨١ .

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير ٢/ ١٠ ، ياقوت ١٠ / ٢٤٩ .

وكانت التجارة التى تحمل من الجنوب أو من الشمال أو من الشرق تفرغ فى مكة، حيث تستهلك البيئة المحلية منها ما تحتاج إليه؛ ثم يحمل الباقى إلى الأماكن المحتاجة إليه، فتحمل حاصلات الجنوب إلى الشمال كما تحمل حاصلات الشمال إلى الجنوب، فوق ما يحمل معها من حاصلات البادية العربية؛ مما تجمعه قريش من تجارة أهل البادية والمدن الحجازية، منا يحمل إلى مكة أو إلى الأسواق القريبة منها فى عكاظ ومنجنة وذى المجاز فنى موسم الحج. وقد كنانت صلات مكة المتجارية كبيرة بالطائف التى كانت تنتج مقادير كبيرة من الزبيب والنبيذ الذى كانت تستهلك مكة منه كثيرًا، ومن الجلود المدبوغة، وكان المكيون يشركون أهل الطائف أحيانًا فى قوافلهم التجارية كبيرة بيثرب حيث يمتار أهل مكة من تمرها ويشترون كثيرًا مما تنتجة من الحلى والسلاح التى كان اليهود يقومون على صناعتها (٢).

وكانت في مكة سوق دائمة للتبادل التجارى وبخاصة مع القبائل القريبة منها، حيث تشترى مكة حيوانات الجزيرة ومنتجاتها من جمال وخيل وحمير وسمن وقرظ وجلود ، وتبيعه لمن يحتاج إليه من الأعراب ( $^{(7)}$ ) كما تبيعهم ما يحتاجون إليه من المجلوبات الخارجية ، وكانت تجارة الملابس والأطعمة والشراب رائجة في مكة وبخاصة في موسم الحج . وصارت مكة تعج بالتجار من كل ناحية وبخاصة من أهل الشام والروم والفرس ، فساكنوا المكيين وتحالفوا مع أثريائهم وقد اتخذوا فيها مستودعات لخزن بضائعهم وتصريفها ، وكان تجار الشام خاصة يجلبون القمح والزيوت والخمر الجيدة إلى تجار مكة  $^{(3)}$  وقد ورد في كتب السيرة والرجال أسماء بعض هؤلاء ممن كانوا من بلاد الشام في الأصل ثم سكنوا مكة ودخلوا في الإسلام من أمثال تميم الدارى  $^{(6)}$  وكسيان  $^{(7)}$ 



<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۳/ ۲۲۱ .

<sup>(</sup>٢) البخاري ٣/ ٦٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن الأثير ١/ ٣٤٤ ، ابن كثير ٣/ ٤٥ .

<sup>(</sup>٤) أسد الغابة ١٥٨/٤.

<sup>(</sup>٥) نفسه ٥/ ١٤٥ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ۲۵۸/٤

وقد ذكر المستشرق أوليرى Oleary أن مكة أصبحت مركزا للصيرفة يمكن أن يدفع فيها التجار أثمان السلع التى ترسل إلى بلاد بعيدة، كما كانت عملية الشحن والتفريغ لهذه التجارة الدولية تتم هناك، وكذلك كان يتم التأمين على المتاجر وهى تجتاز الطرق المحفوفة بالمخاطر (١)، وقد كان يساعد قريشا على تأمين تجارتها ما كانت تتمتع به من حرمة عند العرب وما كان لها من ارتباطات مع القبائل الضاربة على طول طرق التجارة.

ولم تكن قوافل مكة تجارة أفراد وإنما كانت تجارة مدينة، وكانت قريش كلها تشارك فيها، وكان كبار التجاريقومون على هذه القوافل التى تضم أموالا لأفراد متعددين، منهم من يسافر على تجارته، ومنهم من يستأجر آخرين ومنهم من يقرض ماله للمتاجرة على النصف، وأحيانا كانت القافلة تحمل أموالا لأهل مكة جميعًا (٢). ولم تكن التجارة خاصة بالرجال دون النساء، فكان منهن ثريات اشتغلن بالأعمال التجارية، مثل خديجة بنت خويلد التى كانت تتجر بمكة وكانت تستأجر الرجال للسفر بتجارتها إلى الشام (٣)، ومثل الحنظلية أم أبى جهل التى كانت تتاجر فى العطور تجلب بتجارتها إلى الشام (١٤) وقد أشار القرآن إلى ذلك حيث قال: ﴿ وَلا تَتَمنّوا مَا فَضَّلَ اللّه به بعضكُمْ عَلَىٰ بعض لِلرِّجَال نَصيبٌ مّمًا اكْتَسبُوا وَللنساء نَصيبٌ مّمًا اكْتَسبُن ﴿ ٢٣٠﴾ بعضكُمْ عَلَىٰ بعض لِلرِّجَال نَصيبٌ مّمًا اكْتَسبُوا وَللنساء نَصيبٌ مّمًا اكْتَسبُن ﴿ ٢٣٠﴾ للساء] وكانت المرأة لا تنكح إلا ولها مال (٥) . وعلى ذلك فتجارة مكة الخارجية ليست تجارة أفراد وإنما هي تجارة جماعية.

وقد أدى نشاط بعض أسر مكة فى التجارة إلى حصولها على ثروات طائلة، وقد أسهم رجل واحد من أهل مكة هو أبو أحيحة بن سعيد بن العاص بن أمية بثلاثين ألف دينار فى القافلة التى كان يقودها أبو سفيان وكانت السبب فى موقعة بدر سنة (٦) ٢ هـ، ومبلغ مثل هذا ليس بالشىء القليل بالنسبة للوضع المالــى فى تلك الأيام. كذلك كان

O,lery, Arabia Befofore Mohammad, P.182. (1)

<sup>(</sup>۲) الواقدي ، المغازي ۱۸ .

<sup>(</sup>٣) أسد الغابة ١٦/١ ، ابن كثير ٢/ ٢٩٤ - ٢٩٥ .

<sup>(</sup>٤) الأغاني ١/ ٦٤ - ٦٥ .

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء ١/ ٢٣١ .

<sup>(</sup>٦) الواقدي ، المغازي ١٨ .

عبد الله بن جدعان التيمى والوليد بن المغيرة المخرومي من أثرياء مكة، وكان الأول يشرب في كأس من الذهب حتى سمى حاسى الذهب ، وقد اشتهر بنو مخزوم بالثروة والمال حتى كان أحدهم ؛ وهو عبد الله بن أبي ربيعة، يلقب بعدل قريش وقد كان تاجرًا موسرًا وكان متجره إلى اليمن (١) . كما كفن أحد الموتى وهو عبد المطلب بن هاشم في حلل ألف مثقال من الذهب ، وطرح عليه المسك حتى ستره.

#### الرياء

كان الربا مظهراً من مظاهر الحركة الاقتصادية والتجارية، وكان أهل مكة ، كما كان أهل الحجاز واليهود ، يعولون عليه كثيراً في تنمية ثرواتهم وكان الربا أحيانا يبلغ أضعاف القرض نفسه (٢) ؛ فتوكل بذلك أموال المدين وتذهب حقوق الافراد. وفي القرآن آيات كثيرة يستلهم منها أن الربا كان راسخًا رسوخًا شديدًا، وأنه كان جزءًا من الحياة الاقتصادية وبخاصة عند التجار وأهل المدن ، وإذا كانت معظم الآيات التي نزلت بشأن الربا نزلت بعد هجرة النبي على الله يشرب وقيام الدولة الإسلامية بها (٣) إلا نبعضها نزل بمكة أو بعد فتحها (٤) مما يدل على أنها كانت موجهة إلى المكيين ، وأن الربا كان أمرًا شائعًا عامًا (٥) . وقد أعلن النبي الله في حجة الوداع سنة ١٠ هـ إسقاط ربا عمه العباس وكان من أغنياء مكة وتجارها ، وتحمل آيتان من سورة البقرة أشعَلُوا فَأَذَنُوا بِعَرْبِ مِن الله ورَسُوله وإن تُبتُم فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمُوالكُمْ لا تَظْلُمُونَ وَلا تُشْعَلُوا فَأَذَنُوا بعرب مِن الله ورَسُوله وإن تُبتُم فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمُوالكُمْ لا تَظْلُمُونَ وَلا الربا ، مما يدل على رسوخ قدم تظلَمُون ولا الربا ، وعلى أنه كان يشغل حيزا كبيرًا من حياة المدن الحجازية الاقتصادية ، وأنه لم الربا ، وعلى أنه كان يشغل حيزا كبيرًا من حياة المدن الحجازية الاقتصادية ، وأنه لم يكن من السهل القضاء عليه مما استلزم قوة الإنذار وإعلان الحرب من الله ورسوله .

<sup>(</sup>١) الأغاني ١/ ٦٤ .

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي ٢/ ١٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر سورة آل عمران ١٣٠ ، النساء ١٦٠ – ١٦١ .

<sup>(</sup>٤) انظر سورة الروم ٣٩ .

<sup>(</sup>٥) انظر سورة البقرة ٢٧٥ ، ٢٧٨ – ٢٧٩ ، ابن هشام ٢/ ١٢ .

وإلى جانب الربا كانت المضاربات وبيع البضائع المتوهمة أو البضائع التى لم تصل مكة بعد ، فلطالما باعوا البيضائع قبل وصولها من اليمن أو الشام وباعوا المحاصيل قبل حلول يوم الحصاد بوقت طويل ، فأفلست بيوتات واغتنت أخرى بين عشية وضحاها. ونحا صغار التجار نحو كبارهم فى المضاربات فيما بينهم ، ولطالما عملوا على غش البدو السذج ؛ فاحتقر البدوى الحضرى لهذه الصفة ، وقد قال أهل البادية : إن قريشًا تصغير «قرش» وهو سمك القرش المفترس يعبرون بذلك عن افتراسها لغيرها (۱) . وعلى الرغم من ذلك فقد كانوا مجبرين على أن يتعاملوا مع القرشيين لبيع إبلهم وأصوافهم وحاصلاتهم من البادية (۲) .

#### النقد:

كان النقد المتداول هو الدينار والدرهم . والدينار عملة ذهبية والدرهم عملة فضية ، وكان التعامل بهما دارجا في الشام والعراق ومصر . وقد عرفه ما أهل الحجاز وتعاملوا (٣) بهما ، وكان أهل مكة يملكون ثروة كبيرة من هذه العملة (٤) . ولم يكن هذان النقدان حجازيين ، ولم يضربا في الحجاز اقتباسا من الفرس والروم ، فإنه لم يكن في الحجاز دولة لها سكة خاصة ، وإنما كان المتعامل به هو الدينار والمدرهم الأجنبيين ، ولعل في هذا دلالة على صلة الحجازيين بعامة ومكة بخاصة بجيرانهم من الروم والفرس صلة تجارية كبيرة ، وليس لدينا ما يشبت أن أهل مكة أو الما الحجاز كانوا يستصنعون لحسابهم في دور الضرب العراقية أو الشامية الدراهم أو الدنائير .

وبلاد العرب كانت تنتج معدن الـذهب والفضة وكانت غـنية بهما في الـعصور القديمة . وقد كان يجرى التعامل بهما وزنا (٥) ، كما ذكر مرارًا في القرآن في معرض

<sup>(</sup>۱) البخاری ۳/ ۲۰ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ٣/ ٧١ – ٧٢ ، بوهلي ٣٦ – ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر كلا من سورة آل عمران ٧٥ ، يوسف ٢٠ ، التوبة ٣٤ . الواقدي ٢٢ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ١/ ٢٤٠ .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ۱/ ۲٤٠ .

استعمالهما حليًّا وأوانى فى الدنيا والآخرة (١) ، مما يدل على أن هذين السمعدنين كان ينظر إليهما على أنهما مقياس الثروة، كما كان من الملك المحبب المحروص عليه عندهم، شأن البيئات المتحضرة المجاورة، وفى الروايات ما يدل على أن أغنياء مكة استعملوا الذهب كآنية ؛ فقد كان ثرى مكة عبد الله بن جدعان يشرب فى أكواب من الذهب حتى سمى «حاسى الذهب» (٢)

### الأعداد والحساب،

فى القرآن ذكر للأعداد ومضاعفاتها من آحاد وعشرات ومثات وألوف ومثات الألوف ، كما ورد ذكر كسور الأعداد من نصف وثبلث وربع وخمس وسدس وثمن وعشر (٣) ، الأمر الذى يدل على أن العرب بعامة وأهل المدن بنوع خاص كانوا على علم بالأعمال المحسابية من ضرب وقسمة وجمع وطرح وكسور ، كما يدل على سعة الأفق والصلات وكثرة التعامل.

### المكاييل والموازين والمقاييس:

والكيل والميزان والمقياس معروفة عند العرب، وقد ورد ذكرها في القرآن ، ولكنها ذكرت دون تعيين إلا القنطار والذراع على غموض في مقدارهما (١) . وقد جاء ذكر الكيل والميزان والقسطاس في مناسبات أكثرها جاء في معرض الأمانة والحث على الاستقامة في الكيل والوزن ، مما يدل على أنه كانت توجد مكاييل وموازين، وأن هذه المكاييل والموازين كان بعضها مضبوطا وبعضها غير مضبوط، والآيات القرآنية تحث على استعمال المضبوط منها؛ مما يدل على أن حيل الغش فيها كانت فاشية وأن التجار كانوا يستغلون جهل المتعاملين معهم وبخاصة أهل البادية فيأخذون منهم وزنًا أو كيلا

<sup>(</sup>١) انظر كلا من الكهف ٣١ ، الزخوف ٣١ ، ١٧ ، الإنسان ١٥ ،١٦، ٢١ .

<sup>(</sup>٢) الجاحظ : البيان والتبيين ١/ ٢٢ - ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر كلا من البقرة ٢٦٦ ، ٢٢٧ ، ٢٣٤ ، ٢٥٩ ، ٢٦١ ، آل عمران ١٢٤ ، ١٢٥ ، النساء ٣، ١١ ، ١١ الأنفال ٤١،١١ ، ٦٥ ، الكهف ٢٢ ، الصافات ١٤٧ ، المعارج ٤ .

<sup>(</sup>٤) أنظر سورة آل عمران ١٤ ، ٧٥ .

وافيًا ويبيعون لهم بمكاييل وموازين غير وافية  $^{(1)}$  ويمكن أن نستدل من آيات القارعة  $^{(7)}$  أن الميزان المستعمل كان هو الميزان ذو الكفتين  $^{(7)}$ . كما نعرف من المكاييل الصاع  $^{(7)}$ . والمد وهو ربع الصاع ، وأن الصاع وحدة الكيل وأنه يساوى وزن خمسة أرطال وثلث  $^{(2)}$  كما كان الرطل مكيالا أيضًا . كما كانوا يعرفون الأوقية والنش (وهو نصف الأوقية) وأن الأوقية كانت تساوى أربعة وعشرين درهما ، وأنه كانت توزن بها المعادن كالذهب والفضة وكذلك المثقال وهو درهم وثلاثة أرباع الدرهم .

## النشاط الزراعي والرعوى:

إذا كانت منطقة مكة مجدبة غير صالحة للزراعة ، فإن المناطق المجاورة لها، وبخاصة منطقة الطائف والوديان الموجودة بين مكة وجدة، كانت تنبت مختلف النباتات، ويلهم ما في القرآن من آيات كثيرة تحتوى أوصافا للأعمال الزراعية ونتاجها من ذروع وكروم ونخيل وزيتون ورمان وفاكهة ، والزرع ذى الحب المتراكب كالقمح والشعير - أن هذه الزراعات كانت قائمة، وأن أهل هذه المناطق من الحجاز كانوا متقدمين شوطًا غير قصير في الأعمال الزراعية (٢) وأن هذه المناطق الزراعية كانت تمون مكة والقرى الأخرى التي لا تستطيع أن توفر حاجاتها الغذائية بنفسها بسبب جدب التربة وشح المياه، وأن أهل مكة أنفسهم كانوا يملكون مزارع وحدائق وآبار بالطائف، وتتحدث الروايات عن رجل من العراق اسمه عدّاس كان خادما في بستان لعتبة وشيبة ابنى ربيعة بالطائف (٧)

<sup>(</sup>١) انظر كلا من سورة الأنعام ١٥٢ ، الإسراء ٣٥ ، الرحمن ٩ ، المطففين ١– ٣.

<sup>(</sup>٢) البخاري ٣/ ٧١ - ٧٢ .

<sup>(</sup>٣) المصباح مادة (صوع).

<sup>(</sup>٤) نفسه مادة الرطل،

<sup>(</sup>٥) الواقدي ٢١ .

<sup>(</sup>٦) انظر كلا من سورة البقرة ٦٦ ، ٢٦١ ، ٢٦٤ – ٢٦٦ الكهف ٣٣ – ٣٤ .

<sup>(</sup>V) ابن هشام ۲/ ۳۰ ، الواقدي ۲۳ – ۲۶ .

كما أن أهل مكة قد مارسوا تربية الماشية من إبل وغنم وأبقار، وأنهم كانوا يرعونها في الوديان والشعاب المجاورة لمنطقة مكة، والتي كانت تنبت الكلأ والشجيرات الرعوية التي تزدهر في مواسم معينة من السنة (۱)، وقد ورد في كتب السيرة أن النبي على كان يرعى الغنم في أجياد وأن عمر بن الخطاب كان يرعى إبل أبيه بجوار مكة (۲). ومدينة تجارية مثل مكة كانت تقوم على تجارة القوافل لابد أن تكون قد اهتمت بتربية الإبل ولا يمكن أن تكون اعتمدت كلية على ما تستأجره من إبل الأعراب، بل إن أهلها كانوا يملكون ما يعتمدون عليه في نقل متاجرهم يربونه أو يشترونه من الأعراب (۳)، كما كانوا يملكون عددا من الخيل لاستعمالها في ركوبهم وحروبهم، وربما كانوا يبيعون بعضها مبادلة على الإبل التي كانت حاجاتهم إليها أشد ونفعها لهم أكبر (٤). كما كانوا يملكون عددا من الحميسر والبغال . وكان لهذه ونفعها لهم أكبر (٤).

#### الصيد:

كان المحيد من مشاغل العرب ومعايشهم ، بل كان من ضروريات حياتهم المعيشية ، وقد ورد في القرآن آيات خاصة بالصيد سواء منه صيد البر أو صيد البحر (٥). ويستفاد من هذه الآيات أن العرب في فترة البعثة المحمدية كانوا قد بلغوا شوطًا بعيدًا في فنون الصيد ، فكانوا يستعينون عليه بالطيور الجارحة والحيوانات المعلمة كالبزاة والعقبان والصقور والكلاب (٢) وكانوا يعلمون هذه الطيور والحيوانات لتقوم بمهمتها

<sup>(</sup>۱) انظر وصف منطقة مكة فى حالة خصبها . أسد الغابة ١٠١/١ (روى ابن شهاب الزهرى قال : قدم أصيل الغفارى قبل أن يضرب الحجاب على أزواج النبى ﷺ فدخل على عائشة رضى الله عنها فقالت له : يا أصيل اكيف عهدت مكة . قال : «عهدتها قد أخصب جنابها وابيضت بطحاؤها» ، قالت: أقم حتى يأتيك رسول الله كيف عهدت مكة قال : «عهدتها والله قد أخصب جنابها وابيضت بطحاؤها وأعزق إذخرها وأسلب ثمامها وامشر سلمها فقال : حسبك يا أصيل لا تحزنا «أعذق : جنابها وابيضت بطحاؤها وأعزق إذخرها وأسلب ثمامها وامشر سلمها فقال : حسبك يا أصيل لا تحزنا «أعذق : صارت له أفنان . أسلب ثمامها: أخوص وصار له خوص. أمشر: أورق واخضر).

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ١٠٧/١ – ١٠٨ الاستيعاب ٣ / ١٥٧ .

<sup>(</sup>٣) البخارى ٣/ ٦٢ ، ابن هشام ١/ ٤٩ .

<sup>(</sup>٤) ابن الأثير ١/ ٣٤٤ .

<sup>(</sup>٥) انظر سورة المائدة ٢,١,٤،٤٤، ٩٦ .

<sup>(</sup>٦) البخاري ١/ ٤٢ .

على الوجه الأكمل. وقد تحرج المسلمون من أكل الصيد الذى استعين عليه بالجوارح المعلمة ، فأحل الله لهم ذلك على شريطة ذكر اسم الله عند الرمى أو عند إرسال الجارح. كما أن العرب كانوا يستخدمون الرماح في الصيد كما كانوا يستخدمون النبل أو الشراك (١).

وكان العرب قبل الإسلام يحرمون الصيد بريا وبحريا في الأشهر الحرم تبعًا لما كانوا عليه من عادة تحريم سفك الدماء في هذه الأشهر، فرفع القرآن عنهم هذا الحرج بالنسبة لصيد البحر؛ وذلك لشدة الضرورة والحاجة المعيشية الماسة والخاصة للمسافر بحذاء البحر، وهذا يفيد أن صيد البحر كان مرتزقًا وضرورة معيشية أوسع نطاقًا من صيد البر.

وليس فى القرآن تخصيص للذين كانوا يعملون بالصيد؛ مما يمكن أن يقال معه إن أهل المدن والبدو كانوا يستغلون به إلا أنه من المتبادر أن البادية أكثر اشتغالا به، وأن أهل السواحل أكثر اشتغالا بصيد البحر. وقد شارك أهل مكة فى أعمال الصيد ومنهم من كان يستفيد منه فى معاشه وبخاصة قريش الظواهر، كما كان منهم من يتخذه رياضة من سادات مكة (٢).

#### النشاط الصناعي:

ورد في القرآن الكريم آيات كثيرة مكية ومدنية احتوت مسميات كثيرة ومتنوعة لمصنوعات هي من وسائل حياة أهل السمدن. فقيد ذكرت الآيات البيوت والبغرف والحجرات والأبواب والسقوف والقواعد والمعارج والخيام التي تصنيع من جلود الأنعام ، كما ذكرت الآثاث الذي يصنع من الصوف والأوبار والأشعار  $^{(3)}$  ، والأسرة والأراثك والنمارق والزرابي والفرش وبطائنها  $^{(0)}$  . والأواني المتنوعة من قدور وجفان وصحاف وأكواب وأباريق وكئوس  $^{(1)}$  ، ومصابيح ومشاك وزجاج  $^{(1)}$  . والحلي والزينة

<sup>(</sup>١) انظر سورة المائدة ٩٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/ ٣١٢ ، المبرد: الكامل ٤٩٣/٢ (تحقيق أحمد محمد شاكر) .

<sup>(</sup>٣) انظر سورة الطور ١-٥ ، الحجرات ٤ ، الزمر ٢٠ ، النحل ٢٩ .

<sup>(</sup>٤) انظر سورة الرحمن ٢٣ ، النحل ٨٠ .

<sup>(</sup>٥) انظر سورة الغاشية ١٢ - ١٦ ، الرحمن ٥٤ ، الكهف ٣١ .

<sup>(</sup>٦) انظر سورة الإنسان ١٦ ، الواقعة ١٥ – ١٨ ، الزخرف ٧١ .

<sup>(</sup>٧) انظر سورة النور ٣٥ .

بأنواعها (۱) ، والثياب من الحرير وغير الحرير (۲) والجلابيب والخُمُر والسرابيل والغَمُر والسرابيل والقمصان والنعال (۳) : والسلاح من رماح وسكاكين ودروع (۱) . والسلاسل والأغلال (۵) . وأدوات الكتابة من قرطاس وقلم ومداد ورقوق (۱) والشراب الذي يصنع من ثمرات المنخيل والأعناب (۷) . والمعادن من حديد ونحاس وذهب وفضة والصلصال والفخار (۸) .

وورود هذه الأعيان ومسمياتها وأوصافها ووجوه استعمالها في القرآن، ويدل على أن أهل مكة وأهل الحجاز ومدنه كانوا يستعملونها ويملكونها قبل نزول القرآن، حتى ولو جاء ذكرها في معرض الإخبار والتمثيل ووصف نعيم الجنة ؛ لأن القرآن لا يمكن أن يخاطب الناس بما لا يفهمونه ولا يعرفونه . ويضاف إلى هذه الأشياء المكاييل والموازين التي كانت موجودة ومستعملة في البيع والشراء.

وواضح أن وجود هذه الأدوات والحاجيات يتطلب وجود طبقة من العمال والصناع: في أعمال البناء ونحت الحجارة، وفي الحدادة والنجارة والتنجيد والصياغة والحياكة والنحاسة والسروجية، وغير ذلك مما تتطلبه حياة المدن مهما كانت درجتها من الحضارة (٩). وقد ورد ذكر لأناس كانوا في مكة يقومون بهذه الأعمال، منهم من يقوم بالحدادة أو الصياغة، ومنهم من كان يقوم بالنجارة (١٠) أو النسيج أو الخياطة أو الححامة (١١).

<sup>(</sup>١) انظر سورة النور ٣١ ، ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر سورة الحج ٢٥ ، الكهف ٣١ ، سبأ ١٣ .

<sup>(</sup>٣) انظر سورة الأحزاب ٥٠ ، طه ١٢ ، يوسف ١٨ . .

<sup>(</sup>٤) انظر سورة النحل ٨١ ، المائدة ٩٧ ، يوسف ٣١ ، النساء ١٠١

<sup>(</sup>٥) انظر سورة الحاقة ٣٢ ، غافر ٧١ ، سبأ ١١ .

<sup>(</sup>٦) انظر سورة لقمان ٣٧ ، الأنعام ٧ .

<sup>(</sup>٧) انظر سورة النحل ٦٧ .

<sup>(</sup>٨) انظر سورة الحديد ٢٥ ، الرحمن ١٤ ، ٣٥ ، الحج ٢٥ ، الكهف ٣١ .

<sup>(</sup>٩) دروزة عصر النبي ص ٦٩ - ٧١ .

<sup>(</sup>١٠) أسد الغابة ١ / ٤٣ .

<sup>(</sup>۱۱) البخاري ۳/ ۲۰ - ٦٣ .

ومهما تكن أسفار الحجازيين البرية أو البحرية، ومهما يكن ما يجلبونه من الخارج، فليس من المعقول أن يجلبوا كل ما يحتاجون إليه من هذه الأدوات والحاجيات مصنوعا جاهزا ، بل لابد أن يصنع بعضها إن لم يكن معظمها محليا إذ لا يمكن أن يكونوا أو يظلوا عيالا على الخارج في هذه المواد الكثيرة التي يستعمل كثير منها استعمالا عاما ويوميا، ولاسيما وأن المواصلات بينهم وبين البلاد التي تقدمت عليهم في الحضارة، والتي يمكن أن يجلبوا منها احتياجاتهم - غير سهلة ولا قريبة. كما أنه يوجد من الأسياء مالا يمكن جلبه من الخارج، كأعمال البناء والنحت والنجارة؛ وإذن فلابد من وجود طبقة من الصناع والعمال في السمدن الحجازية يقومون بكثير من هذه الأعمال الصناعية، وأن أهل هذه المدن ، وإن اعتادوا أن يجلبوا شيئا مما يستعملونه من الخارج ، فإن هذا الشيء كان مقصورا على ما لا تستطيع البيئة المحلية يستعملونه من الخارج ، فإن هذا الشيء كان مقصورا على ما لا تستطيع البيئة المحلية إنتاجه أو لا تستطيع إجادته ، وخصوصًا حاجيات الترف الكمالية الدقيقة الصنع، من أدوات الزينة والزخارف والحرير والأواني الدقيقة وبعض أنواع الأسلحة والنسيج.

ولقد كان في مكة وفي سائر المدن الحجازية جاليات أجنبية يهودية ونصرانية، سورية ومصرية وحبشية ورومية وعراقية، ومن الراجح أن هؤلاء الأجانب كانوا يقومون بكثير من هذه الأعمال الصناعية، وأنهم كانوا نواة ومعلمين لطبقات من الصناع المحليين، وأن منهم من كان يعمل لحسابه الخاص، كما كان الحال في يهود يثرب، ومنهم من كان يعمل لحساب سادته (١) . وقد أشار أصحاب السير إلى عامل رومي استخدم في بناء الكعبة عند تجديدها، كما أن النبي عليه قد وجد في الكعبة صوراً ورسوماً للملائكة والأنبياء ، لابد أنها كانت من صنع أمثال هذا المعامل الرومي ومن عمل معه من بني جنسه من النصاري، كما وجد بها تمثالا لحمامة من الخشب ، الأمر الذي يدل على وجود صناع يتقنون هذه الأعمال في مكة، وأنهم لم يكونوا من العرب ولكنهم كانوا من الرقيق أو من الموالي الأجانب (٢) . كما كان بعض النساء يشتغلن بالأعمال الصناعية وبخاصة صناعة الغزل والنسيج (٣) .

<sup>(</sup>١) الأغاني ١/ ٢٥ .

<sup>(</sup>٢) الطبرى ٢/ ٣٩ - ٤٠ .

<sup>(</sup>٣) البخاري ٣/ ٦١ .



# الفصل السابع الحالة الاجتماعية

كان التشكيل الاجتماعي للسكان في مكة هو التشكيل القبلي شأنها في ذلك شأن باقي أجزاء الجزيرة العربية، وكانت القبيلة الأساسية بها منذ منتصف القرن الخامس الميلادي هي قبيلة قريش التي جمعها قصى بن كلاب وأنزلها مكة بعد إجلائه خزاعة عنها (۱) ، وككل تشكيل قبلي ، كان سكان مكة يتكونون من حيث التشكيل الاجتماعي من طبقات ثلاث :

#### ١ - طبقة الصرحاء:

وهم أبناء القبيلة الأصليون ، أى كل من ينتمى إلى قريش ، وهو فهر بن مالك، فإن البطون القرشية التى نزلت مكة كلها تنتمى إليه ، ومن مجموعها تكونت القبيلة التى عرفت بهذا الاسم (قريش) . وقد جعل القرشيون من أنفسهم أصل المجتمع المكى، وكل من عداهم من العرب الأحرار انضم إليهم عن طريق التبعية بالحلف أو بالجوار، فهم أصل المجتمع في مكة ومن عداهم من باقى السكان إما موالى لهم أو عبيد ، وكان أبناء قريش يتمتعون بكل ما نظمه قانون العرف القبلى من حقوق كما كان عليهم كل ما فرضه من واجبات، على أساس من التضامن التام بين الفرد والجماعة في عليهم كل ما فرضه من واجبات، على أساس من التضامن التام بين الفرد والجماعة في ظل رابطة الدم المشترك . وقد تميزت قبيلة قريش إلى قسمين رئيسيين حسب مساكنها في مكة : فالقسم الذي سكن الوادى بجوار البيت الحرام عرف بقريش البطاح ، والقسم الذي سكن على أطراف مكة عرف بقريش الظواهر، وقد كانت قريش البطاح والقسم الذي سكن على أطراف مكة عرف بقريش الظواهر، وقد كانت قريش البطاح أكثر حضارة من قريش الظواهر التى عاشت شبه متبدية؛ ولذلك استأثرت قريش البطاح بشئون الحكم والرياسة، ووزعت المناصب الدينية والإدارية بين بطونها، ومن ثم فقد

<sup>(</sup>١) سديو، تاريخ العرب العام ص ٥٠ (يرجع سديو تاريخ بدء حكم قريش لمكة إلى سنة ١٤٠ م).

كانت صاحبة الكلمة العليا في مكة وكانت رأس المجتمع المكى . وإنه وإن كان أبناء قريش على درجة واحدة من حيث الحقوق والواجبات القبلية العامة، إلا أن الاستقرار والثراء الذي أحرزته قريش البطاح، والقيام على شئون الحكم في مكة قد ميزها على غيرها من باقي البطون القرشية، فنالت منزلة اجتماعية أرفع.

وقد حظیت قریس بنوع من الاستقرار والامن لم یتوفر لغیرها من القبائل العربیة؛ الاخری، فقد ضمن لها وجودها بجوار البیت الحرام حرمة عامة فی نظر القبائل العربیة؛ فسلمت من الغارات القبلیة علیها، کما أنه لم تحدث بین بطون قریش اشتباکات تؤدی إلی وقوع الدماء بینها بل حرصت القبیلة دائماً علی حل منازعاتها العشائریة سلمیا، ولکی تقضی علی المنافسات العشائریة توسعت فی قاعدة الحکم ، وارتضت نوعاً من الحکومة تستطیع أن نسمیه حکومة النظراء ، وهی حکومة الملا المکون من زعماء العشائر، وعلی ذلك سلمت قریش من التفكك الداخلی ، فلم یحدث أن خرج علیها أو من دائرتها بطن أو عشیرة من عشائرها إلی دائرة قبیلة أخری، کما كان یحدث كثیراً أو من دائرتها بطن أو عشیرة من عشائرها إلی دائرة قبیلة أخری، کما كان یحدث کثیراً أفرادها فهاجروا إلی أماكن أخری بعد ظهور الإسلام ، وحاولت القبیلة جاهدة منعهم أو ردهم، واتهم القرشیون النبی شیستی بأنه فرق بین الناس. وكانت وحدة القبیلة القرشیة مظهراً رائعاً فی نظر القبائل العربیة التی جعلت من قریش موضع إجلالها وقدوتها (۱).

## ٢ - طبقة الموالى:

كانت مكة لمحرمتها ووحدة أهلها واستقرار أمورها ملجأ لكثيرين من العائدين المحتمين بحرمها، كما كان في حياتها التجارية مجال لطلاب الكسب، ممن وجدوا في أسواقها وقوافلها فرصة لاستثمار أموالهم في قوافل قريش والاتصال ببيوتها التجارية أو العمل في دوائر أعمالها (٢)؛ ولذلك كثر الموالي في قريش عن طريق الجوار، أو من

<sup>(</sup>١) الأغاني ٢/ ٣١٣ العقد الفريد ٣/ ٣٢٠ .

<sup>(</sup>٢) «مثال ذلك، صهيب بن سنان المعروف بصهميب الرومى، الذى قدم مكة وحالف عبد الله بن جدعان أحد أثريائها الكبار وعمل معه ونال من وراء ذلك ثروة اضطرته قريش إلى التخلى عنها حين أسلم وهاجر. (أسد الغابة ٢/ ٣١).

الحلفاء من كافة قبائل الجزيرة العربية ممن أقاموا في مكة إقامة دائمة وشاركوا في حياتها العامة مشاركة فعالة (١) . وقد أتاحت مكة لعدد منهم أن يقتني الثروات الكبيرة . وهيأت لهم الحياة الآمنة المطمئنة . وقد تمتع بعض الموالي بمركز كبير في المجتمع المكي ، حتى أصبح مسموع الكلمة مطاعا بين مواليه مثل الأخنس بن شريق الثقفي ، الذي بلغ من أمره أن أثر على حلفائه بني زهرة فأقنعهم بالرجوع وعدم المشاركة في موقعة بدر - مع إجماع المقبيلة على الخروج - فرجعوا فلم يشهدها زهري واحد، أطاعوه وكان فيهم مطاعا (٢) ، كما كانت دار بديل بن ورقاء الخزاعي بمكة ملاذ الخزاعيين حين هاجمتهم بنو بكر وأعانها قريش (٣) ، وبديل نفسه كان أحد المثلاثة الذين خرجوا فاتصلوا بالنبي على حين قدومه لفتح مكة وأعلنوا له تسليم البلد وأخذوا منه لأهل مكة الأمان ، وهم: أبو سفيان بن حرب وحكيم بن حزام وبديل بن ورقاء (٤) .

وقد أفسحت قريش صدرها لهؤلاء الموالى وأحلتهم هذه المنزلة الرفيعة؛ تبعًا لسياسة قريش العامة التى قامت على تنشيط التجارة، وإشراك القبائل العربية فيها والحرص على حسن الصلة معها، ورغبة في أن تبرز حرمة البلد الحرام وأنه ملجأ العرب ومهوى نفوسهم ، وهذا إلى الرغبة في الانتفاع بجهود هؤلاء الموالى وخبراتهم.

فطبقة الموالى فى مكة كانت أرفع شأنا وأكثر فاعلية فى المجتمع المكى من مثيلتها بين القبائل الأخرى، ولقد أخلص هؤلاء الموالى إخلاصاً شديداً لقريش وقاتلوا فى صفوفها ، واعتمدت اعتماداً كبيراً عليهم فى صراعها ضد يثرب بعد الهجرة النبوية ، وإن نظرة إلى قائمة القتلى والأسرى من قريش فى يوم بدر لتعطينا فكرة عن مقدار مشاركة هؤلاء الموالى لقريش فى هذا الصراع، فإنهم قد تحملوا حوالى ٤٠ ٪ من هذه الخسائر (٥). ومن هذه القائمة ، ومن قائمة المهاجرين مع النبى علي الله يكله إلى يثرب نستطيع

<sup>(</sup>١) ابن حزم ، جوامع السيرة ١١٤ – ١٢٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢/ ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٤/٥ ، ابن حزم ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ١٨/٤ .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ۲/ ۳۵۰ – ۳۲۷ .

أن ندرك أن هذه الطبقة كانت كبيرة العدد في قبيلة قريش ، وأنها كانت تكون نسبة كبيرة من مجموع السكان، فقد بلغ عدد المهاجرين إلى يثرب بعد بيعة العقبة الكبرى ستة وثمانيين كان منهم من صليبة قريش واحد وأربعون ، والباقون من الموالى، وكانت غالبية هؤلاء الموالى ممن ارتبطوا بقريش عن طريق الحلف<sup>(1)</sup> . أما من ارتبط بالقبيلة عن طريق الجوار ، فمن المحتمل أن يكون عددهم كبيراً ، إلا أنهم لم يقوموا بدور فعال؛ نظراً لأن الجوار بطبيعته صلة مؤقة أدت إليها دوافع وقتية لا تربط صاحبها بالقبيلة ارتباطاً يحمله على المشاركة الشديدة فضلا عن التضحية بالمال أو بالنفس ، فإنما هو جاء يطلب الحماية والعون لا أن يبذلها لغيره.

### ٣- طبقة الأرقاء:

كانت هذه الطبقة كبيرة العدد بمكة ، نظرًا لأعمال أهل مكة التجارية الواسعة ، وانشغالهم بها واحتياجهم إلى من يقوم على خدمتهم والاشتغال لصالحهم ، سواء فى التجارة أو فى الرعى أو فى الزراعة - حيث كانت لهم بساتين ومزروعات فى الطائف - أو فى الصناعة الـتى لابد كانت موجودة فى مكة لـسد حاجة هذه المجتمع الذى أخذ بأسباب التحضر ، ولما كان تجار مكة قد نالوا حظًا وافرًا من الثروة ، وعاش بعضهم عيشة رافهة بالنسبة لغيرهم من المجتمعات القبلية الأخرى فى الجزيرة العربية . فقد جلبوا كثيرًا من الرقيق لـلقيام على خدمتهم ولإرضاء نوازع شهواتهم ، وقد أغرم المجتمع المكى بالشراب والسمر والمنادمة ، ومثل هذا المجتمع يحتاج إلى أعداد من الغلمان والجوارى السود والبيض على السواء للخدمة والتسلية وإرضاء الشهوات ، وقد الغيمة عدد الرقيق فى مكة حدًّا كبيرًا ، وقد كان أكثر هؤلاء العبيد من السود من أصل أفريقي اشتراهم أثرياء مكة للعمل لهم فى مختلف الأعمال ولخدمتهم (٢) ، ولعل مما يدل على كثرتهم المفرطة أن هندا بنت عبد المطلب أعتقت فى يوم واحد أربعين عبدا من عبيدها ، كما أعتق سعيد بن العاص مائة عبد اشتراهم فأعتقهم جميعًا (٣) . والرقيق فى من عبيدها ، كما أعتق سعيد بن العاص مائة عبد اشتراهم فأعتقهم جميعًا (٣) . والرقيق فى

<sup>(</sup>١) ابن حزم ، جوامع السيرة ١١٤ - ١٢٣ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١/ ٦٥ .

<sup>(</sup>٣) الجاحظ، المحاسن والأضداد ٧٢. المبرد ، الكامل ٩٦/٢. شوقي ضيف ، العصر الجاهلي ص ٥١ .

تلك الأزمنة كان بضاعة ضرورية لابد منها لأهل السمال تدر عليهم أرباحًا عظيمة ، فهم آلات ذلك العصر ومصدر من مصادر الاستغلال للحصول على الثروة، كما أنهم سلاح يستخدم للدفاع عن السادة والأثرياء في أيام السلم والحرب. ومكة وهي بلد الأثرياء والتجار في إقليم الحجاز ، لابد لها من استيراد هذه الآلات البشرية للاستفادة منها في تمشية الأعمال وفي توسيع التحارة وزيادة رءوس الأموال ، وقد كان بنو مخزوم من قريش يملكون عدداً كبيراً من العبيد السود ، يستخدمونهم في مختلف الأعمال وفي الحروب ، وبخاصة تلك التي خاضتها ضد يثرب (١)

وقامت بخدمة قريش طائفة أخرى من الرقيق ، هي أدق عملا وأحسن خدمة وأرقى في الإنتاج ، من الشمال في بلاد الشام والعراق، هي الأسرى البيض الذين كانوا يقعون في أيدى الفرس والروم أو القبائل المغيرة على الحدود ، فيباعون في أسواق النخاسة، ومنها ينقلون في أنحاء الجزيرة العربية للقيام بمختلف الأعمال، يضاف إلى هؤلاء الرقيق المستورد من أسواق أوربا لبيعه في أسواق الشرق . وكان هذا الرقيق أغلى ثمنا من الرقيق الأسود نظراً لأنه كان أكثر ثقافة وكان يحسن من الأعمال مالا يحسنه العبيد السود. ومن جملة ما وكل إلى هذا الرقيق الأبيض من أعمال : إدارة المبيعات (٢) ، والقيام بالحرف التي تحتاج إلى خبرة ومهارة وفسن ، وهي من اختصاص المبيعات أهل المدن المستقرين مثل أعمال البناء والنجارة الدقيقة ، وقد أشار أصحاب السير إلى عامل رومي استخدم في بناء الكعبة حين قامت قريش على تجديدها قبل البعثة (٣) ، كما أشاروا إلى ما وجد بجوفها من صور ورسوم وتماثيل خشبية دقيقة (٤) ، لابد أنها من عمل هذا العامل ومن عمل معه من عمال على شاكلته .

وكما كان فى مكة كثير من الرجال الأرقاء سود وبيض ، كذلك كان بها عدد كبير من الإماء : منهن السوداوات اللاتى كن يقمن على الخدمة فى البيوت ، ومنهن البيضاوات من الروم والفرس وغيرهن كن يقمن على الخدمة والمنادمة وإرضاء نوازع

<sup>(</sup>١) الأغانى ١/ ٦٥ ابن هشام ٧ / ١٢ . جواد على ١٩٨/٤ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۱/ ٤٢٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/ ٢٠٩ - ٢١٠ . الطبرى ٢/ ٣٩ - ٤٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٤/ ٣١ - ٣٢ .

النفس (۱) . وكانت عادة تسرى الإماء فاشية، ولم يكن عدد الإماء اللاتى يتسراهن الرجل محدودا ، ينكحهن بدون عقد ولا مهر، وله أن يهب أو يبيع من ينكحها دون طلاق إذا لم تكن قد ولدت له . وكان الإماء مادة البغاء، فكن أكثر تعرضا له وارتكاسا فيه، وكان أمراً مستساغًا بالنسبة لهن ، وحين وضع الإسلام عقوبة الزنا جعل على الأمة نصف عقوبة الحرة (۱) ، إذ إن ارتكاس الإماء في الفاحشة أكثر توقعا منهن، وتعرضهن للبغاء أكثر احتمالا ، وعار ذلك أقل شدة . وقد كان الشباب والنساق وطلاب الشهوة يتعرضون للإماء في الطرقات؛ ولذلك فرض الإسلام على الحرائر أن يُذُنين عليهن من جلابيبهن ذلك أدنى أن يعرفن فلا يؤذين (۱) ، بأن يُخْلَط بينهن وبين الإماء في المظهر فيتعرض لهن فينالهن الأذى .

وقد ترك هؤلاء الرقيق في نفوس أهل مكة ، وفي نفوس العرب الآخرين ممن كان لهم رقيق ، أثراً ليس إلى إنكاره من سبيل ، وإن المصطلحات الفارسية والرومية والحبشية التي كانت معروفة عند العرب قبل ظهور الإسلام، ولاسيما ما يتعلق منها بالصناعات والأعمال التي يأنف العربي من الاشتغال بها، إنما دخلت لغتهم وشاعت بينهم عن طريق هؤلاء (٤)

## الجاليات الأجنبية ،

فى كتب التاريخ والسير وأسماء الصحابة عدد غير قليل من الأجانب الذين كانوا فى مكة فى فترة البعثة النبوية ، منهم من كان مملوكا ومنهم من كان حرا ، فإنه لمركز مكة ونشاطها التجارى وصلاتها الواسعة بالشامال والجنوب توافد عليها كثير من التجار من الخارج من بلاد الشام ومن الروم والفرس وغيرهم ، ساكنوا المكيين وتحالفوا مع أثريائهم ، وقد دخل بعضهم فى الإسلام من أمثال تميسم الدارى وكيسان (٥) كما كان

<sup>(</sup>١) أسد الغابة ١/ ٢٨٧ ، ٤/ ١٣٣٢ ، ه/ ٩٤ ، ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر سورة النساء ٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر سورة الاحزاب ٥٩.

<sup>(</sup>٤) أسد الغابة ٥/ ٥٧٩ مسلم ، السصحيح ٢/ ١٨٩ . جواد على ١٩٤/٤ . الحوفى ، الحياة العربية من الشعر الجاهلي ص ٦٨ ، ٨٠ ، ٢٠٠ – ١٠٠ .

<sup>(</sup>٥) أسد الغابة ٢٥٨/٤ – ٢٥٩ ، ١٤٥/٥ . الأزرقي ١/ ٣٨٥ . وانظر: على هامش السيرة لطه حسين.

منهم أصحاب صناعات وحرف كانوا يعملون لحساب أهل مكة أحيانًا ولـحسابهم أحيانًا أخرى ، ومنهم من كان ذا معرفة متميز فى ثقافته الدينية ، ولا يستبعد أن يكون بينهم جماعة من المبشرين.

وتشير الآيات القرآنية الكثيرة إلى وجود عدد من الأجانب في مكة وإلى ديانة هؤلاء الأجانب على أنهم من أهل الكتاب ، وأهل الكتاب هم النصارى واليهود.

#### أ-النصاري:

وأكثر هؤلاء الأجانب كانوا من النصارى كما يستلهم من الآيات القرآنية، فإن إيراد قصة ولادة يحيى وعيسى وإنكار ألوهية عيسى مما يوحى بأن أكثر المخاطبين من أهل الكتاب كانوا نصارى (۱) ثم إن خبر انكسار الروم والبشرى بفوزهم مما يدل على أن الكتابيين فى مكة كانوا نصارى ، فضلا عن أنه يدل على المصلات القوية بين المكيين والأحداث العالمية الجارية فى ذلك الوقت (۲) ، ولقد كانت صلات مكة قوية بالشمال حيث كانت النصرانية هى ديانة أهل الشام، كما كانت منتشرة بين القبائل التى تعيش على تخوم الشام وعلى الطوف الشمالي للعراق (۱) ، كما كانت منتشرة فى الحبشة واليمن ، وبخاصة فى نجران التى قدم منها وفد لمباحثة النبي والله (١) ، ومن هذه الجهات قدم عدد كبير إلى مكة إما بتشجيع بعض القرشيين ليكون عندهم من يقوم بما هم فى حاجة إليه من الصناعات ، أو بسبب اضطهاد وقع عليهم، فلقوا من زعماء مكة ترحيبًا وتشجيعًا ، فيقد كانت بلاد الشام مسرحًا لكثير من الثورات والاشتباكات والاضطهادات الدينية ، ومن المحتمل أن يكون بينهم جماعة من المبشرين، فقد كان المبشرون يطوفون أنحاء الجزيرة العربية للدعوة إلى النصرانية ، وقد شجعت حكومة المبشرون يطوفون أنحاء الجزيرة العربية للدعوة إلى النصرانية ، وقد شجعت حكومة الروم هذا التبشير لمآرب سياسية بعيدة الأهداف ، فقد كانت تبغى من وراء ذلك كسب العرب إلى صفها ومحاربة أعدائها الفرس بسلاح الدين. وتشير كتب السيرة إلى أن

<sup>(</sup>۱) انظر سورة مريم ۲– ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر سورة الروم ٣–٦ .

<sup>(</sup>٣) الواحدى، أسباب النزول ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ١/٤١٨ – ٤١٩ .

شماسًا زار مكة في الجاهلية (١) ، وكان يعيش في مَرَّ الظهران راهب مسيحي (٢) . كما كان في مكة نساء نصرانيات تزوجهن أهل مكة (٣) .

وتلهم الآيات القرآنية أن النبى على قد اقصل بهؤلاء النصارى ودعاهم إلى التصديق برسالته (ه) ، وأن منهم من كان ذا سعة في المال يمكنه أن ينفق في عمل الخير (ه) ، وأن منهم من كان قبوى الشخيصية والنفس بحيث لا يبالى بلوم المشركين (٦) ، وعلى ذلك فيهم ليسوا بأرقاء ، وأن منهم من كان متميزاً في ثقافته الدينية ، بحيث كان أهلا للرجوع إليه والاستشهاد به في أمر الرسالة المحمدية (٧) ، وهذا الفريق لم يكن نكوة في أوساط مكة بل كان موضع ثقة ومرجع استفتاء في أمور الدين والدنيا ، وأن منهم من كان مجادلا حجاجا بل متطرفا في جداله. ولكنهم بوجه عام كانوا رقيقي العاطفة دمشي الأخلاق ، جريئين في إظهار الحق لا يبالون أهل مكة وزعماءها الأقوياء.

وليس فى الإمكان تحديد الزمن الذى نزح فيه هؤلاء إلى مكة واستقروا فيها ، ولكن آية السنحل ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُبِينٌ ﴿ إِلَيْهِ ﴾ [النحل] تُلهم أن بعض هؤلاء كانوا حديثى عهد بمكة ومن المحتمل أنهم جاءوا قبيل المبعثة ، فكانوا لا يزالون يتكلمون لغة عربية سقيمة ، أو لا تـزال لغتهم الأجنبية مستعملة عندهم . وقد كان أثر النصرانية في مكة

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٧/ ٣٤٩ - أسد الغابة / ٣٧٥ .

<sup>(</sup>٢) السيرة الحلبية ١/ ٧٥ ابن كثير ٢/ ٢٧٢ (كان بعسر الظهران راهب من الرهبان يدعى عيصا من أهل الشام، وكان متخفرا بالعاص بن وائل، وكان الله قد آتاه حكمًا كثيرا وجعل فيه منافع كشيرة لأهل مكة من طب ودفق وعلم».

 <sup>(</sup>٣) الأغانى ١/ ٦٦ - ٦٧ .

<sup>(</sup>٤) انظر سور الأعراف ١٥٧ ، يونس ٩٤ ، الحج ٤ ـ

<sup>(</sup>٥) انظر سورة القصص ٥٢، ٥٤.

<sup>(</sup>٦) إنظر سور سبأ ٦ ، الإسراء ١٠٧ ، ١٠٩ .

<sup>(</sup>٧) انظر سورة النحل ٤٣ .

أكثر من أثر اليهودية؛ فإن بعض رجال مكة الذى تبرموا بالوثنية وحرجوا عليها تنصروا. أمثال ورقة بن نوفل وعثمان بن الحويرث<sup>(۱)</sup>

#### ب-اليهود ،

وفى السور المكية كذلك آيات كثيرة تتحدث عن موسى وفرعون وأحداث بنى إسرائيل، مما يدل على أن رسالة موسى كانت موصع جدل كبير بين مشركى مكة والنبى ﷺ، وفى الحفاوة البالغة بهذا ما يدل على وجود صلات قوية بين اليهود وبين المكيين، وكذلك تدل الآيات على وجود إسرائيليين في مكة، وآية الأحقاف ﴿ قُلْ أَرَيْتُمْ إِنْ كَانَ مَنْ عند اللّه وكَفَرْتُم به وشهد شاهدٌ من بني إسرائيل على مثله فَآمَن واستكبر تُمْ ﴿ إِنْ كَانَ مَنْ عند اللّه وكَفَرْتُم به وشهد شاهدٌ من بني إسرائيل على مثله فَآمَن واستكبر تُمْ ﴿ إِنْ الشعراء]

تقطعان بذلك إذ إن الأولى تحتوى شهادة واقعية من أحد بنى إسرائيل بصحة ما يوحى إلى النبى ﷺ وإيمانه به ، كما تقطع الثانية بأن علماء بنى إسرائيل يقرون بأن ما جاء به مماثل لما يعلمون

وقد ذكرت كتب السير والتراجم صلة بعض اليهود بالمكيين ومحالفتهم لهم وإقامتهم بمكة للاتجار (٢) . إلا أنه من الـراجح أنه لم تكن في مكة جالية يهودية كبيرة؛ حيث لم يذكر القرآن المكي احتكاكا ولجاجا بينهم وبين النبي على كما حدث في يثرب، ومن المحتمل أن المستقرين منهم بمكة كانوا أفرادًا قلائل.

ومع وجود عدد كبير من الأجانب في مكة إلا أنهم لم يكونوا يؤلفون كيانا مكتملا ذا أثر إيجابي واسع في مكة ، والراجح أن عدد الأحرار منهم لم يكن يتجاوز المئات القليلة ، وأن تنوع جنسياتهم وحالتهم وظروف هجراتهم وحداثة بعضها لم تكن تساعد على تكوين هذا الكيان المكتمل (٣) ، بدليل أنه لم يكن لهم أثر في حياة مكة السياسية كما كان شأن الإسرائيليين في يثرب.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۲۳/۱ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ١٤٤/١ . أنساب الأشراف ١/ ٧٣ ابن كثير ٢٦٧/٢ .

<sup>(</sup>٣) دروزة ، عصر النبي ص ١٠٣ .





# الفصل الثامن استعداد العرب للنقلة

فى نهاية القرن السادس الميلادى كانت مكة تتمتع بمركز رياسى فى جزيرة العرب لاشك فيه، فقد كانت هى البلد العربى الوحيد الذى حظى بنوع من الاستقرار والتنظيم، والذى كان يتمتع باستقلاله فلم يخضع لحاكم أجنبى قط، فى الوقت الذى كانت الممالك العربية الأخرى قد تدهورت ووقعت تحت الاحتلال أو النفوذ الأجنبى، فاليمن قد فقدت استقلالها منذ نهاية الربع الأول من القرن السادس وسقطت تحت حكم الأحباش ثم حكم الفرس (1) وعمها الاضطراب الداخلى، وبذلك فقدت منزلتها، كما فقدت قدرتها على التحكم فى التجارة بين الشرق والغرب التى كانت فى أيديها منذ آماد بعيدة. وكذلك كانت مملكة الحيرة قد فقدت استقلالها بعد أن غيرت فارس سياستها نحوها بعد أن استنفدت كل طاقتها الحيوية، وجعلت منها إمارة فارسية يحكمها أمير فارسى (٢). ومملكة الغساسنة فقدت قوتها كذلك بعد أن غير الروم سياستهم نحوها فاضطربت أحوالها وذهبت وأصبحت فى شبه فوضى (٣).

وقد وافق هذا الوقت بدء نهضة عربية بين قبائل الشمال التي بدأت تتحرر من نفوذ البجنوب ، وبدأت تأخذ بيدها أمام حركة التحرر الجديدة التي بدت تباشيرها بالشعور بالذات والإحساس بالقومية العربية التي عبرت عن نفسها في نهاية القرن السادس حين اشتبك العرب مع الفرس في معركة ذي قار وانتصروا عليهم، وحين تمرد الغساسنة على طغيان الروم ، وثار اليمنيون على سلطان الأحباش.

وإذا كان العرب قد تمردوا على السيادة الأجنبية فإنهم قد تطلعوا إلى منطقة عربية مستقلة تتولى زعامة هذه النهضة العربية وتقودها. ولم تكن هذه المنطقة سوى مكة التى كانت تتمتع باستقلالها والتى فشل الغزو الأجنبى أمام أبوابها؛ حين وجهت الحبشة إليها حملتها في سنة ٥٧٠ م . وكانت مكة هي البيئة العربية الخالصة التي

<sup>(</sup>١) الحميمي : سيرة الحبشة ص ٢٤ . ابن الأثير ٢٥٣/١ - ٢٥٤ ، ٢٦٥ .

<sup>(</sup>٢) جواد على ١٠٤/٤ . سديو : تاريخ العرب العام ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) جواد على ٤/ ١٤٠ سديو : ٤٤ – ٤٥ .

أتيحت لها فرصة المتنظيم والاستقرار والتي كانت بعيدة عن مسجال التصارع الدولى في ذلك الوقت ، وكانت إلى ذلك بعيدة عن التأثر بالحضارات الأجنبية من غير أن تفقد الاتصال بها، فقد كانت مكة على صلة بدول ذلك الزمان من بيزنطيين وفرس وأحباش، وكانت تعرف من أمورها وحضارتها قدراً يكفى للتعامل معها والاستفادة منها (١) ، ولكنها كانت أبعد عن التأثر بالحضارات المجاورة من لخم وغسان واليمن، وهذه الميزة هي التي جعلت بيئة مكة عربية خالصة قادرة على خلق نهضة تعبر عن روح العروبة تعبيراً دقيقاً قادراً على جمع العرب، ولسنا نشترط في هذه البيئة الخالقة أن تكون مخلقة تماماً أمام كل تأثير أجنبي ، مثل هذا الانغلاق لا يتأتي للدول المجاورة للعالم المتحضر، فمكة كانت على اتصال بالبلاد المجاورة بحكم حياتها الاقتصادية ، إلا أنها لم تكن تعرف هذه البلاد المعرفة التي تفقدها شخصيتها أو التي لا تترك لها إلا مجال التقليد، وهذا الاتصال المحدود بالعالم الخارجي ميزة جعلت البيئة الحجازية قادرة على الأصالة والحيوية، الأمر الذي لم يكن موجوداً في غيرها من أرجاء الجزيرة العربية ؛ ولذلك كانت أصلح بيئة للنهضة بالعرب، وأصلح وسط يستطيع أن يخرج للناس نهضة جديدة ونظامًا جديداً.

وكذلك وجود البيت الحرام فى مكة ، وقيام قريش على رعايته وتنظيم الحج إليه، وإقامة الأسواق العامة فى موسمه وأسواقه كان فرصة لتجمع العرب فى بقعة واحدة يزاولون فيها مختلف النشاط الدينى والاقتصادى والسياسى والاجتماعى ، وكان فرصة لتبلور الأفكار وحل المشاكل، ومظهرا من مظاهر الإحساس بالقومية والترابط.

وكذلك أتاحت الظروف الداخلية والخارجية لقريش أن تجمع في يدها التجارة الخارجية، وتقوم على تنظيمها وإعداد القوافل لنقلها بين الجنوب والشمال، مستغلة فرصة التصارع الدولي وانشغال الفرس والروم بذلك الصراع الدموى بينهما، وكذلك مستغلة المركز الأدبي والديني الذي حظيت به بين القبائل العربية، الأمر الذي أعانها على القيام على أمر هذه التجارة والنجاح في ذلك، مما أكسب القرشيين ثروة كبيرة، فأصبحوا يتميزون بالشروة إلى جانب الميزة الدينية والأدبية ، وبذلك حظيت مكة باحترام عربي عام، وحظيت قريش برياسة عامة بين القبائل العربية، وأصبحت في

<sup>(</sup>١) فجر الإسلام ٢٩ (الطبعة الثانية).

موقف الزعامة والتشريع لهذه القبائل. وهكذا أصبحت أهلا لأن تكون موضع النواة فى قيام نهضة قومية عربية. واطمأنت قريش إلى هذا المركز وعملت على تدعيمه وحرصت على دوامه.

لكن مكة - بالوضع الذى كانت عليه قبل ظهور الإسلام - لم تكن تملك إلا أن تبلور الشقافة العربي يتطلع إلى مثل تبلور الشقافة العربية الجاهلية وتبرزها، على حين كان الروح العربي يتطلع إلى مثل جديدة تساير نهضته الجديدة وتدعمها غير المثل القديمة التي بدأوا يبرمون بها، والتي بدأ التبرم بها يبدو واضحًا في مكة نفسها.

والدليل على أن الجاهليين كانوا يتطلعون إلى نظام جديـد، أنهم كانوا - حسب تفكيرهم - يتـحدثون عن علامات ونذر تنبئ عن قرب ظـهور نبى منهم (١) . وقد روى القدماء معجزات ونذرا قالوا: إنها وقعت قـبل ظهور الإسلام إرهاصا به ومنبــئة بقرب ظهوره ، وتلـك الروايات - إن صحت - كانـت دليلا على أن الجـاهليين تطلـعوا إلى الإصلاح وإلى ظهور مصلح من بينهم، وكان الإصلاح قديمًا لا يأتمي إلا على أيدى الحكماء والأنبياء؛ وهذا التـطلع الطبيـعي في كل جماعــة إحساس ضروري يـسبق كل حركة إصلاحية ويسمهد لها. وعلى هذا الأساس يمكن أن نقرر أن العرب في الجاهلية أحسوا بضرورة الإصلاح؛ وهذا الإحساس هو الذي هيأهم للانتقال من حال إلى حال. وكانت البيئة مستعدة لقبول النظام الجديد؛ لأنها بيئة لها وحدتها المتميزة من الناحية اللغوية ومن ناحية الجنس، فالجاهليون كانوا يفهمون لغبة واحدة وإن اختلفت لهجاتهم، بدليل قصائد الشعراء الجاهليين التي كان يفهمها العرب جميعًا في الشمال والجنوب ، وأما وحدة الجنس فظاهرة في حفظ العرب لأنسابهم وردها كلها إلى أصل واحد، فهم شعب يتصل أفراده بصلة الدم والقرابة أوثق ما يربط المناس من رباط، فالعرب برغم انقسامهم إلى مجموعات كبيرة - قحطانية ومضرية وربيعية - فإن شعورهم بالوحدة والقرابة لم يـضعف ، فهم كأبناء الأب الواحد اختلفت بيوتهم، وعلى هذين الأساسين القويسين في كيان الأمم «اللغة والبجنس» بني الإسلام حين جاء السوحدة الجديدة. وقد عملت هذه الأسس شيئًا فشيئًا على أن يتم العرب وحدتهم؛ فأحسوا بأن المثل المقديمة لم تعمد معبرة عن أنفسهم، فأخمذوا ينتقدونهما وأخذوا يتحولون عنها وينشدون مثلا جديدة في النواحي الدينية والاقتصادية والاجتماعية والسياسية .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۲۲۱ - ۲۶۲ . ابن سعد ۱/۱۶۳ - ۱۵۱ .

فأما من الناحية الدينية، فإن العرب كانوا وثنيين ، فلما اتصلوا بالأمم ذات الأديان الراقية اكتشفوا ما في الوثنية من عجز عن إشباع الغريزة الدينية في الإنسان . والأديان السماوية قد دخلت جزيرة العرب منذ وقت مبكر، فكانت النصرانية منتشرة في شمال شبه الجزيرة وشمالها الشرقي (١) ، وكذلك كانت منتشرة في اليمن، وكان لها مركز هام في نجران (٢) وقد اتسع نطاقها بعد الفتح الحبشي (٣) . وكانت اليهودية معروفة في القسم الشمالي من الجزيرة؛ فيثرب وخيبر وفدك وتيماء ووادى القرى كانت يهودية ، وكانت معروفة كذلك في اليمن، وكانت تصارع المسيحية هناك حتى الفتح الحبشى ، وعند ظهور الإسلام كانت توجد في اليمن جالية يهودية كبيرة. وكان من المتوقع لو لم يظهر الإسلام أن يدخل العرب في أحد الدينين ، لولا أنهم بدأوا نهضة قومية وكانوا ينظرون إلى الوثنية نظرة خاصة ويعتبرونها رمزًا لقــوميتهم – وقد كان من عادة الأمم في تلك العصور أن تعتبر ملتها أو نحلتها موضع كبريائها ورمزًا لشخصيتها وعنوانًا على ثقافتها – وهم لذلك يريدون ديانة تعبر عن روح العروبة وتكون عنوانًا لها، ومن أجل ذلك بحث عقلاؤهم عن الحنيفية دين إبراهيم الذي كانوا يعدونه أبّا لهم (٤). هذا إلى ما لحمق الديانات الأخرى من تفرق واخمتلاف بين طوائفها، ولابد أن العرب كانوا على صلة بأهل هذه الديانات وعلى معرفة بالمخلاف بين طوائفها، الأمر الذي جعلهم يتندرون بأصحابها وينعون عليهم اختلافهم، ويتطلعون إلى ظهور نبي منهم ، ويقسمون أنهم لو جاءهم نذير ليكونن أهدى من إحدى الأمم (٥).

وقد ظهرت حركة التحنف قبل الإسلام مباشرة (٦) ، فكانت رمزاً إلى أن الروح العربي كان يتلمس يومئذ دينًا آخر غير الوثنية. والإسلام حين جاء كان معبراً عن شعور

<sup>(</sup>۱) جواد على ۲/ ۵۷ – ۲۰.

 <sup>(</sup>۲) انظر سورة البروج ٤ - ٨ ابن هشام ١/٣٥ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ١/٤٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ١/ ٢٤٢ – ٢٥٠ ، أسد الغابة ٢/ ٢٣٦ ، المحبر ١٦٠ ، ١٧٠ الروض الأنف ١/ ١٤٦ .

<sup>(</sup>٥) انظر سورة فاطر ٤٢ .

<sup>(</sup>٦) ابن هشام. ١/ ٢٤٢ .

العرب بالوحدة، ومعبراً عن ميلهم الروحى. وكان دليلا على نضوج ديني فلسفى استعد له العرب في القرون المتطاولة السابقة.

وأما من الناحية الاقتصادية والاجتماعية ، فإننا نجد الحجاز قبيل الإسلام يقوم بالتجارة التي كانت تقوم بها اليمن قديما، وأصبح الطريق المار بالحجاز هو الطريق البرى الهام المأمون في ذلك الوقت . وقامت قريش على تنظيم القوافل بين الشمال والجنوب، واستطاع رجالها أن يكونوا شبكة تجارية تربط جميع قبائل الحجاز بهذه التجارة فجعلوا من الحجاز - بذلك - وحدة اقتصادية متماسكة، وحققوا من وراء ذلك ثروة لا بأس بها، والغني شرط من شروط النهضات ؛ لأن الجماعة لا تنهض إلا إذا كانت قوية سليمة ، ومن مقومات السلامة الناحية الاقتصادية ، فهذا الثراء كان طرفًا مناسبًا للنهضة العربية .

غير أن الثروة لم تكن موزعة توزيعًا عادلا، فقد كانت الهوة بين الأغنياء والفقراء كبيرة من الناحية الاقتصادية، إذ كان يوجد من يملك الألوف المؤلفة من الدنانير، أو الألوف من الإبل، ومن لا يملك شيئا على الإطلاق، وبينما يعيش الأغنياء في ترف، كان الفقراء لا يجدون ما يسد حاجتهم الضرورية للحياة، ولم يخفف من هذه الحدة ما كان يفيضه الأغنياء من كرم وسخاء، فإن المروءة وحدها لا تكفى لإيجاد التكافل الاجتماعي وإن كانت تُعين عليه، بل قد يزيد ذلك من شدة الشعور بالغبن في مثل هذه البيئة التي كان التعطش فيها شديداً إلى بعد الصيت والنفور من الضعة، ثم إن التجارة وما كان يصحبها في ذلك الوقت من ضروب الغش والمضاربة والاستغلال والربا، كانت في حاجة إلى تنظيم يحد من جشع التجار، ويقرب بين الطبقات ويوجد التكافل الاجتماعي.

ولقد كان التفاوت الطبقى موجودا، على الرغم من الإحساس بالقرابة ووجود علاقات الحلف والولاء، وعلى الرغم من الإحساس النفسى العام بعدم المساواة، متمثلا في الفروق الواضحة بين طبقة الصرحاء وطبقة الموالى ، ومتمثلا فيما كانت تكفله الشروة وشرف البيت لصاحبها من تأهيل للدخول في مراكز القيادة والزعامة ، ولسنا نعنى في هذه الناحية وجود نظام مقرر لتقسيم الطبقات من حيث الثروة كما كان

الحال عند الرومان (١) ، وإنما نعنى أنه كان هناك شيء معترف به ومؤثر تقليديا من تمايز الناس بعضهم عـن بعض، ووجود طبقات علـيا وطبـقات سفـلي، وطبقـات أشراف وطبقــات سوقة وعوام. والأيــتان من سورة الزخــرف (٣١–٣٢) اللتان نزلتــا في صدد استنكار نزول القرآن على محمد (الذي كان فـقيرا على الرغم من علو مركزه من ناحية النسب) وعدم نزوله على رجل آخر عظيم : ﴿ وَقَالُوا لَوْلا نُزِّلَ هَذَا الْقُرْآنُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ الْقَرْيَتَيْنِ عَظيم ﴿ إِنَّ ﴾ أَهُمْ يَقْسَمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحْنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاة الدُّنيَّا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سُخْرِيًّا ﴿ ٢٦٠ ﴾ [الزخرف] تساعدان على هذا الفهم، كما أنَّ الآيات الأخرى تسنده وتؤيده (٢). وآية سورة الحجرات : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأَنشَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لْتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عندَ اللَّه أَتْقَاكُمْ ﴿ آَنَ ﴾ [الحجرات] إنما نزلت لتعلن للناس أنهم سواء فـى أصل الخلق وفـى حق الحيـاة والاستمــتاع بالــحرية فيــها، وأن أكــرم الناس المتقون الذين يؤدون واجباتهم الدينية والدنيوية مستشعرين عظمة الله ؛ وليسوا هم الكبراء والعظماء وأبناء البيوت الشريفة وأصحاب الثروات الطائلة، بسبب هذا التقليد الطبقى الذي درجوا عليه والذي جاءت الآية لهدمه ، وإقـرار المساواة بـين الناس. وطبيعي أنه لا يمكن أن يقال: إنها استهدفت هدم التفاوت العام الذي كان ولا يزال من سنن الاجتماع البشري، والذي يتمثل في فقر فريق وغني فريق، وقوة فريق وضعف آخر.

<sup>(</sup>۱) انقسم الشعب الرومانى فى عصر الجمهورية إلى خمس طبقات ، وفقًا للنظام الذى يعرف بالتيموقراطية Timocrcy وهو النظام الذى تتحد فيه مكانة الفرد السياسية ، من حيث حقوقه وواجباته، على اساس ما يملك من الثروة ، وقد قامت إحدى الجمعيات الشعبية الرومانية وهى الجمعية المئينية Comitia Centuriata التيموقراطى ، حيث غدت أهم المجامع الدستورية الرومانية فى عصر الجمهورية المتأخرة، على هذا الأساس التيموقراطى ، حيث كان لكل طبقة عدد بعينه من السمئينات وكان لكل مئن من هذه المئينات صوت فى هذه الجمعية. وقد كان الأنتماء إلى إحدى الطبقات يكفل للفرد حقوقا سياسية لا تكون لأفراد الطبقة الأقل، وكان من نتيجة ذلك أن نالت طبقة الأشراف حقوقًا لم يحصل عليها العامة إلا بعد كفاح مرير متصل: انظر:

M. Cary, A History of Rome (New Your 1960). PP. 110 - 111.

<sup>(</sup>٢) انظر سورة البقرة ١٦٦ والأحزاب ٦٧ ، وسبأ ٣٣ ، وغافر ٤٨ .

وكان العرب يتطلعون إلى مثل جديدة في الأخلاق والاجتماع تساير الطبع العربي بما يحمل في طياته من نواة العدالة الاجتماعية ، بما فيه من مروءة وكرم ، وإحساس بالمساواة للفرد وللجماعة ، وكانت المثل الجاهلية بما صارت إليه من عصبية ضيقة ومن حمية غير قادرة على إخراج هذه المثل الجديدة التي يتطلعون إليها . وكانوا يتطلبون من القبيلة صاحبة السيادة في ذلك الوقت أن تقودهم إلى هذه المثل الجديدة ، لكن قريشًا - مع اكتمال الوضع لها - حولت اهتمامها إلى مصالحها الذاتية سواء في ناحية التشريع للحج ، وهو المظهر الديني للعرب في ذلك الوقت أو في التشريع الاجتماعي والاقتصادي الذي كانت تقوم عليه . ومن ثم كانت هي في ذاتها في حاجة إلى إصلاح داخلي حتى يمكن أن تقود حركة الإصلاح التي يتطلبها المجتمع العربي في ذلك الوقت.

أما من الناحية السياسية ، فإن العرب برغم انقسامهم إلى مضريين وربعيين ويمانيين ، كانوا يحسون أنهم شعب واحد وأنهم يرتفعون جميعًا إلى أب واحد، وهم لم يعودوا يتمسكون باستقلالهم القبلى تمسكا مطلقًا ، فالربعيون يتعصب بعضهم لبعض، وكذلك المضريون واليمنيون، وقد يتحالف فريق منهم مع فريق آخر، وهذا التحالف الذى اشتدت حركته في النصف الثاني من القرن السادس بين القبائل نوع من التعبير عن إحساس القبيلة بأنها لا تستطيع أن تعيش في مجالها الضيق ، وأنها محتاجة إلى غيرها من القبائل تتحالف معها وتؤاخيها وتربط مصيرها بمصيرها. وكذلك سئم العرب الحروب القبلية فسنوا الأشهر الحرم ومنعوا فيها القتال ، وجعلوا الكعبة ملجأ للخائف والعائذ. كل هذا يدل على أن العرب كانوا يحسون بأن انقسامهم السياسي والاجتماعي لا يتناسب مع حالهم الجديد ولا مع طريقة تفكيرهم، وكذلك كانوا يحسون بأن عدم وجود دولة تجمعهم أمر فيه ذلة وعار على الشعب العربي، فكانوا يحسون بأن عدم وجود دولة تجمعهم أمر فيه ذلة وعار على الشعب العربي، فكانوا لذلك يجدون أنفسهم ضئالا إلى جانب دولتي الفرس والروم الذين أطلقوا عليهما اسم الأسدين.

فى هذه الظروف المواتية من الناحية الدينية والاقتصادية والاجتماعية والسياسية، ظهرت النهضة العربية، وكانت دينية ، والدين كان عاملا هامًّا من عوامل المتطوير والتقدم فى العصور القديمة، ولم يتنازل الدين بعض الشيء عن هذه الناحية إلا بانتشار العلوم ووجود العوامل التى تنافس فى القيام بهذا الدور فى العصر الحديث.

## ظهورالمصلحالنبي

فى بداية القرن السابع الميلادى كانت بلاد العرب مستعدة لتلقى أكبر انقلاب فى تاريخها، بل إنه حين حدث كان أعظم انقلاب فى التاريخ الإنسانى العام، بما ترتب عليه من تغيير شامل فى النواحى الدينية والاجتماعية والسياسية على السواء، وقد كانت الظروف مواتية لهذا الانقلاب تمام المواتاة. فمنذ منتصف القرن السادس كان قد أخذ يمحى ما بين أقوام العرب من خصام؛ وما بين قبائلهم من تنافس؛ تجاه الخطرالذى كان يتهددهم فى الداخل والخارج:

فأما فى الداخل فإن الصراع القبلى كان ينهك قوى القبائل ويقضى على أمنها، الأمر الذى حمل الزعماء وأصحاب النفوذ فيهم على العمل للحد من هذا التنازع ؛ فكانت سنة الأشهر الحرم لتقليل فرص القتال - كما بينا من قبل - وما استتبع ذلك من تجمعات فى الأسواق العامة وفى موسم الحج ، مما أدى إلى حل كثير من المشاكل ، وإلى تقريب النفوس وقيام التحالفات بين القبائل.

وأما في الخارج، فإن العرب كانوا يشعرون بضرورة الاتحاد، لما رأوا من تهديد الروم في الشمال، وتهديد الفرس في الشرق، وتهديد الأحباش في الجنوب، وكان من نتيجة الحوادث الأخيرة، التي أشرنا إليها، وهي زوال ملك الحيرة واضطراب أحوال الغساسنة وضياع استقلال اليمن، أن أخذت المبادئ القومية تنمو في نفوس العرب إلى حد كبير، وكان على زعمائهم أن ينظموا عناصر المقاومة تجاه هذا الضغط المضاعف، وقد نلمس هذه المقاومة في وقوف القبائل العربية المختلفة في وجه الحملة الحبشية على مكة، وقد يكون هذا عملا تلقائيًّا، ولكنه يدل على الشعور بالارتباط العام والإحساس بالمصير المشترك. وحين استطاع الحجاز أن يحبط الحملة الحبشية، كان أكبر قدوة، فاستردت مكة زعامتها التي أريد نزعها منها، وعلت منزلة قريش الأدبية علوًّا كبيرًا واتجهت إليها الأنظار، وعملت هي من جانبها على تدعيم هذا المركز وعلى ربط جميع القبائل حوله. ولم يكن ذهاب عبد المطلب بن هاشم على

رأس وفد قريش إلى صنعاء بعد ذلك لتهنئة سيف بن ذى يزن بعودته إلى الحكم بعد هزيمة الأحباش فى اليمن إلا توثيقًا لهذا السرباط، كما كان ذهاب وفود القبائل العربية للتهنئة كذلك تعبيرًا عن هذا التدانى والترابط بين أبناء الوطن الواحد (١).

وفى الوقت الذى أخذ اللسان العربى يتسم بسمة الاستقرار على لهجة واحدة، يتغلب بها على ما كان فى مختلف أجزاء الجزيرة العربية من اللهجات الخاصة، كان الميل الروحى العربى يتجه نحو غاية واحدة، فقد كانت المعتقدات الدينية تتداعى فى كل ناحية، فيبدو التبرم واضحًا بعبادة الأصنام، ويثار على العادات القبيحة المستهجنة، من أمثال الزواج بزوجات الآباء الذى أصبح يطلق عليه «زواج المقت» ويحمل على عادة الوأد الكريهة. وحين تبدو الوحدة الدينية مفقودة، ينطلق ذوو المواهب من المصلحين من أمثال ورقة بن نوفل، وعثمان بن الحويرث، وزيد بن عمرو، وعبد الله ابن جحش، وأمية بن أبى الصلت وغيرهم، يدعون بنى قومهم إلى الدين الصحيح بنذ عبادة الأصنام والبحث عن دين إبراهيم. ولكنهم حين يدركون العجز فى أنفسهم عن تحقيق ما أرادوا يعلنون قومهم بأنه سيظهر نبى – قد أظل زمانه – من بين العرب يهدى الناس إلى الصراط المستقيم (٢).

وبينما كانت النفوس تميل إلى الوحدة في داخل الجزيرة العربية ميلا عامًا. كانت الظروف الخارجية تسير في صالح العرب، فإن الصراع القاسى بين الدولتين الكبيرتين – الفرس والروم – على حدودهم أنهك الطرفين على السواء، وشغل أنظارهما عما يجرى في داخل الجزيرة العربية، فأعطى للوحدة العربية فرصة طيبة لكى تتم بعيدًا عن كل تدخل خارجي . ولم يكن ينقص هذه الوحدة لكى تتم إلا وجود الزعامة القوية التي تستطيع أن تجمع عناصرها فتنضيف إلى وحدة الجنس ووحدة اللغة ، والاتحاد في الشعور – ووحدة الدين لتنطلق النفوس إلى تحقيق غاية واحدة.

فى هذه البيئة العربية الخالصة، وفى هذه الظروف المواتية ، ومن بين تلك القبيلة التى تعظمها العرب، ظهر ذلك المصلح الذى كانت تتطلع إليه النفوس . ففى

<sup>(</sup>۱) المسعودى : مروج الذهب ۲/ ۸۳ – ۸۰ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ۱/ ۲۷ – ۷۰ .

مكة ومن قريش ظهر محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم نبيًا يدعو إلى رسالة جديدة، جوهرها الإقرار بالألوهية لإله واحد، هو الله الخالق المبدع المذى تنزه عن المشاركة والمصاحبة وتفرد بالربوبية ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴿ الْإِخلاص] ، ونبذ ما عدا ذلك من أصنام وأوثان وكل ما يلقى ظلا من المشاركة مع الله. وأن الناس كلهم أبناء أب واحد وأم واحدة، لا فضل بينهم إلا بما يقدم أحدهم من عمل صالح يرضى الله ويعود على الإنسانية بالخير : ﴿ يَا أَيّهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاكُم مِن ذَكَر وَأُنشَىٰ وَجَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَقَبَائلُ الله مهما اختلفت أجناسهم أو لخاتهم أو مراكزهم الاجتماعية ، ويحب لذلك أن يتساووا في الحقوق والواجبات بصفتهم إخوة في الإنسانية، وبصفتهم جميعًا عباد لرب واحد، وأن النبي على جاء ليقر العدالة ويتمم مكارم الأخلاق.

ومحمد إذ بُعث نبيًا كانت له صفاته الشخصية التى هيأته للاضطلاع بدور الزعيم النبى على وإذا قرأنا كتب السيرة القديمة ، وجدنا هذه المصادر تقدم لهذا الدور بنوع من التفسير لعبقرية النبى على أن أنهم يوردون أخبارًا تدل على اكتسابه نوعًا من الخبرة التى يكتسبها كل إنسان من تجاربه ، ثم يوردون أخبارًا أخرى تدل على أن النبى نال من العناية الإلهية والفضل الربانى والعلم اللدنى المذى يلقيه الله فى نفس العبد بدون واسطة ، وأن هذه النفحات الإلهية أتمت للنبى على شخصيته وأكملت تجاربه.

يذكر المؤرخون أن النبى ﷺ شارك في الحياة العامة في مكة منذ طفولته مشاركة كان لها أثر كبير في حياته ، فقد شارك في الحياة السياسية في المدينة المكية ، فقد أشترك في حلف الفضول، وكان هدف هذا الحلف هدفا ساميا لم تألفه القبائل المعتزة بعصبيتها، هذا الهدف هو نصرة المنظلوم بصرف النظر عن قرابته وقبيلته (۱) . ومن قبل كان قد اشترك إلى جانب أعمامه من هاشم وقريش في حرب الفجار، وهي حرب وقعت في الأشهر الحرم فسميت بالفجار (۲) ، فاكتسب إلى جانب خبرته السياسية خبرة حربية، ثم إنه اشترك في تنظيم القوافل التي كانت تسيرها قريش إلى الشام، فسافر مع حربية، ثم إنه اشترك في تنظيم القوافل التي كانت تسيرها قريش إلى الشام، فسافر مع

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۱۰/۱ ، ابن سعد ۱/ ۱۱۰ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢٠١/١ .

عمه وهو صبى (١) ، وسافر في تجارة للخديجة وهو شاب (٢) ، كما مارس التجارة في مالها بعد أن تزوجها؛ فاكتسب خبرة بالمعاملات التجارية ومعرفة بطبيعة الإنسان يقدر بها على تقدير قيمة الرجل الأدبية من فور . كما اكتسب حبرة بالبلاد وأحوال الناس، ثم إنه كان قد اشتغل بالرعى حين كان صبيًّا ، فأكسب ذلك صفة خلقية هي التواضع وتمجيد العمل أيًّا كان نوعه (٣) . ثم إنه اشتهر بصفة خلقية هي الأمانة حتى سمى بين الناس قبل البعث بالأمين (٤) ، فكان له إلى جانب تجاربه ، أخلاقه المرتضاة التي كانت تحببه إلى الناس قبل أن يعارض آراءهم . وثمة صفة أخرى اشتهر بها هي صفة القدرة على الحكم وسرعة البديهة في حسم الأمور ، يشهد بذلك حكمه بين أهل مكة حين جددت قريش بناء الكعبة، واختلفت بطونها على من ينال شرف وضع الحجر الأسود في مكانه من البناء، فأظهر من سرعة الخاطر وقوة البديهة ما حسم الموقف وأرضى المتنازعين، كما كشف هذا الموقف عن قيمة محمد ﷺ في الحياة الاجتماعية في مكة بحيث ارتضاه رجال الملأ حكما ورضوا بحكمه (٥) . ثم إنه كان إلى هذا كله يتيما فقيرا ذا طبيعـة دينية على ما يمكـن أن نستنتج من ميله إلـى التحنث - وهو التفكيـر والتأمل والتعبد - معتزلا بكهف بالجبل شهراً من كل عام (٦) . فالنبي ﷺ رجل اكتسب صفات على نحو ما يكتسبه الناس، وتلقى من الله توفيقات وإلهامات. فهو بشر ارتفع بنفسه على نحو ما يرتفع كبار الفلاسفة بأنفسهم عن مستوى تفكير عامة الناس، إلا أن النبي يرتفع بعقله وقلبه في آن واحد، على حين يرتفع الفيلسوف بعقله فقط.

ثم إن النبى ﷺ وجد بعد زواجه من خديجة بنت خويلد - وهي إحدى النساء الغنيات الشريفات في مكة (٧) - نوعا من الراحة النفسية التي يجدها المرء إذا وفق إلى

<sup>(</sup>١) ابن سعد ١٠١/١ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ۱۱۱۱.

<sup>(</sup>۳) این هشام ۱۷۸/۱

<sup>(</sup>٤) نفسه ۱/ ۱٤ .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ۲۱٤/۱ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ١٥٣/١ ، الطيري ٤٧/٢ .

<sup>(</sup>V) ابن هشام ٢٥٢/١ ، الطبرى ٢٧٧٢ .

شريكة توافق ميسوله . وقد كان هذا الزواج من العوامل التي جعلته يتخفف من بعض أعباء الحياة ومن بعض عناء السعى؛ فخديجة الفنية بمالها، والتي كانت امرأة نصفة قد فارقت عهد الشباب الأول ، وكانت لها تجربة إدارة أموالها، كانت أقدر على حياة زوجية هادئة رصينة ، هيأت لمحمد على أن يتخفف من أعباء الحياة لأفكاره الذاتية ، ولحياته الداخلية القسوية التي تشغل عزلته كلما أمعن في العزلة – والعزلة لا يطيقها إلا الذين حفلت نفوسهم بالأفكار الذاتية – ثم ناحية أخرى تتصل بهذا ، يشهد بها بعض الرواة نقلا عن زوجته عائشة، وهي أن أول ما بُدئ به النبي النبي أنه كان يرى الرؤية واضحة كبلّج الصبح (۱) . ومعنى هذا أن حياته الداخلية كانت امتدادًا لحياته الخارجية؛ فهو في يقظته وفي نومه يجد نفسه مشغولا بأمر واحد، هو أمر الدين الذي يتهيأ لقبوله وتلقيه ، والإنذار به والدعوة إليه .

## المفاهيم الجديدة في الدعوة ،

بدأت الدعوة إلى الإسلام ذات صفة دينية في الدور المكى من حياة الرسول ويلله أما الصفة السياسية فلم تظهر إلا في الدور المدنى. وهذا أمر طبيعى؛ إذ إنه لابد من أن يُبدأ بتقرير العقيدة ثم بث المثل العليا في النفوس، حتى إذا ما تهيأت لذلك أمكن تنظيم المجتمع على هذا الأساس.

وقدمت هذه الدعوة للعرب مفاهيم جديدة لم يكونوا يعرفونها أو لم يكونوا يؤمنون بها. وأول هذه المفاهيم هو المفهوم المجديد للوحدانية. وهذه الوحدانية تظهر للإنسان بالنظر العقلى في إثبات وجود الله ووحدانيته ؛ ففي نظام الخلق، وترابط الوجود، وقوانين الطبيعة، وما يقوم على الأرض من إنسان وحيوان ونبات، وفي ذات الإنسان نفسه ؛ في خلقه وفي عقله ووجدانه ، ما يؤدي بالعاقل المتبصر المتفكر إلى إقرار وجود الله وإقرار وحدانيته ، والقرآن الكريم حافل بالآيات التي تدعو العقل إلى النظر والتدبر ليصل إلى هذه النتيجة (٢).

ومفهوم الوحدانية كما جاء بها الإسلام مفهوم جديد، لا على العرب وحدهم، ولكن على الناس جميعًا . حقيقة إن الأديان السماوية كلها قد دعت إلى الوحدانية ،

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۲۵۲ ، الطبری ۲/ ٤٧ .

<sup>(</sup>۲) على سبيل العثال، اقرأ كلا من سورة: هود ۷ ، الأحقاف ۳، العنكبوت ۱۹ ، ۲۰ ، ۲۱ ، ۳۳ ، الرعد ٥- ١٦ ، ۱۲ ، ۳۳ ، النبأ ١٦ ، ١٤ ، ١١ ، ١١ ، النبأ ١٦ ، الأنبياء، ٣٠ - ٣١ ، الحج ٥، لقمان ١٠ ، فصلت ١٦٩ ، القمر ٤٩ - ٥٠ ، الطلاق ١٢ ، ٥٦ ، النبأ ٢٦ ، ١٦٥ ، ١٦٥ ، ١٦٥ ، ١٦٥ ، ١٦٥ ، ١٦٥ ، ١٦٥ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٠٠ ، ١٢٥ ، ١٢٥ ، ١٠٠ .

ولا يمكن أن تكون قد جاءت بغير ذلك ، إلا أن هذه الفكرة ما لبثت أن تغيرت وشابتها كثير من المشوائب غيرت من صفائها ووضوحها. بما أدخل على ديانات الرسل ودعواتهم من شوائب الوثنية التي كانت تقوم إلى جوارها ، والتي كثيرا ما كانت القوة المادية والسياسية إلى جانبها.

فقد كان اليهود دعاة توحيد، لكن هذا التوحيد اليهودى لم يكن توحيدًا مطلقًا؛ فالله عند اليهود هو إله إسرائيل اختارهم لنفسه واختاروه لأنفسهم دون الآلهة الأخرى، فربطوا بذلك ديانة موسى بجنسهم ، وهم حين عبدوا إلهًا واحدًا اعترفوا للأمم الأخرى بآلهتها (۱) . وهذا ما لا يقره الإسلام إطلاقًا؛ فالوحدانية الإسلامية وحدانية كاملة مطلقة ليس للوجود جميعًا غير رب واحد، وكل ما يلقى ظلا على هذه الوحدانية غير معترف به من الإسلام .

أما المسيحية فإنها تنادى بالتثليث ، أى أنها تبعل الإله الواحد ثلاثة أقانيم متساوية فى وحدة هى الآب والابسن والروح القدس، وهن تؤله المسيح نفسه (٢) والإسلام لا يقر إلا وحدانية مطلقة ، وذات الله لا تتعدد ولا تنفصل ولا تشبه الخلق ، ولا يشاركه فى ملكه أحد ولا يساويه ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ ﴿ لَى اللّهُ الصّمدُ ﴿ لَى لَمْ يَلِدُ وَلا يشاركه فى ملكه أحد ولا يساويه ﴿ قُلْ هُو اللّهُ أَحَدٌ ﴿ لَى اللّهُ الصّمدُ وقد توصل بعض وَلَمْ يُولَدُ ﴿ قَلْ مُلَا اللّهُ العَمْ الله عَلَى اللّه المحديد ، ثم إنها لم الفلاسفة إلى فكرة الوحدانية ، ولكن هذه الفكرة لم تكن واضحة التحديد ، ثم إنها لم تجد اعترافا بها من العقل الإنساني العام، ومن ثم بقيت فكرة فلسفية وعاش الناس من حولها يحيون حياتهم الدينية الوثنية . والديانات القديمة نادى بعضها بالوحدانية كديانة أخناتون في مصر ، ولكن وحدانية أخناتون كانت مشوبة بالوثنية مصورة بمظاهر الطبيعة (٣) .

ولذلك يمكن القول بأن الوحدانية كما جاء بها الإسلام كانت جديدة كل الجدة على العرب، وهي بمفهومها الإسلامي جديدة كذلك على العالم، ولأول مرة في حياة البشرية تقوم هذه الفكرة وتستقر وتصبح عقيدة عامة ثابتة.

<sup>(</sup>۱) انظر سورة البقرة ۲۳، ۲۳، ۷۷، ۹۲، ۹۳-۹۲، ۱۰۱- ۱۱۵،۱۰۲ - ۱۷۷، الأعراف ۱۳۱ – ۱۷۷، المائلة ۱۳ – ۱۷۸، المائلة ۱۳ ۱۸ ، ۲۱ ، ۲۸ – ۷۰ ، ۷۷، آل عمران ۲۳ ، ۲۲ ، ۱۸۷، النساء ۲۶ – ۶۱ ، الجمعة ٥ – ۱۸.

<sup>(</sup>٢) انظر سورة الـتوبــة ٣٠ - ٣١ ، النساء ١٧١ ، المائلة ٧١ ٧٧ ، ٧٧ ، ١١٦ يــونس ٦٨ ، مــريم ٨٨٥٥ الأبياء ٢٦ ، المؤمنون ٩١ .

<sup>(</sup>٣) أحمد بدوى ، في موكب الشمس ٢/ ٥٦٨ - ٥٩٦ .

والمفهوم الثاني هو الخاص بفكرة الحساب وما يتصل بالحساب من معان، فالله يعلم الـجهر ومـا يخفى ، والإنســان رهين بمــا كسب ﴿ كُلُّ نَفْس بِمَا كُسَبَتْ رَهينَةٌ ﴿ المدثر ] (١) فإذا جاءت القيامة حوسب المرء على عمله ﴿ يُوَّمَّنُد يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لَيْرَوْا أَعْمَالَهُمْ ﴿ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ﴿ ﴾ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ﴿ ﴾ [الزلزلة] . ﴿ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ وَمَا كَنَّا مَعَدَّبِينَ ﴿ ۞ ﴾ [الإسراء] . ثم إن الله حيــن وضع الحساب فــرض على نفسه هـــداية الناس ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولاً ﴿ إِنَّ ﴾ [الإسراء](٢) فأرسل إلىيهم الرسل رسولا إثر رسول؛ لأن الله لم يكن ليخلق الناس ويتركهم سدى بدون هداية . ﴿ أَيَحْسَبُ الْإِنسَانُ أَن يُتْرَكُ سُدَى ﴿ آَلَ ﴾ [القيامة] . وهذا الحساب يكون في يوم القيامة بعد البعث، وقد أنكر الجاهليون البعث كما أنكروا الحساب ﴿ وقالوا إِنْ هِيَ إِلاَّ حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴿ ﴿ أَنَا لَكُنَّا كُنَّا تُرَابًا أَنْنًا لَفَي خَلْقِ جَديد ﴿ أَيَّانَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ ﴿ أَيَّانَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ ﴿ أَيَّانَ يَوْمُ الْقَيَامَةِ ﴿ إِلَّ القيامَة ] . ` والمهم في فكرة الحساب أنها تجعل المرء من نفسه وازعا يزعه فيتبجه به إلى الخير ما أمكن؛ ففكرة الحساب أساس الأخلاق ، وفكرة الحساب معروفة في الأديان الأخرى وحتى في بعض الأديان الوثنية كالديانة المصرية القديمة. ولكن مفهوم البعث والحساب لم يكن معروفًا بالصور التي أقرها الإسلام، فكـل ما عرف من قبل أنه يوجد بعد الحياة الدنيا حياة أخرى يلقى فيها الـمرء خيرًا أو شرًّا ، وقد لا يجـديه العمل الصالح بـغير شفاعة الشافعين ووساطة الوسطاء ورضاء الكهنـوت. ولكن الإسلام قرر أن الحـياة أطوار، من لدن أن يكون الإنسان ماء دافقًا يخرج من بين الصلب والترائب ، إلى أن يكون جنينًا ، ثم وليدًا، ثـم يجرى في طور الحياة الظاهرة إلى أن يموت ، فيـحيا حياة الروح، ثم يبعث يوم القيامــة وقد اكتملت فيه أطوار الحياة فيبعث بــجسمه وروحه كما كان خلقه ثم ينال جزاءه حسب عمله. وعمله مسجل عليه في ظاهره وفسي باطنه ، فالإنسان محاسب على الأعمال وما وراء الأعمال من نية وقصد «إنما الأعمال بالنبات وإنما لكل إمـرئ ما نوى». وكل ذلك مجموع له لا تشـفع فيه شفاعة الشـافعين، ولا

<sup>(</sup>١) وانظر سورة النحل : ١١١

<sup>(</sup>٢) انظر سورة يونس : ٤٧ .

تقوم بين الإنسان وبين الله وساطة، ولا يؤخذ المرء بعمل غيره ﴿ يَوْمُ لا تَمْلُكُ نَفْسٌ لِنَفْسِ شَيْئًا وَالأَمْرُ يَوْمَئذ لَله ﴿ آلَ ﴾ [الانفطار] ﴿ يَوْمًا لاَ يَجْزِى وَالدَّ عَن وَلَده وَلا مَوْلُودٌ هُو جَازِعَن وَالدَه شَيْئًا ﴿ آلَ ﴾ [لقمان] . والعدل المطلق هو الذي يحكم ، وإلى جانب العدل كانت الرحمة . وأول ما يحاسب عليه الإنسان هو العقيدة، فالإيمان بالله أولا ، فإذا وجد جرى الحساب على الأعمال ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفُرُ أَن يُشْرَكَ بِه وَيَغْفُرُ مَا يُونَ لَم يُوجِد فإن الإنسان هالك فَى النار خيلاً .

وقد صور القرآن الحياة الأخرى تصويراً ماديًا واضحًا ، فالمؤمنون المتقون يحيون في جنة حَوَت كل أنواع النعيم ، والصورة التي رسمها القرآن للجنة صورة أخاذة رائعة تأخذ بمجامع النفوس وتُغرى بعمل الخير والسعى نحو الفضيلة . أما الكافرون فمصيرهم إلى نار حامية يلقون فيها ألونًا من العذاب تقشعر لوصف الأبدان وتهلع القلوب.

وعلى غير هذا المفهوم كانت الديانة اليهودية، فإنها لا تميل إلى تصور العالم الآخر، بل عندهم الجزاء ثوابا وعقابا في هذا العالم، وفيما كانوا يخافونه مما قد يسلطه الله عليهم من أنواع الخوف والجوع وما إلى ذلك من عذاب الدنيا. وفيما أورد القرآن من قصص العهد القديم أمثلة لنزعة الحضارة العبرية نحو مفهومات الجزاء الغيبي ، من حيث ارتباطه بمصير المجتمع في حياته الحاضرة، ومن الممكن أن نتبين هذا إذا نظرنا مثلا في قصة نوح أو قصة لوط وفي غيرها من قصص بني إسرائيل ، فلم يكن تفكيرهم وثيق تفكيرهم في اتجاهه العام يهتم بخلود الروح بعد الموت ، وإنما كان تفكيرهم وثيق الصلة بهذه الحياة لا يكاد يحفل بما وراءها من ظواهر. والأديان الأخرى - إذ كانت تعد الموت انحلالا جسميا خالصا فكانت تفترض البعث للروح وحدها - لم تقل بأي شأن للحواس في الحياة الآخرة (1).

وغير هذا أمر الإسلام الذى يقول ببعث الإنسان بعنصريه من كل وجه، وهو إذ يصور نعيم الجنة نعيما ماديا يجعل أعلى درجات النعيم روحانيا؛ فأكرم المؤمنين عند الله من يمتعه الله بالنظر إلى وجهه تعالى غدوًا وعشيًا.

<sup>(</sup>١) سديو ، تاريخ العرب ٦٥ .

والمفهوم الثالث هو ما يختص بفكرة الكتاب المنزل ، فالذي يوحى إلى النبى عند الله وليس من قول البشر : ﴿ بَلْ هُو قُرْآنٌ مَّجِيدٌ ﴿ آَنَ مَجِيدٌ ﴿ آَنَ فَي لُوحٍ مَّخُوطٌ ﴿ آَنَ ﴾ [البروج] يتكفل الله بإبقائه وصيانته وعدم نسيانه ، وهو من كلام الله بحروفه ومعناه . لا يزيد النبي عَلَيْ فيه شيئًا ولا ينقص ، فهو كلام مقدس بنطقه ومعناه ﴿ لا تُحرِّكُ به لسَانَكَ لتعجل به ﴿ آَنَ الله عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴿ آَنَهُ فَلَا الله عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيلِ ﴿ آَنَهُ فَانَهُ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيلِ ﴿ آَنَهُ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيلِ ﴿ آَنَهُ عَلَيْنَا مِنْهُ مَنْ أَحَدُ عَنْهُ حَاجِزِينَ ﴿ آَنَهُ فَمَا مِنكُم مِنْ أَحَدُ عَنْهُ حَاجِزِينَ ﴿ آَنَهُ ﴾ [الحاقة] .

وقد وجدت الكلام بنصه ولفظه من عند الله لم يكن موجوداً في غير القرآن، ولكن استقرار أن الكلام بنصه ولفظه من عند الله لم يكن موجوداً في غير القرآن، فالتوراة كتبت من بعد موسى ومن وتضمنت فصولا كتبت بعد وفاته، كما حوت تاريخًا ونبوءات من قبل موسى ومن بعده، وكذلك تعددت ترجمتها والإضافات إليها. والإنجيل كتبه تلاميذ المسيح وضمنوه جملا من كلام المسيح نفسه، فليس الإنجيل كله كلاما منزلا بنصه وحروفه من عند الله (۱)، وحتى كلام المسيح نفسه لا يمكن أن يقال إنه بنصه وحروف ولكنه بمعناه، ولا يخرج الأمر في الإنجيل عن طريق الحديث عند المسلمين؛ ولذلك تعددت كتابة الإنجيل، بل وتعددت الأناجيل لدرجة كبيرة. ولم يجد المسيحيون ولا اليهود حرجا من ذلك؛ لأن فكرة الكلام المنسوب بلفظه ومعناه إلى الله لم تكن موجودة من قبل القرآن، وعلى مثل ذلك كانت الحال في الكتب الدينية الأخرى.

أما الذى نزل على محمد على فقد تقيد محمد على نفسه فيه ، بحيث إنه ليس فى إمكانه أن يزيد فيه حرفا أو ينقص حرفًا ، وليس فى إمكانه أن يأخذ فيه بالمعنى دون اللفظ، فالله يوحى قوله إلى جبريل ، وجبريل يلقيه على محمد على ومحمد يتلوه على الناس كلامًا مقدسًا كما سمعه. والآيات التى أشرنا إليها آنفا تقر أن النبى على ملزم بألا يستعجل فينطق بالوحى قبل أن يستقر بلفظه كما هو مستقر فى نفس النبى على بمعناه، وتشهد بأن النبى على إمكانه أن يتقول على الله شيئًا.

<sup>(</sup>١) انظر الإصحاح الأول من إنجيل لوقا ﴿إذ كان كشيرون قد أخذوا بتأليف قـصة فى الأمور المتقنة عـندنا كما سلمها إلينا حين كانوا منذ البدء معاينين وخداما للكلمة، رأيت أنا أيضًا إذ قد تتبعت كل شيء من الأول بتدقيق، أن أكتب على التوالى إليك أيها العزيز توفليس لتعرف صحة الكلام الذي علمت به........

وقد كتب القرآن في حياة النبي عَلَيْقُ حال نزوله - وكان للنبي عَلَيْقُ كتبة مختصون بتسجيل الوحى (١) - ثم إن النبي عَلَيْقُ كان يستعرض القرآن الذي أنزل عليه كل عام مرة . وقد نزل المقرآن آيات بحسب الحوادث ، وكان الموحى يشير إلى النبي عَلَيْقُ يد بوضع كل آية في مكانها من السور ، فحتى ترتيب الآيات والسور لم يكن للنبي عَلَيْقُ يد فيه، وإنما هو مكلف بذلك.

وعلى هذا الأساس حفظ القرآن الكريم، وعلى هذا الأساس جمع في مصحف واحد هو المتداول في أيدى المسلمين حتى الآن لم يزد فيه حرف ولم ينقص منه حرف، ولم يدخل أي نوع من التغيير في ترتيب آياته وسوره (٣)، واستقرت قدسيته على ذلك منذ تلاه محمد ﷺ عن ربه حتى الآن وإلى أن تقوم الساعة .

وعلى هذا الأساس نقرر أن مفهوم الكتاب المنزل مفهوم جديد على العالم، وهو بصورة أوضح على العرب؛ فنحن نعرف أن وثنية العرب لم يكن لها كتاب، وهم لم يتقبلوا فكرة الوحى والكتــاب المنزل في سهولة ، فقالوا : ﴿ أَصْغَاتُ أَحْلامٍ بَلِ افْتَرَاهَ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ﴿ ﴾ [الأنبياء] وقالوا: ﴿ افْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ ۖ ﴿ ﴾ [الفرقان] وقالوا: ﴿ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِي تُمْلَيْ عَلَيْهِ بَكْرَةَ وأَصِيلاً ﴿ ٢٠٠٠ ﴾ [الفرقان] وقد رِد القَـرِآنُ علِي ذلك ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌّ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُّبِينٌ ﴿ آلَكُ ﴾ [النحل] ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عندَ غَيْرِ اَللَّه لَوَجَدُوا فيه اَخْتلافًا كَثَيْرًا ﴿ إِنِّهَ ﴾ [النساء] وتحدى الناس جميعًا بأن يأتوا بمثله أو بمثل بعضه، ثم دمغهم بالعجز حين أنزل قوله تعالى : ﴿ قُل لَّمُن اجْتُمُعُت الإِنسُ وَالْجنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُوا بمثْل هَٰذَا الْقُرْآن لا يَأْتُونَ بمثْله وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمُّ لَبعُّض ظَهيراً ﴿ الْإسراء] وهذه الآيات ترينا أنَّ منفهوم الْكَتَأَبِ الـمنزل كان مفهِّـومًا جدِّيدًا يختلف عـن صورته التي نعرفها عند الأمم الأخرى، فلم يـشهد الناس من قبـل تقيدا باللفظ والمعنى كما هو الحال في القرآن ، ومن هنا نجد الإنكار والمعارضة ، ونجد حتى اليوم من غير السمسلمين من يقول بأن هذا الكلام من عند محمد، على الأقل بلفظه ؛ لأن مفهوم نزول الكتاب بلفظه ومعناه مفهوم جديد لم تعرفه الأمم من قبل الإسلام.

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف ١/ ٥٣١ ، البخارى ٦/ ١٨٣ - ١٨٤ ، الدلالات السمعية (مخطوط دار الكتاب) ١٣٤ - ١٣٥ .

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٨/٤ – ٩ ، ١٥٨ .

<sup>(</sup>٣) البخاري ٦ / ١٨٣ - ١٨٤ .

ثم إن النبى عَلَيْ إلى جانب هذه المفاهيم الجديدة التى جاء بها كان معلسما للاخلاق، يريد أن يهديهم إلى الخلاق، يريد أن يثنى الناس عن عاداتهم المرذولة القديمة، ويريد أن يهديهم إلى أخلاق كريمة سميت فيما بعد بالأخلاق الإسلامية. وفي القرآن آيات كثيرة تدل على هذا الدور الأخلاقي الذي قام به النبي على اليتيم . فالناس قد ألهاهم التكاثر، يجمع أحدهم السمال ويعده عدا ، لا يكرمون ولا يحاضون على طعام المسكين، يأكلون التراث أكلا لمًا ، ويحبون المال حبا جما (۱) . فالرسول على عستنكر هذه المادية التي تقتل الروح وتميت نوازع الخير، ويدعوهم إلى البر والتقوى والإنصات إلى النفس اللوامة. ونستطيع أن نتصور المثل الأعلى الذي دعا إليه النبي على إذا قرأنا الآيات من صدر سورة «المومنون» : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمنُونَ ﴿ لَالَّذِينَ هُمْ لَلزَّكَاةً فَاعلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لَلزَّكَاةً فَاعلُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ فَيْرُ مُلُومِينَ فَمْ الْفَرُوجِهِمْ حَافظُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ الْمَانَةِمْ وَعَهْدِهِمْ وَعَهْدِهِمْ وَالَّذِينَ هُمْ الْمَانَةِمْ وَعَهْدِهِمْ وَالَّذِينَ هُمْ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغُو مُعُرْضُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ الْمَانَةِمْ وَعَهْدِهِمْ وَالَّذِينَ هُمْ الْعَادُونَ ﴿ وَالَذِينَ هُمْ الْمَانَةِمْ وَعَهْدِهِمْ وَعَهْدِهِمْ وَالَّذِينَ هُمْ الْمَانَةِمْ وَعَهْدِهِمْ وَالَّذِينَ هُمْ وَالَذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَواتِهمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ وَعَهْدِهِمْ وَعَهْدَهِمْ وَالَّذِينَ هُمْ وَالَذِينَ هُمْ لَالَكُونَ ﴿ فَاللَّونَ اللَّهُ الْمَانَةِمُ وَعَهْدِهِمْ وَاللَّذِينَ هُمْ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَواتِهمْ يُحافِظُونَ ﴿ فَا اللَّهُ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَواتُهمْ يُحافِظُونَ ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لَالَّهُ وَاللَّهُ وَالْتُونَ عَلَى اللَّذِينَ هُمْ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ وَالْتَعْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْتُونَ الْمُومَنِينَ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى عَلَوْلُونَ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مُلْوَاتُونَ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَالِهُ عَلَى اللَّهُ وَلِي

هذه هي المسائل الرئيسية التي دعا إليها النبي على الناس ، فكانت غريبة عليهم حتى قالوا كما عبر القرآن ﴿ وَمَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي آبَائِنَا الْأُولِينَ ﴿ آَ ﴾ [القصص] (٢) ﴿ مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي الْمِلَّة الآخِرة ﴿ ﴿ ﴾ [ص] . هذا يؤكد لنا أن هذه الأفكار كانت جديدة غير معروفة في الممجتمع العربي، وغير معروفة كذلك في الأديان الأخرى، ومن غير شك كان العرب يخالطون أصحاب الديانات الأخرى بل منهم من دخل فيها، فمنهم من تهود ، ومنهم من تنصر، وكان أهل مكة يخالطون أهل هذه الديانات في رحلاتهم التجارية نحو الشمال والجنوب ويتعاملون معهم، ومن غير شك عرف المكيون شيئًا عن مبادئ هذه الديانات (٢) ، بل منهم من قرأ الكتب وعلم أهل الكتاب ، فيلو كانت هذه الأفكار الإسلامية كما صورناها موجودة عند أهل الكتاب لما قال هؤلاء المكيون مقالتهم التي سجلها القرآن ، ولو كانت مقالتهم تخالف الواقع لرد القرآن بتكذيبهم مقالتهم التي سجلها القرآن ، ولو كانت مقالتهم تخالف الواقع لرد القرآن بتكذيبهم وبتأكيد وجود هذه الأفكار، الأمر الذي يقطع بما نتجه إليه (٤)

<sup>(</sup>١) انظر سورة الفجر ، التكاثر .

<sup>(</sup>٢) انظر سورة المؤمنون .

<sup>(</sup>٣) انظر سورة (ص) ٧.

<sup>(</sup>٤) ابن کثیر ۳/ ۸۸ – ۸۹ ، ابن هشام ۱/ ۳۸۳ .

على أن هذه المثل العليا في الإيمان وفي الأخلاق هي أفكار إنسانية لا تزال الإنسانية تنشدها وتعيش عليها منذ بدء الخليقة ، ونعنى بها الدعوة إلى الفضيلة والنزوع إلى الكمال الإنساني، ولم تفقد جدتها بعد ، ولا يتهم صاحبها بأنه اقتبسها أو قلد بها غيره فهي تراث للإنسانية قديم جدًّا، والقول بهذا الاتهام وقوع في خطأ قديم ابتدأ به الوثنيون حيث قالوا: ﴿ أَسَاطِيرُ الْأُولِينَ اكْتَبَهَا ﴿ فَ ﴾ [الفرقان] .

## الدعوة إلى الإسلام ومسايرة التنظيم العربي

كانت الدعوة سرية في أول الأمر، وظلت كذلك ثلاث سنين، ثم أصبحت بعد ذلك علنية، وكانت في أول أمرها مقصورة على عشيرة النبي على الأقربين وكانت في أول أمرها مقصورة على عشيرة النبي على الاعامة. والحقيقة أنه لا عشير تَكُ الأقربين وكان في الدعوة العامة. والحقيقة أنه لا يوجد فارق حقيقي بين الدعوة السرية والعلنية، فإن طبائع الأشياء لا تكاد تقبل هذه التصوير، فإن رسالة النبي انتشرت منذ البدء وبلغت أهله الأقربين ثم أصدقاءه، وظل الأصدقاء يكتسبون أصدقاءهم، واتسعت الدائرة شيئًا فشيئًا حتى أصبحت الدعوة عامة علنية. وكانت مهمة النبي على في مكة هي إبلاغ القرآن وتعليمه وتحفيظه، وإمداد المؤمنين بالصبر والاحتفاظ باليقين والصمود للفتنة (٢) والسعى لنشر التعاليم الجديدة في المواسم عند اجتماع الناس، والدعوة لها (٣)، والقرآن الكريم الذي نزل على النبي في هذه الفترة مليء بالدعوة لهذه المبادئ، متعدد النواحي في تبيانها، داعي العقول في هذه الفترة مليء بالدعوة لهذه المبادئ، متعدد النواحي في تبيانها، داعي العقول وجهها، في أسلوب رائع أخاذ، يأخذ بمجامع القلوب وينفذ إلى أقصى أغوار النفس.

وقد سايرت الرسالة في ظروف الدعوة إليها، ظروف التكوين العربي: فقد أمر النبي ﷺ أن يدعو عشيرته الأقربين؛ لأنهم بحكم عصبية القرابة والرحم سيقفون إلى

<sup>(</sup>١) الشعراء ٢١٤ - ٢١٦ ، ابن هشام ٢/ ٢٧٤ ، الطيرى ١/ ٦٦ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/ ٣٤٢ ، اليعقوبي ٢٠ ٢ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢/ ٣١ - ٣٧ ، الطبرى ٢/ ٨٣ .

جانبه ويؤازرونه ويكونون عونًا له وحماية في وجه العصبيات الأخرى، ثم أمر بعد ذلك أن يدعو مكة ﴿ لَتُنذَرَ أُمُّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴿ ﴾ [الشورى] وحين نقول مكة نعنى بذلك قبيلة قريش، فإنها كانت هي الأصل في أهل مكة ومن معها من الناس موال لها أو أتباع . فالانتقال من عصبية العشيرة إلى عصبية القبيلة أمر جرى عليه التكوين الاجتماعي عند العرب، ثم أمر أن يدعو من حول مكة من قبائل ، أى أن ينتقل إلى عصبية التحالف القبلي وعصبية الشعب، وكان من المنتظر أن تؤمن به العشيرة ثم القبيلة، لكن الذي حدث كان غير ذلك، فإن هذه العصبية الرحمية والقبلية قد وقفت القبيلة، لكن الذي حدث كان غير ذلك، فإن هذه العصبية الرحمية، وكان الناس في ذلك في طريقها عصبية أخرى هي عصبية التقاليد والعادات القديمة، وكان الناس في ذلك الوقت يتعصبون تعصبًا شديدًا لموروث عاداتهم وتقاليد آبائهم، ويرونها دينا من أمر الله في أوافًا فعلوا فاحشة قالوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا آبَاءَنَا واللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا ﴿ إِللَّهُ مَن وقوفهم إلى جانب النبي عَلَيْهُ وحمايته بدافع عصبية العشيرة لم يؤمنوا به وغلبتهم عصبية التقاليد على أنفسهم.

وشىء آخر غير العصبية منع قريشا من متابعة النبى على وهو حرصها على منزلتها بين العرب، وكانت تخشى أن تذهب الرسالة الجديدة بمكانتها التى وصلت إليها عن طريق رياستها للدين الوثنى ورعايتها للتقاليد العربية. ثم كان زعماء مكة حريصين على مبدأ التناظر بينهم كزعماء، فقد كان يحكم مكة رؤساء العشائر والبطون ويتكون منهم ما عرف بالملأ وهو مجلس الرياسة فى قريش ، وكان رجال الملأ حريصين على ألا يسودهم أحد ويرون التكافؤ بينهم ، فالصفات العامة فى أحدهم من الممكن أن ينالها كلهم، أما أن يكون واحد نبيًا فهذا أمر ليس بمدرك لعامتهم وعند ذلك تكتب له الزعامة بلا منازع، ويرون أنفسهم مضطرين للخضوع له ومتابعته (۱) ، ومن أجل ذلك عارضوا محمدا ونفسوا عليه مقام الزعامة الذي توصله له الرسالة. وكانت معارضة قريش مركزة فى رجال الملأ وتابعهم عامة الناس .

<sup>(</sup>۱) الواقدى : مغازى رسول الله ۲۰ .

لكن زعامة الملأ ونفوذه مهما بلغت قوته لم تكن تستطيع أن تحجر على عقول الناس، ولا على قلوبهم؛ فالمبدأ العام الذي جرى عليه العرب هو مبدأ حرية الرأى، ولم تكن هناك أية قوة تستطيع أن تمنع العربي عن الإفصاح عن رأيه أو التعبير عن إرادته، ولذلك عجز رجال الملأ عن أن يحولوا بين الرسالة وبين الوصول إلى قلوب الناس، ووجدت الروح الحائرة ضالتها، فآمن بمحمد على بعض أهل مكة ممن سمت نفوسهم ونضجت عندهم العاطفة الدينية، كذلك آمن بمحمد والمحدد عندهم وضمانا وجدوا في مبادئ الرسالة المجديدة حلا لمشكلتهم وضمانا لحريتهم.

ولم يحفل زعماء مكة كثيرًا بالرسالة في أول الأمر، واعتبروا النبي ﷺ واحدا من أولئك الباحثين عن دين إبراهيم ، أو المتمردين على الوثنية من أمثال «ورقة بن نوفل» و «زيد بن عمرو بن نفيل» و «عشمان بن الحويرث» وغيرهم من متحنفي العرب، لا يلبث أن يخفت صوته ويضيع في ضجة الحياة القائمة في مكة وفيما حولها، والتي تموج بحركة المال وحركة الأدب والشعر في موسم الحج وفي أسواقه.

لكن الرسالة مضت قدما تشق طريقها وإن كان ذلك في بطء ووجدت قريش نفسها أمام رجل آخر، ودعوة أخرى ، وأمام جماعة أخذت تتكون في داخل مكة، فإن محمداً لم يكتف بالتعبد والبحث عن الحنيفية، أو المدارسة الدينية كما يفعل غيره من المتحنفين والمتبرمين بالوثنية والساخطين على الأصنام، وإنما هو يدعو إلى دينه في حماس ومثابرة وإن كان في هدوء وأخذ بالحسني ، وهو يتلو كلاما بليغًا ينفرد بأسلوب رائع لا يجده المكيون في ما ألفوا من أساليب الشعراء أو البلغاء أو سجع الكهان (١) ، وهو يكتسب كل يوم أتباعًا يؤمنون بأنه رسول الله وأن كلامه ليس من قول بشر، وهو يدعو إلى مبادئ جديدة أخذت في الوضوح والظهور . ثم إن محمداً عليه أخذ يهاجم الدين الوثني هجومًا شديدًا ، ويسب الأصنام ويحقرها، ويتهم قريشًا في أحلامها ويسفهها ، ويكفر آباءها ويخلدهم في النار، وقد رأت قريش أنه بهذا إنما يهدم مكانتها بين العرب، فإنها قد وصلت إلى ما وصلت إليه من الزعامة العربية، بما اشتهرت به من

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۳/ ۲۳ .

الحلم الذى سادت به القبائل، وها هو محمد على يسفه أحلامها ويحقر عقولها، ثم هو ينتقص من الدين الذى تقوم على رعايته ومنه أخذت زعامتها الروحية بين العرب، وعلى أساس هذه الزعامة يقوم مركزها الاقتصادى، لذلك رأت فى الدعوة الجديدة خطرًا يتهدد مركز مكة الأدبى والمادى على السواء، ولم تستطع أن تقتنع بما يقوله محمد على بأنه جاءهم بخير ما يأتى به رجل قومه ، وقالوا كما عبر القرآن ﴿ إِن نُتّبع اللهُدَىٰ مَعَكُ نُتَخَطّفُ مِنْ أَرْضَنا ﴿ فَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله على المحتمع على أساسه م الله على المحتمع على أساسه .

فالمصلحة المادية كانت عاملا من العوامل التي دفعت قريشًا إلى الوقوف في وجه النبي على الله الستمساك بالقديم سبب آخر دعا قريشا إلى المعارضة ، وكذلك الاستمساك بالقديم سبب آخر دعا قريشا إلى المعارضة وأيدها الرأى العام الوثني فجلَّت فيها. وبالرغم من وقوف العصبية العشائرية لحماية محسمد على أمن به من قريش، فإن النبي على النهائية لم يكن يستطيع أن يعتمد على العصبية في دعوته الدينية، لأسباب منها: أن دعوته إنسانية عامة تسمو على التعصب ، ولأن التورط في مجال العصبية يجعله يدور في دائرة مقفلة يصعب عليه أن يخرج منها، بل هي تحصره في الدائرة القبيلية التي كان يريد الخروج منها بطبيعة دعوته الدينية.

ولقد لقى النبى على ومن آمن به عنتًا كبيرًا، وأوذوا فى أنفسهم وأموالهم، ودفع بعضهم حياته ثمنا لعقيدته، فقد عذبت قريش المستضعفين من المسلمين، وحتى من كان له عصبية تحميه وعشيرة يعتز بها لم يسلم من الأذى؛ لأن البطون القرشية كلها اشتركت فى محاولة فتنة المسلمين، وأخذت كل عشيرة نفسها بتعذيب من أسلم منها، حتى اضطر النبى علي إلى أن يفكر فى مخرج لأصحابه من هذه الفتنة الشديدة، فأذن لهم بالهجرة إلى الحبشة (١).

وإذا كانت قريش قد حرصت على ألا تسفك دماء القرشيسين حتى لا تقع ثارات فتجر إلى الحرب الداخلية فى مكة ، فإن بعض الموالى فقد حياته تحت التعذيب، فقد مات ياسر والد عمار بن ياسر تحت التعذيب، وقتلت زوجته «سمية» بطعنة من يد أبى جهل عمرو بن هشام أحد سادات قريش من بنى مخزوم، ولقى عمار نفسه من العذاب ما كاد يقضى عليه (٢) ، وكذلك ذاق بلال بن رباح، وغيره من الرقيق الذى أسلم نساء

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۳٤۲ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/ ٤٣٢ .

ورجالا، ألوانا قاسية من العذاب، حتى دفعت الشفقة أبا بكر بن أبى قحافة الذى لقب بالصديق - وهو أول من آمن بالنبى على من رجال قريش ، وكان تاجرًا موسرًا - إلى أن يشترى بلالا وغيره ويعتقهم (١) . والحقيقة أن صبر المؤمنين وتمسكهم بدينهم واستهانتهم بالتعذيب والموت في سبيله ليعد من أروع مواقف البطولة والتضحية في سبيل المبدأ والعقيدة. والنبي على نفسه - برغم وقوف أهله إلى جانبه وتصديهم لحمايته لم يسلم من الأذى حتى تعرضت حياته نفسها للموت .

ولقد تحدث العالم الأوربى الدكتور ماركس دودز عن شجاعة النبى على فقال الإنه لخليق فى هذه الفضيلة أن يسامى أوفر الأنبياء شجاعة وبطولة بين بنى إسرائيل، لأنه جازف بحياته فى سبيل الحق، وصبر على الإيذاء يوما بعد يوم عدة سنين ، وقابل النفى والحرمان والضغينة وفقد مودة الأصحاب بغير مبالاة، فصابر على الحملة قصارى ما يصير عليه إنسان دون الموت الذى نجا منه بالهجرة، ودأب مع هذا على بث رسالته غير قادر على إسكاته وعد ولا وعيد ولا إغراء (٢) كما تحدث غيره من مؤرخى الغرب مشيدين بشجاعة النبى على وتضحياته هو ومن آمن به من المسلمين الأولين (٢).

## أساليب قريش لمقاومة الدعوة 🗶

ولقد اتخذت قريش أساليب مختلفة في مقاومة الدعوة الجديدة :

بدأت المقاومة سلبية في أول أمرها، فقد أظهر رجال الملأ عدم الاكتراث بالدعوة الجديدة، ونظروا إليها نظرة استخفاف ، فلم تعنهم كثيرا، وظنوا صاحبها من أمثال ورقة بن نوفل وزيد بن عمرو بن نفيل ، من الساخطين على الأصنام، الباحثين عن الحنيفية أو غيرها من الديانات الأخرى، وإن كان يختلف عنهم في أنه يخبر أنه يتلقى الوحى من السماء ، وكان يحلو لهم أن يشيروا إليه كما رأوه «هذا ابن عبد المطلب يكلم من السماء» (٤).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۳٤٠ – ۳٤١ .

<sup>(</sup>٢) عباس العقاد : عبقرية محمد ص ٢٦٢ - ٢٦٣ .

<sup>(</sup>٣) بودلي الرسول (حياة محمد) ص ٨١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) أبن سعد ١٨٤/١ .

لكنهم ما لبشوا أن أدركوا أن الأمر أخطر مما تصوروا ، فإن محمداً يكتسب كل يوم أصحابا من رجالهم ومواليهم يتابعونه ويؤمنون به نبيًّا ورسولا، وأن هولاء الأصحاب ينشطون معه للدعوة لدينه الجديد (۱) ثم يرونه يجمع عشيرته من بنى هاشم، ويدعوهم إلى الإيمان بما يقول ، ويحاول أن يجعل منهم كتلة حوله، ويرون عمه أبا طالب - زعيم البيت الهاشمى - وإن كان لم يتابعه على ما يدعو إليه ، فهو يشجعه ويقف إلى جانبه (٢) ويرون محمداً يكثر الاجتماع بأصحابه الذين آمنوا به وهم رجال من كل البطون المقرشية، وهو يتعرض للأصنام يسبها ولقريش يسفه أحلامها ويكفر آباءها.

وإذن فهذا أمر يراد بقريش لا يصح السكوت عليه. ولما كان رجال الملأ يدركون قيمة الـعصبية ويخشـون خطرها لو تعرضوا لمـحمد بالسوء؛ فقد لـجأوا إلى أبي طالب يطلبون إليه أن يتدخل لمنع بن أخيه من التعرض بالـمهانة لمقدسات القبيلة وحرماتها ، فهم إن صبروا على ما يقول به ويحوَّل أبناءهم إليه ، فهم لا يطيقون صبرًا على شتم الألهة وتسفيه الأحلام وتضليل الآباء . ويلاين أبو طالب قومه ويردهم بالحسني، ولكنه لا يمنع محمدًا، ولا يتوقف محمد عما أخـذ فيه. ويعاود رجال الـملأ الطلب ويشفعون طلبهم بالعروض ، فهم يعرضون أن يتركوا محمدًا وما يدعو إليه على أن لا يتعرض لسب الآلهة وشتم الآباء، ثم يعرضون أن يقدموا رجلا من خيـر أبنائهم بديلا عن محمد ﷺ يتبناه أبو طالب على أن يسلم إليهم محمدًا ليقتلوه إن كان قد عجز عن رده؛ فإنه يدمر وحدة القبيلة ويهدد مكانتها. ويستنكر أبـو طالب هذا العرض المنكر؛ فما كان ليـسلمهم ابنه ليقتلوه ويأخـذ ابنهم يغذوه (٣) لهم ، ولكنـه يدعو إليه مـحمدًا يعرض عليه ما طلبت قريش ، ويطلب منه أن يبقى عليه وعلى نفسه، ولا يحمله من الأمر ما لا يطيق من عــداوة القوم. وظن محمد ﷺ أن عمه قــد بدا له فيه بداه، وأنه خاذله ومسلمه ، وأنه قد ضعف عن نصرت والقيام معه، فقال في إصرار وإباء: «يا عم! والله لو وضعوا الشمس في يميني والقـمر في يساري على أن أترك هذا الأمر حتى يظهره الله أو أهلك فيه، ما تركته». وهـزت كلمة الابن نفس الشيخ الذي لم يسلم،

<sup>(</sup>١) نفسه ١/ ١٨٥ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ١١٨٧ - ١٨٨ .

<sup>(</sup>٣) الطبري ٢٢/٢٢ ، اليعقوبي ١٨/٢ .

ووصلت من نفسه إلى مركز الإعجاب فلم يسعه إلا أن يقول: «اذهب يا ابن أخى فقل ما أحببت ، فوالله لا أسلمك لشيء أبدا (١) ، ومن ساعتها وقف الشيخ حياته على حماية ابن أخيه، فلم يثنه شيء عن الذود عنه.

ولقد فكر رجال قريش بحسب ما يفهمون من مثل الحياة عندهم ، وظنوها من محمد عملا للوصول إلى غرض من أغراض الحياة، وحسبوا من وقوف بني هاشم إلى جانب محمد نزعة إلى الزعامة وغاية للرياسة، فاستجابوا لاقتراح تقدم به عتبة بن ربيعة - أحد سادات قريش - حيث قال : ألا أقوم إلى محمد فأكلمه وأعرض عليه أمورا لعله يقبل بعضها فنعطيه أيها شاء ويكف عنا، فقالوا: بلى يا أبا الوليد، قم إليه فكلمه، فقام عتبة حتى جلس إلى رسول الله ﷺ، فقال، يا ابن أخى، إنك منا حيث قد علمت: من السطة في العشيرة والمكان في النسب ، وإنك قد أتيت قومك بأمر عظيم فرقت به جـماعتهـم وسفهت به أحلامـهم، وعبت به آلهـتهم ودينهم، وكـفرت به من مضى من آبائهم، فاسمع منى أعرض عليك أموراً تنظر فيها لعلك تقبل بعضها ، فقال له رسول الله ﷺ: «قل يا أبا الولـيد اسمع» قال : يا ابن أخى ، إن كنت إنمـا تريد بما جئت به من هذا الأمر مالا جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالا، وإن كنت إنما تريد به شرقًا سـودناك علينا حتى لا نقطع أمرًا دونك، وإن كنت تريـد به ملكا ملكناك علينا، وإن كان هذا الذي يأتيك رئيا تراه لا تستطيع رده عن نفسك طلبنا لك الطب وبذلنا فيه أموالنا حتى نبرئك منه ، فإنه ربما غلب التابع على الرجل حتى يداوى منه . وحين أتم عتبة كلامه، لم يزد النبي ﷺ على أن تلى عليه آيات من سورة من القرآن، ما سمعها الرجل حتى انبهر ، وقام وهو مدرك أنه لا سبيل إلى هذا الرجل غير متابعته، أو منابذته حتى يحكم الله بينه وبينهم (٢)

يئست قريش من إغراء محمد ﷺ، فاتخذت طريق الجدال والإنكار والاستهزاء، والتعجيز بالأسئلة، والإلحاح في طلب المستحيل من الأعمال مع التصميم على الإنكار. لكن إيمان محمد ﷺ برسالته وبما يوحى إليه كان أعظم من أن ينال من إنكار المنكرين واستهزاء المستهزئين. عند ذلك لجأت قريش إلى طريقة الاضطهاد والتعذيب للمسلمين حتى تخيفهم؛ فتردهم عن دينهم وتمنع غيرهم من متابعة محمد ﷺ خوفًا

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١ / ٢٧٨ .

<sup>(</sup>۲) این مشام ۱/۳۱۳ – ۳۱۵ .

من المشقة والعذاب ، فتواصت البطون القرشية بتعذيب من أسلم منها، والحت على المستضعفين من الموالى والعبيد بالعذاب ، كما ألحت على من أسلم من رجالها ونسائها بالأذى ، وهي مع كل ذلك تقيم دعاية قوية ضد دعوة محمد وته وتتهمه مرة بالسحر ومرة بالجنون ومرة بالافتراء، وتقف لكل وارد على مكة تحذره من ذلك الرجل الذي يملك من سحر البيان ما يفرق به بين المرء وزوجه والأخ وأخيه، وتتخذ مما يحدث في بيوتها مثلا تضربه على ما تقول، ثم هي لا تنبي عن سؤال أهل الكتاب من اليهود والنصارى عما يدعيه محمد ويهم تريد بذلك أن تقيم حجة على ما تقول، ويقوم بعض رجالها بعقد مجالس يتحدثون فيها إلى الناس بغريب القصص وأساطير الأمم ، يعارضون بها مجالس محمد وقد يريدون بذلك أن يصرفوا الناس عنه ، وأن يفهموهم يعارضون بها مجالس محمد وقد تسرف في تصرفها مع الوافدين على مكة من رجال القبائل ، فتتعدى التحذير إلى الإعنات، وقد تبطش بمن لا تؤثر فيه دعايتها ويصر على إعلان إيمانه من الوافدين، ولم يكن يردها عن الفتك به إلا حرصها على علاقتها الطيبة مع القبائل وخوفها على مصالحها التجارية، كما فعلت بأبي ذر الغفارى حين أسلم (٢)

## الهجرة في سبيل الدعوة :

ولما رأى النبى ﷺ الأذى يشتد بأصحابه ، أمرهم بالهجرة إلى الحبشة «فإن بها ملكا لا يظلم عنده أحد ، وهى أرض صدق. حتى يجعل الله لكم فرجا مما أنتم فيه » فخرج عند ذلك المسلمون من أصحاب رسول الله ﷺ إلى أرض الحبشة مخافة الفتنة وفراراً إلى الله بدينهم، فكانت أول هجرة في الإسلام (٣).

وفى هجرة المسلمين إلى الحبشة لابد بعرض سؤال : لماذا فكر النبى عَلَيْقٍ فى الحبشة ولم يفكر فى غيرها من أقاليم الجزيرة العربية؟ الـواقع أن تفكير النبى عَلَيْقٍ فى الحبشة ينطوى على معرفة كبيرة بالظروف وإلمام تام بأحوال الجزيرة العربية، كما أن فيه لفتة سياسية من جانب النبى عَلَيْقٍ موجهة إلى قريش.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۳۸۱ .

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة ٥/١٨٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/ ٣٤٣ .

لم يلجأ المهاجرون إلى قوم من العرب في الجزيرة العربية؛ لأن القبائل العربية كان مرتبطة بقريش ارتباطاً تجاريًا ودينيًا قويًا، وكان لبعضها مخالفات وعقود مع قريش؛ وهي لذلك حريصة على حسن العلاقة مع قريش حرصها على مصالحها المادية ، فلم تكن لذلك تستطيع إيواء الخارجين عليها، ثم هي تؤمن بزعامة قريش وتخضع لتشريعها الديني، وقد تجلى موقف القبائل واضحًا بعد هجرة النبي على إلى يثرب؛ فقد اتخذت جانب قريش في صراعها ضد يثرب وتحرشت بالمسلمين وحاربتهم في صفوف قريش. أما اليمن فكانت الأحوال فيها غير مستقرة، والخلافات الداخلية تمزقها إلى جانب خضوعها للنفوذ الفارسي ، ووقوعها في مجال التصارع الدولي الذي تعدى السياسة إلى الدين، فكان التنافس شديدًا بين المسيحية واليهودية فيها، وهي بذلك غيرصالحة لأن يجد فيها المهاجرون المأوى الأمين. وكذلك كانت الحال في مملكة الحيرة ومملكة يضان.

كما لم تكن مدن الحجاز مهيأة فى ذلك الوقت لقبول هجرة المسلمين إليها ؛ فيثرب كانت تمزقها الخلافات الداخلية، ويقوم الصراع فيها على أشده بين قبائلها ، هذا إلى علاقات قريش التجارية المتينة مع بطونها سواء من اليهود أو من الأوس والخزرج. وخيبر كانت مدينة يهودية، وكانت صلات اليهود عامة طيبة مع قريش ، فضلا عن أن اليهود كانوا منصرفين إلى مصالحهم راغبين عن الدخول فى عداء مع القبائل العربية.

وإذن فقد كانت بلاد الحبشة هي أقرب إقليم هادئ إلى مكة يمكن أن يجد المهاجرون فيه الأمن على حياتهم، كما يمكن أن يحصلوا فيه على معاشهم فقد كانت الحبشة متجراً لقريش ووجها، وكان القرشيون يغشونها للتجارة فهم على معرفة بها وعلى خبرة بمزاولة العمل فيها. كما كانت تكمن وراء الهجرة إليها حكمة سياسية ؛ فإن الحبشة كانت تطمع منذ أجيال في فتح الأقاليم العربية، وكان ملوك الحبشة يراقبون من أجل ذلك أحوال الجزيرة مراقبة شديدة ، وقد سبق للحبشة أن أرسلت حملة لفتح مكة، ومع أن الحملة باءت بالفشل، ومع أن الحبشة خرجت من الجزيرة العربية كلها، إلا أن الصراع الدولي على امتلاك طرق التجارة لم ينته بعد .

فالهجرة إلى الحبشة تؤدى إلى غرضين: الغرض الأول أن المهاجرين يلقون ترحيبًا من ملك الحبشة؛ أملا في أن يتمكن بمساعدتهم من التدخل في شئون مكة الداخلية، وفعلا لقى المهاجرون احتفاء وحسن معاملة من النجاشي (١).

<sup>(</sup>١) ابن سعد ١/٩٨١ .

والغرض الثانى هو لفت نظر قريش إلى أن عدوانها على المسلمين يضطرهم إلى الالتجاء إلى قوة خارجية ربما تتدخل لحمايتهم ، فتتعرض مكة لغزو أجنبى أو تتعرض للإضرار بمصالحها الاقتصادية؛ ولذلك فإن مصلحتها أن تهادن المسلمين وتوقف عدوانها عليهم. وقد أوجست قريش خيفة من هذه الرحلة وحسبت لها حسابًا كبيرًا، فسارعت إلى إرسال بعثة إلى النجاشي تحمل الهدايا له ولرجاله وتطلب إليه رد هؤلاء المهاجرين، وربما لتحاول معرفة موقف الحبشة مع الوضع في مكة ، مخافة أن تؤدي هذه الصله الجديدة إلى أن تعاود الحبشة الكرة على مكة مرة أخرى. لكن البعثة قشلت مهمتها، وبقى المسلمون يتمتعون بالحرية والرعاية، فقد لفتت البعثة أنظار النجاشي نحو هؤلاء الفارين بدينهم إلى بلاده؛ فقدر تضحياتهم وعطف على موقفهم؛ فبذل العون لهم والرعاية ()

فى هذه الأثناء دخل فى الإسلام عناصر قوية من القرشيين، فقد أسلم رجلان اشتهرا بالبأس والقوة ، هما حمزة بن عبد المطلب (٢) وعمر بين الخطاب (٣) وكان كلاهما رجلا قويا مرهوب الجانب جريئا فى إظهار رأيه والوقوف فى وجه مخالفيه ، وكان من اليسير أن يشتبك مع مناوئى الإسلام ؛ فتسيل الدماء وتقع الحرب الأهلية التى كان الملأ حريصا على عدم وقوعها. ولم يتأن الرجلان عن تحدى قريش ، فاشتد بهما ساعد المسلمين وقويت قلوبهم واضطرت قريش إلى أن تهادن بعض الوقت حتى تدبر موقفها إزاء هذا الوضع الحديد، وقد وصلت أخبار هذه المهادنة مسامع المسلمين فى الحبشة مبالغا فيها، حتى لقد قيل: إن قريشا تابعت النبي على فعاد بعضهم إلى مكة لكنهم ما كادوا يصلون إليها حتى كانت قريش قد اتخذت لنفسها خطة أشد تجاه المسلمين ومن ينصرهم، فدخل بعضهم مكة فى جوار بعض رجال قريش - فقد اعتبرتهم القبيلة خارجين عليها قد خلعوا أنفسهم منها فلم يكن لهم من حماية قبلية إلا اعتبرتهم القبيلة خارجين عليها قد خلعوا أنفسهم منها فلم يكن لهم من حماية قبلية إلا اعتبرتهم القبيلة خارجين عليها قد خلعوا أنفسهم منها فلم يكن لهم من حماية قبلية إلا

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/ ۳۵۲ – ۳۲۲ الطبری ۲/ ۷۳ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/ ٤١٢ .

<sup>(</sup>۲) نفسه .

٤١) ابن سعد ١/ ١٩٠ – ١٩٢ .

أدركت قريش أن ما تقوم به من الأذى للمسلمين لن يحول دون إقبال الناس على الدين الجديد ، كما رأت بنى هاشم يقومون دون النبى عقوبة قاسية؛ لعلها تجبره على ما تريد ؛ لذلك قررت أن توقع على هذا البطن القرشى عقوبة قاسية؛ لعلها تجبره على التخلى عن موقف فى حماية النبى على وتضطره إلى تسليمه أو الكف عن نصرته، ورأت أن يكون عملها جماعيا ترتبط به كل البطون المكية وحلفاؤها، فبعد مشاورة عامة؛ ائتمروا أن يكتبوا كتابا يتعاقدون فيه على بنى هاشم وبنى المطلب : على أن لا ينكحوا إليهم ، ولا ينكحوهم ولا يبيعوهم شيئًا ولا يبتاعوا منهم. فلما اجتمعوا لذلك كتبوه فى صحيفة ثم تعاهدوا وتواثقوا على ذلك، ثم علقوا الصحيفة فى جوف الكعبة توكيدا على أنفسهم (١).

وحصروا بنى هاشم والمسلمين فى شعب خارج مكة يسمى اشعب أبى طالبا، وقامت قريش على هذا الحصار الاقتصادى ثلاث سنين حتى أجهد المحاصرون أيما إجهاد، وكان يسمع صياح أطفالهم من شدة الجوع. ولكن أحدا لم يضعف، وظل النبى على يدعو إلى دينه بين العرب. كما حفل القرآن بالآيات التى تشدد المنكير على قريش (٢). وتجدر الإشارة هنا إلى أن حلف الفضول الذى عقدته بعض بطون قريش وتعاهدت فيه على منع الظلم فى مكة؛ قد تعطل، فلم يتناد أصحابه بنصرة المظلومين ممن كان يقع عليهم العذاب، ويبدو أن الملأ من قريش كان يخشى أن يطالب بنو هاشم حلفاءهم من أصحاب الفضول بالوقوف إلى جانبهم، ومن أجل ذلك كان حرصهم على الإجماع وعلى التواثق على ذلك فى صحيفة مكتوبة، وقد استجابت كل البطون القرشية – ما عدا بنى هاشم وبنى المطلب، الذين وقفوا إلى جانب المنبى على بدافع عصبية العشيرة – لأنهم اعتبروا المدعوة الإسلامية ذات خطر على مكة يهدد الجميع بالخراب. لذلك اجتمعوا وتضامنوا على إيقاف هذا التيار.

وكان هذا العمل العدوانى فرصة لأن يتسامع العرب فى كافة أنحاء الجزيره العربية بأنباء هذا الدين الجديد، حتى أحست قريش بفشل هذا الحصار، وبأنه يوشك أن يؤدى إلى أزمة داخلية فى مكة ، فقد تحركت عاطفة الرحم فى بعض القرشيين، فأخذوا يمدون المحصورين ببعض الطعام ، ولما حاول زعماء قريش إيقاف هذا المدد حدثت

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۷۲/۱ .

<sup>(</sup>٢) انظّر كــلاً من سورة الأنبيــاء ٩٨ - ١٠٠، الهمزة ١ - ٩، الــقلم ١٠ - ١٥، الفرقــان ٢٧- ٢٩، الدخان ٢٥\_ ٤٥

مشاحنات واشتباكات كادت تؤدى إلى فتنة (۱) ثم تحزب بعض الرجال ضد الصحيفة وقاموا على نقضها، ورأى رجال الملأ أن الحصار قد فشل فى إجبار المحصورين على التسليم، وأن الفتنة أوشكت أن تحدث فى مكة ، فاضطروا إلى تمزيق الصحيفة، وعاد بنو هاشم المسلمون إلى دورهم وإلى مزاولة حياتهم العادية (۲) فى مكة ، وإن كانت قريش قد استمرت فى سياسة المقاومة والعدوان.

لكن النبى ﷺ لم يلبث بعد نقض الصحيفة أن أصيب بصدمة شديدة كان لها وقع شديد الأثر في نفسه، كما كان لها أثر كبير في تغيير اتجاهه في سياسة الدعوة الإسلامية. فقد أصيب بفقد روجته خديجة، تلك الزوجة الصالحة التي كانت ملاذه في شدته، وكانت بإيمانها ومواساتها ملجأه يجد في جوارها راحة نفسه. كما أصيب بموت عمه أبي طالب الـذى كان بمثابة الستار الذي يحول بين محمد وبين مواجهة خصومه وجها لوجه. وبفقد روجته فقد التأييد المعنوى النفسي القريب، كما فقد بموت عمه التأييد الأدبى والمادى ، وكان فقدهما لذلك عظيم الوقع في نفسه حتى سمى عام موتهما بعام الحزن (٣).

وبدت بيئة مكة - المتمسكة أشد الـتمسك بتقاليـدها، الحريصة على مصالحها المادية - غير صالحة لنشر المبادئ الجديدة ؛ لذلك اضطر النبي ﷺ إلى تخفيف نشاطه في الدعوة بين أهل مكة، وفكر تفكيراً جديًّا في مكان آخر يكون أصلح للدعوة، وأخذ ينتهز بعد هذا الـعام كل فرصة من الفرص الـتي يجتمع فيـها الناس في المواسم العامة التجارية والدينية؛ ليعرض على رؤساء القبائل دعوته الجديدة ويدعوهم لقبولها، وليعرض عليهم الانتقال إلى أرضهم

ولم يفد محمد على من عرضه نفسه على القبائل شيئًا ، إذ كانت هذه القبائل تحترم قريشا وتحرص في الوقت نفسه على حسن العلاقة معها حرصًا على مصالحها المادية المرتبطة بتجارة قريش . على أن قريشا لم تأل جهدًا في الدعاية ضد دعوة محمد على وكان رجالها يتبعونه في كل مكان؛ يعارضون دعوته ويحذرون القبائل من

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۳۷۱ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ١/ ٣٩٧ – ٤٠٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢/ ٢٥ – ٢٦ ، ابن سعد ١٩٥/١ ، الطبري ٢/ ٨٠ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٢/ ٣١ - ٣٢ .

متابعته ، وكان لهذا أثره الشديد في منع القبائل من قبوله ؛ إذ إنها ظنت أن لو كان فيه خير لتابعه أهله ، ونال محمد ﷺ من وراء ذلك أذى في نفسه وفي أصحابه، وقد تحرج مركزه في مكة حتى إنه حين رفضت قبيلة ثقيف بالطائف - وقد ذهب إليها يعرض عليهم دعوته والانتقال إليهم - لم يستطع حين عاد أن يدخل مكة إلا بجوار المطعم بن عدى زعيم بنى نوفل من قريش؛ لأن القبيلة أصبحت تنظر إليه نظرتها إلى رجل ثار عليها وخلع نفسه منها (١).

ثم عرض النبي على دعوته على رجال من أهل يثرب - من الأوس - قدموا مكة يلت مسون حلف قريش على قومهم من الخزرج، فلم يظفروا بالحلف، وكدلك لم يسلموا (٢) ، ولكنهم حين عادوا إلى بلدهم ذكروا أمر هذا الداعى الجديد ، وكان لذكرهم للنبي على وقع ما لبث أن ظهر أثره في العام التالى ، فإنه قدم الموسم نفر من الخزرج عددهم ستة رجال، لقيهم النبي على فعرض عليهم الإسلام فما أبطأوا أن أسلموا ، وكان لإسلامهم السريع دوافعه، فلقد كان عرب يشرب يساكنون اليهود ، واليهود أهل كتاب وكان العرب وثنيين فكان اليهود يعيرون العرب وثنيتهم، كما كان العرب ينازعون اليهود الغلب في يثرب ويصارعونهم ، وقد عز العرب آخر الأمر ، فكان اليهود يهددونهم بقرب ظهور نبى قد أظل زمانه يتبعونه فيقتلونهم معه قتل عاد وإرم (٣) اليهود يهددونهم بقرب ظهور نبى عهد بهزيمة حلت بهم أمام الأوس وحلفائهم من قبائل اليهود في يوم بعاث، فلما ذكر رجال الأوس ظهور النبي ومحادثته لهم في مكة ، خشى الخزرج أن يسبقهم اليهود أو يسبقهم الأوس إليه فيتحقق تهديد اليهود ، فلما دعا النبي الخزرج أن يسبقهم اليهود فلا تسبقنكم إليه . فأجابوه فيما دعاهم إليه . تعلمون الذي توعدكم به يهود فلا تسبقنكم إليه . فأجابوه فيما دعاهم إليه .

ولقد أوقف هؤلاء الخزرجيون النبى ﷺ على الحالة فى بلدهم ووعدوه بالدعوة للإسلام فى يثرب، كما بشروه بالفوز لو قدر له أن تجتمع قبائل يثرب عليه، فقالوا له: «إنا قد تركنا قومنا ولا قـوم بينهم من العداوة والشر ما بينهم، وعـسى أن يجمعهم الله

<sup>(</sup>١) نفسه ٢/ ٧٢ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١/٦١٦ ، ٢٨/٢ - ٣١ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ٣/ ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ۲/ ۳۸ .

بك، فسنقوم عليهم فندعوهم إلى أمرك ونعرض عليهم الذى أجبناك إليه من هذا الدين، فإن يجمعهم الله عليك فلا رجل أعز منك» (١)

ولما عاد هؤلاء الرجال إلى بلدهم أرسل معهم النبى ﷺ أحد أصحابه من السابقين إلى الإسلام هو مصعب بن عمير - وهو فتى من بنى عبد الدار اشتهر بشدة الإخلاص للإسلام ، ولقى من خلاف أهله أذى كبيرا (٥) وأمره أن يقرئهم القرآن ، ويعلمهم الإسلام ، ويفقههم فى الدين ، فكان يسمى مصعب بالمدينة المقرئ ، ويحدثنا ابن إسحاق أنه كان يصلى بهم ، وذلك أن الأوس والخزرج كره بعضهم أن يـؤمه ابن إسحاق أنه كان يـصلى بهم ، وذلك أن الأوس والخزرج كره بعضهم أن يـؤمه

<sup>(</sup>١) نفسه .

<sup>(</sup>٢) نفسه ص ٣٩ .

<sup>(</sup>٣) ياقوت ١٤ / ١٣٤ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ۲/ ٤١ .

<sup>(</sup>٥) أسد الغابة ٤/٨٢٨ - ٣٦٩ .

بعض (١) وهذا يعطينا فكرة عن مقدار الخلاف بـين أهل يثرب، وأنهم كانـوا في حاجة إلى عنصر خارجي يجتمعون عليه، وهذا ما يسر للنبي ﷺ مهمته في المدينة .

وفى المدينة أثبت مصعب بن عمير أنه جدير باختيار النبى على له للقيام بهذه المهمة الخطيرة، فعلى نجاحها أو فشلها يتوقف مصير الإسلام فى يشرب التى تموج بالخلافات وتضطرم فيها العبصبية، فكان الداعى اللبق الفطن يدعو إلى سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة ، ويأخذ الأمر بالأناة والصبر والرفق، وكان فتى اجتمعت فيه خصال قومه الحميدة وأهمها الحلم الذى سادت به قريش العرب. وبمثل هذه الأناة والصبر والموعظة البحسنة استطاع مصعب بن عمير أن ينشر الإسلام فى يثرب، وأن يكتسب إلى جانبه أكبر زعيمين فى قبيلة الأوس، وهما سعد بن معاذ وأسيد بن حضير اللذان كان لإسلامهما أثر كبير فى دخول بطون برمتها فى حظيرة الإسلام، كما كانا بعد ذلك من أشد أنصار النبى على إخلاصا وتفانيا فى نصرة الدولة الإسلامية فى يثرب (٢). فلك من أشد أنصار النبى على يثرب لدار يهاجر إليها المسلمون من مكة، ولتكون بعد ذلك قاعدة للدولة دارًا يطمئن فيها الإسلام ويعتز فيها المسلمون، ثم تكون بعد ذلك قاعدة للدولة العربية الموحدة فى عهد النبى على ، ثم للدولة الإسلامية التى امتد لواؤها فى مشارق العربية الموحدة فى عهد الراشدين من بعده.

وبعد عام عاد مصعب إلى مكة ووفد معه في موسم الحج جماعة من المسلمين كان عددهم ثلاثة وسبعين رجلا وامرأتين، التقوا بالنبي على في إحدى الليالي سرا بالعقبة حيث بايعوه بيعة العقبة الثانية، ويحدثنا ابن إسحاق أنه قد حضرها مع النبي على عمه العباس بن عبد المطلب، وهو يومئذ على دين قومه إلا أنه أحب أن يحضر أمر بن أخيه ويستوثق له وهذا يدلنا على شدة الرابطة بين بني هاشم والنبي على بالرغم من دخولهم في الإسلام، هذه الرابطة التي ظلت بعد ذلك قوية وكان لها أثر واضح حين هاجر النبي ووقع الصراع بين مكة والمدينة، ومن أجل ذلك أطلع النبي العباس على الأمر، ومن أجل ذلك حضر العباس ليلة العقبة ليستوثق لابن أخيه .

وعند العقبة استوثق الطرفان كل لنفسه، فأما النبى ﷺ فقد طلب أن يبايعوه على أن يمنعوه مما يمنعون منه نساءهم وأبناءهم ، وأما أهل يثرب ، فقد سألوه أتراه تاركهم

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢/ ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢/ ٤٢ - ٤٦ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ١/ ٤٩ .

وراجع إلى قومه إن هم فعلوا وأظهره الله ، فطمأنهم بأن ذكر صيغة العهد الذي كانت تقولها العرب عند الحلف والجوار «بل الدم الدم، والهدم الهدم، أنا منكم وأنتم منى ، أحارب من حاربتم وأسالم من سالمتم» (١) . فلما تمت البيعة طلب النبي ﷺ إليهم أن يخرجوا له من بينهم اثنى عشر نقيبا ليكونوا على قومهم كفلاء، وهو كفيل على قومه، فأخرجوا له تسعة من الخزرج وثلاثة من الأوس (٢)

وتسمى هذه البيعة «بيعة العقبة الثانية» أو «بيعة العقبة الكبرى» أو «بيعة الحرب». وهذه البيعة حددت الوضع القانونى للنبى على بين أهل يثرب، فهى قد اعتبرت النبى واحداً من أهل يثرب دمه كدمهم وحكمه كحكمهم، وقضت ضمنا بخروجه من عداد أهل مكة، فانتقلت بذلك تبعية النبى المسلمون أمر هذه البيعة وأمر النوع من تغيير الجنسية فى تعبيرنا الحديث، ولهذا أخفى المسلمون أمر هذه البيعة وأمر هذا الشرط وبخاصة عن قريش لأن الفترة الواقعة بين هذه البيعة وبين وصول النبى إلى يثرب فترة، لا يستطيع فيها اليثربيون أن يحموا النبى اللي يثرب لا قبل ذلك. وكان فى استطاعة أهل فعلا أن تبدأ حمايتهم له بعد وصوله إلى يثرب لا قبل ذلك. وكان فى استطاعة أهل مكة بعد أن نبذهم النبى اللي وخرج من عدادهم أن ينالوه بأى أذى ؛ لأنه خرج عليهم ولأنه أصبح بذلك محروما من كل حماية قبلية.

وكان لقريش عيون أخبروها خبر البيعة، ولكن أهل يشرب ممن كانوا في موسم الحج ولم يعرفوا خبر العقبة، أكدوا لقريش عدم حدوث مثل هذا الأمر حين جاءت تستوثق مما بلغها، وبذلك استطاع المسلمون من أهل يثرب أن يعودوا إلى بلدهم آمنين، إلا أحد النقباء وهو سعد بن عبادة الخزرجي لحقته قريش؛ فقبضت عليه وكادت تبطش به لولا أن أجاره بعض أهل مكة ممن كان يجير لهم تجاراتهم في بلده.

ثم تسلل المسلمون من مكة أفرادا وجماعات مهاجريان إلى يثرب، يستخفى بهجرته من يخشى على نفسه، ويستعلن بها من يجد في نفسه القدرة على التحدى، وحاولت قريش أن ترد من استطاعت رده إلى مكة لتفتنه عن دينه أو لتعذبه وتنكل به، وبلغت من ذلك أنها كانت تحول بين الزوج وزوجه إن كانت المرأة من قريش فلا تدعها تسير معه، وأنها كانت تحبس من لم يطعها وتستطيع حبسه، لكنها لم تكن تقلر



<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/ ۵۰ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ٢/ ٥١ –٥٥ .

على أكثر من ذلك حتى لا تكون حرب أهلية بين مختلف بطونها إن هي همت بقتل واحد من هذه البطون، وإن كان بعض الموالى لقى حتفه فى هذا السبيل . لكن الهجرة مع ذلك تمت وهاجر معظم المسلمين إلا من قدرت عليه قريش (١) .

وبقى النبى على المحربة المحربة المحتمال الأخير هو الذى أخاف قريشًا ؛ فإنه يهاجر فى هذه المرة مثل أصحابه. وهذا الاحتمال الأخير هو الذى أخاف قريشًا ؛ فإنه يستطيع من مهاجره الجديد أن ينظم جماعته ، أو ينظم يثرب التى فشا فيها الإسلام بصورة تنبئ عن أنها ستكون مدينة إسلامية بعد وقت وجيز ، ولو تم ذلك لهددت مكانة قريش الأدبية والدينية ، لقيام هذا الدين الجديد الذى يسعى لتحطيم الوثنية فى بلاد العرب، ويقضى بذلك على زعامة قريش الروحية ولهددت تجارة مكة تهديدًا خطيرًا لو وقف منها محمد موقف العداء والمخاصمة، وهو لابد واقف هذا الموقف إن عاجلا أو آجلا، لما ألحقته به وبأصحابه من أذى ، ولأنه يسعى لإقرار مبادئ جديدة لابد لإقرارها من تشكيل جماعى وسياسى جديد، ولابد أن نمى إليهم أنه يستعد للخروج ، إذ كيف يخفى على أهل مكة ذلك مع أن أهل يثرب كانوا يتوقعونه وكانوا - كما تحدث الروايات - يخرجون إلى ظاهر المدينة ينتظرونه حتى تغلبهم الشمس.

لذلك مشى رجال قريش إلى بعضهم ، وعقدوا اجتماعا عاما فى دار الندوة تداولوا فيه الأمر واستعرضوا كافة احتمالات الموقف، ثم قر رأيهم على ضرورة التخلص من محمد شخصيا بالقتل ، على أن يكون قتلا جماعيًا يشترك فيه كل بطن من بطون القبيلة بفتى يضربه مع الآخرين؛ حتى يتفرق دمه وتعجز عشيرته عن حرب كل البطون فترضى بالدية (٢) وتتخلص قريش من محمد وتنجو مكة من الحرب الأهلية؛ ويعود إليها كل أبنائها المهاجرين وتعود لها وحدتها كما كانت، ثم تسير فى تأكيد سيادتها وتحقيق مصالحها (٢).

لكن النبى ﷺ خرج من مكة قبل أن تستطيع القبيلة أن تحكم استعدادها، وأن تناله بماتـريد ، واستطاع بمهارة أن يفلـت من مطاردة القوم، وكان موفقًا في خروجه توفيقًا كبيرًا كانت عناية الله فيه من غيـر شك، فإن قريشا لم تترك وجهًا ولا مظنة اختباء إلا بحثت فيه، ولكنه نجا وهو منها قريب، وإلى ذلك يشير القرآن الكريم ﴿ إِلاَّ تَنصُرُوهُ

<sup>(</sup>١) ابن هشام - ٢ - ٢٦ - ٥٩ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/۱۰۹ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ٢/ ٩٣ – ٩٥ .

فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴿نَجَهُ ﴾ [التوبة].

وكان هذا هو السهجرة، وقد نزل القرآن بهذه المناسبة، ففرض على الناس أن يقاوموا الباطل بكل قوة، فإن لم يجدوا مخرجا فإنه يجب عليهم أن يهاجروا، وعليهم أن يتبعوا مثل النبى: ﴿ إِنَّ اللّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلائكَةُ ظَالَمِي أَنفُسهمْ قَالُوا فِيمَ كُنتُمْ قَالُوا كُنّا مُستَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللّه واسعة فَتُهاجرُوا فيها ﴿ إِن كُنّا مُستَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ مَراعَما كثيراً وسعة فَن النساء] ﴿ وَمَن يُهاجِرْ فِي سبيلِ اللّه يَجِدْ فِي الأَرْضِ مَراعَما كثيراً وسعة فَن الهجرة أيام [النساء] فالهجرة بهذا أصبحت سنة إسلامية ، وكان الناس يتداعون إلى الهجرة أيام النبي عَلَيْ الهجرة أساسا لينيل حق الرعوية لهذه الدولة الإسلامية الأولى واستمر هذا الشرط إلى فتح مكة سنة ٨ هـ حتى انتهى شرط الهجرة ويقيت اختيارية، وهذا الشرط مذكور في آية قرآنية ﴿ وَالّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُم مِن وَلايَتِهِم مِن وهذا الشرط مذكور في آية قرآنية ﴿ وَالّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُم مِن وَلايَتِهِم مِن الإسلامية عرف بالدور المدنى ، اختلف في ظروفه وآثاره عن الدور المكى . ﴾ الإسلامية عرف بالدور المدنى ، اختلف في ظروفه وآثاره عن الدور المكى . ﴾





# الباب الثالث

## ە⇒ينة يثرب

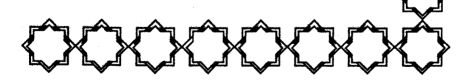
الفصل الأول : نشأة يثرب إ

الفصل الثاني ، التنظيم الداخلي والعلاقة بين السكان

الفصل الثالث ، قوة يثرب وعلاقاتها الخارجية

الفصل الرابع: الحالة الاقتصادية 🔍

الفصل الخامس: الهجرة وتأسيس الدولة الإسلامية في يثرب/







# الفصل الأول نشأة يثرب

على بعد حوالي ثلاثمائة ميل في شمال مكة تقع يثرب، وهي واحة خصيبة التربة غزيرة المياه محصورة بين لابتين بركانيتين تعرفان بالحرتين، حرة واقم في الشرق، وحرة الوبسرة في الغرب. وتكتنف الوديان الحرتين من الشرق ومن الغرب، وتحيط بالمدينة من جهاتها الأربع . ويقع جبل عير في الجنوب الغربي من يترب (١) . والقادم من مكة إلى يثرب (في زمن الهجرة النبوية) كان يمكنه إذا قام بأعلى جبل عير أن يحدد صورة مكتملة لمنطقة يثرب، فوادي العقيق إلى يساره ممتد غربي المدينة فيما وراء حرة الوبرة إلى ما بعد بثر رومة في شمالها الغربي. والعُريض وعوالي المدينة إلى يمينه من شرق حرة واقم . وهناك من أقصى الشمال يقوم جبل أحد ثم جبل سلع . وتقع قرية قباء في جنوب المدينة على ميلين منها (٢) . وبين قباء والمدينة يسير وادى بطحان ووادي رانوناء حيث يتجهان شمالا فيما بسين حرة الوبرة والمدينة. فيتصلان بوادي قناة وهو واد يقع في جينوب أحد، وينحدر غربا بينه وبين جببل سلع حتى يستصل بوادى بطحان، وتلتقي هـذه الوديان عند مجتمع الأسيال من رومة، كـما يوجد وادي مذينب ووادي مهزور في الجنوب الشرقي من المدينة ، ويحصران بينهما عبوالي المدينة التي كانت زاهرة عامرة، وتبدو أودية المدينة منحدرة من الجنوب إلى الشمال ، تسير في انحدارها مياه الأمطار فتجعل منها جنات ذات زرع زاهى الخضرة وبساتين تنبت أشجار الفاكهة والنخيل.

<sup>(</sup>١) ياقوت ٤١ / ١٧٢ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ١٨ / ٨٢ ، الاصطخرى ٢٣ ، البتنوني ٢٥٦ (يقول البتنوني: إن قباء على خسمسة كيلو مسترات من المدينة).

والمنطقة بين قباء والمدينة من أخصب مناطقها، بـل لعلها أخصبها وهى التى تثمـر جل فاكهتها وخضرها، ومـن ثم كانت منتـزه أهل يثرب ومصحـتها فى مـختلف العصور، يخرج إليها الناس للتريض، ويقيم بها الناقهون استعادة للنشاط والقوة.

وحرة واقم التى تسحد المدينة من الشرق كانت أكثر عمرانا من الوبرة، وحين هاجر النبى علي الله إلى يثرب سنة ٢٢٦ م كانت حرة واقم مسكونة بأهم قبائل اليهود من بنى النضير وقريظة، وعدد من عشائر اليهود الأخرى، كما كانت تسكنها أهم البطون الأوسية: بنو عبد الأشهل، وبنو ظفر، وبنو حارثة وبنو معاوية، وفي منازل بنى عبد الأشهل كان يقوم حصنهم، واقم الذى سميت الحرة باسمه. وقد ترك أصحاب هذه المنازل من اليهود والأوس آثارًا في المحرة تدل على حضارة ونظام، وتركوا بها آثار مصانع وصهاريج مياه لم يبق منها إلى أطلال دوارس (١) . ولا عجب، فقد كانت هذه الحرة ميدان حرب منذ استقر الإسلام بالمدينة، فقد حاصر النبي على اليهود من بنى النضير حتى أجلاهم، ثم حاصر بنى قريظة حتى قضى عليهم، وبها وقعت موقعة الحرة في عهد يزيد بن معاوية سنة ٦٣ هـ.

وحرة الوبرة التى تحد المدينة من الغرب، تبدأ قبالة قباء من الجنوب عند ذى الحليفة ميقات الإحرام لأهل يثرب وأول الطريق إلى مكة . وبأقصى حرة الوبرة من ناحية الشمال بمجتمع أسيال المدينة تقع بئر رومة، وكانت مملوكة لرجل يهودى كان يبيع ماءها للمسلمين فاشتراها منه عشمان بن عفان استجابة لرغبة النبى على ودفع ثمنها عشرين ألف درهم (٢).

وتفصل حرة الوبرة بين المدينة ووادى العقيق، وقد كان لهذا الوادى فى أنباء التاريخ من الذكر ما جعله وادى النعمة وخفض العيش والترف، حتى إنه إذا ما ذكر العقيق من أودية المدينة نسى الناس كل واد للعقيق سواه ، مع أنه توجد أودية كثيرة بهذا الاسم فى جزيرة العرب. ولقد كان هذا الوادى الخصيب الدافق بجداول المياه وبالعيون والآبار، خاليًا من البناء لما قدم النبى علي الى يشرب ، وعلى شفير العقيق

<sup>(</sup>١) هيكل : في منزل الوحي ص ٥٧٧ .

<sup>(</sup>٢) أسد الغابة ٣/ ٢٨٠ ، البتنوني ٢٥٧ ، هيكل : نفسه ٥٧٩ .

الغربى تقوم جماوات العقيق، وهى مرتفعات سود كبار دون الجبال وفوق الهضاب. وأقرب هذه الجماوات إلى المدينة جماء تضارع القريبة من بئر عروة، وتجاورها وتكاد تتصل بها من ناحية الشمال جماء أم خالد، وتبعد عن هذه إلى الشمال جماء عاقل.

وفى شمال المدينة جبل أحد، يفصل بينها وبينه وادى قناة . وفى جنوب هذا الوادى إلى الشمال الغربى من المدينة يقع جبل سلع، وبه النتوء الذى يعرف بجبل عين، وعليه كان موقف الرماة من المسلمين يوم أحد (١)

وتاريخ يثرب القديم مجهول ، فلا توجد مدونات يمكن الرجوع إليها ، وكذلك لم تقم بها أبحاث أثرية يمكن الاستفادة منها، وقد أشار صاحب كتاب «آثار المدينة المنورة» إلى حدوث حفريات جرت بغير قصد البحث العلمى، كشفت عن بعض أشياء يمكن أن يستدل منها على أن المدينة الحالية قائمة على أنقاض مدينة أخرى (٢) ، لكن الاهتمام العلمى لم يأخذ طريقه حتى الآن إلى مدينة الرسول على أن ولعله يأخذ طريقه إليها فيكشف لنا شيئًا يمكن الاعتماد عليه في كتابة تاريخها القديم، وكل ما لدينا من أخبار تاريخ يثرب القديم عبارة عن روايات ذكرها الأخباريون لا يمكن الاعتماد عليها اعتماد عليها اعتماداً المعتماد الله المنا من العتماد الله المنا قاطعا لأنها لا تستند إلى دليل.

ومن المؤكد أن هذه الواحة الخصيبة والتى تقع على طريق التجارة بين اليمن والشام ، لابد أن تكون قد سكنتها القبائل منذ زمن بعيد، إذ لا يعقل أن لا يجذب خصب هذه البقعة وكثرة المياه بها الناس إلى انتجاعها والإقامة فيها ، وورود اسم يثرب في الكتابات المعينية يدل على قدمها (٣) ، وعلى أن المعينين استعمروها ، فقد كانت لهم مستعمرات على طول الطريق التجارى حتى تخوم الشام ، فليس من المحتمل أن يكونوا تجاوزوا يثرب دون أن ينتفعوا بموقعها وخصب أرضها وكثرة مياهها في اتخاذها مستعمرة لهم ومحطة لتجارتهم ، وبخاصة أن مستعمراتهم متصلة إلى شمالها على طول طريق وادى القرى .

<sup>(</sup>۱) عن وصف المدينة انظر : يــاقوت ۱۷ – ۸۲ – ۸۸ السمــهودى : وفاء الــوفا ۱/۲۱۱ – ۱۰۲ ، البتــنونى. ۲۰۲– ۲۰۹ هيكل : في منزل الوحى ۷۷۱ – ۸۸۱ .

<sup>(</sup>٢) هيكل : في منزل الوحى ٥١٢ - ٥١٤ عبد القدوس الأنصارى : آثار المدينة المنورة ١٢٢ - ١٢٤ .

<sup>(</sup>٣) جواد على ٣/ ٣٩٥ .

وإذا كان اسم يثرب قد ورد في الكتابات المعينية القديمة فيلا بد أنها كانت من الموضع التي سكنتها جاليات من معين، ثم صارت إلى السبئيين بعد زوال مملكة معين، وقد ذكرها بطليموس في جغرافيته باسم «Lathripp» «Lathrippa Polis» (۱) وهي أيضًا «Lathrippa Polis» التي ذكرها اصطيفانوس البيزنطي (۲) وعرفت كذلك باسم «المدينة» من كلمة «مدينتا Medinta » التي تعني «الحمي» أي «مدينة» على رأى المستشرقين الذين يرون أن اليهود المتأثرين بالثقافة الآرامية أو بعض المتهودة من بني إرم الذين نزلوا يثرب هم الذين دعوها («مدينتا» ومنها جاءت المدينة. أما كلمة «مدينة» على أنها اختصار من مدينة الرسول فيرون أنه رأى متأخر قال به العلماء (۳)

ويسوق صاحب «الرحلة الحجازية» رأيا آخر يعتمد فيه على الروايات التى تقول بأن موسى حين خرج ببنى إسرائيل من مصر، أرسل فرقة من جيشه لـقتال العماليق، وأن هؤلاء الجنود أقاموا بيشرب بعد أن قضوا على أعدائهم، وأنهم أطلقوا اسم يشرب على المدينة تحريفًا لها من الكلمة المصرية «أوسربيس»، كما أن اسم «طيبة» الذى استعمل اسمها للمدينة مأخوذ عن «طيبة المصرية» (أ). وللأخباريين - كعادتهم - آراء في الاسم: قالوا إنها سميت «يثرب» نسبة إلى «يثرب بن قاين بن مهلائيل بن إرم بن عبيل بن عوص بن إزم بن سام بن نوح» وكان أول من نزلها فسميت باسمه (٥). وقالوا: بل قيل لها «يثرب» من «التشريب». وزعموا أن الرسول عليه لما نزلها كره أن يدعوها يثرب كراهية للتثريب، فدعاها «طيبة» و «طابة» (١) وذكروا لها تسعة وعشرين يدعوها يثرب كراهية للتثريب، فدعاها «طيبة» و «طابة» أكا من المدينة صفات أطلقها المتأخرون عليها بعد الهجرة النبوية، وبعد أن أصبحت عاصمة للدولة الإسلامية العربية.

F.olemy, VI 7 31. (1)

<sup>(</sup>٢) جواد على ٣/ ٣٩٥ ، ٢٨١/٤ .

<sup>.</sup> ۱۸۱/۶ جواد على ۱۸۱/۶ . Oloary , P. 137

<sup>(</sup>٤) البتنوني ٢٥٢ – ٢٥٣ .

 <sup>(</sup>۵) المسعودى : مروج الذهب ١٤٨/٢ ، ابن خلدون ٢/ ٢٨٦ ، السمهودى ١/ ٩٠٩ - ١١٠ .

<sup>· 17/</sup>Y السهيلي ٢/٢١ .

<sup>(</sup>۷) ياقوت ۱۷ / ۸۲ .

والاسم الذي كان متداولا قبل الهجرة هو اسم «يثرب» ، وقد ورد في القرآن الكريم (١) ، على أنه كان هناك حي من أحياء المدينة يسمى يثرب يقع في الجنوب الغربي من أحد بين سلع ووادي قناة ، ويقال: إن هذه المنطقة هي التي كانت عامرة بالناس قبل مجيء اليهود إلى المدينة؛ ولعل اسم «يثرب» أخذ من اسم هذه المنطقة من المدينة، كما يطلق اسم القاهرة الآن على كل مدينة القاهرة مع أن القاهرة القديمة لا تشمل كل المدينة، كما ورد اسم «المدينة» كذلك في مناسبات عدة في القرآن توحي بأن اسم «المدينة» هو التسمية الإسلامية لها بعد الهجرة (٢) . وقد طغت هذه التسمية على الأسماء كلها، وأصبحت «يثرب» تدعى «مدينة الرسول» أو «المدينة» أو «المدينة المنورة» وهذا الاسم الأخير هو المستعمل اليوم.

وتاريخ المدينة الذي يمكن الاعتماد عليه هو تاريخها منذ القرن الذي سبق الهجرة النبوية أي منذ بداية القرن السادس الميلادي ، إذ إن هذه الفترة ليست بعيدة بحوادثها وآثارها عن الهجرة وما ترتب عليها من أحداث كبيرة غيرت مجرى التاريخ العربي ، بل مجرى التاريخ العام.

<sup>(</sup>١) ﴿ ... يَا أَهْلَ يُثْرِبُ لا مُقَامَ لَكُمْ ... ﴿ إِنَّ ﴾ [الأحزاب] .

<sup>(</sup>٢) المنافقون ٨ ، السهيلي ٢/ ١٦ .

### سكانالمدينة

كانت يشرب عند الهجرة النبوية منقسمة إلى عدة دوائر تسكنها بطون عربية ويهودية، وكل دائرة تابعة لبطن من البطون. وكانت الدائرة تنقسم إلى قسمين: يشتمل القسم الأول على الأراضي الزراعية بمنازلها وسكانها، ويشتمل القسم الثاني على الأطم أو الآطام (١) ، وكان البطن يملك أطما أو أكثر ، وهذه الآطام كانت ملكًا خاصا بالأسر العريقة، ورئيس الأسرة هو صاحب السلطان فـي الأطم كما كان يعتبر زعيما من زعماء البطون (٢) . وكانت الآطام عظيمة الأهمية في يشرب، يفزع إليها أفراد البطن عند هجوم العدو <sup>(٣)</sup> ، ويأوى إليها النسباء والأطفال والعجزة حين يخرج السرجال للقتال <sup>(٤)</sup> وكانت الأطام تـستعمل كمـخازن تجمع فيـها الغلال والثمــار؛ لأنها كانت معــرضة في أماكنها المكشوفة للنهب والسلب، وفي الأطم يخزن السلاح وتكنز الأموال (٥) . وفي كل أطم كان يوجد بئر أو أكثر يستقى منه أهله إذا هاجمهم عدو واضطروا إلى الاحتماء بالأطم (٦) . كما كانت أطم اليهود تشتمل على المعابد وبيوت المدارس يجتمع فيها الزعماء للبحث والمشاورة حيث يقسمون بالكتب المقدسة حين يهمون بإبرام العقود والاتفاقات (٧) ، على أنه قد وجدت في يثرب بطون لم تكن تملك الأطام، فكانت هذه البطون لذلك تقيم في الأحياء، حيث تحمى البطون الكبيرة مواليها من غارات البطون الأخرى، وكانت الأحياء متضامنة متلاصقا بعضها ببعض ، وإن كان كل حمى يهتم ىشئونه الخاصة.

<sup>(</sup>۱) الأطم : اسم مأخوذ من ائتطم إذا ارتفع وعلا (السهسيلي ۲/ ۵۲) أطلق اليهود على الحصن اسم الأطم لأنه كان في إمكانهم أن يغلقوا أبوابه وأنه كانت له نوافذ تقفل من الخارج وتفتح من الداخل (ولفنسون ۱۱۳) .

<sup>(</sup>۲) انظر السمهودی ۱/ ۱۳۶ - ۱۵۲.

<sup>(</sup>۳) ابن هشام ۳/ ۱۹۲ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٣/ ١٣٤ - ١٥٢ .

<sup>(</sup>٥) نفسه ۲۸۱ – ۲۸۹ .

<sup>(</sup>٦) ابن هشام ٣/ ٢٣٥، الأغاني ١٩/ ٩٩ (طبعة مطبعة التقدم بمصر).

<sup>(</sup>۷) ابن هشام (هامش الروض) ۲/ ۳۸. ٤٠، ولقنسون ۱۱٦ – ۱۱۷ .

ومن هذه الأحياء وتلك الدوائر المحصنة كانت تتكون مدينة يشرب، فهى فى الحقيقة مجموعة من القرى تقاربت وتجمعت فتكونت منها المدينة، كما أشار القرآن الكريم إلى ذلك (١)

### اليهود

کان الیهود جالیات کبیرة العدد متعددة الفروع، منتشرة فی أماکن کثیرة من منطقة یثرب، والطریق المؤدیة إلی الشام. وکانت کتل الیهود الکبری – علی ما یبدو – تترکز فی یثرب بالذات حیث کانت فیها ثلاث قبائل ربما بلغ عدد رجالها البالغین أکثر من ألفین، وهی قینقاع، والنضیر، وقریظة (۲) وإلی جانبها کانت توجد بطون وعشائر یهودیة متفرقة، ذکر السمهودی أنها کانت أکثر من عشرین بطنا، منها بنو القصیص، وبنو ناغصة، وبنو مرید وبنو معاویة، وبنو ماسکة، وبنو محمم (محمر) وبنو زعورا، وبنو زید اللات، وبنو حجر، وبنو ثعلبة، وبنو الشطیبة وبنو عکرمة، وبنو مرایة، وبنو عوف، و بنو عدل (بهدل) (۳). هذا إلی أعداد أخری من الیهود سکنوا فی جهات مختلفة من یثرب.

وقد عاشت قبائل اليهود الشلاثة الكبرى في مساكنها عيشة التكتل والأحياء الخاصة، بينما عاشت البطون الصغيرة منتشرة إلى جوارهم أو إلى جوار البطون العربية في يثرب . وقد ابتنى اليهود الحصون والقلاع والقرى المحصنة ، وكانت من القوة والمناعة بحيث ظنوا أنها مانعتهم ممن يريدهم، وبحيث ظن العرب ذلك. ومما لا ريب فيه أن هذه الحصون والقلاع والقرى كانت وسيلة لتوطيد مركز اليهود وإقراراً لهيبتهم في نفوس العرب. كما كانت دليلا على ما كانوا عليه من قوة، وقد ذكر السمهودى أن أطام اليهود في يثرب كانت تسعة وخمسين أطما (٤).

<sup>(</sup>١) ﴿ مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ ... ﴿ ﴾ [الحشر]: ﴿ لا يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلاَّ فِي قُرْى مُحْصَّنَّةٍ أَوْ مَن وَرَاء جُدُر ﴿ ﴾ [الحشر]

<sup>(</sup>٢) كان رجال قينقاع المحاربون سبعمائة ، كما كان رجال النضير في نحو هذا العدد عند جلائهم عن المدينة، وكان الرجال البالغمون من قريظة عند قتلهم بعد الأحزاب ما بين السبعمائة والتسعمائة: ابن هشام ٢٨٨٧ ، ٢٥٩ .

<sup>(</sup>٣) السمهودي : وفاء الوفا بأخبار دار المصطفى ١/ ١١٢ وما بعدها ، ولفنسون ١٤.

<sup>(</sup>٤) السمهودي ١١٦/١ .

وقد سكن اليهود الجهات الخصيبة الغنية في منطقة يثرب، فقد أقام بنو النضير بالعوالى في الجنوب الشرقى للمدينة على وادى مذينب ، وأقام بنو قريظة إلى شمالهم على وادى مهزور ، أما بنو قينقاع فقد أقاموا عند منتهى جسر وادى بطحان مما يلى العالية ، وكان لهم هناك سوق من أسواق المدينة عرفت بهم. أما بقية بطون اليهود فكانت منتشرة في أماكن أخرى متعددة من المناطق الغنية في يثرب، فبنو هدل وبنو عوف كانوا إلى جوار قريظة ، ونزل بنو القصيص وبنو ناغصة بقباء ، وكان بنو مربد وبنو معاوية وبنو ماسكة في شمال وادى مهزور ، وبنو زعورا في منطقة العوالى عند المكان المعروف بمشربة أم إبراهيم ، وكان بنو عكرمة (عكوة) وبنو مراية على طرف حرة واقم من ناحية الشمال في يماني وشمالى منازل بني حارثة الأوسيين ، بينما كان بنو ثعلبة وجماعات غيرهم من اليهود بقرية زهرة بناحية العريض وكانت من أعظم قرى المدينة ، كما كان يعيش في شمال المدينة بقرب أحد جماعات من اليهود (١) . وهكذا كان اليهود يعيشون في أخصب مناطق يثرب وأغناها.

ويختلف المؤرخون في جنسية يهود يثرب، أهم عرب تهودوا، أم هم إسرائيليون نزحوا إلى الأقاليم العربية. وعلى الرأى الأول المؤرخ اليعقوبي الذي يرى أن بني النضير وبني قريظة فرعان من قبيلة جذام العربية، تهودوا وسموا باسم المكان الذي نزلوا فيه، فبنو النضير «فخذ من جذام، إلا أنهم تهودوا ونزلوا بجبل يقال له النضير فسموا به» (٢). وبنو قريظة «فخذ من جذام إخوة النضير (ويقال) إن تهودهم كان في أيام السموءل، ثم نزلوا بجبل يقال له قريظة، فنسبوا إليه» (٣). وعلى الرأى الثاني عامة المؤرخين العرب. ومن جهة أخرى تجتهد طائفة أخرى من المؤرخين الإفرنج في أن تجد لبعض أسماء القبائل اليهودية اشتقاقًا عبريًا (٤).

على أن الاستدلال ببحث لغوى على جنسية اليهود بما توحى إليه الأسماء التى يحملها اليهود قبائل وأفراداً لا يمكن أن يعتد به أو يعتمد عليه سواء أكانت هذه الأسماء عربية أم عبرية. فمن الحق أن بعض أسماء القبائل اليهودية في بلاد العرب عربية محضة

<sup>(</sup>١) السمهودي ١/٢١٢ - ١١٦ .

<sup>(</sup>٢) اليعقوبي ٢/ ٣٦ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ص ٣٩ .

<sup>(</sup>٤) ولفنسون ١٥ .

كما يقول اليعقوبي، ولكنها لا تدل على أنها عربية الجنس ، إذ يمكن أن تكون جموع اليهود التي هاجرت إلى بلاد العرب قد اتخذت أسماء الأمكنة التي بها أسماء لها ، بل الواقع أن اليهود كانوا قد تركوا منذ أمد طويل الانتساب إلى قبائلهم وأصبحوا يعرفون بأسماء المدن والقرى والأقاليم التي جاءوا منها، فكان يقال فلان الأرشليمي أو فلان الحبروني وهكذا (١)

ثم إن الأفراد الذين تسموا بأسماء عربية كانت أسماء آبائهم عبرانية مثل: عبد الله ابن صوريا، وكنانة بن صورياء، ووهب بن يهوذا، وزيد بن الملصيت، ونعمان بن آضا، وثعلبة بن شعيا، والزبير بن باطا، ورفاعة بن زيد بن التابوت، وسلسلة بن برهام، وهناك أسماء عبرية قرنت بآباء أسماؤهم عربية مثل شمويل بن زيد، والنحام ابن زيد، وكروم بن قيس. على أن هناك أسماء عبرية محضة مثل عزال بن شمويل. وهكذا (۲)

ويشير إسرائيل ولفنسون إلى آثار اللغة العبرية الظاهرة في أسماء الأماكن التي نزلها اليهود في الحجاز ، فيقول: "فمع أن أسماء البلدان والأماكن التي سكنها اليهود في الحجاز كانت عربية ، فقد وجد لبعضها اتصال باللغة العبرية مثل: وادى "بطحان" فإن معناه بالعبرية "الاعتماد" ووادي "مهزور" أو "محزور" معناه "مجرى الماء" ، وقال السمهودي: سمران جبل بخيبر صلى النبي على أسه ، والعامة تسميه مسمران، وضبطه بعضهم بالشين المعجمة. فإذا علمنا أن بفلسطين جبلا يسمى شمران، أمكننا أن نستنتج أن شمران هذا إنما هو لفظ عبرى أطلقه اليهود على ذلك الجبل بعد نزولهم عنده. ثم بثر أريس نسبة إلى رجل يهودي اسمه أريس بلغة أهل الشام، ولكننا نعتقد أن هذا الاسم في الأصل غير علم ، بل هو نكرة يطلق في اللغة العبرية والآرامية على الفلاح الحارث. وبئر روما اشتراها عثمان من يهودي ومعناها "البئر العالية" ".

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۳۲/ – ۱۳۲ – ۱۳۸ ، تفسیر الطبری ۱۰/ ۳۰۳ .

<sup>(</sup>٢) ولفنسون ١٥ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١٣٦/٢ - ١٣٨ ، تفسير الطبري ٣٠٣/١ .

ولكى نعرف جنسية اليهود فى بـلاد العرب فإنه من الأفضل أن ننظر فى الأخلاق والتقاليد واتجاه الأفكار والأعمال. ومن هذا السبيل نستطيع أن نحكم بأن يهود يثرب بخاصة وشمال الحجاز بعامة أقرب إلى العنصر اليهودى منهم إلى العنصر العربى.

يحتوى القرآن الكريم معلومات وافية عن اليهود في المدينة ومناطقها، وذلك للموقف الجمحودي والحجاجي الذي وقفوه من الدعوة الإسلامية؛ وقد وجه القرآن الخطاب لليهود بتعبير "بنني إسرائيل" ونعي عليهم موقف اليهود الأقدمين مع موسى. والنبيين من بعده، وما كان منهم من إحراج وتعجيز وكفر وتكذيب وغدر ونقض للشرائع وتحريف للكلام عن مواضعه ، وقد جعل اليهود المعاصرين والقدماء موضع خطاب وسياق وسلسلة واحدة في كثير من الآيات ، حيث يوجه الخطاب إلى بني إسرائيل أو إلى اليهود بصفة المخاطب القريب ، فيقص ما كان من الأقدمين مقارنًا إياه بما يقع من المعاصرين، مما يرجح معه الـصلة اللاحمة النسبية بين هؤلاء وأولئك مما جعلهم يصدرون عن جبلة واحدة وخصائص واحدة (١١) . وتوجيه الخطاب إلى يهود يثرب بتعبير «بني إسرائيل» بهذا الإطلاق والشمول مع هذه الصلة اللاحمة التي يجعلها القرآن بين القدماء والمعاصرين منهم يجعلنا نجزم بأن اليهود في الحجاز كانوا طارئين وأنهم إسرائيليون، وأنهم ليسوا قبائل عربية اعتنقت اليهبودية كما ذهب إليه بعض المؤرخين، بل وليس في الحجاز قبائل عربية يهودية اللهين، وأن العرب الذين تهودوا في الحجاز لم يكونوا سوى أفراد، ولم يكونوا جماعة قبلية محسوسة. هذا إلى أن اليهود أنفسهم لم يكونوا يميلون إلى نشر ديانتهم بين الأمم ، وفي ذلك يقول إسرائيل ولفنسون: "ولا شـك أنه كان في مقدرة اليهـودية أن تزيد في بسط نفوذهـا الديني بين العرب حتى تبلغ منزلة أرقى مما كانت عليه لو توافرت عند اليهود النية على نشر الدعوة الدينية بطريقة مباشرة، ولكن الذي يعلم تاريخ اليهود يشهد بأن الأمة الإسرائيلية لم تمل بوجه عام إلى إرغام الأمم على اعتناق دينها، وأن نشر الدعوة الدينية من بعض الوجوه محظور على اليهود" <sup>(۲)</sup>

<sup>(</sup>۱) انظر سورة البقرة ٤٠ ، ٤١ ، ٤٧ ، ٥٠ ، ٧٧ – ٧٦ ، ٨٧، ٨٧ ، ٢١١، النساء ٥٣، المائدة ٧٨ – ٨١.

<sup>(</sup>٢) ولفنسون ٧٢ .

وقد كان اليهود يـعتبرون أنفسهم شعب الله المخـتار من بين شعوب الأرض ولا تسمح أنفسهم أن تكون هذه الميزات لشعب آخر ليس منهم (١) .

ومما يؤيد هذا أنه كان إلى جوار اليهود بالمدينة بطون عربية صغيرة قبل مجىء الأوس والخزرج (٢) وقد بقيت هذه البطون العربية على أديان آبائها القديمة ولم تعتنق اليهودية على الرغم من أنها عاشت زمنا طويلا مع اليهود وعلى الرغم من أن اليهود كانوا أصحاب الثروة والنفوذ في يثرب.

وعند الهجرة النبوية كان المفهوم العام عند العرب واليهود على السواء أن اليهود إسرائيليون . ويشير السهيلى إلى نقطة جديرة بالاعتبار عند مناقشته لمعنى قول النبى في مدح مخيرق أحد بنى النضير الذى أسلم واشترك في موقعة أحد وقتل فيها ، «مخيرق خير يهود» . قال : «ومخيرق مسلم، ولا يجوز أن يقال في مسلم هو خير النصارى ولا خير اليهود؛ لأن أفعل من كذا إذا أضيف فهو بعض ما أضيف إليه (فإن قبل) وكيف جاز هذا ؟ (قلنا) لأنه قال خير يهود ولم يقل خير اليهود، ويهود اسم علم كثمود، يقال إنهم نسبوا إلى يهوذ بن يعقوب ، ثم عربت الذال دالا ، فإذا قلت اليهود بالألف واللام احتمل وجهين : النسب . والدين الذى هو اليهودية، أما النسب فعلى حد قولهم التيم في التيميين ، وأما الدين فعلى حد قولك النصارى والمجوس ، أعنى انها صفة لا أنها نسب إلى أب. وفي القرآن لفظ ثالث لا يتصور فيه إلا معنى واحد وهو الدين دون النسب، وهو قوله سبحانه: ﴿ وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَىٰ حَيْلَ ﴾ والبقرة] بحذف الياء، ولم يقل كونوا يهود ، لأنه أراد التهود وهو التدين بدينهم ، ولو قال كونوا يهود بغير تنوين لكان محالا لأن تبديل النسب حقيقة محال . وقد قيل فوم من العرب كونوا يهود بغير تنوين لكان محالا لأن تبديل النسب حقيقة محال . وقد قيل في العرب كونوا يهود بغير تنوين لكان محالا لأن تبديل النسب حقيقة محال . وقد قيل في العرب كونوا يهود بغير تنوين لكان محالا لأن تبديل النسب حقيقة محال . وقد قيل في

<sup>(</sup>١) العهد القديم : تثنية إصحاح ١٤ آية (١) وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) من هذه البطون: بنو الحرمان حى من اليمن، بنو مرتد حى من بلى. وبنو نيف حى من بلى أيضًا، بنو معاوية حى من سليم، ثم من بنى الحارث بن بهثة. بنو الشطية حى من غسان. انظر الاغانى ١٩٥/١٩ (طبعة مصر).

هود جمع هائد وهو في معنى ما قلناه . فلتعرف الفرق بين قولك هودًا بغير ياء، ويهودًا بالياء والتنوين، ويهود بغير تنوين، فإنها تفرقة حسنة صحيحة »(١)

وإذا تتبعنا المصادر في الأقوال التي يشار فيها إلى اليهود المعروفين بإسرائيليتهم، وجدنا كلمة «يهود» هي الكلمة المستعملة، مما يقطع بأن هذا الاصطلاح كان مفهوما بمعناه المؤدى إلى النسب سواء لدى العرب أو اليهود على السواء (٢)

هذا إلى أن النسابين العرب لم يذكروا إحدى قبائل اليهود في المدينة أو غيرها من أقاليم الحجاز ضمن الأنساب العربية " واليهود أنفسهم لم يحاولوا نسبة أنفسهم إلى قبائل العرب، بل حرصوا على نسبة أنفسهم إلى الإسرائيليين؛ فقد كان بنو قينقاع يدعون أنهم من ذرية يوسف الصديق (ئ) ، وبنو النضير وقريظة يسمون والكاهنين " وعلى العكس ذكر النسابون أنساب القبائل المتهودة في اليمن والقبائل المتنصرة في الشام. وهذه القبائل المتهودة أو المتنصرة لم تحاول أن تنسب نفسها إلى الإسرائيليين أو غيرهم من الأمم الأخرى، فقد كانت القبائل العربية شديدة المحافظة على أنسابها شديدة الأنفة من أن تدعى نفسها إلى غيرها. وتشير الآية القرآنية : ﴿ وَمَنْهُم مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارٍ لاَ يُودَةً إِلَيْكَ إِلاَّ مَا دُمْتَ عَلَيْه قَائماً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْناً فِي الْأُمَيِّينَ سَبِيلٌ ﴿ فَي الْمَا أَلُولُ الله ويتبرون ما دونهم من الامم أمما ثانوية ليس عليهم أى تبعة نحوها، ويبيحون لانفسهم كل شيء معها.

<sup>(</sup>١) السهيلي ٢٦/٢ .

<sup>(</sup>۲) على سبيل المثال انسظر : ابن هشام ٢٣٥/٢ - ١٤١ ، ١٤٧ ، ١٦٧ ، ١٨٧ ، ١٨١ ، ٢٢٦ أسد السغابة ١/٠ ، ١٨١ ، ١٢٨ ، ١٢٨ ، ١٨٠ ، ١٨٠ الطبرى ٢/٢٤ ، ٢/٢ ، ١٨٨، ١٤٠ الكتاب الشانى ص ٢٨ ، سير أعلام النبلاء ٢/٢ ، /٨٨، ٧٧ ، ٩٩ .

<sup>(</sup>٣) الأغاني ٣/ ١١٦ .

<sup>(</sup>٤) السمهودي ١/ ١١٥ .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ١٦/١ ، ٣ ، ٢٦٠ («روى ابــن إسحاق حديث حـــى بن أخطب حين قــدم للقتل يوم قريــظة «أيها الناس، إنه لا بأس بأمر الله كتاب وقدر وملحمة كتبها الله على بنى إسرائيل ») السمهودى ١٢٥/١ .

وكلمة «الأميين» في الأصل كان يطلقها اليهود على الأمم الأخرى، وفي الحجاز أطلقوها على العرب، وتعنى غير الكتابيين (١)، ومما يؤيد هذا أنه لم تكن لليهود في المدينة وفي أقاليم الحجاز عصبية قبلية بين العرب، وإنما كانت صلاتهم بالقبائل العربية صلة حلف ومصالح مشتركة؛ ولذلك لم يجدوا من قبائل العرب من يقف إلى جانبهم بدافع العصبية حين حاربهم النبي على وطرد بعضهم من المدينة وقضى على بعضهم الأخر، بل إنهم حين خرجوا من المدينة لم يلجأوا إلى قبائل العرب ينزلون عليها استناداً إلى رابطة القربي، وإنما لجأوا إلى إخوانهم في خيبر وتيماء ووادى القرى، ثم رحلوا إلى الشام (٢).

وقد ابتنى اليهود الحصون والقلاع والقرى المحصنة ليقيموا فيها ويتحصنوا بها في أوقات الحروب حين يغزوهم الأعراب الطامعون في أموالهم وحاصلاتهم الزراعية . ويرجح أن فكرة إقامة الحصون والآطام على قمم التلال في يثرب وفي شمال الجزيرة العربية إنما أتى بها اليهود من فلسطين وطنهم الذي وفدوا منه والذي كثرت في جباله الحصون المنيعة ، وهذا يدل على أنهم لم يكونوا يطمئنون كل الطمأنينة في المجتمع العربي فعمدوا إلى اتخاذ القرى والحصون ليقووا فيها على الدفاع عن أنفسهم ؛ ولذلك كانوا في سكناهم منعزلين عن العرب يعيشون مع بعضهم عيشة التكتل والأحياء الخاصة على ما جرت عليه عادتهم منذ القديم . كما يدل هذا أيضًا على أن أحداثًا خطيرة كانت تقع بين العرب واليهود من حين لآخر ، اضطرتهم إلى إقامة الحصون ثم إلى عقد المحالفات مع العرب والاندماج الظاهرى في تقاليدهم العصبية الاجتماعية والقبلية .

أما لغة اليهود في بلاد العرب فقد كانت العربية بطبيعة الحال، ولكنها لم تكن خالصة بل كانت تشوبها الرطانة العبرية "، لأنهم لم يتركوا استعمال اللغة العبرية تركا تاما ، بل كانوا يستعملونها في صلواتهم ودراستهم ، فكان من الضروري أن يدخل في عربيتهم بعض العبرية (٤) . وقد كان لهم في المدينة كيان طائفي وديني، وكان لهم

<sup>(</sup>١) تفسير الطبرى ٢/ ٢٥٧ – ٢٥٩ ، ٦ / ٢٨١ .

<sup>(</sup>۲) الواقدي ۱٤۱ ، ۳۹۰ .

<sup>(</sup>٣) يقـول المقريـزى فـى مقتل أبى رافع اليهودى: «واستفـتحوا على أبى رافع فقالت امرأته ما شأنكم ؟ فقال لها عبد الله بن عتيك – وكان يرطن باليهودية – جـثت أبا رافع بهدية» إمتاع الأسماع ١٨٧/١ . وقد أمر رسول الله زيد بن ثابت الأنصارى أن يتعلم كتاب يهود وقال : «لا آمن أن يبدلوا كتابي» نفسه.

<sup>(</sup>٤) ولفنسون ٢٠ .

معابد ومدارس (۱) ، وأحبار وربانيون - وكلمة حبر عبرية الأصل معناها الرفيق ، وقد كانت في عهد البعثة تطلق على كل متعلم من اليهود (۲) - وكان لهؤلاء الربانيين، والأحبار احترام عظيم وأثر كبير فيهم، وكان من أعمالهم أن يتولوا القضاء ويفصلوا للناس فيما شجر بينهم (۱) ، كما كانوا أصحاب الأمر والنهي في الشئون الدنيوية، كما يقول القرآن الكريم: ﴿ لَوْلاً يَنْهَاهُمُ الرَّبَانِيُونَ وَالاَّحْبَارُ عَن قَوْلِهِمُ الإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ لَيْسَ مَا كَانُوا يَصْنعُونَ ﴿ لَا يَنْهَاهُمُ الرَّبُونَ وَالاَّحْبَارُ عَن قَوْلِهِم الإِثْمَ وَانْكِهِمُ السُّحْتَ يَظُهر علما واسعا في الأديان والشرائع وأخبار الأمم وسنن الكون، وكانوا يزهون على يظهر علما واسعا في الأديان والشرائع وأخبار الأمم وسنن الكون، وكانوا يزهون على ويزعمون أنهم أولياء الله وأحباؤه (٤) . ومع ذلك فقد كان لليهود أخلاقهم التي وصفهم القرآن بها ، وهي : الأنانية والجشع والبخل (٥) ، والدس والنفاق وإلقاء الشكوك في الموس الآخرين قصد البلبة والتحكم (١) ، وتبرير كل وسيلة للوصول إلى الغاية والمنفعة (٧) ، واستحلال ما في أيدي الغير وعد أنفسهم غير مسئولين عن الأمانة لهم والوفاء بعهدهم (٨) كما كان من خلقهم اللجاج والحجاج والمكابرة ، وتبلك أخلاق تجعل اللحمة متصلة بين المعاصرين منهم للرسول والقدماء في هذا الخلق.

من كل ما سبق نستطيع الحكم بأن يهود الـحجاز كانوا إسرائيليـين طارئين على هذه الجهات، وإن كان ذلك لا يمنع من وجود عرب تهودوا ولكنهم كانوا قلة قليلة إلى جانب كتل اليهود الكبرى .

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/ ۱۷۹ : ۱۹۳ ، تفسير الطبري ۲/ ۳۸۱ ، ۳۸۳ ، ۳۸۶ ، ۳۰۳ ، ۳۰۳ .

<sup>(</sup>۲) ولفنسون ۷۰– ۷۱

 <sup>(</sup>٣) ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الّذِينَ أَسْلَمُوا لِلّذِينَ هَادُوا وَالرَّبّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفَظُوا من كتَابِ اللّه وَكَانُوا عَلَيْه شُهَدَاءَ ﴿إِنَّ ﴾ [المائدة].

<sup>(</sup>٤) انظر سورة البقــرة ٧٩ - ٨٠ ، ٨٩ ، ٩١ آل عمران ٧٨ ، ١٨٨ ، النساء ٤٩ ، المائدة ١٨، الــجمعة ٦ ،

تفسير الطبری ۲/ ۳۳۳ ، ابن هشام ۲/ ۱۹۰ ، ابن کثير ۱ / ۲۳۰.

<sup>(</sup>٥) انظر سورة النساء ٥٣ – ٥٤ ، آل عمران ١٨٠ – ١٨١ .

<sup>(</sup>٦) انظر سورة البقرة ٧٦ ، آل عمران ٧٢ ، ٩٩ ، ١٠٣ ،المائلة ٤١ .

<sup>(</sup>٧) انظر سورة النساء ٤٤ – ٤٦ ، ٥٠ .

<sup>(</sup>A) انظر سورة البقرة ۱۰۰، آل عمران ۷۵، ۷۷.

أما متى وفد اليهود على يثرب وكيف ، فأمر لا يمكن البت فيه برأى قاطع، فإن ما لدينا من معلومات هى مجموعة من روايات نقلها أصحاب الأخبار وسردتها المراجع العربية، وهذه الروايات ترجع وصول الإسرائيليين إلى يثرب واستعمارهم لها إلى أيام النبى موسى بعد خروج بنى إسرائيل من مصر، وخلاصتها أن المدينة كان يسكنها منذ زمن بعيد قوم من الأمم الماضية يقال لهم العماليق، وكانوا قد تفرقوا فى البلاد، وكانوا أهل غزو وبغى شديد، وقد ملكوا الحجاز وكان ملكهم به يسمى الأرقم، وكانوا قد ملأوا المدينة ، ولهم بها نخل كثير وزرع ، وكان موسى بن عمران قد بعث الجنود إلى الجبابرة من أهل القرى يغزونهم ، فبعث إلى العماليق جيشًا من بنى إسرائيل ، وأمرهم أن يقتلوهم جميعًا ولا يستبقوا منهم أحداً. وأن هذا الجيش بعد أن انتصر على أعدائه قتلهم جميعًا إلا ولداً للأرقم كان وضيئا فأشفقوا على شبابه، فحملوه معهم ليرى موسى فيه رأيه . وحين عاد الجيش إلى الشام كان موسى قد مات ، وعد بنو إسرائيل أبقاء الجيش على الشاب العمليقي معصية ، ورفضوا السماح للجيش بدخول الشام، فعاد على تعبيته إلى المدينة حيث أقام بها. وكان ذلك الجيش أول سكنى اليهود فعاد على تعبيته إلى المدينة حيث أقام بها. وكان ذلك الجيش أول سكنى اليهود بالمدينة (1)

ويذكر السهيلى هذه الرواية ، ويشك فى صحتها «لبعد عصر موسى عليه السلام» (٢) . كما يذكرها ابن خلدون ويضيف إليها أنه يشك فى صحتها؛ لأن «اليهود لا يعرفون هذه القصة» (٣) ولكنه يحدثنا أن داود لما خرج عليه ابنه وخلع بنو إسرائيل طاعته فر إلى خيبر وأقام بها إلى أن انتصر على ابنه فعاد إلى وطنه (٤) . ومثل هذه الروايات لا يمكن الاعتماد عليها لأنها لا تستند إلى دليل ، ولأنه لا يوجد فى أسفار العهد القديم ما يؤيدها، وفى ذلك يقول الأستاذ النجار : «إن مؤرخى العرب لم تكن لليهم كتب لمتقدميهم فى ذلك، وهم إنما يعولون على ما رأوا فى سفر العدد من

الأغانى ٣/١١٦ .

<sup>(</sup>٢) السهيلي ١٦/٢ .

<sup>(</sup>٣) ابن خلدون ٢/ ٨٨ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ۲/ ۹۱ .

حروب بنى إسترائيل والمدينيين والأموريين وغيرهم ، ويتوسعون فى ذلك إلى أرض الحجاز، ويزيدون على ما عند الإسرائيليين بغير سلطان أتاهم» (١)

ومن جهة أخرى تتحدث أسفار العهد القديم عن علاقات بنى إسرائيل بسكان الجزيرة العربية فتتحدث عن قوافل العرب التجارية التى كانت تأتى إلى أسواق مدن بنى إسرائيل وكنعان (٢) وتتحدث عن تجار اليهود الذين كانوا يرحلون إلى سبأ فى عهد سليمان (٣) . كما تحدثت عن حروب ملوك بنى إسرائيل وانتصاراتهم على قبائل عربية وعماليقية غزوها، وأنهم واصلوا غزواتهم حتى وصلوا إلى الجزيرة (١) ومشل هذه الاخبار التى وردت فى أسفار التوراة لا تعطينا شيئًا يمكن الاعتماد عليه فى إثبات وصول جموع إسرائيلية إلى الجزيرة العربية، وكل ما يمكن أن يقال والحالة كذلك أن القدماء اعتقدوا أنه قد وجدت فى جهات يثرب وخيبر بطون إسرائيلية قبل وصول جموع اليهود المعروفة إلى الأصقاع العربية .

أخذت جموع كثيرة من اليهود في القرنين الأول والثانى بعد الميلاد تهاجر إلى الأقاليم العربية عمومًا وإلى ربوع الحجاز بنوع خاص . ويرد إسرائيل ولفنسون أسباب هذه الهجرة إلى الزيادة المطردة في اليهود حتى بلغ عددهم أكثر من أربعة ملايين، وهو عدد لا تتسع له بلاد ضيقة كفلسطين فاضطروا أن يهاجروا إلى ما حولهم من البلاد المجاورة كمصر والعراق والجزيرة العربية .

<sup>(</sup>١) ولفنسون - حاشية ص ٦ ، ٧ .

<sup>(</sup>٢) حزقيال : إصحاح ٢٧ ، آية ٢١ «العرب وكل رؤساء تيدار هم تجار يديك يأتونك بالخرفان والكباش والأهندة ، في هذا كانوا جارك ٤.

<sup>(</sup>٣) الملوك الأول: إصحاح ٩ آية ٢٦ قوعمل الملك سليمان سفنا في عصيون جابر التي بجانب أيلة على شاطئ بحر سوف في الأرض أدوم. فأرسل حيرام في السفن عبيده المنواتي العارفين بالبحر مع عبيد سليمان فأتوا إلى أوفير وأخذوا من هناك ذهبًا».

<sup>(</sup>٤) صموئيل جـ ١ إصحاح ١٥. الأيام الثاني إصحاح ٢٦ آية ٧ . «وساعده الله على الفلسطينيين وعلى العرب الساكنين في جور بعل.

<sup>(</sup>٥) ولفنسون ٧ .

ثم حدث حوالى القرن الأول ق م أن هاجمت الدولة الرومانية بلاد فلسطين وقوضت أركان الدولة اليهودية المستقلة فيها، وقد استتبع ذلك ثورات متتالية من اليهود أخضعها الرومان بشدة وقسوة ، فاضطرت أعداد من اليهود إلى الهجرة إلى الجزيرة العربية التي كانت بعيدة عن متناول يد الرومان، نظرًا لطبيعتها الصحراوية التي تعوق سير القوات المنظمة وتمنع توغلها ، فضلا عن أن هذه البلاد كانت تسودها الأنظمة البدوية الحرة.

وبعد حروب اليهود والرومان ( ٧٠ ميلاديا ) التي انتهت بتدمير بيت المقدس وتشتت اليهود في أصقاع العالم قصدت جموع يهودية كبيرة بلاد العرب للمزايا السابقة.

وتؤيد المصادر العربية كل هذا فتذكر أنه لما ظهرت الروم على بنى إسرائيل جميعًا بالشام فوطؤوهم ونكحوا نساءهم ، خرج بنو النضير وبنو قريطة وبنو هدل (بهدل) هاربين إلى ما بالحجاز من بنى إسرائيل لما غلبتهم الروم على الشام، فلما فصلوا عنهم بأهليهم اتبعهم الروم فأعجزوهم وهلك جند الروم فى المفاوز والصحارى الخالية من الماء (۱) ، وهذه الروايات مأخوذة عن يهود المدينة أنفسهم كما حكى ياقوت (۲) . ثم أخذت جموع اليهود فى الجزيرة العربية تزداد وتكثر بعد اضطهاد الرومان لهم. ثم قصد بنو النضير وقريظة منطقة يثرب، وارتادوا حتى تخيروا أخصب بقاعها فسكنوها.

أفكانت يشرب وخيبر ووادى القرى خالية من السكان حين نزلها اليه ود بحيث استعمروها بسهولة دون أن يجدوا من ينازعهم، أم أنها كانت مأهولة ببطون عربية نازعت اليهود ثم غلبت على أمرها؟ لا تعطينا المصادر شيئًا نعتمد عليه في هذا الموضوع. ويقول مؤرخ اليهود ولفنسون: إن هذه المناطق كانت غير آهلة بكثير من العرب، وإن جموع الأعراب كانت تتجعها ثم ترحل عنها (٣) . ولكننا لا نستطيع الموافقة على هذا القول . فهذه المناطق بطبيعتها أماكن استقرار دائم عامرة بالقرى ، وكانت بها محطات تجارية منذ أيام المعينيين ، ثم إنها مناطق خصبة كثيرة الوديان التي



<sup>(</sup>١) الأغاني ١٩ / ٩٥ (طبعة مصر) ، السمهودي ١٩٢/٢ ، الطبري ١/ ٣٨٤ .

<sup>(</sup>٢) ياقوت ١٧ / ٨٤ .

**<sup>(</sup>٣)** ولفنسون ١٢ .

تسيل بالمياه وتكثر فيها الآبار والعيون؛ ولا يعقل ألا يجذب خصبها السكان إليها والإقامة بها.

وقد ذكرت المصادر أنه كان مع اليهود بالمدينة بطون عربية من اليمن ومن بلى ومن سليم ومن غسان، ثم إن قبائل عربية كبيرة كانت تعيش بجوار هذه الأماكن الخصيبة ، حالفها اليهود واتخذوا منها حماة تدافع عنهم كحلف يهود خيبر مع غطفان. ولا تذكر المصادر شيئًا عن الصراع الذى حدث بين اليهود وبين القبائل العربية وهى بذلك تسكت عن تاريخ اليهود جملة ولا نراها تتعرض لشىء من تاريخهم إلا ما كان منه مرتبطًا بالأحداث التى اتصلت بالمسلمين، والأمر من ذلك معلوم وهو أن هذه المصادر أهملت تاريخ اليهود نظرًا لموقفهم العدائى من الدعوة الإسلامية، وقد كرههم العرب فأغفلوا الحديث عنهم إلا من هو متصل بموقفهم العدائى هذا.

ولكننا نستنتج من كثرة الحصون والآطام التى أقامها اليهود للاحتماء بها أنهم لم يكونوا مطمئنين إلى مقامهم ، وأنهم كانوا يخشون هجوم القبائل عليهم ، الأمر الذى يجعلنا نشك فى أن استعمار اليهود كان هينا سهلا، كما نشك فى حدوث هجرات يهودية كبيرة دفعة واحدة ، وترجح أن هجرات اليهود كانت بأعداد قليلة متتابعة، وأن عددهم ظل يكثر شيئًا فشيئا حتى غلبوا على هذه المناطق.

#### العرب

كان العرب في وقت الهجرة النبوية أصحاب الكلمة العليا في يثرب وبيدهم كان توجيه الأمور بها، وجموع العرب بالمدينة - ما عدا بعض العشائر الصغيرة - تنسب إلى قبيلتين كبيرتين هما الأوس والخزرج. ويقول أصحاب الأنساب: إن الأوس والخزرج أخوان، فهما أبناء ثعلبة بن عمرو منزيقياء بن عامر ماء السماء بن حارثة الغطريف بن امرئ القيس بن ثعلبة بن مازن بن الأزد. فهم بذلك أحد فروع الأزد اليمنية (۱) : وأمهما «قيلة» بنت الأرقم بن عمرو بن جفنة بن عمرو مزيقياء. ولذلك عرفوا ببني قيلة نسبة إلى أمهم التي تنتسب إلى الغساسنة ملوك عرب الشام (۲) .

<sup>(</sup>١) جمهرة أنساب العرب ١١٢ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ۲۵۱.

وكانت كل قبيلة من القبيلتين تنقسم إلى خمسة أبطن كبرى، انقسمت بدورها إلى بطون أصغر منها وإلى عشائر، حتى بلغت البطون المعروفة من القبيلتين أكثر من أربعين بطنا، عدا من كان يعايشها من عشائر عربية أخرى اتصلت بها برابطة الولاء. وقد سكنت بطون الأوس المنطقة الجنوبية والشرقية وهي منطقة العوالي من يثرب ، بينما سكنت بطون الخزرج المنطقة الوسطى والشمالية وهي سافلة المدينة وليس وراءهم شيء في الغرب إلا خلاء حرة الوبرة.

#### الأوس:

وبطون الأوس الكبرى خمسة أبطن هي : عوف بن مالك، وعمرو بن مالك وهم «النبيت»، ومرة بن مالك ، وجُشم بن مالك ، وامرؤ القيس بن مالك.

وقد انقسم بنو عوف بن مالك بن الأوس إلى عدة أبطن أهمها: بنو تزيد الذين انقسموا إلى ضبيعة، وأمية ، وعبيد . ثم بنو معاوية وبنو جحجبا، وبنو لوزان، هذا إلى عشائر أخرى أصغر منها؛ وقد سكنوا جميعًا منطقة قباء جنوبي المدينة، ما عدا بني معاوية الذين سكنوا شرقى البقيع ، وبني أمية الذين سكنوا إلى جنوبهم .

وانقسم النبيت إلى عدة أبطن أهمها: بنو ظفر ، وبنو حارثة ، وبنو عبد الأشهل، وبنو زعوراء ، وكانت مساكن هذه البطون على الطرف الشرقى لحرة واقم ، فكانت منازل بنى ظفر في شمال منازل قريظة على وادى مهزور، وإلى شمالهم كانت منازل بنى عبد الأشهل، وإلى أقصى الشمال منازل بنى حارثة ، أما باقى عشائر النبيت من بنى زعوراء وعمرو والجريش فكانت عند راتج.

وأهم بطون بنى جـشم بن مالك : بنو خطمـة، وكانت منازلهم مـجاورة لمنازل بنى أمية .

وأهم بطون امرئ القيس بن مالك: واقف والسلم، وكانت منازلهم بالعوالى مسجد القضيخ بين منازل بنى قريظة وبنى السنضير. وقد كان السلم حلفاء بنى عمرو بن عوف بن مالك؛ ولذلك كان إسلامهم مبكرا قبيل الهجرة وبعدها.

أما بطون مرة بن مالك فكانوا: بنى أمية ، وبنى وائــل ، وبنى عطية، وهؤلاء جميعا يــسمون الجعاذرة، سموا بذلك لقــصر قامتهم ، وكانت منازلهم بـقرب قباء عند

ملتقى بطحان ورانوناء، وبنو سعد بن مرة سكنوا راتج على طرف الحرة الشمالى، وقد سمى بذلك لقيام حصن لليهود بهذا الموضع يسمى راتج. والجعاذرة وواقف وخطمة كانوا يسمون «أوس الله» وقد تأخر إسلام هذه البطون بعد الهجرة فلم تسلم إلا بعد الخندق.

#### الخزرج،

وبطون الخزرج الكبرى أيضًا خمسة أبطن هى : عمرو بن الخزرج، وعوف بن الخزرج، وقد انقسمت الخزرج، وجشم بن الخزرج، وكعب بن الخزرج، والحارث بن الخزرج. وقد انقسمت هذه البطون الكبرى بدورها إلى بطون متعددة أصغر منها وإلى عشائر.

فانقسمت عمرو بن الخزرج إلى أربعة أبطن هم : مالك ، وعدى، ومازن ، ودينار. وكلها من بنى النجار المعروف بتيم اللات بن ثعلبة بن عمرو بن الخزرج. وقد سكنت بطون بنى النجار فى المنطقة الوسطى التى حول مسجد النبى ﷺ ، ف مساكن بنى مالك كانت فى منطقة المسجد، ومساكن بنى عدى غربى المسجد، ومساكن بنى مازن فى قبلة المدينة، وإلى جنوبهم سكن بنو دينار خلف وادى بطحان.

وانقسم بنو عوف بن الخزرج إلى بطون أهمها: سالم ، وغنم ، وعنز. وقد عرفوا بالقواقل لأنهم كانوا إذا أجاروا شخصا دفعوا إليه سهما وقالوا له: «قوقل به حيث شئت» أى تنقل به حيث شئت لا تخش أحدا، وقد سكن القواقل على طرف الحرة الغربية غربى الوادى الذى به مسجد الجمعة. ومن بطون عوف بن الخزرج بنو الحبلى الذين كان منهم عبد الله بن أبى بن سلول. وكانت منازلهم بين قباء والمنطقة الشرقية من وادى بطحان.

وانقسم بنو جشم بن الخزرج إلى عدة أبطن أهمها: بنو بياضة، وبنو زريق، وبنو سلمة، وإلى جانبهم عشائر منهم دخلت فيهم. وقد سكن بنو سلمة فى الشمال الغربى للمدينة بجوار مسجد القبلتين، وبنو سلمة تعددت فروعهم، فمنهم بنو حرام وبنو عدى وبنو عبيد وكانت منطقتهم ممتدة من سلع إلى وادى العقيق، وسكن بنو زريق وبنو بياضة وبنو حبيب فى جنوب المدينة شمال مساكن بنى سالم بن عوف بن الخزرج على وادى بطحان.

وانقسم بنو الحارث بن الخزرج إلى عدة أبطن أهمها: بنو مالك الأغر بن كعب ابن الخزرج الأصغر بن الحارث، وبنو جشم بن الحارث وبنو زيد مناة بن الحارث،

وبنو خُدرة وجدارة ابنا عوف بن الحارث ، وبنو صخر بن الحارث . وقد سكن بنو الحارث الذين عرفوا البلحارث بالعوالى شرقى وادى بطحان : ما عدا بنى جشم وبنى زيد مناة الذى سكنوا السنح على ميل من مسجد رسول الله على من ناحية الشرق . وبنى خدرة وجدارة الذين سكنوا مما يلى سوق المدينة .

وأهم بطون كعب بن الخزرج بنو ساعدة الذين انقسموا بدورهم إلى بطنين هما طريف وعمرو ، ومن طريف سعد بن عبادة بن دليم بن حارثة بن أبى خزيمة ثعلبة بن طريف بن الخزرج بن ساعدة بن كعب بن الخزرج الأكبر . وقد سكن بنو ساعدة عند المكان المعروف بسقيفة بنى ساعدة فى شرقى سوق المدينة المعروف بسوق الغنم مما يلى باب الشام وفى بئر بضاعة ، كما كان لهم منازل عند وادى بطحان توازى مساكن بنى دينار.

ومما سبق نرى أن الأوس قد سكنوا المناطق الـزراعية الغنية في المدينة، وأنهم جاوروا أهم قبائل اليـهود وجموعهم، وأن الخزرج استوطنوا مناطق أقل خصبًا، وقد جاورهم قبيلة يهودية كبيرة واحدة هـي قينقاع، وعشائر أخرى يهودية أقل عددًا هم اليهود الذين نزلوا في الشـمال الغربي من المدينة عند المكان المعـروف «بيثرب» شمال جبل سلع. وقد كان لهـذا أثره الكبير في العلاقات بين العرب واليـهود من ناحية وبين الأوس والخزرج من ناحية أخرى (١).

أما متى وكيف قدم الأوس والخزرج إلى يثرب، فإن المصادر العربية ترجع سبب قدومهم إلى هجرة الأزد من اليمن نتيجة لتهدم سد مأرب؛ فيقول ابن هشام عن هجرة الأوس والخزرج إلى جهات يثرب: «وكان سبب خروج عمرو بن عامر من اليمن، أنه رأى جرذا يحفر في سد مأرب الذي كان يحبس عليهم الماء فيصرفونه حيث شاءوا من أراضيهم، فعلم أنه لا بقاء للسد بعد ذلك، فاعتزم على النقلة من اليمن، فكاد قومه، فأمر أصغر ولده إذا أغلظ عليه ولطمه أن يقوم إليه فيلطمه، ففعل ابنه ما أمره به،

<sup>(</sup>۱) عن أنساب الأوس والخزرج ويطونهم. انظر جمهرة أنساب العرب من ص ۳۱۲ - ۳٤٧ وعن توزيع مساكنهم انظر السمهودي ۱۹۲ - ۱۹۲ ، وابن هشام ۱۱۲/۲ ، وابن سيد الناس ۱۹۶/۱ وانظر أيضًا الخريطة التوضيحية الملحقة بهذا الفصل.

فقال عمرو: لا أقسيم ببلد لطم وجهى فيه أصغر ولدى، وعرض أمواله، فقال أشراف من أشراف اليمن: اغتنسموا غضبة عمرو. فاشتروا منه أمواله، وانتقل في ولده وولد ولده، وقالت الأزد: لا نتخلف عن عمرو بن عامر، فباعوا أموالهم وخرجوا معه، فساروا حتى نزلوا بلاد علك مجتازين يرتادون البلدان؛ فحاربتهم عك ؛ فكانت حربهم سجالا، ثم ارتحلوا عنهم، فتفرقوا في البلدان؛ فنزل آل جفنة بن عمرو بن عامر الشام ونزلت الأوس والخزرج يثرب، ونزلت خزاعة مَراً . . . «ثم أرسل الله تعالى على السد سيل العرم فهدمه» (١)

ويتضح من قول ابن هشام أن نزوح الأوس والخزرج إلى جهات يثرب كان قبل سيل العرم. بينما يرى صاحب الأغانس أن خروج الأزد كان بعد سيل العرم. غير أن هذه الروايات لا تحدد متى كان تهدم السد، ولا تحدد الزمن الذى هاجرت فيه قبائل الأزد. على أن رواية ابن هشام لا يمكن الأخذ بها؛ إذ إن ارتحال قبائل من مواطنها توقعًا لحادث لم يقع يعد أمرا يصعب تصديقه . ثم إن السد تصدع وأصلح عدة مرات كما أثبتت النقوش التى عثر العلماء عليها (٢)

ونحن إذا أخذنا نسب أحد الخزرج المعروفين عند الهجرة وهو سعد بن عبادة الخزرجي، وجعلناه مقياساً للزمن الذي ربما تكون هاجرت فيه الأوس والخزرج إلى جهات يثرب، وجدنا أنها من المحتمل أن تكون هاجرت منذ حوالي أواخر القرن الرابع الميلادي، فنسب سعد كما يذكره النسابون هو «سعد بن عبادة بن دليم بن حارثة ابن أبي خزيمة بن ثعلبة بن طريف بن الخزرج الأصغر بن ساعدة بن كعب بن الخزرج الأكبر بن حارثة» فمن سعد إلى الخزرج الأكبر أحد عشر جيلا، إذا افترضنا أن الفرق بين كل جيلين خمسة وعشرون عامًا كانت المدة ما بين الهجرة (سنة ٢٢٢م) وبين الخزرج الأكبر حوالي مائتين وخمس وسبعين سنة. أي أن هجرة الأوس والخزرج من المحتمل أن تكون حدثت في أواخر القرن الرابع الميلادي (٣).

<sup>(</sup>١) أبن هشام ٩/١ .

<sup>(</sup>۲) يقول سديو ص ٣٦: إن أول تـصدع للسد كان (سنة ١٢٠م). ويقـول نقش عثر عليه: إن شرحـبيل بن أبى كوب أسـعد الحـميرى أصلـع السد سنة ٤٥٠ - ٤٥١ م. ويـقول نقش آخـر: إن أبرهة أصلحه سنة ٤٥٠ م). (جـواد على ١٥٦/٣ ، ١٩٧/ ٣ - ٢٠٠) وقرر العالم جلاسر أن السيل حدث من سنة ٤٤٠ - ٤٥٠ . عن ولفنسون ص٥٣٠ .

<sup>(</sup>٣) يحدد سديو هجرة الأوس والخزرج إلى المدينة سنة ٣٠٠ واستيلاءهم سنة ٤٩٢ م .

إلى تهدم السد وحده؛ وإنما يرجع إلى عوامل أخرى، كما أن قبول القول بهجرة قبائل الأزد جميعًا دفعة واحدة غير ممكن، إذ إن خزاعة وهي بطن من الأزد كانت تحكم مكة إلى سنة ٤٥٠ م، وقد استمرت مدة طويلة تلى أمر مكة حددها بعضهم بخمسمائة سنة وحددها بعضهم بثلاثمائة سنة (١).

ومعنى ذلك أنها هاجرت حوالى منتصف القرن الثاني أو بداية القرن الثالث (٢)

وإذن فإن هجرة القبائل الأزدية كانت متفرقة وأنها كانت لعوامل متعددة؛ منها اضطراب أحوال اليمن نتيجة للتنازع السياسي بين الأقيال وإلحاح الأحباش عليها بالغزو منذ القرن الثالث، وإهمال أمر الإرواء مما نتج عنه تصدع السد مرات متكررة مما سبب العسر الاقتصادي لإهمال الزراعة فأخذت القبائل تهاجر كلما ضاق بها الحال، وكانت الأوس والخزرج ضمن هذه القبائل المهاجرة وكانت هجرتها متأخرة عن غيرها من بطون الأزد، وعلى هذا فالأوس والخزرج أحدث عهدًا بالمدينة من اليهبود. ويقول صاحب الأغاني: "إن الأوس والخزرج توجهوا بعد هجرتهم إلى المدينة، وحين وردوها نزلوا في حرار، ثم تفرقوا وكان منهم من لجأ إلى عفاء من الأرض لا ساكن فيه، ومنهم من لجأ إلى عفاء من الأوس والخزرج في منازلهم التي نزلوها بالمدينة في جهد وضيق في المعاش ليسوا بأصحاب نخل وزرع، وليس للرجل منهم إلا الأعذاق اليسيرة والمنزعة يستخرجها من أرض موات والأموال لليهود، فلبثوا بذلك حينا" (")

ثم تطورت العلاقات بينهم وبين اليهود من الجوار إلى الحلف إلى الصراع.

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٢/ ١٨٣ .

<sup>(</sup>٢) يحدد سديو استيلاء خزاعة على مكة سنة ٢٠٧ م .

<sup>(</sup>٣) الأغاني ١٩ / ٩٦ (طبعة مصر) .



# الفصل الثاني

## التنظيم الداخلى والعلاقة بين السكان

إذا كانت مدينة مكة قد تمتعت بالنظام المستقر وسادها جو من الهدوء والطمأنية، نتيجة لوحدة السكان فيها، واجتماعهم على غاية واحدة هى رعاية الكعبة والقيام على تنظيم أمور التجارة الداخلية التى كانت أهم موارد الرزق فى البلد الحرام فإن مدينة يثرب لم تتوافر لها هذه الظروف التى ساعدت مكة على التنظيم والاستقرار، فإن سكان يثرب كانوا مختلفى الجنسية ، منهم العرب ومنهم اليهود ، وكذلك لم تكن لهم غاية مشتركة يحرصون على الترابط بينهم من أجلها، فكانت حياتهم تقوم على تملك الأرض الزراعية واستثمارها. وفي مجتمع قبلى حيث لا توجد حكومة تقر القانون وتقهر الناس على التزامه، كانت القوة الذاتية سواء عن طريق الأفراد أو الجماعات هى الضمان الوحيد لحفظ الحقوق ؛ ولذلك كان ما من شأنه أن يؤدى إلى الاستقرار ، هو فى ذاته عامل من عوامل التقلقل والنزاع .

فحياة الزراعة من طبيعتها أن تربط الناس بالأرض وتفرض عليها الاستقرار ، ولكنها في مثل هذا المجتمع القبلي كانت مثارًا للنزاع الدائم ، فقد كان كل فريق يسعى إلى أن تكون في يده أخصب البقاع وأغناها، وهذا مما يؤدى إلى التطلع إلى ما في يد الغير ومحاولة الحصول عليه، ولما لم يكن هناك قانون غير القوة ينظم العلاقة بين الناس، كان السعى عن طريقها هو السبيل المألوف لتوسيع الأملاك والحصول على أفضل البقاع الزراعية.

وإذا كانت القبائل التى تتالت فى السيطرة على مكة قد استطاعت أن تجلى غيرها عنها وتنفرد بشئونها، فإن ذلك كان أمراً ميسوراً إلى حد ما ، لأنه لم تكن هناك أرض يرى الناس حياتهم ملتصقة بها، فالتاجر مع حبه للهدوء ورغبته فى السلام وسعيه

إلى حسن العلاقة مع غيره ليقوم على تجارته فى جو من الأمن والسلام، لا يرى ضرورة للاستماتة من أجل بقعة معينة لا يتوافر له فيها جو السلام، أما فى بلد يعتمد سكانه على الزراعة فإن إجلاء الناس عن أرض يرون معاشهم متصلا بها أمر بالغ الصعوبة، تقوم من أجله الحروب وتسفك الدماء، ولا يقبله الناس إلا أمام قوة لا يرون سبيلا إلى قهرها.

لذلك اختلفت الخصائص العامة في مكة عنها في المدينة ، وحيث حظيت الأولى بنوع من التماسك والنظام انقسمت الثانية إلى معسكرين متعاديين دائمًا ، يترقب كل فريق الفرصة له قهر الآخر والحصول على ما في يده أو على خير ما في يده، على أن كلا من المعسكرين لم يسلم من النزاع الداخلي لنفس هذه الغاية، ولم يربط بين الوحدات في المعسكر الواحد إلا ما كان يربطها من تقاليد العصبية القبلية ، والشعور بأن الفرد وحده عاجز عن حماية نفسه ضد الآخرين، وحتى رابطة الدم شيئًا مألوفًا ، في أن تكون رابطًا يؤلف بين الناس. ومن هنا أصبح القتل وسفك الدم شيئًا مألوفًا ، وساد ولم يكن أحد يجرؤ على الخروج من حيه دون أن يعرض نفسه للخطر (١) ، وساد المدينة جو من عدم الأمن جعل الحياة فيها أمرًا عسيرًا.

ومن أجل المحافظة على النفس والمال اتجه ميل السكان بصفة عامة إلى إقامة الحصون والآطام للاحتماء بها عند الحاجة، حتى أصبحت المدينة ممتلئة بهذه الحصون إلى درجة لا تكاد توجد في مدينة أخرى، فقد ذكر بعض المؤرخين أنه كان لليهود وحدهم تسعة وخمسون أطما<sup>(۱)</sup> وأن العرب لم يكونوا أقل منهم رغبة في بناء الآطام حتى لقد ذكروا أنه كان لبطن واحد من بطونهم تسعة عشر أطما<sup>(۱)</sup>.

ومع ذلك فقد ظلت الحياة القبلية تفرض نفسها بصورة واضحة في يثرب ، فلم تكن حياة السبطون اليثربية تتسميز بشيء عن حياة القبائل البدوية في الجزيرة العربية إلا

<sup>(</sup>۱) يروى صاحب الأغانى أن الأوس والخزرج حين اصطلحوا بعد حرب سمير «اصطلحوا بعهد وميثاق ألا يقتل رجل في داره ومعقله - والمعاقل : النخل - فإذا خرج رجل من داره أو معقله فلا دية له ولا عقل»، الأغانى ٢/ ٤٢ .

<sup>(</sup>۲) السمهودۍ ۱۱۲/۱ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ١/٥٤١ .

بالاستقرار الذى فرضته عليه الحياة الزراعية وحتى اليهود الذين كانوا قد وصلوا فى وطنهم الأصلى إلى درجة من المدنية وانمحى من بينهم نظام القبائل وانصهروا فى أمة واحدة، لم يلبشوا فى المدينة أن زالت منهم هذه الصفات وتغلبت عليهم العقلية البدوية، حتى صارت صاحبة السلطان على أفكارهم ونفسياتهم (١)، ومع ذلك فإن الروابط القبلية بما فيها من لحمة النسب والدم، فشلت فى أن تقيم مجتمعاً أكبر من مجتمعات البطون، فانقسمت يشرب إلى عدة دواثر زراعية، وكل دائرة كانت تابعة لبطن من البطون. وكان كل بطن من البطون الكبيرة يضم طائفة من البطون الصغيرة تعد مواليه ، يشرف على مزارعها ومتاجرها ويرعى حقوقها ، وإذا وقعت إغارة عدها واقعة على رعاياه فطالب بالثأر أو دفع الدية (٢). وكان البطن الصغير يلجأ إلى آطام البطن الكبير إذا هاجمهم عدو ، وهو مضطر للدخول فى الحرب إلى جانب البطن الكبير . ومع ذلك فقد حافظت البطون الصغيرة على شخصيتها ولم تسمح البطون الكبيرة أن تجنبت البطون الكبيرة كل ما من شأنه أن تحنب البطون الصغيرة

ومن ثم فقد أصبح هناك شبه توازن في نظام الحكم بين البطون الكبيرة في يشرب، فكانت البطون تشور إذا ما هم بطن كبير بالاستئثار بالنفوذ<sup>(1)</sup>، ومع ذلك فقد كانت بطون القبيلة تترابط إذا هددها هجوم عام تجمعت له بطون قبيلة أخرى ، لكن كان يحدث في كثير من الأحيان أن ترى بعض البطون مصلحتها في أن تهادن الفريق الآخر؛ فتخرج على الإجماع وتقف على الحياد<sup>(0)</sup>.

وقد حكم العلاقات بين السكان في يشرب عاملان: عامل الروابط القبلية ، وعامل الحياة الاقتصادية ، وقد امتزج العاملان معًا بحكم الضرورة ، ولكن العامل الاقتصادي كان أقوى وأظهر في توجيه هذه العلاقات.

<sup>(</sup>١) ولفنسون ص ١٢ ، ١٥ .

<sup>(</sup>٢) السمهودي ١/ ١٥٢ - ١٥٣ ، ابن الأثير ٣/ ٤٠٢ - ٤١٨ .

<sup>(</sup>T) السمهودي 1/131 ، 187 ، 187 – 187 .

<sup>(</sup>٤) ولفنسون ١١٨ .

<sup>(</sup>٥) ابن الأثير ١/٤١٥ ، ٤١٧ ، ٤١٨ ، السمهودي ١/ ١٥٣ – ١٥٤.

وسكان يثرب - كما قدمنا - كانوا من اليهود والعرب . واليهود أقدم عهدًا بها، وقد انفردوا بشئونها فترة من الزمن ، ولم يكن يساكنهم إلا بطون عربية صغيرة لم تكن على جانب من القوة فعاشت موالى لليهود، وكان اليهود في هذه الفترة هم أصحاب الثروة والنفوذ ، وكانوا عدة قبائل وبطون انتشرت في منطقة يثرب . ثم قدم عليهم الأوس والخزرج، فساكنوهم وحالفوهم، ثم ما لبثوا أن تغلبوا عليهم ونقلوا السلطة إلى أيديهم ، ولكنهم ما كادوا يتغلبون على اليهود حتى دخلوا في دور من الصراع بينهم صراعا شارك فيه كل سكان يثرب.

ونحن إذا أردنا أن ندرس العلاقة بين السكان في المدينة فإنه يجب علينا أن ننظر إليها من خلال هذه الفترات الثلاث؛ فنتحدث عن: العلاقات بين اليهود أنفسهم ، ثم بينهم وبين الأوس والخزرج، ثم العلاقات بين الأوس والخزرج.

#### ١ - العلاقات بين اليهود

لم تحدثنا المصادر عن العلاقات التي كانت بين القبائل والبطون اليهودية بعد قدومها إلى يثرب واستقرارها بها؛ ولذلك فإنه ليس أمامنا إلا الاستنتاج نعتمد عليه من دراسة أحوالهم في الفترة التي سبقت الهجرة مباشرة وفي عهد الهجرة النبوية.

وقد بينا - من قبل - كيف قدم اليهود إلى يشرب، وأنهم جاءوا فى هجرات متتابعة نتيجة للظروف التى كانت تواجههم فى موطنهم فى فلسطين. وهم حين جاءوا إلى هذه المناطق من أرض الحجاز كانوا طارئين عليها ، فكان من مصلحتهم أن يكونوا على علاقات طيبة فيما بينهم ، وكان على السابق منهم أن يفسح مجالا للاحق ، بدافع الشعور بالمحنة المشتركة وحتى يكثر عددهم ويقووا على حماية أنفسهم فى بيئتهم الجديدة.

وقد شغلوا فى فترتبهم الأولى بتدبير أمر أنفسهم والتقوِّى على مواجهة جيرانهم من البطون المعربية النازلة فى يشرب، ومن القبائل التى تجاورهم وترجح أن حياتهم الأولى لم تكن سهلة ميسرة، وأن أحداثا وقعت بينهم وبين جيرانهم مما جعلهم يتوسعون فى إقامة الحصون والآطام حتى يقووا على مواجهة أى هجوم عليهم ؛ وهم مع ذلك يعملون لاستثمار الأراضى الخصيبة التى نزلوا فيها . وقد نجحوا فى كلا

الأمرين نسجاحًا كبيرًا، فاستقروا، وتجمعت في أيديهم الشروة ، وعلا شأنهم حتى أصبحوا أصحاب الكلمة العليا في يثرب.

وحين استقرت أمورهم وتم لهم الغلب بدأ الدافع على التضامن يضعف لديهم. فلم يحافظوا على الروح الجامعة بينهم، بل انحدروا إلى الروح القبلية ، وأخذت روح الانفصالية والتنافس تنظهر بين جماعاتهم. ويبدو أن أحداثا وحروبا وقعت بين طوائفهم، كان من نتيجتها ذلك التفكك الذى بدا واضحًا بينهم حين وقع النزاع بينهم وبين الأوس والخزرج بعد ذلك، فإنهم لم يستطيعوا أن يجمعوا كلمتهم ويقفوا صفًا واحداً في وجه خصومهم، كما أنهم لم يحتفظوا بكيانهم فيما تلا ذلك من أحداث؛ فتفرقت بطونهم ودخل بعضها في محالفات مع الأوس ودخل بعضها في محالفات مع الأوس ودخل بعضها في محالفات مع الخزرج، واشترك كل فريق في القتال إلى جانب حلفائه ضد الفريق الآخر (۱)، وكانوا في القتال ألى جانب علفائه ضد الفريق الآخر (۱)، وكانوا في القتال أقسى على بني جنسهم من العرب، فقد قسا بنو المنضير وقريظة على بني قينقاع وأثخنوا فيهم ومزقوا شملهم في حرب بعاث بين الأوس والخزرج، منما جعل أحد شعراء اليهود من بني النضير يتألم لهذه الحالة (۲).

ولا نستطيع أن نفهم سببًا لهذه القسوة إلا أن عداء كان قد استحكم بين بنى قينقاع وبين بنى النضير وقريظة، كما أنه لابد من أن أحداثا وقعت بينهم جعلت بنى قينقاع يتركون أرضهم وزرعهم ويقتصرون على الصناعة، فإنهم حين أجلاهم النبى عن المدينة لم يكن لهم بها أرض ولا مزارع "، وليس من المحتمل أن يكون بطن كبير مثلهم قد رغب عن الأعمال الزراعية كلية. ومما يؤيد ما كان يقع بين اليهود من قتال وسفك دماء، وإخراج بعضهم بعضا من ديارهم جريا وراء المصالح والمنافع الخاصة، ما ذكرته آيات القرآن الكريم في وصفهم والتنديد باعمالهم هذه مع مخالفتها لشريعتهم : ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِثَاقَكُم لا تَسْفَكُونَ دَمَاء كُمْ وَلا تُخْرِجُونَ أَنفُسكُم مِن دياركُم مِن دياركُم مِن دياركُم مِن دياركُم مِن دياركُم مِن دياركُم مِن ديارِكُم مِن ديارِكُم مِن ديارِكُم مِن ديارِكُم مِن ديارِكُم مِن ديارِهم تَظَاهرُونَ عَلَيْهم بِالإِثْم وَالْعُدُوانِ وَإِن يَأْتُوكُم أُسَارَىٰ تُفَادُوهُم وَهُو مُحَرَمٌ مِن ديارِهم مِن ديارِهم مُن ديارِهم مَن ديارِهم مَن ديارِهم مَن ديارِهم مَن ديارِهم مَن ديارِهم مَن ديارِهم وَهُو مُحَرَمٌ مِن ديارِهم مَن مَناهرون عَلَيْهم بِالإِثْم وَالْعُدُوانِ وَإِن يَأْتُوكُم أُسَارَىٰ تُفَادُوهُم وَهُو مُحَرَمٌ مَن ديارِهم مَن ديارهم وهو مُحَرمٌ مَن ديارهم وهو مُحَرمٌ مَن ديارهم وهو مُحَرمٌ مَن ديارهم وهو مُحَرمٌ مُن ديارهم والمُن عَلَيْهم بالإنهم والمُن عَلَيْهم بالمُن مُن ديارهم والمُن عَنْهم والمُن عَنْهم والمُن عَنْهم والمُن عَنْهم والمُن عَنْهم المِن عَنْهم والمُن عَنْهم والمُن عَنْهم والمُن عَنْهم المُن عَنْهم والمُن عَنْهم المُنْهم والمُن عَنْهم المُنْهم والمُن عَنْهم المُن عَنْهم والمُن عَنْ

<sup>(</sup>١) الأغاني ٣/ ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١٩ / ٩٥ (طبع مصر) ولفنسون ٦٩ .

<sup>(</sup>٣) الواقدي ١٤٠ .

عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَتُوْمَنُونَ بِبَعْضِ الْكَتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ ذَلكَ منكُمْ إِلاَّ خِزْيٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقَيَامَةِ يُودُونَ إِلَىٰ أَشَدَ الْعَذَابِ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ [البقرة ] (١).

وبعد الهجرة كانت قبائل اليهود وبطونهم في حالة واضحة من التفكك ، وكان إحساسهم بالترابط منعدمًا ، فلم يبدأى بطن من بطونهم أى إحساس بالعطف نحو الآخرين حين وقعوا في خلاف مع النبي ﷺ .

كل ذلك يقطع بأن العلاقات بين اليهود في يثرب لم تكن حسنة في عصر الهجرة النبوية، وقد سيطرت عليهم المنفعة الشخصية وأهدروا في سبيلها كل مصلحة مشتركة.

### ٢ - العلاقات بين العرب و اليهود

بدأت العلاقات بين الأوس والخزرج حين قدموا يثرب ، وبين اليهود ، علاقات سلم وجوار ، فقد قدم هؤلاء العرب على قوم مستقرين فى ديارهم ، وبيدهم الأموال والآطام والعدد والقوة ، فكان طبيعيًّا أن يقنعوا منهم بالسماح لهم بمجاورتهم والإقامة معهم ، ولعلهم لم يكونوا من كثرة العدد والقوة بحيث يخشى اليهود عاديتهم ، ومن الجائز أنهم فكروا فى الاستفادة من خبرتهم السابقة فى الزراعة فى مواطنهم باليمن ، فاتخذوا منهم عمالا ومساعدين لهم فى دوائرهم الزراعية أو فى أعمالهم التجارية . وقنع الأوس والخزرج بهذا من اليهود فنزلوا بينهم وحواليهم ؛ ولما كانت الثروة والسلطان فى أيدى اليهود ومواليهم من البطون العربية ؛ فقد عاش الأوس والخزرج فى جهد وضيق فى المعاش ، إذ لم يكن لهم نعم ولا شاء لأن المدينة ليست بلاد مرعى ، فعمل بعضهم مأجورا فى مزارع اليهود ، ومن عمل لحسابه لم يكن له إلا الأعذاق اليسيرة والمزرعة يستخرجها من أرض موات (٢) .

وأقام اليهود والعرب على ذلك مدة طويلة يسبودهم الوثام والوفاق. ويتحدث السمهودى عن دور الوفاق بين الطرفين، فيقول: "وأقامت الأوس والخزرج بالمدينة، ووجدوا الأموال والآطام والنخيل في أيدى اليهود، ووجدوا العدد والقوة معهم،

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ۲/ ۳۰۵ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ١٩ / ٦٩ (طبعة مصر) ، ابن خلدون ٢/ ٢٨٧ ، السمهودي ١/ ١٢٥ .

فمكث الأوس والخزرج ما شاء الله: ثم إنهم سألوهم أن يعقدوا بيسنهم جواراً وحلفاً يأمن به بعضهم من بعض ويمتنعون به ممن سواهم فتعاقدوا وتحالفوا، واشتركوا وتعاملوا، فلم يزالوا على ذلك زمانا طويلا ، وأمرت الأوس والخزرج وصار لهم مال وعدد، فلما رأت قريظة والنضير حالهم خافوهم أن يغلبوهم عملى دورهم وأموالهم، فتنمروا لهم حتى قطعوا الحلف الذي بينهم. وكانت قريظة والنضير أعد وأكثر، وكان يقال لهما الكاهنان وبنو الصريح . فأقامت الأوس والخزرج في منازلهم خائفين أن تجليهم يهود، وحتى نجم منهم مالك بن العجلان من بني سالم بن عوف بن الخزرج وسوده الحيان الأوس والخزرج» (١).

ويؤخذ من هذه الرواية أن الأوس والخزرج قنعوا بوضعهم في أول الأمر لأنهم إنما كان همهم أن يستقروا ويجدوا لهم معاشًا . ثم أخذوا بعد ذلك يعملون على تثبيت مركزهم، فسعوا إلى عقد الحلف بينهم وبين اليهود ليأمنوا على أنفسهم، وليستطيعوا توسعمة دائرة أعمالهم، وقد أتاح لهم الحلف أن يشاركوا اليهود ويتعاملوا معهم ، فازدادت ثروتهم وكثر عددهم وأخذوا في تنظيم أنفسهم. وتنبهت اليهود إلى ما طرأ على حلفائهم هؤلاء، وأحسوا بخطورتهم وأدركوا أن الحلف إنما يسير إلى مصلحة جيرانهم، فخافوا أن يتطور الأمر إلى أن يغلبوهم على دورهم، فغيروا مسلكهم نحوهم وأساءوا معاملتهم وانتهوا إلى قطع الحلف معهم، عند ذلك ظهرت الفتن والعداوات بين الطرفين، ولما كان اليهود أعد وأكثر فإن الأوس والخزرج أقاموا في منازلهم خائفين أن تجليم يهود ، ولم يكن أمامهم إلا أن يبحثوا لمهم عن حليف ينصرهم إن ثارت الثائرة بينهم وبسين اليهود. وكان طبيعيًّا أن يتجه تـ فكيرهم أول ما يتـجه إلى قوم تربطهم بهم رابطة قرابة ونسب، ويكون لهم من القوة ما يمكنهم من الانتصار بهم على خصومهم، فاتجهوا إلى الغساسنة الذين كانوا مثلهم فرع من الأزد فهم أبناء عـمومة فضلا عن رابطة الخـــؤولة ، فقد كانت أم الأوس والخزرج (قيلة) من غـــــان كما يقرر النسابون ، وكان الغساسنة قد علا أمرهم بالشام وكونوا لهم مملكة بها. ويتحدث المؤرخون عن اتصال مالك بن العجلان الخزرجي بالغساسنة، فيقولون : «إن مالك بن العجلان رحل إلى أبي جبيلة الغساني، وهو يــومئذ ملك غسان ، فسأله عِن قومه وعن منزلتهم، فأخبره بحالهم وضيق معاشهم، فقــال له أبو جبيلة : والله ما نزل قوم منا بلدًا

<sup>(</sup>١) السمهودي ١/ ١٢٥ – ١٢٦ .

إلا غلبوا أهله عليه ، فما بالكم؟! ثم أمره بالمضى إلى قومه، وقال له: أعلمهم أنى سائر إليهم ، فرجع مالك بن العجلان فأخبرهم بأمر أبى جبيلة . ثم جيش أبو جبيلة جيشا عظيما وأقبل كأنه يريد اليمن حتى قدم المدينة فنزل بذى حرض وأرسل إلى أهل المدينة من الأوس والخزرج فأتوا إليه فوصلهم وأعطاهم. ثم أرسل إلى بنى إسرائيل ؛ (يعنى اليهود) وقال: من أراد الحباء من الملك فليخرج إليه ، وإنما فعل ذلك خيفة أن يتحصنوا في الحصون فيلا يقدر عليهم، فخرج إليه أشراف بنى إسرائيل بخواصهم وحشمهم، فأمر لهم بطعام ، حتى اجتمعوا فقتلهم من عند آخرهم. وقال للأوس والخزرج: «إن لم تغلبوا على البلاد بعد قتل هؤلاء فلأحرق نكم». ثم رجع إلى الشام فلما فعل ذلك صار الأوس والخزرج أعز أهل المدينة فتفرقوا في عالية يثرب وسافلتها فلما فعل ذلك صار الأوس والخزرج أعز أهل المدينة فتفرقوا في عالية يثرب وسافلتها يتبوءون منها حيث شاءوا ، واتخذوا الديار والأموال والآطام» (١)

ثم أخذت اليهود تعترض الأوس والخزرج وتناوشهم، فرأى مالك بن العجلان أن الغلبة لم تكمل لهم بعد على اليهود ، فكادهم كيداً شبيها بكيد أبى جبيلة، ونجح في القضاء على عدد منهم، فذلوا وقل امتناعهم وخافوا خوفًا شديداً ، واضطرت بطونهم الصغيرة إلى الدخول في حلف مع جيرانهم من الأوس والخزرج ولم يبق إلا بنو النضير وقريظة ويبدو أنهم كانوا أصحاب قوة وأن حصونهم كانت منيعة فاعتمدوا عليها ولم يحالفوا أحداً منهم (٢) وجعل اليهود كلما هاجمهم أحد من الأوس والخزرج بشىء يكرهونه لم يمش بعضهم إلى بعض كما كانوا يفعلون قبل ذلك، ولكن يذهب اليهودي إلى جيرانه الذين هو بين أظهرهم فيقول: إنما نحن جيرانكم ومواليكم، فكان كل قوم من اليهود قد لجأوا إلى بطن من الأوس والخزرج يتعززون بهم.

مما سبق يبدو أن العامل الاقتصادى كان هو المتحكم فى العلاقات بين العرب واليهود. فالعرب قد قنعوا بوضعهم الاقتصادى السيئ أول الأمر مضطرين ، ثم سعوا إلى تحسينه بالحلف مع اليهود ومشاركتهم، ثم لما اشتد أمرهم خشيهم اليهود على ما



<sup>(</sup>۱) الأغانى ۱۹ / ٥٦ - ٧٦ «طبعة مصر» ، ابن خلدون ۲ / ۲۸۷ - ۲۸۹ ، ابن الأثير ٢/١ ، السمهودى ١٢٧٠ . ١٢٧٠ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٢/ ٢٤ .

فى أيديهم فقطعوا الحلف معهم وأساءوا معاملتهم. والعرب بدأوا فعيلا يتطلعون إلى وضع اقتصادى أفضل عن طريق مشاركة اليهود فى تملك الأراضى الخصبة أو مغالبتهم عليها، ولدينا رواية أوردتها المصادر يؤيدها هذا الاتجاه العربى. قالوا: "إن عمرو بن النعمان البياضى قال لقومه بياضة: إن عامرًا قد أنزلكم منزل سوء بين سبخة ومفازة، وإنه والله لا يمس رأسى غسل حتى أنزلكم منازل بنى قريظة والنضير على عذب الماء وكريم النخل". وهذا القول وإن كانت المصادر قد أوردته فى ذكر حرب بعاث بين الأوس والخزرج ومن حالف الطرفين من اليهود، إلا أنه يعطينا فكرة عن اتجاه العلاقات العامة بين السكان فى يشرب، وأنه كان يحكمها ويوجهها العامل الاقتصادى.

ويحاول بعض المؤرخين أن يربط الحوادث التي وقعت بين العرب واليهود بالسياسة الدولية في ذلك الوقت وبالنضال الديني بين المسيحية واليهودية ، ويقولون: اإن النكبة الشديدة التي نزلت باليهود في بلاد حمير قد أنتجت نتائج سيئة لم يكن في الإمكان أن تحدث لولا هذه النوائب. وأهم هذه النتائج تحمس العناصر النصرانية ،التي كانت تعتمد على مؤازرة الدولة الرومانية ، ضد الديانة اليهودية ، وتحركها لهدم كيانها والقضاء على أصولها ومبادئها في جميع أنحاء الجزيرة العربية ، وتهييج طمع القبائل العربية في أموال اليهود ومستعمراتهم ورغبتهم في الحصول عليها والاستئنار بها» (٢).

ويقر المؤرخ Graetez أن البطون الأوسية والخزرجية لم تصارح اليهود بالعداوة والمعصية إلا بعد النكبة التى حلت باليهود في اليمن، إذ لا يتصور أن يضطهد اليهود في الحجاز في العصر الذي كان فيه ملوك متهودون يسيطرون على اليمن ويتعصبون لدينهم ويناهضون كل من يناهضهم أو يعتدى عليهم (٣).

يسوق ولفنسون أقوال المؤرخين المحدثين هؤلاء ويعززها بما ذكره بعض مؤرخى العرب من أن الحجاز الشمالية كانت في شبه تبعية لليمن في عصر وجود حمير المتهودة



<sup>(</sup>١) الأغاني ١٥ / ١٥٥ - ١٥٩ «طبعة مصر» السمهودي ١/١٥٣ ابن الأثير ١/٤١٧ .

<sup>(</sup>۲) ولفنسون ۹۵ .

<sup>(</sup>٣) عَنَ وَلَفُنسُونَ ٦١ .

وأن واحداً من الأسرة المالكة في اليمن كان يشرف على شئون الطوائف المختلفة في شمال الحجاز (١) . ويقول: «وقد بقيت البطون العربية عصوراً طويلة على موالاة ومناصرة لليهود دون أن يظهر عليهم شيء يدل على أنهم يتربصون لهم الغوائل، إلى أن أخذت دولة غسان تنصب لليهود المكائد وتحرض عليهم زعماء الأوس والخزرج ليفتكوا بهم. والظاهر أن دولة غسان لم تفعل هذا إلا بإيعاز من الدولة الرومانية الشرقية التي أرسلت أسطولها لمساعدة الحبشة في كفاحها ضد اليهود في اليمن، والتي كانت سياستها واضحة كل الوضوح في البجزيرة العربية أثناء القرن الخامس والسادس الميلاديين (٢).

#### ولنا على هذه الأقوال اعتراضات:

أولا: ليس من اليسير تحديد الزمن الذى وقع فيه حادث استنجاد مالك بن العجلان بأبى جبيلة ، وهل كان بعد انتصار الأحباش على الحميريين أم قبله ، والذى نستطيع استنتاجه من أقوال المصادر أن هذا الحادث وقع قبل الغزو الحبشى لليمن وانتصارها على الحميريين سنة ٥٢٥م، ويحدد سديو سيادة الأوس والخزرج على يثرب بسنة ٤٩٢م (٣) . وتسنده في ذلك المصادر العربية التي تقول: إن الحرب بين الأوس والخزرج استمرت مائة وعشرين سنة إلى الإسلام (٤) . ولما كانت الحرب بين القبيلتين العربيتين في يشرب لم تقع إلا بعد تغلبهم على البهود كان الزمن الذى حدده سديو مقبولا ، وكان صراع العرب مع البهود واستنجاد أولئك بأبي جبيلة قبل هزيمة الحميريين (٥) .

<sup>(</sup>۱) ابن الأثير ٣٠٤١ (كان سفهاء بكر قد غلبوا على عقلائهم وغلبوهم على الأمر، وأكل القوى الضعيف، فنظر العقلاء فى أمرهم ورأوا أن يملكوا عليهم ملكا يأخـذ للضعيف من القوى فنهاهم العرب، وعلموا أن هذا لا يستقيم بأن يكون الملك منهم لأنه يطيعه قوم ويخالفه آخرون، فساروا إلى بعض تبابعة اليمن وكانوا للعرب بمنزلة الخلفاء للمسلمين، وطلبوا منه أن يملك عليهم ملكا...).

<sup>(</sup>۲) ولفنسون ۲۱ .

<sup>(</sup>۳) سديو ۵۱ . (۲) ۱۱ . . . . . / ۲۵ د

<sup>(</sup>٤) السمهودي ١٥٢/١ .

<sup>(</sup>٥) تذكر المصادر أن أول حرب وقعت بين الأوس والخزرج كانت في عهد أحيحة بن الجلاح وكان هذا زوجا لسلمى بنت عمرو النجارية التى تزوجها هاشم بن عبد مناف بعد طلاقها من أحيحة فكأن هذه الحرب كانت فى عهد هاشم وبسينه وبين الهجرة حوالى مسائة وعشرين سنة (انظر فسصل الزعامة في مكة. وانظر أيسضا ابن الأثير 128/١ بن هشام ١/١٤٨).

ثانيا: أن أبا جبيلة لم يكن ملكا من ملوك غسان بل كان عظيما عند ملك غسان. وينسبه النسابون إلى أحد بطون الخزرج الذين رحلوا إلى الشام وأقاموا مع الغساسة (۱). ويورد السمهودى رواية هامة، وهى أن مالك بن العجلان «بعث جماعة من قومه إلى من وقع بالشام من قومهم يخبرونهم بحالهم ويشكون إليهم غلبة اليهوده (۲). وتدل هذه الرواية على أن استنصار الأوس والخزرج إنما كان بقوم يمتون إليهم بصلة القرابة على ما جرت عليه العصبية القبلية ، على أن الأمر من ناحية عرب الشام كان استجابة لاستصراخ الأوس والخزرج لهم كما يذكر المؤرخون ولم يكن تحريضا من الغساسنة لهم على اليهود . ولو كان الأمر هجوما من الغساسنة على اليهود بدافع التعصب الديني لكان أولى بهم أن يهاجموا الجماعات اليهودية في خيبر ووادى القرى وهي منهم أقرب ، ويؤيد هذا الرأى ولفنسون نفسه فهو يقول : «والذي يمعن النظر في تاريخ بطون يثرب يرى أن الطوائف الضعيفة في المدينة كانت تعمل سرًا على ايجاد محالفات مع قبائل عربية قريبة وبعيدة ، فمن المحتمل أن تكون الأوس والخزرج إيجاد محالفات مع قبائل عربية قريبة وبعيدة ، فمن المحتمل أن تكون الأوس والخزرج قد حالفت بطون بني غسان لمحاربة اليهود في عصر أبى جبيلة (۲)

ثالثا: أن الديانة المسيحية لم تكن عميقة التغلغل في نفوس القبائل العربية التي اعتنقتها بحيث تتعصب لها تعصبا شديدا، بدليل أنها لم تلبث أن دخلت الإسلام بعد اتصالها بجيوش الخلفاء الراشدين بلا كبير مقاومة. هذا إلى أن الصراع الذي كان قائما بين الدول في ذلك الوقت لم يكن صراعًا دينيًّا، وإنما كان صراعا سياسيا اقتصاديا وإن استخدم الدين كوسيلة من وسائله ، فلم تكن الدولة الرومانية الشرقية تعمل لقهر اليهودية كدين، ولا كان الفرس يشجعونها لغرض ديني. وإنما كان الغرض سياسيًّا عند كلتا الدولتين. على أن علاقة اليهود لم تكن سيئة ببلاد الشام، بل إنها على الأرجح كانت حسنة ، فكان بعض اليهود يرسل قوافله التجارية إلى بلاد الغساسنة أو الروم سيئة لاتجهوا إلى بلاد الشام ، ولو كانت العلاقات بينهم وبين الغساسنة أو الروم سيئة لاتجهوا إلى مكان آخر كالعراق الذي كانت

<sup>(</sup>١) جمهرة ٣٣٦ - ابن خلدون ٢٨٩/٢. ابن الأثير ١/ ٤٠٢ السمهودي ١٢٦/١ .

<sup>(</sup>۲) السمهودي : نفسه ٥.

<sup>(</sup>٣) ولفنسون : ١٠٣

<sup>(</sup>٤) تاريخ الخيس: ٢/ ١٢ .

به جاليات يهودية وكان تحت سيادة الدولة الفارسية التي كانت تشجع اليهودية في بلاد العرب.

من كل ذلك نرى أن إقحام النزاع بين الأوس والخزرج وبين اليهود في المدينة ، في مجال العراك الدولي أو الصراع بين اليهبودية والنصرانية أمر لا محل له . وأنه كان نزاعا محليا أوجدته ظروف يثرب الاقتصادية واعتماد السكان فيها على استثمار الأراضي الزراعية ، ويتضح ذلك من توزيع السكان في منطقة يثرب ، ومن النزاع الذي وقع بين الأوس والخزرج أنفسهم بعد تغلبهم على اليهبود واشتراك طوائف المدينة كلها فيه تبعًا لمصالحها الاقتصادية.

#### ٣ - العلاقات بين الأوس والخزرج

لبث الأوس والخزرج بعد تغلبهم على اليهود زمنا وكلمتهم واحدة وأمرهم جميع، ثم وقعت بينهم حروب كثيرة، ذكر أصحاب الأخبار عددًا من أيامهم فيها، منها حرب سمير، وحرب كعب بن عمرو المازني، ويوم السرارة، ويوم فارع، ويوم الفجار الأول والثاني، وحرب الحصين بن الأسلت، وحرب حاطب بن قيس، ثم حرب بعاث، وكان أولها حرب سمير وآخرها حرب بعاث قبل الهجرة بخمس سنوات (١).

وقالوا في أسباب حرب سمير: "إن رجلا من بنى ثعلبة بن سعد بن ذبيان يقال له كعب بن العجلان ، نزل على مالك بن العجلان السالمي فحالفه وأقام معه، فخرج كعب يوما إلى سوق بنى قينقاع، فرأى رجلا من غطفان معه فرس، وهو يقول: ليأخذ هذا الفرس أعز أهل يثرب، فقال كعب: مالك بن العجلان، وقال رجل: فلان، وقال آخر. أحيحة بن الجلاح الأوسى، وقال غيرهم فلان بن فلان اليهودي، أفضل أهلها. فدفع الغطفاني الفرس إلى مالك بن العجلان. فقال كعب: ألم أقل لكم إن حليفي مالكا أفضلكم؟. فغضب من ذلك رجل من الأوس من بنى عمرو بن عوف يقال له سمير، وشتمه وافترقا. وبقى كعب ما شاء الله. ثم قصد سوقا لهم بقباء، فقصده سمير ولازمه حتى خلا السوق فقتله، وأخبر مالك بن العجلان بقتله، فأرسل إلى بنى عمرو بن عوف.

<sup>(</sup>١) السمهودي ١/٢٥٦ . ابن الأثير ٢/٢١ - ٤١٨ .



بينهم: هو يطلب سميرًا، وهم ينكرون قتله، ثم عرضوا عليه الدية فقبلها، وكانت دية الحليف فيهم نصف دية النسيب منهم، فأبى مالك إلا أخذ دية كاملة، وامتنعوا من ذلك وقالوا: نعطى دية الحليف وهى النصف، ولج الأمر بينهم حتى أتى إلى المحاربة. فاجتمعوا والتقوا واقتتلوا قتالا شديدا، وافترقوا، ودخل فيها سائر بطون الأنصار، ثم التقوا مرة أخرى واقتتلوا حتى حجز بينهم الليل. وكان الظفر يومئذ للأوس. فلما افترقوا أرسلت الأوس إلى مالك بن العجلان يدعونه إلى أن يحكم بينهم المنذر بن حرام النجارى الخزرجي جد حسان بن ثابت بن المنذر فاجابهم إلى ذلك، فأتوا المنذر فحكم بينهم بأن يدوا كعبا حليف مالك دية الصريح، ثم يعودون إلى سنتهم القديمة، فرضوا بذلك وحملوا الدية، وافترقوا وقد شبت البغضاء في نفوسهم وتمكنت العداوة بينهم.

ثم كانت لهم بعد ذلك حروب استمرت أكثر من مائة سنة وكان آخرها يوم بعاث قبل الهجرة بخمس سنوات .

وقالوا في حرب بعاث: «وكان سببه أن الحروب المتقدمة كلها كان الظفر في أكثرها للخزرج على الأوس ، حتى ذهبت الأوس لتحالف قريظة. فأرسلت إليهم الخزرج: لئن فعلتم فأذنوا بحرب، فتفرقوا وأرسلوا إلى الخزرج: إنا لا نحالفهم ولا ندخل بينكم. فقالت الخزرج لليهود: فأعطونا رهائن، وإلا فلا نأمنكم. فأعطوهم أربعين غلامًا من بينهم، ففرقهم الخزرج في دورهم. فلما أيست الأوس من نصرة اليهود، حالفت بطون منهم الخزرج. منهم بنو عمرو بن عوف، وقال سائرهم: والله لا تصالح حتى ندرك ثأرنا، فتقاتلوا وكثر القتل في الأوس لما خذلهم قومهم، وجرح سعد بن معاذ الأشهلي فأجاره عمرو بن الجموح اليحرامي. فلما رأت الأوس أنهم إلى قل، عزموا على أن يكونوا حلفا للخزرج في المدينة، ثم اشتوروا في أن يحالفوا قريشا، فأظهروا أنهم يريدون العمرة، وكان بينهم أن من أراد حجا أو عمرة لم يعرض له، فأجار أموالهم بعدهم البراء بن معرور (الخزرجي)، فأتوا مكة فحالفوا قريشاً. لكن الوليد بن المغيرة قال لقريش: والله ما نزل قوم قط على قوم إلا أخذوا شرفهم لكن الوليد بن المغيرة قال لقريش: والله ما نزل قوم قط على قوم إلا أخذوا شرفهم

<sup>(</sup>١) الأغاني ٣/ ١٩ - ٢٦ ، ٤١ - ٤١ : ابن الأثير ١/ ٤٠٣ - ٤٠٣ .

وورثوا ديارهم ، فاقطعوا حلف الأوس ، فقالوا بأى ! قال : بأى شيء ، قال : إن في القوم حمية ، قولوا لهم إنا نسينا شيئًا لم نذكره لكم ، إنا قوم إذا كان النساء بالبيت ، فرأى الرجل امرأة تعجبه قبلها ولمسها بيده . فلما قالوا ذلك للأوس نفرت ، وقالوا : اقطعوا الحلف بيننا وبينكم ، فقطعوه فلما لم يتم لهم الحلف ذهبت النبيت (أو بعضهم) إلى خيبر».

«فلما رأت المخزرج أن قد ظفرت بالأوس، افتخروا عليهم في أشعارهم وقال عمرو بن النعمان البياضي : يا قوم إن بياضة بن عمرو قد أنزلكم منزل سوء بين سبخة ومفازة، والله لا يمس رأسي غسل حتى أنزلكم منازل بني قريظة والنضير على عذب الماء وكريم النخل . ثم راسلهم : إما أن تخلوا بيننا وبين دياركم نسكنها أو نقتل رهنكم، فهموا أن يخرجوا من ديارهم».

"وبلغ من كان في المدينة من الأوس ، فمشوا إلى كعب بن أسد القرظى فدعوه إلى المحالفة على الخزرج، ثم تحالفوا مع قريظة والنضير ثم أجمعوا أن ينزل كل أهل بيت من النبيت على بيت من قريظة والنضير، وأرسلوا إلى المنبيت يأمرونهم بماتيانهم وتعاهدوا ألا يسلموهم أبدًا وأن يقاتلوا معهم حتى لا يبقى منهم أحد، فجاءتهم النبيت فنزلوا مع قريظة والنضير ، فأخذت الخزرج في قتل الرهن ، فقال لهم كعب بن أسد القرظى: إنما هي ليلة ثم تسعة أشهر وقد جاء الخلف. ثم أرسل إلى سائر الأوس في الحرب والقيام معهم على الخزرج فأجابوهم إلى ذلك، فاجتمع الملأ منهم واستحكم أمرهم ودخلت بينهم قبائل من أهل المدينة . فلما سمعت بذلك الخزرج اجتمعوا وخرجوا حتى أتوا عبد الله بن أبي ، فقالوا : مالك لا تقتل الرهن؟ فقال: لا أغدرهم أبدًا، وأنتم البغاة ، وقد بلغني أن الأوس تقول : منعونا الحياة فيمنعونا الموت ؟ ووالله ما يموتون أو تهلكوا عامتكم . فقال عمرو بن النعمان. انتفخ والله سحرك . فقال : إنى لا أحضركم ولا أحد أطاعني أبدًا ، ولكأني أنظر إليك قتيلا يحملك أربعة في كساء. فاجتمع الخزرج ورأسوا عليهم عمرو بن النعمان ».

«ولبثت الأوس والخزرج أربعين ليلة يتصنعون للحرب، ويجمع بعضهم لبعض، ويرسلون إلى حلفائهم من قبائل العرب؛ فأرسلت الخزرج إلى جهينة وأشجع فأقبلوا إليهم، وأرسلت الأوس إلى مزينة فحاءتهم، ثم التقوا ببعاث - وبعاث من أموال

قريظة - فيها مزرعة يقال لها قورى (١) - فكان النصر أول النهار للخزرج، ثم ثبت حضير (رئيس الأوس) الكتائب فرجعوا، وكانت الدبرة على الخزرج، وقتل عمرو بن النعمان، وجيء به تحمله أربعة كما قال له ابن أبي ، ووضعت الأوس فيهم السلاح، وصاح صائح يا معشر الأوس اسجحوا ولا تهلكوا إخوانكم فجوارهم خير من جوار الشعالب، فتناهت الأوس وكفت عن سلبهم بعد إشخان فيهم، وسلبتهم قريظة والنضير».

«وجعلت الأوس تحرق على الخزرج نخلها ودورها، فخرج سعد بن معاذ الأشهلي حتى وقف على باب بنى سلمة أجارهم وأموالهم، جزاء لهم بيوم الرعل وكان للخزرج على الأوس ، وكان سعد بن معاذ حمل يومئذ جريحًا إلى عمرو بن الجموح فمن عليه وأجاره وأخاه يوم الرعل وأجار أموالهم من القطع والحرق فكافأه سعد بمثل ذلك يوم بعاث ».

وحلفت اليهود لتهدمن حص عبد الله بن أبى ، فلما أحاطوا بالحصن، قال لهم عبد الله : أما أنا فلم أحضر معهم، وهؤلاء أولادكم عندى فإننى لم أقتل منهم أحدًا، ونهيت الخزرج فعصونى. وكان جل من عنده من الرهن من أولاد بنى النضير، ففرحوا حين سمعوا بذلك فأجاروه من الأوس ومن قريظة ، فأطلق أولادهم وحالفهم، ولم يزل حتى ردهم حلفاء للخزرج بحيل تحيلها».

وكان يوم بعاث قبل الهجرة بخمس سنين . وهو اليـوم الذى تقول فيه عـائشة رضى الله عنها : «كان يوم بعاث يوما قدمـه الله لرسوله ﷺ، وقد افترق ملؤهم وقتلت سرواتهم وجرحوا ، قدمه الله لرسوله ﷺ في دخولهم الإسلام» (٢)

هذا خلاصة ما روته المصادر عن يوم بعاث بين الأوس والخزرج قد سقناها، مع خلاف بسيط فيها تجاوزنا عنه لعدم أهميته، ولما كانت حوادث هذا اليوم قد وقعت قبل الهجرة بخمس سنوات، وكان كثير من زعماء الأوس والخزرج واليسهود الذين شاركوا

<sup>(</sup>١) ياقوت : ١٤/ ٥١ .

<sup>(</sup>٢) السمهودى ١/١٥٦ - ١٥٥ . الأغماني ١٩/٣ - ٤٢ . ابن الأثمير ١/٥١٥ - ٤١٨ الطبسري٢/ ٨٥ . ابن هشام ١/١٨٣ . البخاري ٥/٤٤ .

فى حوادثه وخاضوا غمار الوغى فيه، وقد أدركوا الإسلام وكان لهم أثر ظاهر فى حوادث المدينة فى عهد النبى عليه ولما كانت ذكريات هذا اليوم قد ظلت باقية فى النفوس بين أهل يثرب ، حتى لقد أوشك الحديث فيها يوما أن يعيد العداوة بين الأوس والخزرج مرة أخرى (١) ، فإنه مما لا شك فيه أنه يوم حقيقى وأن معظم ما وصلنا من أخباره صحيح. وقد سقنا أخبار هذا اليوم، كما سقنا أخبار اليوم الأول من حروب الأوس والخزرج، لنستطيع من ذلك أن ندرك الأسباب الحقيقية للنزاع الذى وقع بين الأوس والخزرج وشمل بطون المدينة كلها.

رأينا - من قبل - كيف أن النزاع الاقتصادى بين العرب واليه ود قد أدى إلى تغلب العرب وانتقال السلطة إلى أيديهم، وانتشارهم فى منطقة يثرب يتبوءون منها حيث شاءوا . لكن نظرة إلى مساكن الأوس والخزرج فى منطقة يثرب تجعلنا ندرك أن هذا الغلب الذى أحرزه العرب لا يمكن أن يؤدى إلى استقرار الأمور فى المدينة ، فلم تكن هناك خطة مرسومة سار عليها الأوس والخزرج فى تملك الأراضى الزراعية، وإنما جاء الأمر - في ما يبدو - على غير تقدير مرسوم، فحدث أن احتل الأوس بقاعًا أخصب وأغنى من الجهات التى نزلها الخزرج؛ ولذلك كان حتما أن يقع الخلاف بينهم ويحصل التنازع على نفس الغاية التى حدث عليها بين العرب واليهود من قبل.

ولما كان من مصلحة اليهود ألا تظل كلمة العرب واحدة ، فيستمروا في الضغط عليه حتى يجلوهم نهائيًّا عن منطقة يثرب ، فإننا نرجح أنهم عملوا من جانبهم على الدس بينهم وتشجيع عوامل الفرقة وإذكاء روح التحاسد التي بدأت تظهر بين الأوس والخررج حتى يشغلوهم بأنفسهم عنهم، وقد أدرك العرب منهم ذلك فلقبوهم «الثعالب» لما عرفوا فيهم من مكر وحيلة وخديعة ، وفضلوا جوار إخوانهم – على ما بينهم من تنازع – عن جوار هؤلاء الثعالب. ولدينا رواية ذكرها ابن إسحاق تؤيد ما نتجه بينهم من تنازع – عن جوار هؤلاء الثعالب ولدينا رواية ذكرها ابن إسحاق تؤيد ما نتجه اليه ، قال: «ومرشاس بن قيس، وكان شيخًا قد عشا عظيم الكفر شديد الضغن على المسلمين، شديد الصحد لهم، على نفر من أصحاب رسول الله على من الأوس والخزرج في مجلس جمعهم يتحدثون فيه ، فغاظه ما رأى من ألفتهم وجماعتهم والخزرج في مجلس جمعهم يتحدثون فيه ، فغاظه ما رأى من ألفتهم وجماعتهم



<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۸۳/۱ .

وصلاح ذات بينهم على الإسلام بعد الذى كان بينهم من العداوة فى الجاهلية: فقال: قد اجتمع ملاً بنى قيلة بهذه البلاد: لا والله مالنا معهم إذا اجتمع ملؤهم بها من قرار. فأمر فتى شابًا من يهود كان معه، فقال: اعمد إليهم فاجلس معهم، ثم اذكر يوم بعاث وما كان قبله، وأنشدهم بعض ما كانوا تقاولوا فيه من الأشعار،... ففعل، فتكلم القوم عند ذلك وتنازعوا وتفاخروا حتى تواثب رجلان من الحيين... "(1) وهذه الرواية وإن ذكرها ابن إسحاق فى حوادث ما بعد الهجرة، إلا أنها تعطينا فكرة عن الروح العامة لدى اليهود، وأنهم كانوا يرون فى اجتماع كلمة الأوس والخزرج أمرًا مهددًا لكيانهم فى المدينة فعملوا على تحطيم الاتحاد بين القبيلتين العربيتين، ونستطيع أن نقول: إن هذا الاتجاه هو الذى اتبه إليه اليهود بعد تغلب الأوس والخزرج عليهم فى يثرب، وإن كانت الظروف قد اضطرتهم إلى أن تدخل بطونهم فى أحلاف مع الأوس والخزرج كل بسبب ظروفه التى وجد فيها.

وقد بدأ التنازع بين الأوس والخزرج - بحسب الروايات التي سقناها - تنافسا قبليا على الرياسة وعلى احتلال مركز الصدارة في يثرب، ولما كان تفوق العرب وانتصارهم على اليهود قد جاء على يد رجل من الخزرج أصبح له الذكر والشرف عليهم (٢) ، كان طبيعيًا أن يعمل الخزرج على الاحتفاظ بمركز الصدارة في المدينة، لكن حدث أن الأوس تملكوا أفضل البقاع الزراعية، وأصبح الوضع الاقتصادي في مصلحتهم لذلك لم يقبلوا أن تكون للخزرج هذه المنزلة عليهم، وساءهم أن يؤكد أحد الوافدين من رجال القبائل البدوية حول يثرب هذه المنزلة لزعيم الخزرج «مالك بن العجلان»، وأن يفاخر بذلك حليف لمالك على محفل من أهل المدينة، فترصده رجل من الأوس وقتله. وطالب مالك به، فعرضت عليه الدية بحسب الأصول القبلية المعروفة - وهي دية الحليف نصف دية الصريح - لكن مالكا رأى أن يؤكد سيادته فأصر على ألا يقبل في حليفه إلا دية الصريح، ورفضت الأوس ذلك بطبيعة الحال، فاقتتل الفريقان، ثم تحاكموا فقضي لمالك بدية الصريح إرضاء له على أن يعود الأمر بعد ذلك إلى السنن المعروفة . لكن هذا الحل كان أمراً موقوتا، إذ إن دواعي الخلاف

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۱۸۳۸٤ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني : ٣/ ٤٠ .

الحقيقية بقيت خفية في النفوس لم يجرؤ أحد على إظهارها ، وزاد الأمر تعقيداً وقوع الدماء بين الطرفين، فشبت البغضاء في نفوسهم وتمكنت العداوة بينهم، فتتالت الوقائع بين الفريقين في مظهر من مظاهر التنافس المقبلي، كان النصر في أكثرها للخزرج على الأوس، حتى أحست الأوس بالضعف وبعدم قدرتها على الصمود بنفسها أمام الخزرج الذين بدا واضحا أن نياتهم تتجه إلى الحصول على ما في أيديهم من الأراضي الخصيبة. ولما كانت الأوس تجاور قبيلتين قويتين من قبائل اليهود وهما قريظة والنضير اللتان استطاعتا الاحتفاظ بما في أيديهما من أفضل الأراضي الخصيبة وكانتا من القوة بحيث لم تدخلا في حلف مع إحدى القبيلتين العربيتين ، فإنها فكرت في إقناع هؤلاء اليهود بالدخول معها في حلف للوقوف في وجه أطماع الخزرج التي تهدد الطرفين على السواء.

وحين أحست الخزرج بهذا الاتجاه الأوسى ، أنذرت اليهود بالحرب إن هم انحازوا إلى جانب الأوس ، ويبدو أن الخزرج كانت قد وصلت إلى درجة من القوة حتى أخافت اليهود ، فخضعوا لهذا التهديد وقدموا رهنا من أبنائهم ضمانا لوفائهم بالتزام جانب الحياد ، وحتى أن بطونا من الأوس نفسها حالفت الخزرج ضمانا لمصالحها.

وبذلت البطون الأوسية الخنية محاولات للصمود في وجه الخزرج، لكنها باءت بالهنيمة. وحين عجزت عن الصمود وأيست من نصرة اليهود اتجهت إلى عنصر خارجي، فأرسلت وفدًا إلى مكة لاستعداء قريش على الخزرج (١) . لكن قريشا كانت دائما تستعد عن كل ما من شأنه أن يورطها أو يجرها إلى حروب قد تضر بمصالحها التجارية، فرفضت هذا الحلف الذي يشتم منه رائحة الدماء. واضطرت الأوس أمام هذا الفشل إلى الخضوع ، كما اضطرت بعض بطونها إلى الخروج عن مساكنها أمام ضغط الخزرج.

غير أن الوضع ما لبث أن تغير ، فقد أسفر الخزرج عن نياتهم في الحصول على ما في أيدى قريظة والنضير من الأراضي والدور، وفعلا آذنوهم بالحرب أو أن يسلموا

ابن هشام ۲/۳۲ – ۳۷ . أسد الغابة ۱/ ۱۲٤ ، ۱۵۸ .

ما بأيديهم. ولم يكن هذا العمل من زعماء الخزرج - في هذا الوقعت - ينطوى على شيء من الحكمة ، فإن هذا الموقف وحد بين الأوس واليهود من قريظة والنضير، إذ وجد هؤلاء أن عليهم إن أرادوا البقاء في يثرب أن يخوضوا ضد الخزرج معركة فاصلة، ولم يكن الخزرج بأقل منهم رغبة في خوض هذه المعركة لتأكيد سيادتهم ولتغيير الوضع الاقتصادى تغييرا نهائيا، ولما كانت المعركة معركة حياة أو موت ، فقد حشد لها الطرفان كل إمكانياتهما واستجلبا حلفاءهما من قبائل البادية . ولما كانت المعركة بالنسبة للأوس وحلفائهم هي معركة الحياة فقد استماتوا في القتال وألحقوا بخصومهم هزيمة كبيرة، ولم ينقذ الخزرج من الكارثة إلا خشية الأوس من أن يستعيد اليهود مركزهم السابق في يثرب، فيضطر الأوس لمواجهة هم على انفراد لو قضى على قوة الخزرج، وفعلا بدت نيات اليهود واضحة في تحطيم الخزرج وإذلالهم؛ ولذلك فضلت الأوس الاكتفاء بالقضاء على روح التسلط في الخزرج دون القضاء عليهم، ورأت أن جوارهم «خير من جوار الثعالب» .

وقد استغل أحد زعماء الخزرج ، وهو عبد الله بن أبى ، موقفه الحيادى لصالحه الشخصى ولصالح قبيلته ، فاستطاع أن يحمى أمواله من الاعتداء عليها ، وأن يكسب لنفسه مركزاً أدبيا في هذا الجو المضطرب بين طوائف المدينة المختلفة ، فاتجهت إليه أنظار الطرفين على السواء كرجل يمكن أن يكون واسطة التجميع وحل النزاع . كما أنه استطاع أن يضم إلى جانب قبيلته إحدى قبيلتى اليهود القويتين وهم بنو النضير وبذلك حدث توازن بين المعسكرين المتخاصمين .

من كل ذلك نرى أن العامل الاقتصادى كان هو المعامل المستحكم فى توجيه العلاقات العامة بين السكان فى يثرب. وحتى بين بطون القبيلة الواحدة أو بين عشائر البطن الواحد لم تستطع لحمة الدم أن تتغلب على الدوافع الاقتصادية التى كثيراً ما كانت تثير النزاع بينها، وإذا كانت بطون الأوس أو بطون الخزرج كانت تتجمع كل تحت راية قبيلته فى النزاع العام بحكم رابطة الدم ، فإنه كثيراً ما كانت بطون من الطرفين ترى أن مصلحتها الاقتصادية تقتضيها التزام جانب الحياد كما أنها كثيراً ما كانت تتنازع فيما بينها، فيحاول بعضها أن يستولى على ما فى يد الآخر من الأراضى والدور، كما حدث مشلا بين بنى حارثة وبنى عبد الأشهل وهما بطنان من فرع واحد من الأوس وهو

النبيت، كانا متجاورين في منازلهما ، تقاتلا فأجلى بنو حارثة إخوانهم بني عبد الأشهل حتى الحقوهم بأرض بني سليم، ثم عاد هؤلاء بحلفائهم من سليم فهزموا بني حارثة وأجلوهم إلى خيبر فأقاموا بها قريبًا من سنة حتى تم الصلح بينهما (۱) . وكما حدث بين بياضة وبني زريق وهما بطنان من فرع واحد من الخزرج إذ اقتتلوا وأجلى الأولون الآخرين عن منازلهم (۲) .

وهكذا أصبحت مدينة يثرب تغلى بالخلافات وتضارب المصالح والأهواء .لكن يوم بعاث أصاب الفريقين بأضرار كبيرة ، فقد قتل فيه عدد كبير من سروات القوم جميعًا ورؤسائهم ، وأصيبت الممتلكات بأضرار فادحة نتيجة التقطيع والتحريق . الأمر الذي جعل الناس يفكرون في ضرورة وضع حد لهذه المنازعات . فبدأت الأفكار تتجه إلى إيجاد جو من السلام ينصرف الناس فيه لأعمالهم ويتفوقون لذة الراحة وهناء العيش، وبخاصة البطون الصغيرة التي لم تكن لها مصالح في النزاع وكان همها أن تعيش في سلام ؛ لذلك سعى كثير من النزعماء وذوى النفوذ من الطرفين لكف كل من تحدثه نفسه بمحاولة إثارة الفتنة وإيقاد نار العداوة.

وعلى العموم فإن بعاث قد أضعف بطون يشرب كلها وأوجد فيها ميلا إلى الاتحاد، حتى إنه ليقال إنها أرادت أن تملك عليها ملكا من الخزرج ، كما يحدثنا ابن إسحاق «وقدم رسول الله على المدينة وسيد أهلها عبد الله بن أبى بن سلول العوفى لا يختلف عليه في شرفه من قومه اثنان ، لم تجتمع الأوس والخزرج قبله ولا بعده على رجل من أحد الفريقين، فكان قومه قد نظموا له الخرز ليتوجوه ثم يملكوه عليهم، فجاءهم الله تعالى برسوله على وهم على ذلك. فلما انصرف قومه عنه إلى الإسلام ضغن ورأى أن رسول الله على قد استلبه ملكا، فلما رأى قومه قد أبوا إلا الإسلام دخل فيه كارها مصرًا على نفاق وضغن» (٣).

فكأن قلوب أهل يــثرب على اختلاف قبــائلها وكثرة نزعــاتها سئمت حالــة الجفاء والعداوة، وأحست بــالحاجة إلى من يخرجهــم منها ويوجه نشاطهــم إلى ما هو أجدى عليهم وأكثر نفعا.

<sup>(</sup>١) السمهودي ١٣٦/١ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ١٤٦/١ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١/ ٢١٦ .

#### الفصلالثالث

## قوة يثرب وعلاقاتها الخارجية

إن الخصائص العامة للصلة بين البيئات الزراعية وبين جيرانها من البدو الرحل هي العلاقات المزعزعة التي تتسم عادة بالمحذر والتربص، فالبدو دائمًا يطمعون في خيرات هذه المناطق الخصيبة، وهم ينتهزون كل فرصة تسنح للإغارة عليها لسلب ما تقع عليه أيديهم من حاصلاتها ومواشيها؛ ولذلك كثيرًا ما كان أهل القرى يلقون عنتا كبيرا وتصاب زراعاتهم وممتلكاتهم بأضرار فادحة من جراء سطو هؤلاء البدو وغاراتهم المجريشة. وحتى الدول الكبرى ذات القوة كثيرًا ما كانت تتعرض حدودها المجاورة للقبائل البدوية لغارات رجال هذه القبائل المدمرة، فكانت لذلك تتخذ من الإجراءات السلمية والحربية ما تكف به عادية هؤلاء الطامعين الجريشين : فهي في بعض الأحيان تصطنع وسائل الاستمالة عن طريق الحلف أو دفع إتاوات لرؤساء القبائل ، ولكنها دائمًا تعد من وسائل القوة ما يخيفهم ويكبح جماحهم؛ فإن أى بادرة من الضعف تبدو في نظر هؤلاء البدو كانت تغريهم بالانقلاب على حلفائهم والإغارة عليهم؛ لذلك كانت تقيم المسالح والحصون وتراقب حركات البدو مراقبة دقيقة ، وتعد حملات حربية تقيم عند ظهور أى علامة على تمردهم وعدوانهم.

وقد انطبعت علاقات المدينة مع جيرانها بهذا الطابع، وما الإكثار من إقامة الحصون والآطام في كل أنحاء منطقة يشرب إلا مظهر من مظاهر هذه العلاقات بين هذه المنطقة الزراعية وبين جيرانها من القبائل البدوية الضاربة حولها، وهو إجراء دفاعي ضد ما يقع على الممتلكات والحاصلات من غارات لابد كانت تحدث على منطقة يشرب. وإذا كانت المصادر لم تحدثنا عن هذه الغارات فإن الروايات التي ذكرها المؤرخون عن الأحداث التي وقعت في عهد الإسلام لتشير إلى هذه الغارات إشارات ظاهرة؛ فيذكر المؤرخون حين يتحدثون عن المداولات التي جرت بين النبي على والمسلمين في يوم أحد أن عبد الله بن أبي بن سلول الخزرجي قال : «كنا نقاتل في الجاهلية فيها (المدينة) ونجعل النساء والذراري في هذه الصياصي، ونجعل معهم الحجارة ونشبك المدينة بالبنيان فتكون كالحصن من كل ناحية، وترمي المرأة والصبي

من فوق الصياصي والآطام، ونقاتل بأسيافنا في السكك يا رسول الله، إن مدينتنا عذراء ما فضت علينا قط، وما خرجنا إلى عدو قط منها إلا أصاب منا، وما دخل علينا قط إلا أصبناه . . يا رسول الله ، أطعني في هذا الأمر واعلم أني ورثت هــذا الرأى عن أكابر قومي وأهل الرأى منهم فهم أهل الحرب والتجربة»(١) وقال إياس بن أوس بن عـتيك الأوسى: «لا أحب أن ترجع قريش إلى قومها فيقولون حصرنا محمدًا في صياصي يثرب وأطامها فتكون هذه مجرأة لقريش، وقـد وطئوا سعفنا فإذا لم نذب عن عرضنا لم يزرع ، وقد كنا يا رسول الله في جاهليتنا والعرب يأتوننا فلا يطمعون بهذا منا حتى نخر إليهم بأسيافنا حتى نذبهم عنا»(٢). وقال خيثمة أبو سعد بن خيثمة الأوسى: «يا رسول الله، إن قريشا مكثت حولا تجمع الجموع وتستجلب العرب من بواديها ومن تبعها من أحابيشها، ثم جاءونا قادوا الخيل وامتطوا الإبـل ، حتى نزلوا بساحتنا ، فيحصروننا في بيوتـنا وصياصيـنا ثم يرجعون وافـرين لم يُكلمـوا ، فيجريهــم ذلك علينا حتـى يشنوا الغارات علينا ويمسيبوا أطرافنا ويضعوا العيون والأرصاد علينا مع ما قد صنعوا بحرثنا وتجترئ علينا العرب حولنا حتى يطمعوا فينا إذا رأونا لم نخرج إليهم فنذبهم عن حرانا» (٣) . وحين فكر النبي ﷺ في أن يصالح غطف ان على ثلث ثمار يثرب إن رجعوا في أيام معركة الخندق ، استشار سعدًا بن معاذ في ذلك، فقال سعد : «يا رسول الله ، قد كنا نــحن وهؤلاء على الشرك بالله وعــبادة الأوثان لا نعبد الله ولا نعــرفه ، وهم لا يطمعون أن يـأكلون منها ثمرة إلا قرى أو بيـعا ، أفحين أكرمنـا الله بالإسلام وهدانا له وأعزنا بـك وبه نعطيـهم أموالنا ، والله مـا لنا بهذا من حـاجة، ووالله لا نعطـيهم إلا السيف يحكم الله بيننا وبينهم» (٤) .

من ذلك نستطيع القول بأن المدينة كانت تتعرض من حين لآخر إلى غارات القبائل البدوية على منطقتها ، وكان أهل المدينة يصدونها بقوة السلاح ، وبالاعتماد

ابن هشام ۳/۷ . الواقدی ۱٦٤ – ١٦٥ .

<sup>(</sup>۲) الواقدي ١٦٦ .

<sup>(</sup>۳) الواقدى ١٦٦ .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٣/ ٢٣٩ . ابن سعد ٣/ ١١١ . إمتاع ٢٣٦/١ .

على الحصون والآطام يجتمعون بها ويتخذونها مخازن لحفظ حاصلاتهم ، وكانت الأطام هي عزهم ومنعهم وحصونهم التي يتحرزون فيها من عدوهم (١) . وكان أهل المدينة أهل قوة وجلد وبصر بالحرب تمرسوا عليها فيما وقع بينهم من صراع وأيام، وفيما حدث بينهم وبين جيرانهم من احتكاك، كما كانوا أهل عدة ونجدة وسلاح، وقد عرفت لهم العرب أن مدينتهم دار منعة وهم قوم أهل حلقة وبأس (٢) وقد اعتدوا هم بأنفسهم حتى لا يبالون بعداوة من عاداهم ، يشهد بذلك إقدامهم على محالفة النبي بلنفسهم حتى لا يبالون بعداوة من عاداهم ألذي خشيت فيه كل قبائل العرب الإقدام على هذا الموقف إشفاقا من عداوة قريش وما يترتب عليها ، وقد بصرهم العباس بن على هذا الموقف إشفاقا من عداوة قريش وما يترتب على عمالهم هذا من خطورة معاداة قبيلة عبد المطلب عند بيعة العقبة الكبرى بما يترتب على عمالهم هذا من خطورة معاداة قبيلة تحالفها كل قبائل العرب وترتبط معها بمصالح قوية، قال : «فإن كنتم أهل قوة وجلد وبصر واستقلال بعداوة العرب ترميكم عن قوس واحدة فارتأوا رأيكم وأتمروا أمركم ولا تفترقوا إلا عن ملا منكم واجتماع» (٣) . وكان ردهم بعد هذا التبصير أن قال ولا تفترقوا إلا عن ملا منكم واجتماع» (١) . وكان ردهم بعد هذا التبصير أن قال قائلهم: «يا رسول الله بايعنا فنحن أهل الحلقة ورثناها كابرا عن كابر)

ولقد كانت يثرب تملك من القوة الحربية ما تستطيع به فعلا أن تحمى نفسها وأن ترد عادية القبائل عنها، وليس لدينا إحصاء عن عدد رجال الأوس والخزرج، ولكنا نستطيع تحديد قوتهم الحربية من المعارك التي خاضوها بعد الهجرة؛ فقد بلغ عدد محاربيهم في يوم فتح مكة، وهو الوقت الذي كان أهل المدينة منهم قد دخلوا فيه كلهم في الإسلام، أربعة آلاف مقاتل (٥). أما عدد اليهود فقد بلغ عدد الرجال البالغين من قبائلهم الثلاث حوالي الألفين، هذا بالإضافة إلى أعداد البطون الصغيرة من اليهود، فكأن يثرب كانت تستطيع أن توجه إلى ميدان القتال عند الضرورة ستة آلاف محارب، وإن كان هذا العدد لم يتحقق في معركة من معاركها، وذلك للصراع الداخلي بين

<sup>(</sup>١) الأغاني ١٣ / ١١٨ (طبعة مصر).

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ١/ ٢١٠ - ٢١٢ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ١/٦/١

<sup>(</sup>٤) نفسه ۲۰۶/۱ .

<sup>(</sup>٥) إمتاع ١/ ٣٦٤ .

بطونها فى الجاهلية ولأن موقفها بالنسبة لجيرانها كان موقفًا دفاعيًّا، فلم تذكر المصادر أن أهل يثرب قاموا فى الجاهلية بغزو خارجى لجيرانهم، ثم إن اليهود لم يساركوا بقوتهم فى معارك الإسلام، لذلك كان أكثر جيش حشدته يثرب أربعة آلاف من العرب من أهلها.

وقد كان رجال يثرب مرهوبى القوة على جانب عظيم من الشجاعة وقوة البأس ، تشهد بذلك مواقفهم فى معارك الإسلام، كما يشهد بذلك تقدير قريش لبأسهم وخوف زعمائهم منهم يوم بدر على الرغم من قلة عددهم (١) .

ولقد اكتسب أهل المدينة خبرة بالقال من حروبهم الداخلية ومن استعدادهم دائما للدفاع عن أراضيهم وممتلكاتهم ، وكان لديهم من عدة الحرب وسلاحها ما يستطيعون به تسليح قوة مرهوبة ، فقد كانت المدينة موطنا من مواطن صناعة الأسلحة من دروع اشتهر الديهود بصناعتها وروجوا لها بأنهم إنما ورثوا صناعتها عن داود النبي (٢) . كما اشتهروا بصناعة السيوف ، وكانت يثرب كذلك مشهورة بصناعة السهام حتى قالوا: إن أجود السهام سهام يثرب ". ومن قائمة الأسلحة التي غنمها المسلمون من بني قريظة – وهم لم يكونوا من أقوى البطون اليهودية بله البطون العربية – نستطيع أن نحكم على مقدار ما كانت تملكه بطون يثرب من أسلحة متنوعة ، فقد كانت مخلفات قريظة ألفا وخمسمائة ترس وجحفة وثلاثمائة درع (٤) .

<sup>(1)</sup> كان عدد المسلمين يوم بدر حوالى الثلاثمائة وكان عدد قريش تسعمائة وخمسين، قال عمير بن وهب الجمحى: وقد ذهب يحزر عدد المسلمين «يا معشر قريش، البلايا تحمل المنايا» نواضح يثرب تحمل الموت الناقع ، قوم ليست لهم منعة ولا ملجأ إلا سيوفهم، ألا ترونهم خرسا لا يتكلمون يتلمظون تلمظ الأفاعى) الواقدى ٤٤٦ . الطبرى ٤٤٦ / ٢

<sup>(</sup>۲) ومن نسبج داود مسوضونة ترى للقواضب فيها صليلا المغضليات ۱/ ۷۵

<sup>(</sup>٣) مشعت قيباس الماسخية راسه بسيهام يشرب او سيهام بلام ديوان الأعشى ٩٨ .

<sup>(</sup>٤) ابن سعد ٣/١١٧ / إمتاع ١/٢٤٥ .

كما كانت عدة الحرب عزيزة عند من يمتلكها لا يبيعها ولا يراها تفضل عنه (١) ، لشدة حاجتهم إليها في الدفاع عن أنفسهم حتى ليرونها عديل الولد (٢) .

ولولا خلافات يثرب الداخلية التي مزقت وحدتها وشتت جهودها لكان من الممكن أن تكون منافسا الممكن أن تكون منافسا خطيرا لمركز مكة ولربما تغلبت عليها كما حدث بعد الهجرة .

ولما كانت العلاقات بين يثرب وجيرانها من البدو علاقة حذر وتربص فإن يثرب قد الطمأنت إلى قوتها، ولم تتوسع في علاقاتها مع القبائل العربية إلا بحسب ظروف الانحذ والعطاء من بيع وشراء مع القبائل المجاورة لها. وقد ذكرت المصادر محالفات للبطون اليثربية العربية مع بعض القبائل الضاربة حول يثرب، وحالفت بعض بطون الأوس قبائل سليم ومزينة التي كانت تعيش إلى شرقي يشرب، وحالفت بطون الخزرج قبائل جهيئة التي كانت تعيش إلى غربي المدينة وأشجع التي كانت تعيش إلى شمالها الغربي (٣). لكن المحالفات القبلية حالات طارئة اقتضتها ظروف المصالح المشتركة؛ ولذلك كثيراً ما كانت تنقض القبائل محالفاتها وتتجه بها إلى حيث تكون مصالحها. ومن هنا رأينا بعض هذه القبائل التي حالفت الأوس والخزرج خرجت على هذا الحلف في أيام الصراع بين مكة والمدينة بعد الهجرة، وقد اشتركت سليم وأشجع في الهجوم على المدينة في غزوة الأحزاب (٤). لكنها عادت بعد ذلك فاشتركت بكل قواتها إلى جانب يثرب عند فتح مكة ، وهي في كلتا الحالتين كانت تجرى وراء مصالحها. ولم نر جانب يثرب عند فتح مكة ، وهي في كلتا العربية البعيدة عن المدينة ، مما يدل على أن نشاط ليثرب محالفات واسعة مع القبائل العربية البعيدة عن المدينة ، مما يدل على أن نشاط يثرب كان محدودا في الجزيرة العربية ، وأنها كانت مشغولة بظروفها الداخلية وبنشاطها الزراعي، فلم تتوسع في نشاطها الخارجي.

ولم تكن ليهود يثرب محالفات خارجية ، ويبدو أنهم لم يروا في هذه المحالفات منفعة لهم في صراعهم ضد الأوس والخزرج، إذ إنهم لو جلبوا قبائل أخرى إلى



الأغانى ١٣ / ١٢٠ (طبعة مصر) .

<sup>(</sup>٢) انظر ابن هشام ٢/٤٣٧ عن مفاوضة بعض الأنصار مع كعب بن الأشرف.

<sup>(</sup>٣) الأغاني ١٥ / ١٥٩ (طبعة مصر) .

<sup>(</sup>٤) إمتاع ١/٨/١ - ٢١٩ .

يثرب، لربما هيجوا أطماع هذه القبائل فيما عندهم ولكانت العاقبة تهديد العرب واليهود في يثرب على السواء ، فلم يشاءوا أن يوسعوا دائرة النزاع ، واطمأنوا إلى قوة عرب المدينة في الدفاع عنها ضد العدو الخارجي ، ومن ثم اكتفوا بأن تكون علاقاتهم بالقبائل علاقة منفعة مادية يجدونها في البيع والشراء ، ومزاولة الربا واستغلال حاجة الأعراب إلى حاصلات المدينة ومصنوعاتها ولتنمية ثرواتهم.

وكانت علاقة أهل يثرب جميعًا طيبة مع مدن الحجاز فكانت علاقتهم حسنة مع مكة والطائف وخيبر حيث كانوا يتبادلون المنافع؛ فيصرف اليهود صناعاتهم من حلى وسلاح ، ويمتار أهل مكة ما يحتاجون إليه من تمر المدينة، كما يحصل أهل يثرب على ما يحتاجون إليه من المجلوبات الخارجية التي تتاجر فيها قريش ، ومن حاصلات الطائف.

أما علاقات يشرب بالممالك والدول على أطراف الجزيرة وخارجها فكانت محدودة، فلم تحدثنا المصادر بشيء عن علاقات قامت بين أهل يثرب وبين الفرس أو الروم، ويرجع ذلك إلى أن المدينة لم تشارك في التجارة الخارجية في الجزيرة العربية مشاركة ذات أثر، وإن كان لا يستبعد أن يكون بعض رجالها قد ذهبوا إلى البلاد التابعة للدولتين في بعض التجارات.

أما علاقات يثرب بالغساسنة، فقد رأينا صورة منها في استنجاد الأوس والخزرج بعرب غسان ضد اليهبود. لكننا لم نجد استمراراً لهذه المعلاقة بعد ذلك. فلم يذكر المؤرخون شيئًا عن اتصال الغساسنة بشئون يثرب الداخلية بعد ذلك، وإن كانت العلاقات الحسنة قد ظلت بين الطرفين، إذ تحدثنا المصادر عن وفادات شاعر المدينة حسان بن ثابت الخزرجي على ملوك غسان ومدحه لهم وصلاتهم له (١).

أما صلات المدينة باليمن فهى قديمة ترجع إلى أيام المعينيين ، فقد كانت يثرب إحدى المحطات على طريق التجارة المار بالحجاز. وحين قدم اليهود إليها كانت بها بطون عربية من اليمن. ثم إن الأوس والخزرج أنفسهم قدموا إليها من اليمن بعد تفرق قبائل الأزد اليمنية وهجراتها نحو الشمال . وتروى المصادر أن التبع أبا كرب تبان أسعد



<sup>(</sup>١) الأغاني ١٤ / ٢ - ٣ .

الحميرى أقبل يريد المسشرق كما كانت التبابعة تفعل، فمر بالمدينة، ووقع له مع أهلها خلاف جعله يجمع لحربها، فوقعت بينه وبين أهلها حروب انتهت برجوعه عنها، وقد أقنعه حبران يهوديان بالتهود فتهود ونقل اليهودية إلى اليمن (١). وبغض النظر عن صحة هذه الروايات أو عدم صحتها، فإنها تعطينا فكرة عن علاقة الحجاز كله بالجنوب وأنه كان في شبه تبعية لليمن حتى نهاية القرن الخامس الميلادى. وإذا كانت قد قامت مثل هذه الصلة بين يشرب واليمن في وقت سيادة النفوذ الجنوبي في شبه الجزيرة العربية، فإن المصادر لم تحدثنا بشيء عن استمرار هذه الصلة بعد زوال النفوذ اليمنى واحتلل عرب الشمال مركز الصدارة . ويرجع ذلك إلى انصراف أهل يشرب إلى خلافاتهم الداخلية؛ الأمر الذي حد كثيراً من نشاطهم الخارجي ، فلم يأخذوا منه بنصيب يتناسب مع موقع المدينة وظروفها الطبيعية.

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١/١٤ - ١٧ الأغانى ١٣ / ١١٥ - ١١٨ (مصر) .





# الفصل الرابع الحالة الاقتصادية

كانت الحالة الاقتصادية في يثرب متعددة الجوانب؛ فالمدينة تقع في منطقة خصيبة تسيل فيها الوديان بما يغذى هذه المنطقة بالمياه الكافية لقيام زراعة جيدة فيها، إلى جانب الآبار والعيون التي كثرت في منطقتها والتي حفرها السكان للانتفاع بمياهها للشرب وللسقى. لذلك عمل أهلها بالزراعة ، وكانت خصوبة التربة تغنيهم عن الضرب في الأرض ابتغاء الرزق بوجه الإجمال . وقد وردت آيات قرآنية كثيرة تشير إلى جانب النخيل والأعناب والزروع الأخرى ومن بينها الحبوب والبقول (١١) ، بما يمكن أن يقوم برهانا على أن أهل المدينة كانوا على حظ غير يسير من الأعمال الزراعية المتنوعة؛ وأن هذه الزراعات كانت توفر الجزء الأكبر من حاجة السكان الغذائية، كما أن أهل البادية كانوا يمتارون منها ما هم في حاجة إليه من غذاء وبخاصة التمر ، وقد حفلت الآيات كثيراً بذكر النخيل مما يوحى بأنه كان يسد كثيراً من حاجة السكان الغذائية.

كما أنه قد ورد كثير من الآيات المدنية فيها بعض الأوامر والنواهي والتشريعات الخاصة بالتجارة والأعمال التجارية ، مما يمكن أن يلهم بأنه كان في المدينة حركة تجارية غير ضعيفة.

كما أن مجتمعًا مدنيًا كمجتمع يثرب لابد أن تقوم فيه صناعة لسد حاجة السكان بما يحتاجون إليه من صناعات هي من مستلزمات الحياة الزراعية ومستعملات السكان اليومية، وما يترفهون به ويتحلون وما يحتاجون إليه من سلاح كان ضروريا للدفاع عن أنفسهم وممتلكاتهم، ولا يعقل أن يجلبوا كل ما يحتاجون إليه من هذه الأدوات والحاجيات المتنوعة الكثيرة مصنوعا من الخارج.

<sup>(</sup>۱) انظر سورة البقرة ۲۲۱ ، ۲۲۲ ، ۲۲۱ الأتعام ۹۹ ، ۱۶۱ . الكهف ۳۳ – ۳۴ ـ المؤمنون ۱۹ یس ۳۳ – ۳۲ . ق ۷ – ۱۱ .

# النشاط الزراعي

كانت الحرفة الرئيسية لسكان يثرب هي الزراعة نظراً لطبيعة المنطقة، فقد كانت أرضها بركانية التربة خصبة، وكانت تسيل بها وديان كثيرة تفيض بمياه السيول التي تتجمع في الحرات الشرقية والجنوبية في فترات مختلفة من السنة (۱) فتسيل إلى الغرب والشمال، حتى تتجمع آخر الأمر في شمال غرب المدينة عند مجتمع الأسيال حيث تنصب في وادى إضم الذي يسيل شمال غربي أحد (۲)، وهذه الوديان كانت تتخلل منطقة المدينة كلها، فتروى أرضها وتسيل مياهها من شراج الحرة الشرقية في مياه قليلة عادة لا تصل إلى أكثر من ارتفاع الكعبين ولكنها كانت أحيانا تفيض حتى تصل إلى أنصاف النخل (۲) وكان الزراع يسقون نخيلهم وزروعهم من هذه المياه، فيسقون الماء بينهم، بأن يحبس الماء صاحب الأرض العالية حتى تسقى نخله فتصل إلى جذوره بارتفاع الكعبين، ثم يرسلها إلى من هو أسفل منه فيسقى (۱). وفي الأوقات التي تشح بارتفاع الكعبين، ثم يرسلها إلى من هو أسفل منه فيسقى (۱). وفي الأوقات التي تشح فيها مياه الوديان أو تنقطع، وفي الأماكن التي لم تكن تصل إليها، كان الناس يستخدمون مياه الآبار في إرواء مزروعاتهم فيرفعونها من الآبار لرى الأراضي القريبة من البر، أو يحملونها على الجمال النواضح لرى الجهات التي تبعد عنها (۱).

وأهم منزروعات المدينة أشجار النخيل يزرعونها في مغارس كبيرة، وقد يحوطونها فتكون حدائق ، وكانت أرض المدينة صالحة لزراعة النخيل حتى ليقال: إن ودية النخل تثمر بعد عام من زرعها، وعلى إنتاج النخيل كان يعتمد السكان. فكان من

<sup>(</sup>١) ياقوت ١٧ / ٩١ ، ٨ / ٢٣٤ .

<sup>(</sup>٢) السمهودي ١٩/٢ .

<sup>(</sup>۳) نفسه ۲۱۸ – ۲۱۹ .

<sup>(</sup>٤) البخاري ٣/ ١١١ .

<sup>(</sup>٥) الأغانى ١٣ / ١١٨ ( مصر ) البعـير الناضح هـو الـذى يحـمل المـاء لسـقى الزرع مــن البئر، القـامـوس مـادة « ن ض ح».

التمر جل طعامهم، كما كان به التعامل بينهم ، فتدفع منه الأجور وتسدد الديون (١) ، كما كانوا ينتفعون بكل شيء في النخلة : يأكلون جماً رها (٢) ويستخدمون جريدها في سقوف منازلهم ، ويعملون من خوصها المكاتل والقفف (٣) . ويستخدمون جذوعها أعمدة لبيوتهم وحمالات لسقوفها، ويستخدمون الشوك والكرانيف للوقود، كما كانوا يرضخون النوى بالمراضخ حتى يتكسر فيكون علفا للإبل، فالنخلة من أكرم الأشجار عليهم حتى لقد شبه النبي عليه المؤمن بالنخلة كل ما فيه خير.

وتمر المدينة متعدد الأنواع منه الجيد ومنه غير الجيد (1) ومن أشهر أنواعه : الصيحاني، وابن طاب، وعذق زيد، والعجوة ، والصرفان وهو نوع من التمر أحمر هو أوزن التمر كله، والجنيب وهو من أجود أنواع التمر، وقد كان ليهود بنى النضير نوع فاخر من التمر يقال له اللوز أصفر شديد الصفرة ترى النواة فيه من اللحمة (٥).

والشعير هو الغلة الثانية بعد التمر ، وكانوا يزرعونه في حقول ولكنهم عادة كانوا يزرعونه تحت النخيل (٢) وكان عليه اعتمادهم بعد التمر. وليس لدينا إحصاء عن مقدار غلة المدينة من التمر ومن الشعير ، ولكن الراجح أن محصول الشعير كان يساوى ربع محصول التمر (٧) ، وأن محصول التمر كان يكفى حاجة السكان ويسمح ببيع الفائض ، بينما كان أهل يثرب يستوردون بعض الشعير لسد النقص فى حاجتهم.

<sup>(</sup>۱) البخارى ٣/ ٦٣ ، ٧٦ ، ٧٠ ، ٧١ ، ١١٧ ، ١١٧ التراتيب الإدارية : ١/ ٤٠٠ - ٤٠٣ . السمهودى ٢/ ١٥٥ .

<sup>(</sup>٢) البخاري ٣/ ٧٨ . (الجمار - شحم النخل وهو أعلى الساق تحت الجريد) القاموس مادة «ج م ر».

<sup>(</sup>٣) الدلالات السمعية ٦٦٩ .

<sup>(</sup>٤) البخاري ٣/ ٥٨ .

<sup>(</sup>٥) البخاري ٣/ ٥٧ ، ٦٧ ، ٧٨ . الواقدي ٢٨٩

<sup>(</sup>٦) إمتاع ١/ ١٨٢ ، ٣٢٨ .

 <sup>(</sup>٧) (قياسًا عملى ما كانت تنتجه خميير وهى واحة شبيسهة بالمدينة، فقمد كانت تنتج أربعين ألف ومسق من التمر
 وعشرة آلاف وسق من الشعير) إمتاع ٢٨٨١ – ٣٢٩ .

وإلى جانب هاتين الغلتين الرئيسيتين كان يزرع قليل من القمح والكروم، وبعض أنواع الفاكهة الأخرى من رمان وموز وليمون وبطيخ وقاوون، كما كانت تزرع بعض الخضروات والبقول كالقرع واللوبيا والسلق والبصل والثوم والقثاء (١).

وكان جل أهل المدينة يعملون بالزراعة، منهم من كان يملك الأراضى الواسعة يزرعها لحسابه أو يزارع عليها غيره أو يكريها (يؤجرها)، ومنهم من كان يملك قدرًا يقوم على زراعته بنفسه، ومنهم من لم يكن له ملك خاص فيزرع في أرض غيره مزارعة أو كراء.

وكانت لهم طرق فى المزارعة والمؤاجرة (٢) ، بحسب جودة الأرض، فقد كانوا يزارعون على الثلث أو على الربع وأحيانًا على النصف مما تنتجه الأرض (٣) ،أما المؤاجرة فلم تكن المعاملة فيها بالدنانير أو بالدراهم، وإنما كان لهم فيها أيضًا عدة طرق؛ إما أن يؤجر الشخص حقله على الربع من المحصول مع شيء من التبن أو شيء من المحصول يستثنيه صاحب الأرض ، أو يؤجرها على عدد محدد من أوسق التمر والشعير. أو أن يسمى قسم من الحقل لصاحب الأرض وقسم للزارع، وكل منهما يأخذ ما ينتجه قسمه قل أو كثر ، وكان ربما يحدث أن يصاب أحد القسمين فيضعف محصوله أو لا ينتج أصلا فلا يلتزم صاحب القسم الآخر تجاهه بشيء (٤) .

وعلى الرغم من اشتغال معظم السكان بالزراعة فإن حاصلات المدينة الزراعية لم تكن كافية لتموين سكانها، فكانوا يستوردون ما يسد حاجتهم من الخارج، من بلاد الشام، وكانت تبلغ بهم الحاجة إلى أن يسلفوا نبيط أهل الشام في الحنطة والشعير والزبيب إلى أجل مسمى قد يبلغ السنة والسنتين (٥)؛ حتى يضمنوا أن يحصلوا على

<sup>(</sup>١) البخاري ٣/ ٥٢ ، ٦٥ ، ١٠٩ . الدلالات السمعية ٦٥٦ البتنوني ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٢) (العزارعة أن يعهد شخص إلى آخر بالقيام بزراعة الأرض وسقيها وتعهدها وله نصيب من المحصول // ٣٢٨ حاشية (١)).

<sup>(</sup>۳) البخاري ۳/ ۱۰۷ .

<sup>(</sup>٤) البخاري ٣/ ١٠٤ – ١٠٩ .

<sup>(</sup>٥) نفسه ٣/ ٨٥ - ٨٧ (السلف: نوع من البيوع يعجل فيه الثمن وتضبط السلعة بالوصف إلى أجل معلوم. القاموس مادة س ل ف).

حاجتهم منه. وكانت أخصب الأراضى وأكثرها غلة في أيدى سكان العوالى من منطقة المدينة من اليهود والعرب ؛ ولذلك كان الأغنياء منهم وبخاصة اليهود يستغلون حاجة الفقراء أو أصحاب الأراضى القليلة والسضعيفة الإنتاج إلى الاستدانة منهم نظير رهن يقدمونه (۱) أو يضطرون إلى بيع ثمار نخلهم وأعنابهم مزابنة ، ومحاصيل شعيرهم وقمحهم محاقلة ، فيزيد هؤلاء الأغنياء من ثرواتهم بينما يصاب الفقراء بالخسارة والخراب، وربما يضطر صاحب الأرض القليلة إلى التخلى عنها وفاء لديونه (۲) كان هذا الأمر مما يشعر بالهوة بين الأغنياء من أصحاب الأراضى وبين الفقراء ، ويؤدى إلى إثارة المطامع والأحقاد، وقيام التنازع بين البطون رغبة في تملك الأراضى الزراعية، وما كان يحدث بسببه من حروب ، كان الخصم يتجه فيها إلى تدمير ثروة خصمه بقطع نخله وإتلاف مزروعاته، مما كان يؤدى إلى إضعاف قوة المدينة الاقتصادية نتيجة هذه الخسائر المادية.

وكان اليهود أكثر غنى من العرب بوجه عام؛ لذلك لم تكن حاصلات العرب تكفى لسد حاجتهم إلا بصعوبة، وكثيراً ما كانوا يستدينون من اليهود (٣)، وهذا يفسر لنا مقدار الجهد الذي تحمله عرب المدينة حين نزل عليهم المهاجرون من أهل مكة فأقاموا معهم في ضيافتهم ثم عملوا في أراضيهم مزارعة (٤).

وعلى الرغم من أن عدد المهاجرين لم يكن يتجاوز المائة أسرة، فإن هذا العدد القليل أثر على حياة الأنصار الاقتصادية ، ولم تتحسن الأحول إلا بعد إجلاء بعض القبائل اليهودية عن المدينة ، وبعد أن استقر أمر المهاجرين وأخذوا يجدون لهم رزقًا في العمل بالتجارة (٥) .

لكن الزراعة بالمدينة انتعشت بعد استقرار أحوالها بعد الهجرة والقضاء على المنازعات الداخلية فيها، حتى استوعبت المدينة عددًا كبيرًا من المهاجرين إليها

<sup>(</sup>۱) البخاري ۳/ ٥٦ ، ٧٧ ، ٧٧ ، ٧٧.

 <sup>(</sup>۲) نفسه ۴/ ۷۳ – ۷۰ (السمزابنة : بيع التمسر في رؤوس النخل بتمر كيـــلا . والمحاقلة بيع الـــزرع في سنبله : الشعير بشعير كيلا والقمح بقمح كيلا . القاموس مادة (ز ب ن ٤ . و (ح ق ل).

<sup>(</sup>٣) البخاري ٣/ ٦٧ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ١٠٤/٣ ، ١٥٥ ، ١٦٦ .

<sup>(</sup>o) ابن هشام ۲/ ۲۳۳ - ۲۳۶ . البخاری ۲/ ۷۵ .

والوافدين عليها من قبائل العرب ، وكثر عمرانها وبدأ الناس في استغلال الأراضي واستصلاح مواتها وإعدادها للزراعة.

# النشاط الرعوي

لم تكن منطقه المدينة بلاد رعى، فقد كانت الأراضى الصالحة للزراعة تستغل في إنتاج الحاصلات الزراعية، وما وراء منطقة يشرب كان مجالا لنشاط القبائل البدوية. ومع ذلك فقد كان لأهل المدينة ثروة من الإبل والماشية والأغنام، يرعونها ما تنبت منطقة المدينة من أشحار وشجيرات رعوية (١) ، كما كانت توجد إلى الشمال الغربى للمدينة منطقة رعوية هى منطقة زغابة والغابة تبدأ من مجتمع الأسيال على سبعة أميال من جبل سلع على طريق الشام، وبها أشجار ومراع يحتطب منها الناس ويرعون شجرها (١) ، وإلى جنوب المدينة على طريق مكة توجد مراع بين المدينة والربذة حماها النبي على بعد الهجرة لإبل الصدقة ترعاها (١) كما حمى منطقة تسمى نقيع الخضمات في الناحية الجنوبية الغربية من المدينة لخيول المسلمين (١) .

وقد كان أهل المدينة يملكون عدداً من البقر لحرث الأرض، كما كانوا يستخدمون الإبل في رى الأراضي يحملون عليها الماء من الآبار، ويسمونها الإبل النواضح، وكان بعضهم يملك منها عدداً قد يصل إلى المائة يستخدمها لهذا الغرض (٥) كما كان البدو يجلبون إلى المدينة أغنامهم وإبلهم يبيعونها لأهلها (٦).

لكن ما كان يملكه أهل يثرب من الإبل والدواب والخيول كان قليلا بالقياس إلى ما كانت تملكه مكة أو تملكه القبائل البدوية منها (٧) لكنها زادت شيئًا فشيئًا بعد الهجرة

<sup>(</sup>١) إمتاع ٢٤٧/١ .

<sup>(</sup>٢) ياقوت ١٠ / ١٤١ – ١٤٢ ، ١٤ / ١٨٢ .

<sup>(</sup>٣) السمهودي ٢/ ٢٢٢ .

<sup>(</sup>٤) ياقوت ٢/٤٠٤ – ٥٠٤ .

<sup>(</sup>٥) (يروى صاحب الأغانى أن أحيحة بن الجلاح الأوسى كان يملك تسعة وتسعين بعيراً كلها ينتضح عليها) الأغاني 17 / ١١٨ (مصر).

<sup>(</sup>٦) البخاري ٣/ ٦٢ ، ٨٠ .

<sup>(</sup>٧) (كانت الإبل التى خرج عليها المسلمون يوم بدر سبعين بعيراً يعتقبها ثلاثمائة رجل، بينما خرجت قريش ومعها سبعمائة بعير يعتقبها تسعمائة وخمسون رجلا. وكانت خيول المسلمين فرسين بينما كانت خيول أهل مكة مائة فرس) (ابن هشام ٢/ ٢٥١).

تبعًا لحاجة المسلميان إليها في حروبهم، فكثر جلب الخيل من البادية ، يأتى بها الأعراب لبيعها، وقد صارت لها سوق خاصة بالمدينة ؛ كان بنو سليم المشهورون باقتناء الخيل يجلبونها إليها ، وأصبح يطلق على هذه السوق «بقيع الخيل» (١) ، كما كانت تجلب إلى هذه السوق الإبل والغنم أيضا. وقد ازدادت ثروة المدينة الحيوانية بالتدريج بعد الهجرة وقيام الدولة الإسلامية بها وكثرة الغزوات ضد القبائل العربية التى كانت تناوئ المدينة ، بما كان يقع في أيدى المسلمين من غنائم من الإبل والأغنام (٢) ، وبما كان يشتريه المسلمون من الخيول لسد حاجتهم الحربية (٣) ، حتى لقد بلغ عدد الخيول في جيش المدينة عند فتح مكة سنة ٨ هـ ألفي فرس ، كان الأنصار يملكون منها نخمسمائة فرس ويملك المهاجرون ثلاثين فرسًا الباقي تملكه القبائل التي والت المدينة ، وانضمت إليها (٤) ، وبلغ ما استطاع أن يمد به رجل واحد من المسلمين ، هو عثمان بن عفان ، جيش تبوك تسعمائة وخمسين بعيرًا وخمسين فرسًا (١ الأمر الذي يقطع بنمو الثروة الحيوانية في يثرب نموً كبيرًا بعد الهجرة النبوية .

# الصيد،

كان الصيد حرفة من الحرف التى يزاولها العرب سواء منهم أهل الحضر وأهل البادية ، وكانت وسيلة من وسائل المعاش عند بعض الناس. ولقد زاول أفراد من أهل المدينة حرفة الصيد وبرعوا فيها وكانت حيوانات الصحراء التى تصاد هى الحمر الوحشية والغزلان والأرانب والضباب يطاردونها بالخيل والرماح أو يرمونها بالسهام،

<sup>(1)</sup> السمهودي 1/ 028 .

<sup>(</sup>٢) (على سبيل المثال : غنم المسلمون في غزوة بنى المصطلق ألفى بعير وخمسة آلاف شاة) وفي غزوة حنين أربعة وعشرين ألف بعير وأربعين ألف شاة).

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٣/ ٣٦٤ .

<sup>(</sup>٤) إمتاع ١/ ٣٦٤ .

<sup>(</sup>٥) الدلالات السمعية ٦٤١ .

كما كانوا يستخدمون الكلاب المعلمة (۱) والبزاة للقبض على الصيد، أو تعطيل الحيوان حتى يصل إليه الصائد فيرميه بالسهم، أو يطعنه بالرمح، أو بالمعراض وهو خشبة محددة الطرف أو يوضع في طرفها حديدة . كما كانوا يستخدمون الفخاخ والشباك والأشواك المنشورة، ومنها ما يدس تحت التراب من الحديد للبقر والحمير فإذا تخطت فيه حطت أرجلها، ولذعها فرمحت فيقطع أعصابها حتى لا يكون بها حراك، ثم يدركها الصائد (۲)

أما صيد البحر فقد كان مزاولا يزاوله سكان السواحل وقد يزاوله أهل الحاضرة، ولا يستبعد أن يكون بعض أهل المدينة قد زاولوه في أسفارهم ورحلاتهم، وقد ورد ذكر الصيد بنوعيه في القرآن الكريم مما يدل على أن الناس كانوا يـزاولونه، وينتفعون به ويعولون عليه في حياتهم ومعاشهم (٣).

# النشاط التجاري

من البديهي ألا تشذ يشرب عن حياة المدن والقرى الاستقرارية التى تتحمل الأعمال الدائمة وتتلازم مع الأعمال الزراعية والصناعية والتجارية. وإذا كان أهلها فى الأغلب - يعيشون على غلات الأرض والبساتين ، وكانت خصوبة التربة تغنيهم عن الضرب فى مناكب الأرض ابتغاء الرزق ، فإن طبيعة كونها مدينة وحولها القرى والأعراب لابد أن تجعل فيها حركة تجارية ، وأن يكون كثير من أهلها قد تفرغوا لأعمال التجارة . و لقد وردت فى القرآن الكريم آيات مدنية كثيرة فيها بعض الأوامر والنواهي والتشريعات ، بما يمكن أن يلهم أنه كان فى المدينة حركة تجارية غير

<sup>(</sup>١) البخاري ١/ ٤٢ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ۲/ ۱۱ – ۱۳ : الدلالات السمعية ۱۲۹ – ۷۷۰ .

<sup>(</sup>٣) ﴿ لا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ وَمَن قَتَلَهُ مِنكُم مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْل مِنكُمْ هَدْيًا بَالِغَ الْكَعْبَةَ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صَيَامًا لَيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انتِقَامِ ﴿ فَ أَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَاعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرْ مَا دُمْتُمْ خُرُمًا وَاتَّقُوا اللَّهَ الذِي إِلَيْهُ تُحْشَرُونَ ﴿ ﴾ [المائدة].

<sup>(</sup>٤) انظر سورة البقرة ٣٨٣ . النساء ٢٩ . التوبة ٢٤١ . النور ١٦ . الجمعة ٩ - ١١ .

ضعيفة قبل الإسلام ، ولا يرد هذا بأن تكون قـوة هـذه الحـركة فيهـا قد وجدت بعد الهجرة النبوية .

# التجارة الداخلية ،

كان التجارة الداخلية في يثرب نشيطة ، والأخذ والعطاء والتعامل فيها كبيراً، سواء بين أهلها أنفسهم ، أو بينهم وبين جيرانهم من الأعراب الذين كانوا يفدون على المدينة للامتيار منها، ولتصريف منتجات البادية من إبل وغنم وخيل ، وصوف ووبر وسمن وأقط وغير ذلك، كما كانت الصناعة في يشرب قائمة وبخاصة صناعة الصياغة حيث كانت تمون مدن الحجاز وبدوها بما يحتاجون إليه من حلى لنسائهم وبناتهم، وكذلك بالمصنوعات الحديدية من أسلحة ودروع وآلات زراعية وغيرها .

وكان في المدينة عدة أسواق ، والسوق فضاء واسع لا بناء فيه يضع فيه التجار بضائعهم، والمكان لمن سبق (١) ، وكان الراكب ينزل بالسوق فيضع رحله ، ثم يطوف بالسوق ورحله بعينه يبصره لا يغيبه عنه شيء. وأهم هذه الأسواق سوق بني قينقاع عند جسر وادى بطحان مجاورة لمنازلهم ، وكانت سوقًا عظيمة ، تكثر فيها الحركة، وتسمع منها ضجة البيع والشراء و التعامل (٢) ، وأهم ما كان يباع الحلى التي تخصص يهود بني قينقاع في صناعتها. ثم سوق أخرى بـزبالة من الناحية التي تدعى يثرب في الشمال الغربي مـن المدينة، وقد اتسـعت هذه السوق وعظم أمـرها بعد الإسلام حيث اتخذها المسلمون سوقًا لهم بعد أن فسدت العلاقات بينهم وبين اليهود (٣) . كما كانت توجد سوق بالعقبة وهي موضع من قباء (٤) وسوق بمزاحم عند مساكن بـني الحبلي عشيرة عبد الله بن أبي، وسوق قرب البـقيع عرفت ببقيع الخيل ، كان بنو سلـيم يجلبون إليها الخيل والإبل والغنم والسمن وكان أكثر ما يباع في هذه السوق الحيوانات (٥) .

<sup>(</sup>١) السمهودي ١/ ٥٤١ .

<sup>(</sup>٢) الأغاني ٢١ / ٦٢ قمصر.

<sup>(</sup>٣) السمهودي ١/ ٥٤٠ .

<sup>(</sup>٤) ياقوت ١٣ / ١٢٨ .

<sup>(</sup>٥) السمهودي ١/ ٥٤٤ - ٥٤٥ . البخاري ٣/ ٦٣ .

كل هذه الأسواق كان يباع فيها كل ما تنتجه المدينة من تمر وشعير وطعام وخمر، وحتى الحطب الذى كان يباع فيها يجلبه الحطابون من أشجار المدينة أو من الغابة أو من البادية. كذلك كان يباع فيها ما يجلب إليها من الخارج من منتجات البادية من صوف وشعر ووبر وسمن وأقط. كذلك كانت الأشياء المصنوعة تباع فيها سواء كان ذلك من صناعة المدينة نفسها من حلى وسلاح ، وآلات زراعية من مساح ومكاتل وكرازين ، أو ما يجلب إليها من الخارج من نبيذ وزيت وحنطة ومنسوجات قطنية وحريرية، ونمارق ملونة مرسومة يبتاعها أهل النعمة واليسار ، كما كان هناك عطارون يتاجرون في أنواع العطارة والمسك والروائح العطرية. وكان لكل طائفة من الباعة موضع معلوم في السوق (١)

وإلى جانب البيع والشراء فى منتجات الأرض وفى المصنوعات والمسجلوبات الخارجية، كان هناك أناس يعملون بالصيرفة ويعتبرونها نوعًا من التجارة؛ فكانوا يبيعون الذهب بالذهب والفضة بالفضة، كما كانوا يقومون باستبدال النقود وكسرها، ولكنهم كانوا يستغلون جهل الناس فلا يظهرونهم على مدى الجودة أو فارق الوزن فى الدنانير والدراهم

وكانت السمسرة حرفة يحترفها بعض الناس. فيتولون البيع نيابة عن أصحاب البيضائع وبخاصة من أهل البيادية، وكثيراً ما كانوا يستغلون جهل هؤلاء البدو فيخسرونهم ، أو يرفعون في السعر أو ينقصون مضاربة (٢).

ولم تكن هناك رقابة مفروضة على البيع والشراء وتنظيم التعامل في هذه الأسواق ، إذ لم تكن في المدينة هيئة حكومية، وإنما كانت المدينة تحيا حياة قبلية تامة، فلم تكن لذلك رقابة على ضبط المكاييل وتنظيم البيع والشراء، وحماية السذج من البدو من الوقوع في يد المحتالين والخشاشين، ومع أن الكيل والوزن كان موجودا إلا أن البيع والشراء مُجَازَفَةً كان أمرا سائدًا (٤) . كما كان من وسائلهم المناجشة في

<sup>(</sup>١) انظر البخاري ٣/ ٣٣ - ١٤ . السمهودي ١/ ٥٣٩ - ٥٥٢ . الدلالات السمعية : ٦٤٣ - ٦٤٣ .

<sup>(</sup>٢) الدلالات السمعية ٦٤٤ .

<sup>(</sup>٣) البخاري ٣/ ٧١ - ٧٧ الدلالات السمعية ٦٥٣ .

<sup>(</sup>٤) البخارى ٣/ ٨٥ - ٥٩ الدلالات السمعية ٦٤٩ . (بيع الشيء مجازفة : بيعه دون أن يعلم كبيله ولا وزنه القاموس مادة (ج ر ف)

البيع وهى أن يزيد الشخص فى السلعة أكثر من ثمنها ، لا يشتريها ولكن ليغُر غيره فيقع فيها (١) . كما كان التجار يتلقون الركبان خارج المدينة فيشترون منهم ما يحملون من طعام قبل أن يصلوا إلى السوق حتى لا يعرفوا ثمنه الحقيقى ، ثم يجمعونه ليحتكروا بيعه فى السوق ، وأحيانًا يبيعونه فى مكانه قبل أن يصلوا إلى السوق إذا تحقق لهم الربح الذى يريدونه (٢) . كما كان البغش والمخادعة أمرا جاريا فى الأسواق ، فكانوا يبلون الحنطة والشعير ليكثر كيلها، أو يخفون الردىء داخل الطيب ، ويخلطون التمر الردىء بالجيد . ويحفلون (يصرون) الإبل والغنم والبقر فلا يحلبونها أياما حتى تبدو أنها كثيرة اللبن ثم يبيعونها (٣) . كما كان البيع بالنسيئة (تأجيل الثمن) وبالرهن وسيلة من وسائلهم، وهم بذلك يبغون تنشيط البيع من ناحية وتحقيق ربح أزيد من ناحية أخرى.

وكما كان أهل المدينة يتبايعون في المعروضات، كذلك كانوا يتبايعون فيما بينهم في المحتلكات والمزروعات، فكانت الدور والأرض تباع في المدينة (1) . وكانوا يتصرفون في مزروعاتهم ببيعها قبل أن يبدو محصولها، فيبيعون التمر على رءوس النخل قبل أن يزهو (يظهر لونه بحمار أو صفار) ويبيعون الثمار قبل أن يبدو صلاحها، كما يبيعون الزرع في سنبله ، وكان يحدث من جراء ذلك خسارة من كلا الوجهين، فقد تصاب الشمار بالدمان (المراض) أو القشام (العاهات) فتحدث خسارة للمشترى؛ أو يستغل المشترى حاجة البائع فينقص في تقدير المحصول فتلحق الخسارة صاحب الزرع (١)

وقد كان الربا مظهرا من مظاهر الحركة الاقتصادية والتجارية، ووسيلة من وسائل التعامل في المجتمع العربي بعامة وفي المدن بخاصة. وكان يزاول في المدينة مزاولة كبيرة (٦) بين أهلها أنفسهم وبينهم وبين الوافدين إليهم. وكان وسيلة من وسائل زيادة

<sup>(</sup>۱) البخارى ٣/ ٦٩ القاموس مادة «ن ج ش».

 <sup>(</sup>۲) البخاری ۴/ ۷۱ – ۷۳ .

<sup>(</sup>٣) السمهودي ١/ ٥٤٦ . البخاري ٣/ ٧٠ - ٧١ .

<sup>(</sup>٤) البخارى ٣/ ٦٣ - ٦٤ .

<sup>(</sup>٥) نفسه ۲۳ – ۷۸ .

<sup>(</sup>٦) نفسه ٣ / ٥٩ .

الثروات ، إذ كان الربا أحيانا كثيرة يربو عملى الدين نفسه ، فيذهب بأموال الناس. وقد كان العرب واليهود يزاولونه على السواء ، ففد ذكرت الروايات أن أحيحة بن الجلاح أحد زعماء الأوس كان يتعامل بالربا حتى مع قومه من الأوس حتى كاد يحيط بأموالهم (١). وقد نزل القرآن يندد باليهود وينعى عمليهم أخذهم الربا وقد نهوا عنه وأكلهم أموال الناس بالباطل (٢).

وقد كان الرب شديد الرسوخ وكان يشغل حيزا كبيرا من حياة المدينة والمدن الحجازية بعامة، وكان الفضاء عليه أمرًا شاقًا حتى لقد تدرج القرآن في إبطال التعامل به، فبدأ بأن نهى عن الربا الفاحش: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعدَّتُ للْكَافِرِينَ ﴿ آَنَ ﴾ التعامل به، فبدأ بأن نهى عن الربا الفاحش: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعدَّتُ للْكَافِرِينَ وَآَنُ الرِّبَا لا آل عموان ] ثم نزل بتحريمه تحريمًا كاملا بعد أن بين أضراره ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لا يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَن جَاءَهُ مَوْعَظَةٌ مِن رَّبِهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهُ وَمَنْ عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيهَا خَالدُونَ ﴿ آَنِهُ يَمْحَقُ اللَّهُ الرِبَا وَيُرْبِي الطَّدَقَ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرْبِي الطَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ كُلُّ كُفَّارٍ أَثِيمٍ ﴿ آَنِهُ } [البقرة] .

وحين قامت الدولة الإسلامية في يثرب بعد الهجرة كانت وسائل البيع والتعامل هذه سائدة في المدينة، فأخذ النبي على يعمل على تنظيمها، وقد ساق أصحاب الحديث أوامر كثيرة أصدرها النبي على تأمر بعدم استخدام الوسائل غير الشريفة في البيع والشراء والمعاملات، فقد نهى أن يبيع حاضر لباد (أي لا يكون له سمساراً) لما في ذلك من خداع (۲) كما نهى عن تلقى الركبان خارج المدينة، وعن بيع الطعام قبل أن يصل إلى السوق (٤) . كما نهى عن الغش واعتبر الغاش خارجًا على الجماعة (٥) . كما نهى عن أن يباع الثمر قبل أن يبدو صلاحه (١) . وأمر أن يكون الكيل والوزن هو الأساس في المبايعة

<sup>(</sup>١) الأغاني ١٣ / ١١٨ (مصر) .

<sup>(</sup>٢) النساء : ١٦١ .

<sup>(</sup>٣) البخاري ٣/ ٧٢ .

<sup>(</sup>٤) البخاري ٣/ ٧٣ .

<sup>(</sup>٥) السمهودي ١/ ٥٤٦ .

<sup>(</sup>٦) البخاري ٣/ ٧٥ .

فمنع بيع المجازفة، وكان كل من رؤى يبيع جزافًا يضرب في المدينة (١) . كما قضى برد كل بيع استعملت فيه المناجشة والخداع (٢) كما منع بيع المزابنة، والمحاقلة، والمخاضرة وهي بيع الزرع في سنبله (٣) وأمر بالدقة في المعاملة والصيرفة (٤): وبذلك وضعت التشريعات لتنظيم التجارة في المدينة وقامت الدولة على مراقبتها وتنظيمها.

وقد أدى هذا إلى رواج التجارة الداخلية ، وبدأت الشقة تأخذ طريقها إلى نفوس البدو الذين كانوا يفدون بما لديهم من سلع ، وأخذت عرب المدينة بقسط كبير من مزاولة التجارة الداخلية ، وبخاصة المهاجرين من قريش الذين انضافت خبرتهم التجارية إلى حركة التنظيم الجديدة؛ فسيطروا على السوق الداخلية وجنوا من وراء ذلك ثروة كبيرة ، وبدت واضحة مع الأيام فيما كان من ثروات ، أمثال عمثان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف وغيرهم ممن اشتهروا بالتجارة ، حتى لقد أسهم عثمان في تبجهيز جيش تبوك بتسعمائة وخمسين جملا وخمسين فرسا وألف دينار (٥) ، وقد كان لتنظيم المعاملات في سوق المدينة أثر على اليهود الذين كانوا يستغلون فساد المعاملات لزيادة ثرواتهم (٦) ، الأمر الذي كان له أثره على العلاقات بين المسلمين واليهود كما سنوضح فيما بعد .

## التجارة الخارجية،

كانت المدينة على طريق القوافل التجارية، ومن المستبعد أن يبقى تجارها فى عفلة عن الأسفار التجارية كما كان يقوم بها أهل مكة، وكان فيها جالية كبيرة من اليهود ومنهم من كان يملك ثروة كبيرة، ومن المستبعد ألا يكونوا قد ضربوا بسهم وافر فى النشاط التجارى فى الحجاز بعامة وفى المدينة بخاصة ، سواء كان ذلك بالرحلات

<sup>(</sup>۱) نفسة ۲۸/۳ .

<sup>(</sup>۲) نفسه ۱۹/۳ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ٣/ ٧٤ – ٧٥ .

<sup>(</sup>٤) نفسه.

<sup>(</sup>٥) ابن عبد البر: الاستيعاب في معرفة الأصحاب ٣/ ١٠٤٠.

<sup>(</sup>٦) السمهودي ١/ ٤٥٠ .

التجارية الخارجية أو فى الأسواق المحلية والموسمية (١) . وتحدثنا المصادر عن رجل يهودى كان يتاجر فى الحجاز، وكان بارعا فى التجارة حتى لقد أحنق عليه الـقرشيين أنفسهم وهم على ما هم عليه من براعة وخبرة تجارية، فتخلصوا من منافسته بقتله (٢) . كما تحدثا عن أبى رافع الخيبرى الذى كان يرسل تجارته إلى الشام بواسطة القوافل ويستورد منها الأقمشة المختلفة (٣) .

وإذا كان سكان المدينة من العرب واليه ود قد عملوا بالزراعة وكانت موردهم الرئيسي ، وإذا كانوا قد شغلوا بحروبهم وخلافاتهم الداخلية ، فليس معنى ذلك أنهم أهملوا التجارة ، وقد تحدثنا من قبل عن الحركة التجارية النشيطة في الداخل ، وليس من المحتمل أنهم لم يزاولوا التجارة الخارجية ، وإن لم يضربوا فيها بسهم وافر مثل أهل مكة الذين كانت المحورد الأساسي للرزق عندهم . وإن كانت المصادر لم تحدثنا عن قوافل تجارية للمدينة اتجهت إلى الشام أو إلى اليمن ، ولكن من المؤكد أن قوافل مكة كانت تمر بالمدينة في رحلاتها التجارية ، وأن أهل المدينة يتعاملون مع هذه القوافل المكية (أ) ، كما كانوا يرحلون إلى الأسواق العربية في عكاظ ومجنة وذي المجاز في موسم الحج يبيعون فيها ويشترون أ . كما كانوا يستوردون ما يلزمهم من أقمشة قطنية وحريرية ونمارق مرسومة ووسائل الـترف، وما يحتاجون إليه من زيت وزبيب ونبيـذ من الشام ومن اليمن ، كما كانوا يستوردون العطـور والمسك من دارين فرضة البحرين التي كان يحـمل إليها المسك من الهند (١) . ثم هم كانوا في حاجة إلى تصريف ما لديهم من صناعـات وبخاصة الحلى التي اشتهر يهود بني قيـنقاع بصناعتها ، تصريف ما لديهم من صناعـات وبخاصة الحلى التي اشتهر يهود بني قيـنقاع بصناعتها ، في أسواق العرب أو في الأسواق الخـارجية ، ثم يستجلبون مـا يلزمهم من خـامات

<sup>(</sup>١) دروزة ٨٥ .

<sup>(</sup>٢) أنسأب الأشراف ٧٣/١ .

۱۲ / ۲ تاريخ الخميس ۲ / ۱۲ .

<sup>(</sup>٤) أبن هشام ١/٨٤١ ، ١٧٩ .

<sup>(</sup>٥) البخاري ٣/ ٦٢ .

<sup>(</sup>٦) الدلالات السمعية ٦٤٣ .

الذهب والحديد وغيره مما يلزم لصناعاتهم، ومن أحجار كريمة من هذه الجهات وكان أنباط الشام يأتون إلى المدينة بقوافلهم تحمل الحنطة والزبيب والزيوت (١) وكثيرًا ما كان أهل يثرب يدفعون إليهم مقدما ثمن البضائع ليضمنوا ورودها (٢) . ولا يستبعد أن أهل يثرب أنسفسهم كانوا يسرحلون لجلب ما يلزمهم من الشمال أو من الجنوب ، بل الأرجح أنهم كانوا يقومون بهذه الرحلات . وكما كانوا يسافرون بالبر كذلك كانوا يتاجرون عن طريق البحر (٣) ، والمدينة ليست على مسافة كبيرة من البحر الأحمر ، ولها فرضتها التي كانت ترسو فيها السفن وهي الجار ، وبينها وبين المدينة يوم وليلة ، وبينها وبين أيلة نحو عشر مراحل ، وهي فرضة ترفأ إليها السفن من أرض الحبشة وعدن والصيس وسائر بلاد الهند، وكانت ميسناء هاما حتى لقد سمى هذا الجزء من البحر والصيس وسائر بلاد الهند، وكانت ميسناء هاما حتى لقد سمى هذا الجزء من البحر هذا المرفأ وتلقوا منه حظا من التجارة العالمية .

وإذا كانت يشرب - نظراً لظروفها الداخلية - لم تستطع منافسة مكة في مجال التجارة بوجه عام في الفترة التي سبقت الإسلام، فإنها لم تلبث أن أخذت تنافسها منافسة خطيرة بعد الهجرة النبوية وقيام الدولة الإسلامية بها، فلم يكد المسلمون يستقرون بالمدينة حتى اتجهوا إلى التجارة الخارجية مع مزاولتهم للتجارة الداخلية وتنظيمها، فقد بدأ رجال من المهاجرين من قريش من أمثال طلحة بن عبيد الله والزبير ابن العوام وسعيد بن زيد وغيرهم يرحلون إلى الشام يجلبون منها التجارة (٥) . وفي الوقت الذي أخذت فيها قوات المدينة طريق الشمال على قوافل قريش ، أخذت المدينة تحاول أن تخلفها في هذا المضمار، وشيئًا فشيئا تحول الزمام إلى يثرب بعد أن صارت عاصمة الدولة العربة المهجدة.

<sup>(</sup>١) البخاري ٣/ ٥٥ - ٥٦ .

<sup>(</sup>٢) نفسة ٣/ ٨٥ – ٨٧ .

<sup>(</sup>۳) البخاري ۲/ ۵٦ .

<sup>(</sup>٤) ياقوت ٥/ ٩٢ – ٩٣ .

<sup>(</sup>٥) ابن قتيبة : المعارف ٦٧ . السمهودى ١/١٧٤ الدلالات السمعية ٦٣٦-٦٣٨ ، ٩٤٢ ابن جزم : جوامع السيرة ١١٩ - ١٢٠ .

### المكاييل والموازين:

لما كانت حاصلات المدينة في الأغلب حاصلات زراعية فإن المكاييل كانت أكثر استعمالا فيها من الأوزان؛ ولذلك قالوا المكيال مكيال أهل المدينة ، والوزن وزن أهل مكة (١) . وكانت المكاييل أنبواعا وحدتها «المد» وهو أربع حفنات بحفنة الرجل الأوسط. والصاع مكيال قدره أربعة أمداد (٢) وهو خمسة أرطال ، والفَرق قدره سبعة عشر رطلا وثلائة أرباع الرطل (٣) والوسق يساوى حمل بعيسر ويساوى ستين صاعا أو ثلاثمائة وعشرين رطلا (٤) .

أما الأوزان المستعملة فهى: الدرهم والمثقال والدانق والقيراط والنواة والرطل والقنطار ، والقيراط نصف الدانق، ووزن الدرهم ستة دوانق، وكل عشرة دوانق تساوى سبعة مثاقيل، والأوقية تساوى اثنى عشر درهما، والنش نصف أوقية ، والنواة من الذهب تساوى وزن نواة التمر أو هى وزن معلوم عندهم، والقنطار مائة رطل (٥).

#### العملة:

كانت العملة هي الدراهم والدنانير ، والأولى من الفضة والثانية من الذهب ، وكانت أنواعًا من ضرب فارس والروم ، ومنها ما لم يكن مضروبا ولا منقوشًا من اليمن أو من المغرب ، وكانوا يتعاملون أحيانا بالوزن في الذهب والفضة على السواء . وكانت الدنانير في الغالب تحمل من بلاد الروم عليها صورة الملوك واسم الذي ضربت في أيامه مكتوبة بالرومية ؛ ولذلك كانت العرب تسميها الهرقلية ، وكانت غالبية الدراهم فارسية عليها صورة كسرى واسمه مكتوب بالفارسية ، ولم يكن للعرب في ذلك الوقت

<sup>(</sup>١) التراتيب الإدارية ٢٨٨١ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ١/٨٢٤ – ٢٩٤ .

<sup>(</sup>٣) القاموس مادة «ف ر ق» .

<sup>(</sup>٤) انظر في هذا كله : الـتراتيب الإدارية ٢٨/١ - ٤٣٨ ، وكذلك انظر القاموس مادة ( م د د ، ص وع ، ف رق ، و س ق ،

<sup>(</sup>٥) انظر التراتيب الإدارية ١٣/١٦- ٤١٤ - ٤١٥. وانظر القاموس مادة «ث ف ل د ل ق ، ق رط ، ن و ى، رط ل ».

دور للضرب ، ولم نعرف أنهم ضربوا العملة لحسابهم فى أى من بلاد الدولة الفارسية أو الرومية؛ ولذلك اعتمدوا على العملة الخارجية يؤتى بها من الخارج أو يجلبها الوافدون من التجار من أهل هذه البلاد حين يفدون إلى بلاد العرب يستبضعون منها؛ ولذلك كان العرب فى كشير من الأحيان يستعملون الوزن فى الذهب والفضة فى معاملاتهم (۱)

# النشاط الصناعي

كانت المدينة أظهر من مكة في النشاط الصناعي ، فقد كانت تقوم بها صناعة معتمدة على الإنتاج الزراعي ، كما كانت أيضًا ضرورية للأعمال الزراعية ، ثم إنه كان بها صناع متخصصون احترفوا أنواعًا من الصناعات وبرعوا فيها وبخاصة صناعة الحلي والأسلحة ، هذا إلى صناعات أخرى هي من مستلزمات حياة المدن ومن مستعملات الناس في حياتهم اليومية ، وإذا كان بعض هذه المستلزمات قد جلب من الخارج مصنوعا ، إلا أنه ليس من المعقول أن يجلب الناس كل ما يحتاجون إليه جلبًا ، وأن يعيشوا عالة على العامل الخارجي في كل شيء ، بل لابد من قيام طبقة من العمال تقوم بصناعة محلية ، وبخاصة إذا توافرت المادة الخام لها ، كما أن هناك أعمالا لا يمكن جلبها من الخارج مثل النجارة والحياكة ونحت الحجارة وما يستلزم البناء من صناعة .

ولقد قامت فى المدينة صناعات معتمدة على الإنتاج الزراعي ، وأهمها صناعة الخمر من التمر والبسر وكانوا يسمونها الفَضِيخ (٢) ، وكانوا يشربونها ويتاجرون فيها، وكان لديهم منها كميات كبيرة يختـزنونها فى الجرار سواء فى ذلك العرب واليهود . كما

<sup>(</sup>١) التراتيب الإدارية ١/ ٤١٣ - ٤١٦ .

<sup>(</sup>٢) (الفضيخ شراب يتخذ من البسر وحده من غير أن تمسه النار) القاموس مادة •ف ض خـ،

<sup>(</sup>روى عن أنس بن مالك قال: كانت ساقى القوم فى منزل أبى طلحة، وكان خمرهم يومئذ الفضيخ فأمر رسول الله مناديا ينادى ألا إن الخمر قد حرمت ، قال: فقال أبو طلحة : اخرج فأهرقها فخرجت فأهرقتها فجرت فى سكك المدينة») البخارى ٣/ ١٣٢ (ووجد المسلمون فى مغانم قريظة خمرًا وجرار سكر كشيرة فأمر النبى بإهراقها) إمتاع ١/ ٣٤٥ .

كانت تقوم صناعة الخوص من سعف النخل ، فيصنوعون المكاتل (المقاطف) والقفف مما يستخدم في أعمال المنزل وفي أعمال الزراعة، وكذلك كانت قتوم أعمال النجارة اللازمة للبيوت من أبواب ونوافذ وأثاث ، وكان أغنياء اليهود يملكون كثيرًا من الأثاث (١) كما كان استعمال الكراسي أمراً شائعًا يصنعونها من الخشب وأرجلها من لبيوتهم (١) كما كان استعمال الكراسي أمرًا شائعًا يصنعونها من الخشب وأرجلها من الحديد (٢) وقد أعان على قيام الصناعة من الخشب وجدود شجر الطرفء والأثل في منطقة الغابة في شمال غربي المدينة (٣) . كما كانت الحدادة إحدى الصناعات القائمة في المدينة والمرتبطة بالأعمال الزراعية ، فالزراعة تحتاج إلى فنوس ومحاريث ومساح ومناجل للحصد، وغير ذلك مما يـستعمله الزراع من آلات ، وكانت هذه الآلات تصنع في المدينة يقوم بصناعتها بعض الناس من العرب ومن اليهود ومن الموالى على السواء، وإن كان الموالى والعبيد أكثر احترافًا لها(٤) . وإلى جانب هذه الصناعات كانت تقوم صناعة الحلى ، وقد تخصص فيها واشتهر بها بنو قينقاع من اليهود ، احترفوها ولم يحترفها أحد من العرب معهم (٦) ، وكانوا يصنعون أنواعًا كثيرة من الحلى الذهب، منها الأساور والدمالج والخلاخيل والأقـرطة والخواتم والفتخ (جمـع فتخة وهي الدبلة) والعقود من الذهب أو الجوهر والزمرد أو من الجزع الظفاوي وهو خرز ثمين به ألوان بيضاء وسوداء ، وكانوا يبيعون هذه الحلى في سوق عرفت بهم، كان يأتيها النساء من أهل المدينة يشترين ما يلزمهن منها(٧) ، ويقدم إليها الناس يأخذون ما يلزم لنسائهم وفتياتهم سواء في ذلك أهل المدينة وأهل البادية أو المدن الحجازية، وقد كان اليهود يمتلكون حليًا كثيرة من هذه الحلى (٨).

<sup>(</sup>١) إمتاع. نفسه.

<sup>(</sup>٢) الدلالات السمعية ١١٥ - ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) أسد الغابة ٢/١١ . . البخاري ٣/٦٣ . الدلالات السمعية ٢٥٧ - ٢٥٨ .

<sup>(</sup>٤) أسد الغابة ٨/ ٣٨ - ٣٩ . البخاري ٣/ ٦٠ الاستيعاب ١/ ٥٥ .

<sup>(</sup>٥) البخاري ٣/ ٦٠ ، ١٤٤ . الواقدي ١٤٠ .

<sup>(</sup>٦) الواقدي ١٣٨ - ١٣٩ .

<sup>(</sup>٧) الدلالات السمعية ٦٦١ جوامع السيرة ١٥٤ .

<sup>(</sup>٨) طلب النبي ﷺ من كنانة بن الربيع أن يظهر كنز بنى النضير بعد فتح خيبر، فجحد أن يكون عنده لكن النبى على عدف مكانه، فلما أخرجه وجد جلد جمل وبه كثير من حلى الذهب : أساور وخلاخيل ودمالج وأقراط وخواتم وعقود) ابن هشام ٣٨٨/٣ – ٣٨٩ إمتاع ٢٠٧/١ .

كما كانت صناعة الأسلحة والدروع قائمة بالمدينة ، يحترفها اليهود وقد روجوا لها ترويجًا كبيرًا حتى قالوا إنهم ورثوها عن داود النبى (١) وكانت السيوف والنبال تصنع بالمدينة، ونبال يشرب مشهورة، وكان من الصناع من يتخصص في جلاء الأسلحة وصقل السيوف (٢) . ثم كانت هناك أدوات الصيد يصنعونها من فخاخ وشباك وأشراك من الحديد وغير ذلك (٣) .

وإلى جانب هذه الصناعات الهامة كانت تقوم صناعات النسيج يقوم عليها النساء (٤) ، كما كانت الخياطة والدباغة من الصناعات والحرف التي يحترفها بعض الناس (٥) ، كما كان يوجد بناؤون وعمال يقومون على النحت وضرب الطوب (٦) ، وصناع يصنعون آنية المنازل وأدواتها من نحاس وفخار للأكل والشرب وما إلى ذلك من مصنوعات هي مستعملات الناس وحاجاتهم اليوم.

وهكذا كانت الصناعة كثيرة في المدينة ، وكان يقوم عليها أناس من أهلها من العرب ومن اليهود ، ومن الموالي والعبيد ممن قدموا إلى المدينة وأقاموا فيها أو استقدمهم أهلها أو اشتروهم للعمل لهم ، وقد كان في المدينة بعض من هؤلاء منهم فرس وروم وقبط وأحباش أقاموا بالمدينة وعملوا لأنفسهم أو لسادتهم بها. ولولا ظروف المدينة الداخلية التي عوقتها من نشاطها لكانت مدينة ذات شأن خطير ، ولربما تفوقت على مكة وسيطرت على منطقة الحجاز كلها . وقد أحسن أهلها فعلا بمدى أثر هذه الخلافات المعوقة وسعوا إلى إصلاح شأنهم ، ولما لم يكن من أهل المدينة من الزعماء من يستطيع أن يكسب رضاء كافة الأطراف ؛ فقد رغبوا في إدخال عنصر أجنبي محايد لم يتورط في منازعات المدينة وخلافات عصبياتها ، فكانت الهجرة النبوية التي تغير بها الوضع في المدينة تغيراً كاملا .

<sup>(</sup>٦) الدلالات السمعية ٦٦٧ - ٦٦٨ .



<sup>(</sup>١) السمهودي ١٩٨/١ .

<sup>(</sup>٢) الدلالات السمعية ٤٠١ .

<sup>(</sup>٣) نفسه ٦٧٦ – ٦٧٧ .

<sup>(</sup>٤) / ٢١٢ . الدلالات السمعية ٦٥٤ . البخاري ٢/ ٦١ .

<sup>(</sup>٥) الدلالات السمعية ٦٥٦ - ٦٦٨ . البخاري ٢ / ٦١ .



# الفصلالخامس

# الهجرة وتأسيس الدولة الإسلامية في يثرب

فئة قبليلة هاجرت إلى يشرب مع النبى على الدور وتحسروا عليها ، ورموا كثيرة من دور مكة ، وتألم كثير من المكيين لقفل هذه الدور وتحسروا عليها ، ورموا النبى على النه فرق بين الناس (١) . كانوا فئة قليلة مشردة مطرودة أخرجت من ديارها وأموالها، وفي نفسها حنين إلى من تركوا من الأهل ، فلم يستقبلوا حياتهم الجديدة، أو لم تستقبلهم حياتهم الجديدة بالترحاب، فقد كان جو المدينة وبيئا رطبا، فأصيب كثير من المهاجرين بالحمى (٢) ، ثم إنهم كانوا محتاجين في هذا العهد الجديد إلى أن يدبروا أمر معاشهم بطريقة ما، بعد أن تخلوا عن أموالهم في مكة وهاجروا فارين بدينهم وأنفسهم . هذه الفئة القليلة التي يعمل فيها الحنين والحمى، والتي تدبر أمر معاشها على نحو ضئيل (٣) ، استطاعت أن تبلغ في يثرب ما لم تبلغه في مكة ، ونالت توفيقا لم تنل مئله من قبل ، فلابد أن توجد أسباب تعلل هذه التوفيق.

وأول هذه الأسباب هو أن اليهود كانوا قد هيأوا السناس لفكرة الديانة السماوية ، فقد كانوا أهل كتاب . وكان الأوس والسخزرج وثنيين، لكن الاتسمال المستمر جعل الفريقين يعرفان أديان بعضهما. وقد كان اليهود يفاخرون الأوس والخررج بدينهم وكتابهم ويعيرونهم وثنيتهم، ويسهدونهم بقرب ظهور نبى جديد يحطم الأصنام؛ فينضمون إليه ويقتلونهم «قـتل عاد وإرم». فالأوس والخزرج الوثنيون حين دعوا إلى

ابن هشام ۲/ ۷۹ . ابن کثیر ۳/ ۱۷۰ – ۱۷۱ .

<sup>(</sup>٢) البخاري ٢٣/٣ ، ٥/ ٦٦ - ١٧ . ابن كثير ٢/ ٢٢١ - ٢٢٤ .

<sup>(</sup>٣) البخاري ٣/ ٥٣ ، ٦٠ .

الإسلام كانوا أكثـر استعدادًا لتقبله وفهم مـعناه من وثنيي مكة، وكانوا أسـرع إلى هذا النبى الذي كثيرًا ما كانت تهددهم به يهود وأحرص على ألا يُسبقوا إليه (١).

ثم إن الأوس والخزرج كانوا في هذا الوقت أصحاب الكلمة العليا في يثرب، وكانوا قد أصبحو سادة الموقف بها وأصبح اليهود يعتبرون موالي لهم، فإذا تحالف النبي على مع الأوس والخزرج ودخلوا في دينه كان له ألا يخشى اليهود، كما كان في مقدور الأوس والخزرج أن يُدخلوا في المدينة من شاءوا دون أن يخشوا اعتراض اليهود عليهم. وقد استطاع النبي على فيما بعد أن يرغم اليهود على الانضمام إلى الجماعة الجديدة، وأن يرغمهم بعد ذلك على أن يخرجوا من المدينة حين تبين منهم الخيانة وأصبحوا خطراً على الدولة الناشئة.

والأمر الثالث الذي مهد للنبي على هو أن كثيراً من زعماء الأوس والخزرج ، الذين كان الناس يرشحونهم للرياسة ، والذين كانوا موضع التبجيل والاحترام ، والذين كانوا أصحاب الكلمة النافذة في يثرب وكان من الممكن أن تقف مطامعهم الشخصية في وجه النظام الجديد ، مات أكثرهم في موقعة بعاث بين الأوس والخزرج قبيل الهجرة فلم يجد النبي على إلا الرؤساء الثانويين وكان هؤلاء أميل إلى الطاعة أو كانوا على أي حال أسهل قياداً (٢) .

وأمر رابع لا يقل أهمية ، وهو أن فكرة الخير التي تمتلئ بها النفس ويقتنع بها العقل تجعل من قوة الفرد الضئيلة قوة ضخمة ، كأن القوة الفردية تتضاعف بمقدار ما في النفس من إيمان بالفكرة؛ لأن هذا الإيمان وهذه العقيدة يورثان صاحبهما قوة تمكنه من أن يصل إلى غايته لا يستطيع صده عائق أو معوق.

هذه هى الأسباب التى ساعدت الفئة القليلة الطريدة الطارئة على المدينة. وما كاد النبى عليه يستقر بها حتى بدأ تنظيم أمر الدعوة الإسلامية تنظيما يختلف عن التنظيم المكى.



<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۸/۲ .

<sup>(</sup>٢) البخاري ٥/ ٦٧ .

بدأ النبى على الدور الأساسى من الدعوة ، واتخذ النبى على فيه فيه شخصية وأجناسهم، وبهذا بدأ الدور الأساسى من الدعوة ، واتخذ النبى على فيه شخصية سياسية إلى جانب شخصيته الدينية. وكان نظام الدولة التى أقامها النبى على في المدينة من نبوع أصيل جديد، إذ كان يجمع بين المسورى والحكم المطلق ، قال من نبوع أصيل جديد، إذ كان يجمع بين المسورى والحكم المطلق ، قال تعالى: ﴿ وَاللّهُ هُو اللّهُ هُو اللّهُ هُو اللّهُ هُو اللّهُ هُو اللهُ هُو اللهُ هُو الله وقال الله وقال الله وقال الله على الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن العكم في أن واحد. كما كان في نفس الوقت يجمع الشورى والاستقلال بالرأى في الحكم في أن واحد. كما كان في نفس الوقت يجمع بين حكم رجال الدين والاشتراكية. كان ذلك النظام في إطاره دينيا مطلقًا يرتكز على الأوامر والأحكام العامة المنزلة، ولكنه في تفاصيله وتطبيق أحكامه اشتراكي شورى. وهذه الدولة فذة في تاريخ البشرية ؛ لأنها – بالرغم من قيامها في الأصل على أسس دينية – أقرت مبدأين لا وجود لهما إلا في دولة غير دينية، وأول هذين المبدأين هو حرية الأديان ، وهي حرية لا تقرها الدولة الإسلامية وتسمح بها فحسب بل إنها تتعهد برعايتها. وثانيهما هو مبدأ تعريف فكرة الوطن والدولة في أوسع معانيها تسامحا وإنسانية، وهو مبدأ يكفل المساواة في الحقوق والواجبات الوطنية بين جميع أفراد الدولة على اختلاف أجناسهم وألوانهم ولغاتهم وعقائدهم.

وقد برزت عبقرية النبى على الدور المدنى، وظهرت المقدرة الفائقة فى التنظيم والاحتياط للمستقبل، فقد كانت مهمته فى مكة هى الدعوة إلى الدين الجديد، وإمداد المسلمين بالثبات والصبر واليقين . . أما فى المدينة فلم يكن عليه أن يكتفى بتبليغ الوحى الذى ينزل عليه، بل كان عليه أن ينظم الحياة فى المدينة نفسها، فقد أصبح زعيم جماعة سياسية، وقد أدرك هو هذا الموقف من أول الأمر وحتى قبل هجرته إلى المدينة (١) ، وأخذ يعالج الأمور على هذا الأساس، فسكان المدينة الأصليون هم الأوس والخزرج - وهما قبيلتان قد وقع الشر بينهما كما رأينا من قبل واليهود وهم أحياء تحالف بعضها مع الأوس وتحالف بعضها مع المدينة وهذه المحمدة الأصلية من أهل المدينة فى حاجة إلى توفيق حتى يمكن أن تعيش معيشة الجماعة الأصلية من أهل المدينة فى حاجة إلى توفيق حتى يمكن أن تعيش معيشة

<sup>(</sup>١) قال النفر من الخزرج الذين لقوا النبي ﷺ في الموسم يصفون قومهم بـأنهم في حالة فرقـة وشر: «فإن يجمعهم الله عليه (الإسلام) فلا رجل أعز منك، ٣٨/٢.

منسجمة. وقد انضاف إليهم المهاجرون ، وهؤلاء ولو أنهم استقبلوا من إخوانهم مسلمى يثرب استقبالا حسنا فى أول الأمر، إلا أنه يجب أن يحتاط لإقامتهم فى المدينة. ثم إن النبى عَلَيْ قد خلف وراء ظهره عدوا لدودًا هو قريش ، وهذا العدو قادر على العدوان ، ولمقاومة عدوانه يلزم الاستعداد والحيطة ، وبناء الجبهة الداخلية بناء سليما لتواجه الخطر الخارجى ، وقد واجه النبى عَلَيْ هذا الوضع من أول الأمر مواجهة تدل على فهم سليم وإدراك قوى ، وأظهر من بعد النظر ودقة التنظيم ما كفل لهذه الجماعة الاستقرار والترابط، والقدرة على النمو ومواجهة الاحتمالات الخارجية كلها بنجاح كبير أدى إلى تكوين الدولة الإسلامية العظيمة لا

# تكوين الدولة في يثرب

أول شيء قام به النبي ﷺ بعد استقراره في يثرب هو ضمان معيشة المهاجرين ، وهم جماعة تجار، تركوا أموالهم في مكة ، ولا أمل لهم في استردادها. وقد اعتمد النبي على حسن نية المسلمين من أهل يثرب - الذين عرفوا بالأنصار - وقد أظهر هؤلاء روحا عالية من المروءة والكرم فأعطوا المهاجرين شيئا من المال وسمحوا لهم بالتجارة (۱) ، كما عمل بعض المهاجرين في مزارع الأنصار مزارعة (۲) ، واستطاعوا بذلك أن ينظموا أمر معاشهم ولو على نحو ضئيل.

ثم رأى من أول الأمر أن يتخذ مكانًا يكون بمنزلة ناد عام للجماعة الإسلامية ، تقيم فيه شعائرها الدينية ، وفي الوقت نفسه تبحث فيه شئونها العامة ، فقام بيناء المسجد بعد أن استقر في المدينة بقليل (٣) فكان هذا المسجد هو المقر الذي اتخذته الرياسة الجديدة ، وفيه كانت تبرم كل الأمور ، وفيه كان الاتصال بين المسلمين للتشاور في شئونهم العامة من سلم وحرب واستقبال وفود وما إلى ذلك .

<sup>(</sup>۱) البخاري ۳/ ۰۵، ۲۵، ۱۰۹.

<sup>(</sup>٢) نفسه ٣/ ١٠٤ ، ١٥٥، ١١٦ . ابن كثير ٢/٨٢٧ – ٢٢٩ .

<sup>(</sup>٣) البخاري ٣/.

وبجوار المسجد اتخذ النبى عَلَيْقُ مساكنه ، وقد جعلت متصلة بالمسجد بحيث يخرج من بيته إلى المسجد رأسا (۱) ، وأصبح من السنة أن تبنى المساجد وتكون بيوت الولاة ودواوينهم مجاورة للمسجد . فالغرض من تأسيس المسجد كان دينيا لأداء الصلاة وسياسيا لإيجاد رابطة للجماعة الإسلامية .

بعد ذلك عمل النبي ﷺ على إقامة الاستقرار بين الجماعة البثربية، وإذا كانت لحمة الدم قد فشلّت - في المدينة - في أن تكون رباطا يؤلف بين الناس ، فقد أحل النبي ﷺ محلها رابطة العقيدة ؛ فأصلح أولا بين الأوس والخزرج وحرص على إزالة كل ما من شأنه أن يذكر بالعداء القديم بينهما، فجمعهما في اسم واحد هو «الأنصار». وإنا لنلمس هذا الغرض واضحا في تسمية المسلمين من أهل يثرب بالأنصار، فقد عرفوا جميعًا بهـذا الاسم، وصار علمًا عليهم جـميعًا ، وفي هذا إبعاد لـروح العصبـية ، وإدماجهما تحت هذا الاسم الواحمد يذكرهما دائمًا بالتآلف لغرض أسمى وهو نصرة المبدأ الإسلامي والاندماج في غرض أكبر من الأغراض القبلية. ثم عمد إلى التأليف بين هؤلاء الأنصار من الأوس والخزرج وبين المهـاجرين من أهل مكة، وفي هذا التجأ إلى المؤاخاة . والمؤاخاة تسمية إسلامية للنظام العربي القديم وهـو نظام الحلف فقد جعل كل رجل من المهاجرين يؤاخي رجلاً من الأنصار ، فيصير الرجلان أخوين بينهما من الروابط ما بين الأخـوين من قرابة الدم. وقد أنزل النبي ﷺ هذه القـرابة الحكمية منزلة الأخوة الطبيعية، بأن جعل المتآخيين يرث أحدهما الآخر، فإذا مات المهاجر ورثه أخوه الأنصاري وإذا مات الأنصاري ورثه أخوه المهاجر. وقد ظل المهاجرون والأنصار يتوارثون بهذا النظام إلى أن استقرت الدولة الإسلامية في يشرب ووضع نظام التوارث الإسلامي على أساس القرابة الطبيعية (٢). فهذا كان نظامًا مؤقتًا في حقيقته والغرض منه سياسي ، وهو الربط والتأليف بين المهاجرين إلى المدينة وبين أهلها الأصليين، وقد نزلت آية الوراثة بإلغاء هذا النظام بعد ذلك ﴿ وَأُولُوا الْأَرْحَام بَعْضُهُمْ أُولُي بَبَعْضِ في كتَابِ اللَّه منَ الْمُؤْمنينَ وَالْمُهَاجِرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ [الأحزاب] . فصارت هذه الأخوة أخوة أدبية لا ينطبق عليها التوارث، ولكن آثارها الأدبية بقيت زمنا طويلا في الإسلام (٣).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۱۸/۲ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢/ ١٢٣ – ١٢٤ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ۲/۱۲۷ .

بعد ذلك وضع النبى على دستوراً لتنظيم الحياة العامة في المدينة؛ وتحديد العلاقات بينها وبين جيرانها، ويدل هذا الدستور على مقدرة فائقة من الناحية التشريعية، وعلى علم كبير بأحوال الناس وفهم لظروفهم، وقد عرف هذا الدستور بالصحيفة، ولا نكاد نعرف من قبل دولة قامت منذ أول أمرها على أساس دستور مكتوب غير هذه الدولة الإسلامية فإنما تقوم الدول أولا ثم يتطور أمرها إلى وضع دستور. ولكن النبي ما كاد يستقر في المدينة وما كاد العام الأول من هجرته إليها ينتهى، حتى كتب هذه الصحيفة التي جعل طرفها الأول المهاجرين، والطرف الثاني الأنصار وهم الأوس والخزرج جميعا، والطرف الثالث اليهود من أهل يثرب. وهذه الصحيفة مهمة جداً لأنها حددت شكل الدولة الإسلامية، وكذلك هي مهمة لفهم الحوادث التي نشأت بعدها.

وقد بدأ كأنما ابتلعت الجماعة القائمة على أساس الدين تلك الجماعات القديمة القائمة على أساس رابطة الدم، ولكن تلك الجماعات في الحقيقة بقيت كما هي، وإن كان الشأن الأول قد انتقل منها إلى الجماعة الكبرى ، فدخلت الطوائف التي كانت موجودة في ذلك الحين ونعني بها القبائل والبطون والعشائر ، في الجماعة الكبرى الجديدة، واحتفظ لها الدستور بشخصيتها ، ولكنه نقل منها اختصاصاتها كوحدات قبلية إلى الدولة ، وإن بقي لها كل ما من شأنه أن يحفظ على الناس الروابط فيما بينهم؛ وبذلك تكونت في المدينة جماعة موحدة من حيث إنها «أمة الله» ولكن ذلك لم يكن دفعة واحدة فقد ظل يتحقق بخطى مستمرة ثابتة به

# الصحيفة

قال ابن إسحاق ، وكتب رسول الله ﷺ كتابا بين المهاجرين والأنصار، وادع فيه يهود وعاهدهم ، وأقرهم على دينهم وأموالهم واشترط عليهم وشرط لهم : «بسم الله الرحمن الرحيم، هذا كتاب من محمد النبي ﷺ بين المؤمنين والمسلمين من قريش ويشرب ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم، إنهم أمة واحدة من دون الناس،

المهاجرون من قريش على ربعتهم (١) يتعاقلون بينهم، وهم يفدون عانيهم (٢) بالمعروف والقسط بين المؤمسنين ، وبنو عوف على ربعتهم يتعـاقلون معاقلهم (٣) الأولى ، وكـل طائفة تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين، وبنو ساعدة على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة منهم تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين ، وبنو الحرث على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين، وبنو جشم على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى وكل طائفة منهم تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين الـمؤمنين ، وبنو النجار على ربـعتهم يتعاقلون مـعاقلهم الأولى، وكل طائفة منهم تفـدى عانيها بالمعروف والقسط بين المــؤمنين ، وبنو عمرو ابن عوف على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين ، وبنو النبيت على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى، وكل طائفة تفدى عانيها بالمعروف والقسط بين المؤمنين ، وبنو الأوس على ربعتهم يتعاقلون معاقلهم الأولى ، وكل طائفة منهم تـفدى عانيها بالـمعروف والقسط بين الـمؤمنين لا يتركون مُفْرحاً (٤) بينهم أن يعطوه بالمعروف في فداء أو عقل . ولا يحالف مؤمن مولى مؤمن دونه، وإن المؤمنين المتقين على من بغي منهم أو ابتغى دسيعة (٥) ظلم أو إثم أو عدوان أو فساد بين المؤمنين، وإن أيديهم عليه جميعًا ولو كان ولد أحدهم. ولا يقتل مؤمس مؤمنا في كافر، ولا ينصس كافرًا على مؤمن ، وإن ذمة الله واحدة، يجير عليهم أدناهم. وإن المؤمنين بعضهم موالي بعض دون الناس. وإنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة غير مظلومين ولا متناصر عليهم. وإن سلم المؤمنين واحدة: لا يسالم مــؤمن دون مؤمن في قتال في سبيل الله إلا على سواء وعــدل بينهم ، وإن كل غازية غزت معنا يعقب بعضها بعضا، وإن المؤمنين يبيء (٦) بعضهم على بعض مما نال

<sup>(</sup>١) على ربعتهم: الحال التي جاء الإسلام وهم عليها يعنى على شأنهم الأول وعاداتهم من أحكام الديات والدماء. ابن هشام ١١٩/٢.

<sup>(</sup>٢) العاني: الأسير .

<sup>(</sup>٣) معاقلهم : جمع معقلة، من العقل ، وهو الدية.

<sup>(</sup>٤) مفرحا : مثقلا بالدين.

<sup>(</sup>٥) الدسيعة : العطية.

<sup>(</sup>٦) يبيء : يمنع ويكف.

دماءهم في سبيل الله ، وإن المؤمنين المتقين على أحسن هدى وأقومه. وإنه لا يجير مشــرك مالا لقريش ، ولا نفـــــًا، ولا يحول دونه عــلى مؤمن . وإنه من اعــتبط (١٠) مؤمنا قتلا عن بيسنة فإنه قود به إلا أن يرضى ولى المقتول . وإن المؤمنين عليه كافة، ولا يحل لهم إلا قيام عليه، وإنه لا يحل لمؤمن أقر بما في هذه الصحيفة وآمن بالله واليوم الآخــر أن ينصر مــحدثًا ولا يؤويــه، وإنه من نصره أو آواه فــإن عليه لــعنة الله وغضبه يوم القيامة، ولا يؤخذ منه صرف ولا عدل ، وإنكم مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرده إلى الله عز وجل وإلى محمد ﷺ. وإن اليهود ينفقون مع الـمؤمنين ما داموا محاربين، وإن يهود بني عوف أمة مع المؤمنين. لليهود دينهم، وللمسلمين دينهم، مواليهم وأنفسهم، إلا من ظلم وأثم فإنه لا يُوتغ (٢) إلا نفسه وأهل بيــته ، وإن ليهود بني النجار مثل ما ليهود بني عوف، وإن ليهود بني الحرث مثل ما ليهود بني عوف، وإن ليهـود بني ساعدة مـثل ما ليهـود بني عوف، وإن ليـهود بني جشم مـثل ما ليهـود بني عوف، وإن ليهود بني الأوس مثل ما ليهود بني عوف، وإن ليهود بني ثعلبة مـثل ما ليهود بني عوف إلا من ظلم وأثم فإنه لا يُوتغ إلا نفسه وأهل بيته ، وإن جفنة بطن من ثعلبة كأنفســهم، وإن لبني الشطيبة مثل ما ليــهود بني عوف، وإن البر دون الإثم (٢٠) وإن موالى تعلبة كأنفسهم، وإن بطانة يهـود كأنفسهم ، وإنه لا يخرج منهم أحد إلا بإذن محمد ﷺ . وإنــه لا ينحجز على ثأر جرح، وإنه من فــتك فبنفسه فتــك وأهل بيته إلا من ظلم . وإن الله على أبر من هذا ، وإن على اليه ود نفقتهم وعلى المسلمين نفقتهم، وإن بينهم النصر على من حارب أهل هذه الصحيفة ، وإن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الإثم، وإنه لم يأثم امرؤ بحليف، وإن النصر للمظلوم، وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محاربين . وإن يثرب حرام جوفها لأهل هذه الصحيفة ، وإن الجار كالنفس غير مضار ولا آثم ، وإنه لا تجار حرمة إلا بإذن أهلها ، وإنه ما كان بين أهل هذه الصحيفة من حدث أو اشتجار (٤) يخاف فساده فإن مرده إلى

<sup>(</sup>١) اعتبطه : قتله من غير ما شيء يوجب قتله.

<sup>(</sup>٢) يوتغ : يهلك.

<sup>(</sup>٣) اإن البر دون الإثم، ، أي أن البر ينبغي أن يكون حاجزًا عن الإثم، والوفاء ينبغي أن يمنع من القدر.

<sup>(</sup>٤) الاشتجار: الاختلاف.

هذا هو نص الصحيفة كما ذكره ابن إسحاق . وأول ما نلاحظه هنا أن ابن إسحاق انفرد بهذا النص، ولم يذكر إسناده في روايته، كذلك لم يشر إلى المصدر الذي أخذه عنه، فلم يذكر أنه وجده مكتوبًا، أو أخذه من أحد كتبه، وإن يكن من غير المستبعد أن يكون أخذه من بعض من سبقوه ممن كتبوا في السيرة ولم تصل إلينا كتاباتهم (٣) . على أن هذا لا يقلل من قيمة هذه الوثيقة التاريخية الهامة ولا يطعن في صحتها؛ وذلك لأن المصادر الأخرى أشارت إليها وإن لم تذكر نصها (٤) وقد ذكرتها المصادر المتأخرة (٥) ؛ ولأن أسلوب هذه الصحيفة يوافق تمامًا أسلوب العصر، كما يوافق روح التنظيم في المجتمع العربي من حيث الترابط القبلي والاعتراف بقوة العصبية وأثرها في المجتمع وأنه ليس من السهل التخلص منها.

وقد بدا واضحًا في الصحيفة أن البطون والعشائر أدخلت في النظام الـجديد بشخصياتها القبلية لا بأفرادها، وهذا ما كـان يجرى عليه المجتمع العربي في تكوينه في

<sup>(</sup>١) دهم يثرب : فاجأها .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ۱۱۹/۲ - ۱۲۳ .

<sup>(</sup>٣) انظر مقدمة سيرة ابن هشام بقلم محمد محيى الدين عبد الحميد ١/ ١٥ - ١٧ .

<sup>(</sup>٤) للواقدي ١٣٨ ، ابن سعد ٣/ ٦٨ ، الطبري ٢/ ١٧٢ ، إمتاع ١/ ٤٩ .

<sup>(</sup>٥) ابن كثير ٣/ ٢٢٤ - ٢٢٥ ، ابن سيد الناس ١٩٧/١.

ذلك الوقت . شم إنها توافق تشكيل المجتمع في المدينة من حيث أقسام القبائل وبطونها وارتباطاتها الحلفية، وكذلك حالة العرب في المدينة من حيث دخول بعضهم في الإسلام قبل كتابة الصحيفة وتأخر دخول بعضهم الآخر، فقد ذكرت أسماء البطون التي كانت قد دخلت الإسلام جميعها، وأدمجت البطون التي لم تكن قد دخلت في الإسلام في بند عام مثل «بنو الأوس» مع أن هؤلاء كانوا بطونا متعددة.

ثم إن نصوص المصحيفة توافق القرآن الكريم في المبادئ العامة من حيث: اعتبار المسلمين أمة واحدة من دون الناس (۱) ، ومن حيث التراحم والمتعاون بينهم، ومعاونة بعضهم بعضا فيما يفدح بعضهم ويثقل كاهله (۲) . ومن حيث الاحتفاظ برابطة الولاء وما يترتب عليها من حقوق الموالاة (۳) . ثم من حيث مراعاة حقوق القرابة والصحبة والجوار (٤) كذلك تحديد المسئولية الشخصية (٥) ، والبعد عن ثارات الجاهلية وحميتها (٢) . كذلك وافقت الصحيفة القرآن في وجوب الرضوخ للقانون ورد الأمر إلى الدولة بأجهزتها للتصرف في الأمور (٧) . وفي شئون الحرب والسلم ، وأن حرب الأفراد

<sup>(</sup>٣) ﴿ وَلَكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالَي مَمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانَ وَالأَقْرَبُونَ ﴿ ١٠ ﴾ [النساء].

<sup>(</sup>٤) ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسَاكِيْنِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَىٰ وَالْجَابِ وَالصَّاحِبِ بالْجَنْبِ ﴿ إِنِّكُ ﴾ [النساء]

<sup>(َ</sup>ه) ﴿ وَمَن يَكْسُبُ إِنْمًا فَإِنَّمَا يَكْسُبُهُ عَلَىٰ نَفْسِهِ ﴿ آَلُ ﴾ [النساء] ، ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ﴿ آَلِ ﴾ [فصلت].

<sup>(</sup>٦) ﴿ خُدِ الْعَفْوَ وَأَمُرْ بِالْمُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ [الأعراف].

 <sup>(</sup>٧) ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولَ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْم الآخِر ذَلكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴿ ٢ ﴾ [النساء].

وسلمهم إنما تدخل في الاختـصاص العام فلا تحدث فرديا (١) . كذلك معـاونة الدولة في إقرار النظام والأخذ على يد الظالم وعدم نصر المحدث أو إيوائه (٢) .

ونلاحظ أن الصحيفة ذكرت البطون الخسسة الكبرى للخزرج، وهم بنو عوف ، وبنو ساعدة، وبنو البحرث ، وبنو جسم، وبنو النجار ولم تذكر من بطون الأوس الكبرى إلا بطنين هما بنو عمرو بن عوف، وبنو النبيت ، ثم أدمجت باقى البطون الأوسية الأخرى تحت اسم واحد وهو «بنو الأوس» . وهذا يوافق ما كانت عليه الحالة في يثرب من حيث انتشار الإسلام بها في الوقت الذي وضعت فيه الصحيفة ، فإن بطون الخزرج كلها كانت قد دخلت في الإسلام وحتى من لم يكن منها مؤمنا فقد دخل في الإسلام ظاهريا، وأما بطون الأوس فلم يدخل منها في الإسلام إلا بنو عمرو ابن عوف وهم أهل قباء ، وبنو النبيت . أما باقى البطون الأوسية فقد تأخر إسلامها إلى ما بعد الخندق، فذكرتها الصحيفة مدمجة باسمها العام، وقد كانت تسمى «أوس الله» (٣) . كذلك نلاحظ أن الصحيفة قد ذكرت اليهود الموالين للبطون العربية، وأهملت ذكر القبائل الكبرى من اليهود ، فقد يتفق تمامًا مع ما كانت عليه المحالة السياسية في يثرب، فإن البطون اليهودية الصغرى كانت قد دخلت في أحلاف مع الأوس أو مع يثرب، فإن البطون اليهودية الصغرى كانت قد دخلت في أحلاف مع الأوس أو مع الخزرج وذلك به سيادة هؤلاء في يثرب .

أما قبائل اليهود الكبرى الثلاثة فقد اعتزت بقوتها وبقيت محتفظة بشخصيتها، ثم إنها ناوأت الإسلام وأظهرت عداءها ، ومع ذلك فقد وضعت الصحيفة بندا عاما لدخول اليهود في الدولة احتمالا لما قد يحدث من دخول هذه القبائل في النظام الجديد ، وفعلا ألحقت هذه القبائل بالدولة في محالفات ملحقة كما سنوضح فيما بعد.

من كل ذلك يتبين أن الصحيفة التى ذكرها ابن إسحاق صحيحة وأنها وثيقة هامة جدًا لفهم تطورات الأمور في الدولة اليثربية.

<sup>(</sup>١) ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَّةً ﴿ آلِبَقَرَةً ﴾ [البقرة] ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسِّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسِّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ ﴿ آَيُهُ ﴾ [الأنفال] .

 <sup>(</sup>٢) ﴿ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَىٰ حِمْلِهَا لا يُحْمَلْ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَىٰ ﴿ آَلَ ﴾ [فاطر].
 (٣) ابن هشام ٢/ ٤٦ .

وقد بينت هذه الصحيفة الأسس الكبرى في القانون الذي ينظم الحياة العامة والسياسية والتي كان معمولا بها في المدينة في أول الأمر، ويتجلى من هذا الكتاب إلى أي حد قد تغيرت الأحوال القديمة وإلى أي حد لم تتغير.

وأول هذه الأسس أن هذه الصحيفة أعطت صفة للجماعة الإسلامية ، فقد قررت أن المؤمنين والمسلمين من قريش ويثرب ومن تبعهم فلحق بهم وجاهد معهم أمة واحدة من دون الناس. وكلمة الأمة هنا ليست اسما للجماعة العربية القديمة التي تربطها رابطة النسب، بل هي تدل على الجماعة بالمعنى المطلق ، وبهذا التقرير ألغي النبي على الحدود القبلية، أو على الأقل لم يجعل لها وجودًا رسميًا بالنسبة للدولة، أو بلفظ آخر ارتفع هو عن المستوى القبلي المحدود ، وبهذا أصبح الإسلام ملكا لمن دخل فيه؛ فدخل بناء على هذه القاعدة شعوب كثيرة في الإسلام دون أن يضع الرسول ممن عقباً أمامها عقبات تحول بينها وبين الاشتراك في حياة العالم الإسلامي. وهذا المبدأ ومرونته هي التي كفت المسلمين في العصور الوسطى كثيرًا من الشرور وكفلت للإسلام دائمًا حيوية جديدة وسيوفًا تدافع عنه ، وهذه الفكرة كانت جديدة وكفلت للإسلام دائمًا حيوية جديدة وسيوفًا تدافع عنه ، وهذه الفكرة كانت جديدة في جماعة الله التي ترعى مبادئ السلام ومبادئ حماية الجار ونصرة المظلوم والله هو الشهيد الذي يشرف عليها ، ومحمد يشرف عليها باسمه ، فالإيمان هو رباط الاتحاد الشهيد الذي يشرف عليها ، ومحمد يشرف عليها باسمه ، فالإيمان هو رباط الاتحاد ، وهم في الوقت نفسه أول من يتمتع بالحقوق التي يخولها لهم.

والأمة لها منطقة من الأرض إجمالية ،وهى منطقة المدينة، وكل هذه المنطقة ينبغى أن تكون حرما وأرض سلام لا يعتدى فيها أحد على أحد. والأمة لذلك لا تشتمل على المؤمنين وحدهم، بل هى تتألف من كل من يتبعهم ويحارب معهم أى من كل أهل المدينة، وكان بين الأنصار قوم لم يسلموا ولكنهم لم يستبعدوا من الأمة بل أدمجوا فيها بنص صريح، وكذلك اليهود شملتهم الأمة وإن كانوا لا ينتمون إليها انتماء وثيقًا كالمهاجرة والأنصار؛ ولذلك لم تكن تقع عليهم نفس الواجبات وليس لهم نفس

الحقوق ، وقد ألحق بعضهم بنص صريح تمشيًا مع الروابط الحلفية بيشهم وبين الأنصار، ووضع بند عام لكل من يتبع الأمة بعد ذلك منهم؛ ثم عزز هذا البند بمحالفات خاصة بعد ذلك . وعلى هذا فدرجة الانتماء للأمة لم تكن واحدة بحيث بقى ما يشبه التمايز العربى القديم بين أصحاب الحق الكامل وبين غيرهم من تابع ونزيل.

والأمة برغم أنها ضمت كل طوائف المدينة فإنها لم تكن تتكون من أفراد وإنما كانت تتكون من جماعات، فالفرد لا ينتمى إلى الأمة إلا عن طريق العشيرة والقبيلة، فقد جاء في الصحيفة أن تبقى القبائل كما هي وأن تدخيل في الأمه كما هي ، وبذلك بقى التشكيل الاجتماعي البقبلي كما هو، ومع أن الإسلام أنكر نظريا فكرة استيازات المجتمع الوثني في العصر الجاهلي إلا أن نظام القبيلة بقوته الداخلية وأسلوبه في معاملة الغرباء كان أمراً مفيداً بحيث لم يكن بالإمكان نبذه أو الاستغناء عنه . وكذلك ترك رؤساء القبائل كما هم ولم يحل محلهم موظفون دينيون.

أما فيما يتصل بالعلاقة بين الأمة والقبائل وبتحديد سلطة كل منهما وواجباتها، فقد بقيت على القبائل النفقات التي ليست ذات صبغة خاصة محضة وخصوصا دفع الدية وفداء الأسرى؛ ذلك أنه لم تكن قد وجدت بعد خزينة للدولة. وكذلك بقى للعشيرة والقبيلة مسألة الولاء، فلا يجوز لأحد أن يحالف مولى دون مولاه ، وكذلك بقى حق الإجارة لم يقيد ، فلكل فرد الحق في أن يجير شخصا غريبا وهو ذلك يلزم الجماعة كلها ، ولكن استثنى من هذا إجارة قريش ومن نصرها فإن ذلك كان محرما على كل المشتركين في هذه الصحيفة.

وبمقتضى كل ذلك أصبح على القبائل أن تتنازل عن حق الأخذ بالثأر فيما بينها؛ لأن أول غاية للأمة هو منع نشوب حرب في الداخل فإذا قام نزاع وجب أن يعرض على القضاء ، وقد جاء في الصحيفة «وأنكم مهما اختلفتم فيه من شيء فإن مرده إلى الله عز وجل وإلى محمد على الله عز وجل وإلى محمد الله عز وجل ومحمد رسول الله على أو اشتجار يخاف فساده فإن مرده إلى الله عز وجل ومحمد رسول الله على أو السلام في الداخل بسبب القتل أو الفساد وجب لا على المجنى عليه أو على قبيلته أو

على الجماعة كلها فحسب، بل على أقرباء الجانى نفسه أن يهبُّوا متكاتفين عليه، وأن يسلموه لصاحب الثار لكى يقتاد منه بالسعدل. وعلى هذا لم يصبح الثار أمراً يتحول إلى ثار يجر ثارا، كما كانت الحال فى القبيلة السعربية من قبل حيث لم تكن هناك سلطة لها قوة القهر، أما فى المدينة فقد نفذ مبدأ السعقاب بالمثل تنفيذا صارماً لأن الله فى المدينة فقد نفذ مبدأ السعقاب بالمثل تفيذا المعنى الحقيقى لأن تنفيذه فوق رابطة الدم، لكن العقاب بالمثل لم يكن قد صار عقابًا بالمعنى الحقيقى لأن تنفيذه كان متروكا للمجنى عليه أو وليه ، وكان له أن يشأر لنفسه أو يتنازل عن المثار ويأخذ المدية أو يعفو ، ولكن مع هذا فإن مبدأ العقاب بالمثل صار نقطة انتقال من مبدأ الاخذ بالثار إلى مبدأ الأخذ بالعقاب ؛ وذلك أنه بانتقال حق التأديب من الفساد إلى الجماعة بالثار إلى مبدأ الأخذ بالعقاب ؛ وذلك أنه بانتقال من شئون الدولة ، وكانت الخطوة كافية لتفادى الترات الداخلية ، ولكى يسود السلام فى منطقة المدينة ويكون شاملا لا استثناء فيه، وعلى هذا لم تصبح هناك جماعات متعددة بتعدد القبائل تراعى السلام، الأمر الذى يجعل حمايتها غير كافية أو على الأقل غير فعالة على الوجه المرضى خارج حلود القبيلة ، بل أصبح هناك سلام واحد شامل هو سلام الأمة.

والغرض الثانى الذى أوضحته الصحيفة هو اتحاد القبائل لرد كل عدوان من الخارج ، وعلى المؤمنين أن ينصر بعضهم بعضا «دون الناس» وهم يتعاقلون بينهم، ويدهم على من سواهم، وهم على من بغى منهم. وليس واجب الثار من الأعداء واقعًا على أقرباء المقتول بحكم رابطة الدم وإنما هو واقع على كاهل المؤمن ليثار للمؤمن ، وبذلك خرجت الحرب من أن تكون داخلة ضمن الثار للدم كما كانت من قبل هى والثار للدم شيئًا واحدا، وإنما صارت الحرب حربًا فحسب، وكذلك صار السلام مع قوم أجانب أمرًا يعم المؤمنين جميعًا شأنه شأن الحرب، بحيث لا يستطيع أحد منهم أن يعقد سلامًا منفردًا لا يكون سلامًا للجميع.

وهكذا رسمت الصحيفة التخطيط العام للأمة، وإذا كانت هناك بعض الثغرات متمثلة في حق الإجارة الذي يجب متمثلة في حق المجنى عليه في الاخذ بالثار أو العفو ، وفي حق الإجارة الذي يجب أن يكون من حقوق سيادة الأمة ورئيسها، إلا أن نظام الأمة أخذ يكتمل شيئًا فيشيئًا،

وكان المؤمنون وعلى رأسهم النبى ﷺ هم روح هذه الأمة والعنصر السناهض الذي كانت تصدر منه الحركة، وكلما كان الدين ينتشر كانت أركان الأمة تقوى وتتوطد (١)

وكانت مهمة النبي على السياسية بعد هذا تنحصر في الدفاع عن حدود دولته وضمان الأمن لها، ولم تخرج تصرفاته عن هذا الهدف طوال العصر المدنى. والأساس الذي نفسر به كل التصرفات السياسية ، هو أن المدينة ومن انضم إليها دولة واحدة غير متصلة بما عداها إلا بالشروط الجديدة التي وضعها النبي على التعية لها. ولتقوية جبهة وبين غيرها إلا عن طريق الإسلام وعن طريق الالتحاق بها والتبعية لها. ولتقوية جبهة المدينة اعتبرت الهجرة إلى المدينة أساسًا للحصول على حق الرعوية للدولة الجديدة وفعلى من يدخل الإسلام ويريد أن يكون مواطنًا في يثرب أن يهاجر إليها ، وقد نزل القرآن بنص صريح في ذلك فقال: ﴿ وَالَّذِينَ آوَوا وَنَصَرُوا أُولَتِكَ بَعْضَهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضِ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُم مِّن وَلايتهم مِّن شَيْء حَتَّىٰ يُهَاجِرُوا وَإِن اسْتَنصَرُوكُم في الدّينِ فَعَلَيْكُمُ النّصُرُ إِلاَّ عَلَىٰ قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَاقٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ في الدّينِ فَعَلَيْكُمُ النّصُرُ إِلاَّ عَلَىٰ قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِّيثَاقٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ في الدّينِ فَعَلَيْكُمُ النّصُرُ إِلاَّ عَلَىٰ قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَاقٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ في الدّينِ فَعَلَيْكُمُ النّصُرُ إِلاَّ عَلَىٰ قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَاقٌ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ في الدّينِ فَعَلَيْكُمُ النّصُرُ إِلاً عَلَىٰ قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَاقٌ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا في الدّينِ فَعَلَيْكُمْ النّصَالَ المَاسَلَا العَلْمَالَ المِينَاقُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا قَوْم النّصَالُ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا قَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه واللّه اللّه واللّه اللّه واللّه اللّه اللّه واللّه واللّه اللّه اللّه واللّه اللّه اللّه واللّه اللّه اللّه واللّه واللّه واللّه واللّه اللّه واللّه اللّه اللّه واللّه اللّه واللّه واللله واللله والله والله

ونستطيع أن نقول: إن حكومة المدينة ظلت مقصورة على المدينة نفسها وعلى ريفها إلى عام فتح مكة سنة ٨ هـ، فالطور الأول في شكل الحكومة المدينية هو طور «المدينة - الدولة. (City - State) ، وقد دام ثماني سنوات ، فإذا استطاع أحد أن ينكر وجود مقومات الدولة المدينية في يثرب قبل الهجرة فهو لا يستطيع أن ينفي عن يثرب هذه الصفة بعد الهجرة.

وكما حرص النبى على أن يوجد فى داخل المدينة أداة للحكم ، وأن ينظم شئونها الداخلية، كذلك حرص عن طريق السرايا على أن ينضم إلى المدينة ما حولها من ريف وما حولها من قبائل، وأن يخطط لها مجالها ويقرر حدودها، ويعقد لها أحلاقًا مع القبائل النازلة فيما حولها؛ لأن الحاضرة لا تستطيع أن تعيش بنفسها، ولا تستغنى عن ريف يمدها بالمؤن ويكون مجالا لنشاطها. ولهذا الغرض قام النبي على بعدة سرايا، ابتدأت من المدينة واتجهت إلى جميع الجهات ، فأمنت هذا الريف. وعقدت

<sup>(</sup>١) انظر فلهوزن : تاريخ الدولة العربية ص ١١ – ١٥ .

فى أثناء هذه السرايا أحلافا مع القبائل المجاورة (١) ، إذ إنه لابد لسكان السمدن التى تقوم فى وسط جو بدوى أن تعمل حساب كبيرا لغزوات البدو، ولا يكون ذلك إلا عن طريق محالفة البدو ومهادنتهم، وأحيانا بدفع الإتاوات لهم، ثم كسر شوكتهم بالضرب على أيديهم عند اللزوم، وإشعارهم دائمًا بقوة المدينة وقدرتها على الضرب.

والسرايا التي عرفت في السنتين الأوليين كانت عبارة عن حملات حربية صغيرة، لا يقصد بها إلى الحرب، بل يقصد بها ما يقصد من أعمال الدوريات الحربية ، وهي المحافظة على الحدود أو الاستكشاف، وأحيانا إيقاع الضرر بأي عدو والانسحاب بسرعة. وقد بلغ عدد السرايا التي أرسلها النبي على قبل موقعة بدر ثماني سرايا اتجهت إلى كل الجهات ، قاد بعضها بنفسه وعقد لبعض أصحابه على بعضها .

ويذكر المؤرخون هذه السرايا على أنها عمليات حربية مقصودة بذاتها (٣) وعلى أنها متصلة بالصراع بين النبي ﷺ ومكة، وهذا خطأ في نظرنا، والخطأ آت من أن المصادر نفسها والمؤرخين المحدثين لم يفطنوا إلى أن هذه السرايا كانت عمليات حربية داخلية، يقصد بها كذلك ضمان الأمن ودفع الأذى الذي قد يأتى من الخارج.

على أنه كان من مهمة هذه السرايا منع تجارة قريش من المرور في أراضى الدولة الجديدة، طبقًا لنص الصحيفة الذي يقول: إنه لا تجار قريش ولا أموالها، وهذا داخل في نطاق أعمال السيادة للدولة اليشربية، وكان لابد من إشعار قريش، ومن إشعار القبائل المجاورة أن حدود الدولة الجديدة محروسة، وأن سيادتها على أراضيها يجب أن تحترم وأنه من المخير الاتفاق معها والاعتراف بها. ولم يكن الأمر في حقيقته من جانب يثرب بالنسبة لقريش أمر إعنات وإحراج وحروب، فإن المنبى على كان ينظر إلى قريش نظرة خاصة، فهو يقدر الميزات التي تنطوى عليها مهادنة قريش واعترافها بالدولة الجديدة، كما كان يدرك قيمة قريش بين العرب وما يعود من وراء الاتفاق معها من

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/ ۲۲۶ ، ۲۳۲ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/ ۲۲۳ – ۲۶۲ ، الطبری ۲/ ۱۲۱ ، ابن کثیر ۳/ ۲۶۸ .

<sup>.</sup> ۲۱۲ - ۱۲۲ - ۱۲۲ : ابن کثیر ۲۲۸ - ۲۲۸ : الواقدی ٤ هیکل : حیاة محمد ۲۳۷ . ۱۲۲ - ۲۲۸ Watt, Muhammad at Medina. P. 2-3 .

فوائد الدعوة الجديدة . كما كان يقدر ما تهم هذه القبيلة - التي هي قبيلته - من رجال تمرسوا بالحياة وخبروا الحكم وتسييسر دفة الأمور سياسيا واقتصاديا عبر عن هذه في مناسبة بعد النصر في معركة بدر، إذ يقول أحد الشبان من الأنصار، وقد جاء الناس يهنئون النبي عَلَيْلِمُ بالنصر قما الذي تهنئوننا به ؟ فوالله إن لقينا إلا عجائز صلعًا كالبدن المعلقة فنحرناها» فقال النبي عَلَيْق : «أي ابن أخي ، أولئك الملأ من قريش لو شهدت فعالهم احتقرت فعلك (١) . فالنبي سَلِيْ كان يحرص على مهادنة هذه القبيلة تقريراً لميزاتها أكثر مما يحرص على حربها وعداوتها. كما أنه كان يريد في الوقت نفسه أن يشعرها بقوة الدولة الجديدة وتصميمها على المحافظة على كيانها وسيادتها ، وأنه لا يسمح مطلقًا بأن توطأ أرضها من عدو لا غازيا ولا تاجرا. كما أن السرايا حملت في الوقت نفسه تهديدًا لقريش بأن تجارتها مرهونة برضاء الدولة اليثربية ، وعليها إذا كانت تريد أن تستمر في تسيير قوافلها نحو الشام أو نحو العراق أن تحسب حساب الوضع الجديد ، ويجب أن تغير من سياستها المنطوية على العدوان بالنسبة للنبي ﷺ والمسلمين في يثرب ، وأن تترك الحرية للمسلمين اللذين حبستهم في مكة، وتترك الدعوة البجديدة تأخيذ مجالها الحر دون مناوأة ودون حرب ، وإلا فإنها تعرض نفسها لقطع تجارتها والقضاء على مواردها الاقتصادية؛ بقفل طريق التجارة المار في أراضي الدولة اليثربية في وجه تجاراتها، لكن السرايا لم تحمل أكثر من هذا التهديد، فلم تشتبك في حرب مع قوافل قريش، ولم تستول على شيء منها ، إلا ما كان من سرية أرسلها النبي ﷺ إلى بطن نخلة بيـن مكة والطائف لتعرف أخـبار قريش ، ولم تكن هذه السرية من القوة بحيث تشتبك في حرب أو تصادر قافلة ، ولكن أفرادها تصرفوا على مسئوليتهم الخاصة؛ فاستولوا على قافلة صغيرة لقريش وقتلوا أحد رجالها وأسروا رجليين، وقد لام النبي ﷺ فعيلا رجال هذه السرية عيلى تصرفهم الشخصي هذا (٢) ؛ ومن هنا يتبين أن مهمة السرايا لم تكن هجومية ولم يكن يقصد بها إلى الحرب.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲۸۲/۲ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ٢/ ٢٣٨ – ٢٤١ .

لو سلمنا بهذا الأساس استطعنا أن نقول أن النبى على لم يقم بحرب هجومية إطلاقًا، حتى في أثناء المعارك الكبيرة التي وقعت بينه وبين قريش ، فإن موقعة بدر التي حدثت في السنة الشانية الهجرية حدثت داخل حدود إقليم المدينة، وعلى أثر تحدى المكيين للنبي على وتسييرهم قوافلهم بأراضي المدينة ممتهنين بذلك حق السيادة اليثربية، فأبو سفيان حين مر بقافلته في المنطقة اليثربية كان يتحدى ويدل على أهل يثرب بقوته ويستضئل شأن النبي على ولهذا خرج النبي الله وأراد أن يصادر هذه القافلة أو أن يحاربها، وكان أمرها يشغله منذ خرجت إلى الشام حتى رأى في منامه قبل أن تعود رؤيا تبشره بأن إحدى الطائفةين ستكون لهم، والطائفة الأولى هي القافلة والطائفة الثانية المعنية هي قوات قريش التي كان من المحتمل أن تخرج لنجدتها ومنع النبي على من مصادرتها (١)

ثم إن وقعة أحد سنة ٣ هـ وقعت فـى جوار المدينة مباشرة وعلى نحو ميلين منها، وكان المكيون فيها مـهاجمين مطالبين بثأر بدر (٢) . ثم إن النبـى على خرج فى السنة الرابعة إلى بدر لوعد بالحرب كان بينه وبين المكيين يوم أحد (٣) ، فلم يلق النبى يومنه خربًا (٤) . ولكـنه حـين سـار إلى بدر إنـما سـار إلى حـدود إقليـمـه ولم يتجاوزها.

فلما كان العام الخامس وهو العام الذى وقعت فيه موقعة الخنذق كان النبى على مستقرًا في يثرب وعدوه هو الذى جاء إليه متحديًا منتهكا لحقه في السيادة كما كان الحال في عام أحد، فالنبى على لم يكن مهاجما ، بل إنه أراد أن يبين نيته السلمية وأن يفهم الناس بطريقة مادية محسوسة أنه لا يريد حربًا، ولجأ في التعبير عن هذه النية إلى طريقة مستحدثة تأباها الفروسية العربية، وهي طريقة حفر خندق حول المدينة (٥). ثم

<sup>(</sup>١) ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّانِفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ﴿ ﴾ [الأنفال]

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/۳ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٣/ ٤٥ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ۲۲۲ .

<sup>(</sup>۵) ابن هشام ۲۳ / ۲۳۱ .

ظهرت نية النبى عَلَيْقُ السلمية بشكل واضح جداً لا يختلف عليه المؤرخون بعد عام الخندق، ونادى النبى عَلَيْقُ بكلمة «التقوى» أو كلمة «السلم» واعتبرها مقابلة لما كان يتبعه الناس يومئذ من الاستجابة «لحمية الجاهلية» فحمية الجاهلية تقابل كلمة السلم عند النبي عَلَيْقُ، والعبارتان رامزتان لمثلين مختلفين : المثل الإسلامية، والمثل العربية الجاهلية (١).

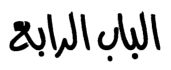
وقد حرص النبي ﷺ حين فتح مكة أن يتفادى الاصطدام بالمكيين ، وفعلا تم فتح مكـة سنة ٨ هـ وكان فتحًـا خلا من القتــال بوجه عام. وهو من قبــل هذا في عام الحديبية سنة ٦ هـ قد مـال إلى السلم برغم مـعارضة كثـير من أصحابه ، وعـد الفوز بالسلم غنيمة كبرى وفتحًا مبينًا (٢) ، إذ استطاع عمليا أن يسود المبدأ الإسلامي ويتغلب نهائيًا على مبدأ الجاهلية، ففي تسويد مبدأ السلم احتفاظ بقوى العرب سليمة ، قوى يثرب وقوى مكة على السواء ؛ استعدادًا لما كان يهدف إليه من توحيد العرب توحيدًا شاملا، وما تتطلبه الوحدة من قوة مادية وأدبية: من رجال ومن خبرة وتجربة. هذا إلى أن في السلم إبعادًا لسخيمة النفوس وأحقادها مما قد يكون له من أثر سبئ على روح الأفراد ، سواء إذا تم الأمر بالنصر أو بالصلح ، على أن في تسويد السلم حرية للعقيدة أن تنتشر دون أن تقف في وجهها عقبات مادية أو نفسية تصدها عن الانتشار أو تعطيل من سيرها؛ ولذلك نزل القرآن الكريم بسـورة الفتح بعد صلح الحديبية ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لُكَ فُتْحًا مَّبِينًا ﴿ ﴾ [الفتح] . والنبي ﷺ لم يلجأ إلى حـرب هوازن وثقيف يوم حنين إلا لأن هذه القبائل تحدت وتقدمت لحربه ورفضت الدخول فيما دخل فيه المكيون؛ وكانوا من قبل يسيرون حيث يسير أهـل مكة، وكانت الطائف تعتبر من ريف مكة، ولا يوجد شـريف من أهل مكة إلا ولــه في الطائف بستــان. وكذلك حرب الــنبي ﷺ مع القبائل العربية، فإنه لم يهاجم إلا القبائل التي استعدت لقتاله وتجمعت لذلك، وكذلك لم يهاجم اليهود إلا لخياناتهم وتجميعهم الجموع لحرب المدينة.



<sup>(</sup>١) ﴿ إِذْ جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمَيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهلِيَّةِ فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَلْزَمَهُمْ كَلَمَةَ التَّقْوَىٰ وَكَانُوا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءَ عَلِيمًا ﴿ آَنِكُ ﴾ [الفتح]

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٣/ ٣٥٥ - ٣٧٢ .

وهكذا نرى النبى في كل هذه السنين لم يتجاوز الهدف الذى رسمه وهو الدفاع عن دولته، وضمان الأمن لها مع تغليب كلمة «التقوى» أو كلمة «السلم»، والسلم هو المثل الإسلامي الذى يتردد إلى اليوم على الألسنة في التحية عند المسلمين «السلام عليكم»، فالنبى على لم يرد أن يفرض الدين بالحرب والإكراه في الدين إذ الإكراه والاضطهاد من الأمور التي تثير التعصب في نفوس المضطهدين . ومع ذلك فإن النبى على الجهاد ، ونزل القرآن الكريم بآيات كثيرة ترفع من شأن المجاهدين، إلا أن الجهاد لم يكن يقصد به إلا الدفاع وإعزاز الدولة الإسلامية بحيث تعيش في أمن عام، وإتاحة الفرصة للمبادئ أن تسير حجة بحجة وبرهانا ببرهان، دون أن تقف القوى المادية المسلمة في طريقها فتصدها أوتعنت أصحابها فتعطل من سيرها.

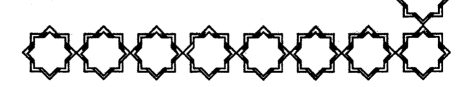


# الصراع بين يثرب وخصومها

الفصل الأول ، الصراع بين مكة والمدينة

الفصل الثاني: الصراع بين المسلمين واليهود

الفصل الثالث: الصراع بين المدينة والقبائل العربية





ما كادت الدولة التى أنشأها النبى ﷺ فى يشرب تقوم، حتى بدأ بينها وبين خصومها صراع عنيف استعمل فيه اللسان كما استخدم فيه السيف، وقامت فيه الدبلوماسية بدورها إلى جانب القوة المسلحة، وظهرت فيه قوة الأحلاف القديمة يترابطها ومصالحها المشتركة. كما ظهرت آثار الخصومة القديمة بين القبائل والطوائف سواء فى داخل المدينة أو خارجها. ولعب تشابك المصالح أو تعارضها دوراً هامًا فى توجيه الصراع وتقرير مصيره.

ولقد ظهر للدولة اليثربية خصوم فى داخلها وفى خارجها. ولم يمض وقت كبير حتى اتفقت مصلحة الخصوم فى الداخل والخارج. وتضافرت جهودهم على سحق قوة المدينة والقضاء عليها، وخنق الدين الجديد الذى قامت الدولة على أساسه. ومحاولة القضاء على صاحب هذا الدين حتى تعود الحالة إلى ما كانت عليه من قبل.

ولم يكن خطر الخصوم الداخليين بأقل أثراً من خطر الخصوم الخارجيين. بل إنه أحيانًا يكون أشد على الدولة. فإنه يربك داخليتها ويفكك جبهتها ويجعلها عرضة للسقوط أمام أى هجوم خارجى. وقد تمثل هذا الخطر في طائفتين من طوائف يثرب. فأما الطائفة الأولى فهم اليهود الذين رحبوا بالنبي على أول الأمر ظنًا منهم أنهم يستطيعون استمالته إلى جانبهم ليستفيدوا منه في تقوية مركزهم في يشرب وتدعيم مصالحهم بها، ولكن النبي على كان صاحب هدف أكبر من الأغراض المحلية، ومن هنا بدأ تعارض المصالح واضحًا بين الطرفين، فأخذ اليهود يكيدون للدين الجديد، وللوحدة الجديدة التي أقامها النبي على عرب يشرب، ثم اتصلوا بالعدو الخارجي ونظموا معه قوة كبيرة لسحق المدينة .

وأما الطائفة الثانية فكانوا جماعة من الأوس والخزرج دخلوا في الإسلام مراعاة للدخول عشائرهم، لكنهم كانوا مسلمين في الظاهر يستخفون بالكفر في باطنهم، وكان على رأس هذه الجماعة بعض الزعماء الذين فاتتهم مصالح عاجلة، وعجزوا عن مقاومة الوضع الجديد، وكان وجود هذه الجماعة غير المخلصة أمرًا بالغ الخطورة في كيان الدولة، لكن النبي علي عالج الموقف بالحكمة والأناة، ووكل أمر هذه الجماعة إلى عشائرها، وقد ظل يتقى خطرها حتى ضعف أمرها شيئًا فشيئًا.

وأما خصوم الدولة الخارجيون، فكانوا قريشاً ومن ارتبط بها من قبائل العرب على أساس المصلحة المشتركة. وقد عملت قريش منذ الهجرة على إحباط مشروعات النبي على للدينة بالاتصال بالطوائف المناوئة في الداخل، كما عملت على كسر شوكة الدولة اليثربية بانتسهاك حركة أراضيها ثم بالهجوم عليها بغية سحقها وتدميرها. وقد شاركت القبائل الموالية لقريش في هذا العمل إما بمحاولة الإغارة على أطراف الدولة أو بالمشاركة في جيوش قريش. لكن موقف القبائل كان دائما مرتبطا بمصالحها، وكان من الممكن تحويلها من جانب إلى آخر حسب مصالحها؛ ولذلك لم يكن موقف القبائل ثابتاً، وقد استطاع النبي على تعدل نهائيا لصالح يثرب. وفي كل أدوار هذا ثماني سنوات كان موقف القبائل قد تعدل نهائيا لصالح يثرب. وفي كل أدوار هذا الصراع استخدم الطرفان المتنازعان ونعني بهما المدينة ومكة التي هي العدو الأول وحولها التف كل الخصوم - كل مايملكان من قوة مادية وأدبية، وكان النصر معقودًا لمن يستطيع أن يتفوق على الآخر في توجيه الأمور توجيها سليما مبنيا على إدراك قوى للموقف الداخلي والخارجي في المدينتين، وعلى فهم طبائع المنفوس وتوجيهها للماصلحة.



# الفصل الأول الصراء بين مكة والمدينة

قبل أن ندخل في تفاصيل هذا الصراع يحسن أن نلقى ضوءًا على الحالة الداخلية في كل من المدينتين، فإن الظروف الداخلية في كل منهما لعببت دورًا خطيرًا في هذا الصراع، وكان تنظيم الجبهة الداخلية من العوامل الحاسمة في تفوق إحداهما على الأخرى. ولم تكن الجبهة الداخلية في كل من المدينتين سليمة كل السلامة، بل كان في كل منهما نقطة ضعف خطيرة سببت لكل منهما متاعب كبيرة. وكان نجاح إحداهما في تسوية مشاكلها هو العامل الأكبر في تفوقها فيما قام بينهما من صراع.

#### الحالة الداخلية في يثرب (الدينة)

كان فى المدينة عنصران من عناصر الضعف، وكان لهما من الخطورة ما كان من شأنه القضاء على هذه الدولة الناشئة، لولا اليقظة الشديدة والسياسة المرنة التى عالج بها النبى ﷺ أمر هذين العنصرين.

فأما العنصر الأول من عناصر الضعف فهو وجود اليهود في المدينة. وقد كانوا عنصراً كبيراً وقوة خطيرة لايستهان بها، وقد أجبرتهم الظروف على تقبل الوضع الجديد الذى نشأ بالهجرة، فحاولوا في أول الأمر التقرب إلى هذا الوافد الجديد لعلهم يستطيعون استمالته إلى جانبهم فربما استطاعوا بمعاونته أن يحولوا الموقف الداخلي في يثرب لصالحهم، وقابل الرسول على تقربهم هذا بتقرب بماثل، فاعترف بهم عنصراً في الدولة الجديدة، وأقرهم على وضعهم وديانتهم، ووضع بنودا في دستور المدينة (الصحيفة) حددت وضعهم كعنصر عامل مشارك في الحقوق والواجبات، وعقد مع قبائلهم الكبرى عقوداً ألحقتها بالدولة. لكن موقف اليهود في أنفسهم كان تربصاً وانتظاراً لما يتبلور عنه الوضع الجديد. فما لبثوا أن رأوا الأمور تسير إلى وجهة غير التي قدروها: رأوا النبي يدعو إلى التوحيد ولكن ليس هو التوحيد الذي يؤمن به اليهود، فلقد اتخذ اليهود من رسالة التوحيد التي جاء بها موسى دينًا، ولكنهم ربطوها بجنسهم، فالله الواحد هو إله إسرائيل الذي اختارهم لنفسه من دون الناس واختاروه بعنسهم، فالله الواحد هو إله إسرائيل الذي اختارهم لنفسه من دون الناس واختاروه

لأنفسهم من دون الآلهة، وبذلك كانوا يرون لأنفسهم ميزة على الناس. وكانوا حين تلم بهم شدة أو يحيط بهم الضعف والذل، ينتظرون مسجىء رسول أو (مسيح) ينقذهم من البؤس والشقاء، وقد تحولت عندهم هذه الأمنية إلى عقيدة راسخة، ويقول المؤرخ اليهودي إسرائيل ولفنسون: «مسلأت هذه القيصة صحفًا كثيرة من صحف الأدب الإسرائيلي القديم والحديث. . ولاتزال هذه العقيدة إلى اليوم راسخة في نفوس الطبقات المتدينة من اليهود. وإذا قام شخص وادعى أنه المسيح المنتظر الذي يحنون إليه منذ أزمان طويلة أنكروا ادعاءه وسفهوا قوله ورفضوا الإذعان إلى ما يدعوهم إليه. وكأن الأمة الإسرائي الله كانت ترمى بهذه الفكرة إلى غاية معنوية لا يريدون تحقيقها بوجه من الوجوه» (١). ولقد نزل القرآن الكريم يـندد باليهود ويذكر تناقضـهم في أنفسهم ﴿لَقَدُ أَخَلْنَا ۚ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ رُسُلاً كُلَّمَا جَاءَهُمْ رَسُولٌ بِمَا لا تَهْوَىٰ أَنفُسُهُمْ فَريقًا كَلَّبُوا وَفَريقًا يَقَتُّلُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ [المائدة] فكأن غاية اليهود من أمنيتهم أن يجدوا من يأتي بما يهوون منَّ سيـطرة ونفوذ، لا بما تتطلبه الدعوة من إصـلاح وخير يعم الناس جمـيعًا، ومن أجل ذلك كذبوا أنبياءهم، وعارضوا المسيح وحاربوا دعوته وسعوا إلى قتله، فإذا جاء محمد فدعا إلى هذا الإله الواحد الناس جميعًا بغض النظر عن أجناسهم، فإنه بذلك يزيل عن بني إسرائيل هذه الميزة التي يستـفتـحون بها على الآخـرين. وإذن فلا تهادن بينهم وبين محمد الذي يسعى إلى تحطيم تلك القواعد المقررة التي سار عليها يهود، فقامت بينهم وبين النبي ﷺ محاجات ومجادلات ما لبثت أن اتخذت من جانبهم موقف التحدي والمعاندة، بل لم تلبث أن ورطتهم فيما لايصح أن يتورط فيه ناس لهم دین سماوی وعندهم کتاب، فلقه کفروا بکل مبادئ التوحیه نکایة فی محمد، فأعلنوا لقريش حين سألتهم أدينها خيـر أم مايدعو إليه هذا الرجل، أن دينهم خير وأن الحق في جانبهم (٢) وفي تورطهم في هذا الإثم الذي دفع إليه الحقد الأعمى بِتَفْضِلُهُمُ الْأُصِنَامُ عَلَى التَوْحِيد، نزل القرآن يعيرهم ويندد بهِم ﴿ أَلُمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَؤُلاءِ أَهْدَىٰ مَنَ الَّذِينَ آمَنُوا سَبِيلاً ﴿ فَا لَكِ اللَّذِينَ لَعَنَّهُمُ اللَّهُ وَمَنَ يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ﴿ فَأَن اللَّهُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ﴿ وَهَا النَّسَاء]

وأمر آخـر أثار حقد اليهـود، ذلك هو أن محمـدًا استطاع أن يؤلف بين الأوس والخزرج، وأن يجعل منهم كتلة قوية متمـاسكة تضاءل إلى جانبها وضع اليهود، ثم هو في كل يوم يدخل إلى المدينة من المهـاجرين ممن جـاءوا معـه من مكة ومن يلحق بهم،



<sup>(</sup>١) ولفنسون

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۳/ ۲۳۰.

ومن يدخل فى الإسلام من الأعراب ويهاجر ليقيم بالمدينة مايزيد العرب بها قوة ويزيد اليهود بها ضعفا، ويقضى على كل حلم يراود نفوسهم فى استعادة مركزهم أو حتى الاحتفاظ بهذا المركز.

ثم إن المهاجرين المكيين ما لبثوا أن اقتحموا الميدان الاقتصادى والتجارى منه بنوع خاص، ولهم من الخبرة بشئون التجارة ما تضاءلت معها خبرة اليهود، وليس أبرع من تاجر قرشى فى ذلك الوقت، فما لبثوا أن نظموا سوق المدينة وأجروا فيها التعامل على أسس جديدة جاء بها الإسلام، فلا ربا ولا إرهاقا ولا طرقًا ملتوية تذهب بأموال الناس، وبذلك نجحوا نجاحًا كبيراً وجنوا أرباحًا لا بأس بها، وسيطروا أو كادوا على سوق المدينة. والمال وجمعه عنصر حساس عند اليهبود يبيحون لأنفسهم فى سبيله ما لايباح من دين أو شرف؛ لذلك ما لبثوا أن تنكروا لعهودهم وأخلفوا مواثيقهم، وسعوا إلى تحطيم هذا الوضع الجديد فى الداخل والخارج. فأما فى الداخل فقد عملوا على إثارة الفتن والأحقاد القديمة بين الأوس والخزرج(١١). ثم قاموا يجادلون ويشككون فى الدين الجديد، ويصدون عنه من يريد الدحول فيه (١٠)، بل تطرقوا إلى المساس بالأشخاص والأغراض فأخذوا ينشرون قالة السوء، وانبرى شعراؤهم ينظمون الشعر فى على المسلمين والتحريض على حربهم، ويشببون بنساء الأنصار(٣)، بل ائتمروا بالنبى على المسلمين والتحريض على على العدو وخانوا الدولة، وأوشكت مؤامراتهم وخيانتهم لهم على المسلمين أن تقضى على المدينة قضاء تاما فى عزوة الأحزاب (١٥).

ولقد عالج النبى على موقف اليهود فى براعة وقدرة، وتغلب على حساسية الموقف التى كانت قائمة بمحالفة اليهود مع بعض بطون الأوس والخزرج، وكانت هذه المحالفات لايزال لها أثر فى هذه البطون، فكان لابد أن يعمل النبى على حسابا لشعورها، فترى النبى على يصانع اليهود مرة، ويجادلهم أخرى، ويصبر عليهم حتى تحين فرصة فيقلم أظفارهم ثم يرى نفسه مضطرا آخر الأمر إلى التخلص منهم نهائيا.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۱۸۳ ـ ۱۸۶.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۲/ ۱۳۵، ۱۷۰ ـ ۲۰۱.

<sup>(</sup>٣) نفسه ٣/ ٤٣ \_ ٤٣٦ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ٢/ ١٩١.

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ٣/ ٤٢٣ \_ ٤٢٤.

<sup>(</sup>٦) نفسه ۳/ ۲۲۹ ـ ۲۳۰، ۲۳۷.

أما العنصر الثانى من عناصر الضعف فقد كان ممثلا فى طائفة من عرب المدينة من الأوس والخزرج، ومن بعض المتهودة، ومن رجال بعض البطون اليهودية الصغيرة دخلوا فى الإسلام ظاهريا، فعرفوا بالمنافقين (١).

وكان رأس هذه الطائفة رجل من زعماء الخزرج هو عبدالله بن أبى بن سلول من بنى الحبلى. وقد رأى هذا الرجل أن هجرة الرسول على قد فوتت عليه مصلحة عاجلة كادت تصل إليه؛ ذلك أن الأوس والخنزرج قد تصالحوا بعد يوم بعاث واتفقوا على أن يملكوا عليهم رجلا منهم، وكان عبد الله هذا هو الزعيم الذى وقع عليه الاختيار، فإنه كان قد لزم الحياد في مراحل الصراع الأخيرة بين القبيلتين، وفعلا استعد قومه لتوليته مقاليد الرياسة، فلما كانت الهجرة تغير الوضع وفات عبد الله ما كان يريد وينتظر، من أجل هذا ضغن على النبي على الوضع الجديد كله، والتف حوله طائفة ممن شايعه، كما التف حوله اليهود لاتفاق مصلحة الطرفين (٢).

وقد عملت طائفة المنافقين على خلق المتاعب في المدينة، غير أن خصومة هؤلاء المنافقين تختلف عن خصومة اليهود وإن اتحدت مصلحة الطرفين في مناوأة النبي على المنافقون من عرب يثرب يرتبطون بعشائرهم برابطة الدم والقرابة، وليس من السهل التخلص منهم بإخراجهم من يثرب كما فعل النبي على باليهود، كما أنه من الصعب التخلص منهم بالقتل وإلا تعرضت المدينة لحرب العصبية، وتعرض النبي الله لأن يقال إنه يقتل أصحابه، وفي هذا إضعاف لمركز الدعوة الإسلامية بين القبائل لو شن العدو دعاية من هذا النوع، فقد كان المنافقون يظهرون الإسلام، فهم في الظاهر مسلمون ومن أصحاب محمد، وقد استشعر النبي على هذا الحرج حين أشار عليه عمر ابن الخطاب بقتل عبدالله بن أبي بعد أن سعى بالفتنة بين المهاجرين والانصار في غزوة بني المصطلق، وقد النبي على النبي على هذه الطائفة بعشائرها التي كانت تدرك موقف أصحابه النبي وقد استعان النبي على هذه الطائفة بعشائرها التي كانت تدرك موقف هؤلاء المنافقين وتقدر حلم النبي النبي الهم رعاية لخاطر عشائرهم ، وقد جعلت هذه هؤلاء المنافقين وتقدر حلم النبي الله النبي المهاجرين والانها من معتمداً يقتل هؤلاء المنافقين وتقدر حلم النبي النبي الهيئة بهم رعاية لخاطر عشائرهم ، وقد جعلت هذه

<sup>(</sup>١) (نافق الرجل إذا أظهر الإسلام لأهله وأضمر غير الإسلام وأقام مع أهله. ومحل النفاق القلب) القاموس مادة (ن ف ق).

<sup>(</sup>۲) السمهودی ۱/ ۱۵۵.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢/ ٢٣٥.

العشائر من نفسها وازعا يرد فتن هؤلاء المنافقين ويكبح جماحهم. وقد نجحت سياسة النبى على هذه إلى حد كبير، وخير شاهد على ذلك ما أورده ابن إسحاق، من استعداد عبد الله بن عبدالله بن أبى لقتل والده لو أمره النبى على الله بن عبدالله بن أبى الذين يعاتبونه ويأخذونه ويعنفونه، وحين تذاكر النبى على وعمر موقف عبدالله بن أبى وتعنيف قومه له، قال: «كيف ترى ياعمر؟ أما والله لو قتلته يوم قلت لى اقتله لأرعدت له آنف لو أمرتها اليوم بقتله لقتلته.

وموقف المنافقين كان شديد الخطورة على كيان الأمة الداخلى، لكنه لم يصل إلى الحد الذى وصل إليه موقف اليهود، فقد كان المنافقون حقًا يخذلون الدولة فى المواقف الحرجة، ولا يتعاونون تعاونا صادقا عند الخطر. كما حدث من عبدالله بن أبى حين خذل جيش المدينة ورجع بالمنافقين من غزوة أحد<sup>(٢)</sup> وكما تخاذل المنافقون فى غزوة الأحزاب<sup>(٣)</sup>. لكن هذه المواقف لم تكن فى خطورة الاتصال بالعدو وتمهيد الطريق له لدخول المدينة والقضاء على أهلها كما فعل اليهود، فقد كان المنافقون يعتبرون أنفسهم أهل البلد، وهم إن لم يدافعوا عنها حمية للدين قاتلوا من أجل أحسابهم وأعراضهم، ولذلك كان النبى عليه الله يستشيرهم حين يدهم المدينة داهم، فقد استشار عبد الله بن أبى فى غزوة أحد، وقد أشار عبد الله برأى صحيح، إذ إن الموقف كان يمس وطنه (٤)، كما قاتل بعض المنافقين قتالا رائعًا فى هذه الغزوة. وخير مثل لهم فى هذا الموقف رجل يسمى «قزمان» أبلى بلاء شديدًا وقتل وأشرف على الموت وجعل بعض المسلمين يبشره بالجنة قال فهاذا أبشر؟ فوالله ما قاتلت إلا عن أحساب قومى، ولولا ذلك ما قاتلت» (٥). وقد ظل خطر المنافقين على الدولة كبيرًا ما ظل اليهود فى يثرب؛ إذ إنهم كانوا على صلة داثمة بهم، بل إن اليهود هم الذين أذكوا النفاق فى يثرب فلما تم تطهير كانوا على صلة داثمة بهم، بل إن اليهود هم الذين أذكوا النفاق فى يثرب فلما تم تطهير يشرب من اليهود ضعف أمر النفاق، وأصبح النبى على الموت خطر هذه الطائفة.

هذه هي المتاعب التي واجهت النبي ﷺ في جبهته الداخلية، وقد تغلب عليها بمنتهى اليقظة والحزم، وزاوج في التغلب عليها بين اللين والشدة حتى استقام له الأمر.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۳/ ۳۳۷.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۳/۸.

<sup>(</sup>۳) نفسه ۲۳۱، ۲۷۸.

<sup>(</sup>٤) الواقدى ١٦٤ \_ ١٦٥.

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ۲۷/۳ ـ ۳۸.

#### الحالة الداخلية في مكة

أما الحالة الداخلية في مكة فكانت نقط الضعف فيها أشد وأعمق، وكان التغلب عليها أكثر صعوبة مما كان عليه الأمر في يثرب.

وأول هذه الأمور، هو الهجرة وماترتب عليها بالنسبة للوضع الداخلي في مكة؛ فقد هاجر كثير من المسلمين إلى الحبشة وإلى يثرب. ولم يكن كل من هاجر مغمورا أو غير محسوس الأثر في قومه، وإنما كان كـثير منهم صاحب نشاط وأثر مـحسوس في الحياة العامة، فحرمت مكة بخروجهم من عناصر طيبة كانت ذات قيمة كبيرة في الحياة الاجتماعية والاقتصادية. وأقفلت بالهــجرة كثير من دور مكة وأظهر المكيون ألمّا وحسرة على قفل هذه الدور. ثم إن كل بطن من البطون بل ربما كل أسرة من الأسر المكية قد تأثرت بهذه الهجرة التي قام بها المسلمون، فلم تبق أسرة إلا ومنها أب أو ابن أو أخ يعيش في غربته مهاجرًا، وليس أشد قسوة من فراق الأهل والأحبة، والشعور بما أصاب البيت من التفكك والتعادى، وخصوصًا في بيئة مثل البيئة العربية التي تقوم على الترابط القبلي وتحكمها نوازع العصبية، وفي مدينة مثل مكة تحرص أشد الحرص على وحدة القبيلة (قريش) فيها، وقد عمل ملأ قريش جاهدًا منذ أن صار أمر مكة إلى قريش على أن يحتفظ بوحــدة القبيلة ويصونها من التفكك، ووقف بكل قــوته في وجه كل ما من شأنه أن يؤدى إلى إراقة الدماء أو الوقوع في الثارات بين البطون القرشية؛ لذلك اتهم أهل مكة النبي ﷺ بأنه سعى إلى تحطيم هذه الوحدة وفـرق بين الناس، على أنه مهما يكن تعصب أهل مكة لوضعهم العام، فإن الشعور بالتأثم كان يملأ نفوس الأفراد. فإنه لايفر الإنسان من وطنه وأهله إلا لظلم وقع به أو إرهاق عجز عن تحمله ولم يطق دفعه عن نفسه، وهكذا كان إحساس قريش بظلّمها للمسلمين على الرغم من محاولتهم إلقاء التبعة على النبي ﷺ، وكان هذا الشعور الداخلي من عوامل إضعاف الروح المعنوية، وقد أخذ يشتد مع الأيام.

ثم إن هناك المستضعفين من المسلمين الذين لم يستطيعوا فراراً وحبسوا في مكة، هؤلاء كانوا من غير شك يثيرون العطف ويعذبون الضمير العام في مكة، وفي الوقت نفسه كانت عواطفهم وأمانيهم مع إخوانهم المسلمين، وكانوا يدافعون عن تصرفات المسلمين في المدينة تجاه قريش، ويكونون دعاية لهم بين أهل مكة (۱). بل منهم من المسلمين الفارين حربا على استطاع الفرار وجعل من نفسه ومن على شاكلته من المسلمين الفارين حربا على المكيين؛ يقطعون طريقهم ويستولون على ماتصل إليه أيديهم من متاجرهم، ويقتلون من يقدرون على قتله منهم (۲).



<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۲٤۲.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۳/ ۳۲۳.

ثم بنو هاشم في مكة وهم عشيرة النبي التحرية الأقربون، وقد حموه ودافعوا عنه طول مدة إقامته في مكة بعد البعثة إلى أن هاجر، وتحملوا الشدة والمقاطعة في سبيل نصرته بدافع العصبية، وحين اعتزم عقد البيعة الكبرى مع أهل المدينة لم يخف أمرها عن عمه العباس، بل إن العباس حضر هذه البيعة ليستوثق لابن أخيه وليطمئن على موقف أهل المدينة منه، ولقد كان العباس عينا للنبي على أهل مكة يكتب له بكل تحركاتهم واستعداداتهم ضده، وكان من بمكة من المسلمين يلتقون به وكان لهم عونا على إسلامهم، وكان يذيع بين أهل مكة أخبار انتصارات النبي على على خصومه، وهو بذلك يضعف الروح المعنوية عند أهل مكة، ومن غير شك كان له دور كبير في تسليم أهل مكة في عام الفتح سنة ٨هـ(١). كما كان هوى بني هاشم من غير شك مع محمد وأمانيهم في نصره، وكانت قريش تعلم هذا فيهم (٢)، ولكنها لم تكن تستطيع أن تفعل شيئًا. فلو فرضت عليهم الهجرة وأخرجتهم من مكة فإنها بذلك تزيد من عدد محمد وتكثر من عدد الحانقين عليها، وتحرم كذلك من رجال لهم نشاط اقتصادى كبير مثل العباس بن عبدالمطلب ومن رجال موالين لها منهم من أمثال أبي لهب بن عبدالمطلب، وإن أبقت عليهم كانوا عينا لمحمد عليها. ولم تجد قريش حلا لهذا الوضع فاحتملته على ماهو عليه.

ثم إن مكة تعتمد فى حياتها الاقتصادية على تسيير قوافلها وبخاصة نحو الشمال، وها هى دوريات يشرب ثم قواتها تهدد هذا الطريق وتتصدى للقوافل فتوقف نشاطها فتحدث فى مكة الضائقة الاقتصادية؛ الأمر الذى يضعف قدرتها يوما بعد يوم.

كل هذه العوامل هزت الجبهة المكية في الداخل هزًّا شديدًا، ولم يجد زعماء قريش ـ على ما بذلوا من جهد ـ حلاً لها وبقيت أسباب ضعف يزداد على الأيام.

هذه هى الحالة الـداخلية فى كل من المدينتين المتعاديتين. أثناء الصراع الذى نشب بينهما واستمر ثمانى سنوات، وكتب له أن ينتهى نهاية سعيدة بفتح مكة فتحًا سلميا والإبقاء على قوى العرب سليمة.

#### بداية الصراع بين المدينتين

حين أنسأ النبي ﷺ دولته في يثرب، كان يدرك أن عدوه الأكبر همي قريش، وأنها سوف لاتماخر عن مناوأته، وسوف لاتمبر طويلا على هذه الدولة التي أنشأت

<sup>(</sup>١) أسد الغابة ٣/١٠٩ ـ ١١٠.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢/ ٢٤٥ ـ ٢٤٦، ٢٥٧ ـ ٢٥٨، ٢٩٦.

على طريق تجارتها إلى الشام، ولقد قدرت قريش مقدار الخطر الذى يتهددها من وراء هجرة المسلمين إلى يشرب، ومبايعة أهل المدينة للنبي على المجرد أن علمت ببيعة العقبة على هذا الوضع من نتائج ستجر إلى الحرب بين البلدين بمجرد أن علمت ببيعة العقبة الكبرى، فقد ذهب رجال قريش إلى منازل أهل المدينة بمنى في صبيحة يوم البيعة يقولون لهم: «يامعشر الخزرج، إنه قد بلغنا أنكم جئتم إلى صاحبنا هذا تستخرجونه من بين أظهرنا وتبايعونه على حربنا، وإنه والله ما من حى مين العرب أبغض إلينا أن تنشب الحرب بيننا وبينهم منكم»(۱)، وقد تحرشوا فعلا بأهل السمدينة حين تأكد لهم الخبر وقبضوا على أحدهم وهو سعد بن عبادة الخزرجي، وكادوا يفتكون به لولا أن الخبر وقبضوا على أحدهم وهو سعد بن عبادة الخزرجي، وكادوا يفتكون به لولا أن منعه بعض سادة قريش لجوار بينه وبينهم (۲). كان النبي على الله الصحيفة واعتبرها عدو المدينة الأول، وحرم على أهل الصحيفة أن يجير مالا لقريش ولا نفسًا، وكان يقصد من وراء هذا النص إلى إفهام قريش أن مكة لاتستطيع أن تمر بتجاراتها إلا إذا هادنت الدولة الجديدة واعترفت بالوضع الجديد.

وقد بدأت مسرايا المدينة فعلا تتجه إلى السطرق الرئيسية التى تمر منها قريش بتجاراتها إلى الشام. وتواجه قوافل قريش بقصد إفهامها حقيقة الموقف، وإن كانت لم تصادر هذه القوافل أو تتحرش بها. كما أنها أخذت تتصل بالقبائل الضاربة على جنبات هذه الطرق وتعقد معها أحلافًا، وبذلك تحرم قريش من الاستعانة بهذه القبائل أو اللجوء بقوافلها إلى حمايتها إذا هددت بالاعتداء عليها أو مصادرتها. ولم يزد الأمر عن هذه المظاهرات العسكرية طوال عشرة أشهر من بدء تسيير دوريات المدينة وسراياها، وقد ردت قريش من جانبها بتعزيز الحراسة على قوافلها وتسيير دوريات بأعداد أكبر من قوة المسلمين، وكانت الدوريات تتقابل وتتواقف دون أن يحدث بينها قتال(٣).

لكن سرية كان يقودها أحد المهاجرين هو "عبدالله بن جحش، خرجت على رأس سبعة عشر شهراً من مهاجر النبي ﷺ إلى يثرب، واتجهت إلى مكان يعرف ببطن نخلة بين مكة والطائف، وكانت مهمة هذه السرية استطلاع حال قريش والوقوف على أخبارها، ولم يكن من أغراضها القتال، إذ إن أمر النبي ﷺ إلى رجال السرية خلا من

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢/ ٥٧.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۸۵/ ۹۵.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ۲/ ۲۲٤، ۲۳۰.

كل إشارة إلى القتال، ثم إن عدد رجال هذه السرية كان قليلا لايتجاوز الثمانية، الأمر الذى يقطع بأن مهمتها كانت استطلاعية محضة، ولكنها لقيت قافلة صغيرة لقريش قادمة من الطائف تحمل بعض التجارة، فتصرف رجال السرية على مسئوليتهم، وهاجموا هذه القافلة وقتلوا رجلا من رجالها وأسروا رجلين، وكان في آخر يوم من شهر رجب سنة ٢ هـ، وهو من الأشهر الحرم التي تحرم العرب فيها القتال(١).

انتهزت قريش هذه الفرصة للتشهير بمحمد وبالمسلمين، وإظهارهم بمظهر المعتدى الذى لايراعى الحرمات، فقامت بدعاية كبيرة لإثارة الرأى العام العربي. وقد كان لدعايتها صدى كبير وأثر ملموس حتى في المدينة نفسها، فقد كثر الجدل والنقاش بين المسلمين أنفسهم، وأنكروا على رجال السرية محاربتهم في الشهر الحرام، ودافع هؤلاء عن أنفسهم بأن ما حدث كان في أول يوم من شعبان. ووقف النبي عليه العيس والأسيرين وقال لرجاله: «ما أمرتكم بقتال في الشهر الحرام» واشتد الموقف ودخلت اليهود تريد إشعال الفتنة (٢).

وهنا نزل القرآن الكريم يرد على دعاية قريش: ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالَ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ اللَّه وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللَّهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ اللَّهُ وَالْفَتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّىٰ يَرُدُوكُمْ عَن دينكُمْ إِنَ اسْتَطَاعُوا ﴾ اللَّه وَالْفَتْدَةُ أَكْبَرُ مِن الْقَتْلِ وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّىٰ يَرُدُوكُمْ عَن دينكُمْ إِنَ اسْتَطَاعُوا ﴾ [البقرة: ٢١٧] وسُسرى على المسلمين بنزول القرآن بهذا الأمر، وقَبض النبي ﷺ العير والأسيرين حتى فادتهما منه قريش (٣).

كانت هذه السرية مفترق طرق في سياسة الإسلام، فإن القرآن الكريم يجيب المشركين على تساؤلهم عن القتال في الشهر الحرام، ويقرهم على أنه أمر كبير لكن هناك ماهو أكبر منه، فالصد عن سبيل الله والكفر به أكبر من القتال في الشهر الحرام، والمسجد الحرام ـ الدى جعله الله مثابة للناس وأمنًا \_ وإخراج أهله منه أكبر من القتال في الشهر الحرام والقتل فيه، وفتنة المرء عن دينه بالوعد والوعيد والإغراء والتعذيب أكبر

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/ ۲۳۸ ـ ۲٤٠.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۳٤۱، الواقدي٨، الطبري ٢/ ١٢٥ \_ ١٢٦.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢/ ٢٤١ \_ ٢٤٢.

من القتل في الشهر الحرام وفي غير الشهر الحرام. وقريش والمشركون الذين ينعون على المسلمين هذا العمل في الشهر الحرام لايزالون يقاتلون المسلمين حتى يردوهم عن دينهم إن استطاعوا. فإذا كانت قريش تعد القتال في الشهر الحرام من الكبائر، فماذا تقول عن ارتكابها لهذه الكبائر كلها: تصد عن سبيل الله وتكفر به، وتخرج أهل المسجد الحرام منه وتفتنهم عن دينهم، وتحبس الضعفاء وتعذبهم؟ . . إنه لاجناح على من تقع عليه أوزارها وكبائرها هذه إن هو قاتلها في الشهر الحرام، وحق واجب على كل من يرى غير عجول فتنته عن دينه أو يصده عن سبيل الله أن يقاتل في سبيل الله ومن هنا شرع الجهاد في الإسلام ﴿ أَذَنَ للّذِينَ يُقَاتلُونَ بَأَنّهُمْ ظُلُمُوا وَإِنَّ اللّهَ لا يُحبُّ الْمُعْتَدينَ مَن الرّجَال والنساء والولْدان الله يَن يَقُولُونَ رَبّنا أَخْرِجْنا مَنْ هَذه القَرْيَةِ الظّالِم أَهْلُها واَجْعَل لَنا مِن لَدُنكَ وَلَيّا واَجْعَلُ لَنا مِن لَدُنكَ وَلَيّا واَجْعَلُ لَنا مِن لَدُنكَ وَلَيّا واَجْعَلُ لَنا مَن لَدُنكَ وَلِيّا واَجْعَلُ لَنا مَن لَدُنكَ وَلَيّا واَجْعَلُ لَنا مَن لَدُنكَ وَلَيّا واَجْعَلُ لَنا مَن لَدُنكَ وَلَيّا والسّاء].

وكانت هذه السرية كذلك مفترق طرق في سياسة المسلمين إزاء قريش. فقد بدأ المسلمون بعدها يفكرون تفكيراً جديًّا في وقف قريش عند حدها، واتخاذ موقف الشدة الصريح معها، ذلك أن قريشًا حاولت إثارة شبه جزيرة العرب كلها على محمد وأصحابه، حتى أيقن النبي عَلَيْ أن لم يبق في مصانعتها أو الاتفاق معها رجاء؛ لذلك اعتزم أن يقف من اعتداءاتها على حدود دولته، بتمرير تجارتها على أراضيها وإدلالها عليه بالقوة موقفًا صارمًا. فما لبث حين علم بخروج قافلة كبيرة من قوافلها إلى الشام بقيادة أبي سفيان . أن خرج لسد هذا الطريق ومصادرة هذه القافلة، فلم يلحق القافلة ولكنه اصطدم بقوات قريش التي جاءت لنجدتها، فكانت موقعة بدر على رأس تسعة عشر شهراً من الهجرة.

ونشير هنا إلى نقطة هامة لم يلتفت إليها المؤرخون من قبل، وهي اشتراك الأنصار لأول مرة في هذه الغزوة، فإن السرايا الثمانية الأولى التي وقعت من قبل كانت كلها من المهاجرين<sup>(١)</sup>، ولم يبدأ اشتراك الأنصار إلا في غزوة بدر سنة ٢هـ. فما تفسير ذلك الموقف؟

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢/٤/٢، ٢٣٨ ـ ٢٣٩ ، ابن سعد ٣/ ٤٥ ـ ٤٨، جوامع السيرة ١٠١ ـ ١٠٦.

لقد وضع النبى على السحيفة وكان طرفها الأول المهاجرين، والطرف الثانى الأنصار، وكانت من بنودها ألا تجار قريش ولا أموالها. وكان على الطرفين الالتزام بنصوص هذه الصحيفة، والدفاع عن الدولة من الاعتداء عليها. لكن الأنصار حين بايعوا النبى على العقبة الكبرى اشترطوا على أنفسهم أن يحموه ما دام فى المدينة (۱)، ولم يشترطوا على أنفسهم أن يقاتلوا معه خارج حدود مدينتهم. وكان موقف الأنصار مختلفا عن موقف المهاجرين بالنسبة لقريش، فإن المهاجرين كانوا فى حالة حرب معلنة بينهم وبين أهل مكة بما عذبوهم وضيقوا عليهم، وبما أوقعوا عليهم من حصر اقتصادى حتى اضطروهم إلى الهجرة ، وهم حين هاجروا استولت قريش على أموالهم، ثم إن بعضهم كان لايزال محبوساً فى مكة يلاقى العذاب والإعنات.

أما بالنسبة للأنصار فلم تكن هناك حرب معلنة بين الطرفين، ولم يكن هناك إلا ماتفرضه بنود الصحيفة من عدم إجارة قريش أو تجارتها، ومن أمر الدفاع عن الدولة الجديدة، ولم يكن الأمر قد تبلور في نفوس الأنصار إلى ما يوضح الاعتداء على حقوق السيادة للدولة وأن انتهاك حرمة أراضيها هو نوع من الاعتداء عليها، فقد كان القوم حديثي عهد بهذا النوع من التنظيم، ولم يعرفوا من قبل غير التنظيم القبلي أساساً للحكم، فلم يدركوا بعد معني سيادة الدولة ولا معني الحدود السياسية لها؛ ولذلك لقفوا مدوقاً سلبيًا إزاء مرور تجارة قريش بأرض الدولة اليثربية وتمسكوا بشروط بيعة العقبة. وكان النبي على يدرك هذا الوضع تمامًا، فلم يطلب من الأنصار الاشتراك في السوايا الأولى، حتى جاءت الحوادث فأدت بطبيعتها إلى اشتراك الانتصار في الوقوف في وجه قريش؛ ذلك أن قريشا تحدت أهل المدينة ومنعتهم من زيارة الكعبة والدخول في مكة، فقد كان سعد بن معاذ سيد الأوس صديقًا لاحد سادات مكة وهو أمية بن في مكة، وقد ذهب سعد إلى مكة معتمراً ونزل على أمية ثم طلب إليه أن ينتهز فرصة يطوف فيها بالكعبة وعند الطواف لقيه أبو جهل بن هشام، فلما عرفه هده بالقتل لولا جوار أمية له. وزاد سعد على تهديد أبي جهل بن هشام، فلما عرفه هده بالقتل لولا جوار أمية له. وزاد سعد على تهديد أبي جهل بن هشام، فلما عرفه هده بالقتل لولا جوار أمية له. وزاد سعد على تهديد أبي جهل بن هشام، فلما عرفه هده بالقتل لولا حوار أمية له. وزاد سعد على تهديد أبي جهل بن هشام، فلما عرفه هده بالقتل لولا حوار أمية له. وزاد سعد على تهديد أبي جهل بن هام والله ناساً والله من منهني هذا

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢٥٣/٢ \_ ٢٥٤ .

لأمنعنك ما هو أشد عليك منه. طريقك إلى الشام» (١)... وهكذا أدى تحدى قريش لأهل المدينة إلى أن يقفوا مع المهاجرين في منع قريش من المرور في حدود إقليمهم. بما أدى إلى موقعة بدر ثم ما تلاها بعد ذلك من مواقع.

### موقعة بدرسنة ٢ هـ

صممت قريش على تحديها للدولة اليشربية بتمريس تجارتها في أراضيها منتهكة بذلك حق السيادة اليشربية. فكان لزامًا على النبي عَلَيْ أن يقف موقفًا حازمًا يحفظ على دولته حدودها ويصون كرامتها. وإلا تعرضت للمهانة في الخارج والداخل. فقد كان في خارجها وعلى حدودها قبائل لم توادع النبي عَلَيْ ، وهي على علاقات طيبة مع قريش ترتبط بها وترى من مصلحتها تفوقها، إذ إنها تستفيد من رحلاتها التجارية. كما كان الوضع الداخلي في يشرب مضطربًا بوجود اليهود الذين رأوا أمر محمد يستقر ولواء الإسلام يرتفع فبدأوا يقلبون له ظهر المجن ويعملون على الوقيعة به. وطبيعي أنه لو ترك حبل اليهود على غاربهم في المدينة أن يستفحل أمرهم ويثيروا الفتن التي يسعون لإثارتها. وليس يكفي في عرف الدقة السياسية التحذير منهم والتنبيه لكيدهم. بل لابد من إشعارهم أن للمسلمين من القوة ما يمكنهم من إخماد أية فننة واجتثاث أصولها.

خرج أبو سفيان في أوائل الخريف من السنة الثانية للهجرة في تجارة كبيرة لقريش يقصد الشام، وخرج النبي عليه إلى موضع يسمى العشيرة لمصادرتها. لكن أبا سفيان فاته فعنزم على انتظارها في عودتها<sup>(۲)</sup> ولما تحين فرصة انصرافها من الشام بعث عيونه يقتصون خبرها ثم ندب المسلمين للخروج، وخرج على رأسهم من المدينة لثمان خلون من شهر رمضان سنة ۲ هـ (فبراير سنة ٢٣٤م) (٣). وكانت عدة من خرج مع النبي ألى هذه الغزوة سبعة عشر وثلاثمائة رجل، منهم ستة وثمانون من المهاجرين وواحد وستون من الأوس والباقون من الخزرج (٤) وانطلقوا مسرعين. خوف أن يفلت منهم أبو سفيان، وهم يحاولون حيثما مروا أن يقفوا على أخباره.

<sup>(</sup>١) البخاري ٥/ ٧٢.

<sup>(</sup>٢) العشيرة موضع من ناحية ينبع بين مكة والمدينة. ياقوت ١٢٧/١٣، ابن هشام ٣/ ٢٣٤\_ ٢٣٦.

<sup>(</sup>٣) التوفيقات الإلهامية من ١ (في ٢٠ فبراير سنة ٦٢٤ حدثت موقعة بدر).

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٢/ ٣٣٢، ٢٣٨، ٣٥٤، ابن حزم: جوامع السيرة ١١٤ \_ ١١٥.

أما أبو سفيان، فكان قد اتصل به خروج النبى لاعتراض قافلته حين رحلتها إلى الشام، فخاف أن يعترضه المسلمون حين أوبته، فجعل من ناحيت يتجسس أخبارهم، فلما ترامى إليه خبر خروجهم. استأجر رجلا من قبيلة غفار بعثه مسرعًا إلى مكة ليستنفر قريشًا لنجدة أموالها، ولم تكن قريش في حاجة إلى من يستنفرها، فقد كان لكل منها نصيب من هذه القافلة حتى قُومً ما فيها بخمسين ألف دينار. وهو مبلغ عظيم في ذلك الوقت (١)، ثم إنها كانت معتزمة إيقاف نشاط المسلمين وضربهم.

على أن أمر قريش بمكة لم يكن جميعا نحو سياسة العدوان التى اتخذتها نحو النبى على أن أمر قريش بمكة لم يكن جميعا نحو سياسة العدوان التى المسلمين من أهلها حتى اضطرتهم إلى الهجرة، وكانت هذه الطائفة تتردد بين النفير والقعود، كما أن العصبية العشائرية كانت تفعل فعلها، فبنو هاشم فى مكة كان هواهم مع محمد، وبنو عبد مناف جميعًا كانت العصبية العشائرية تقوم فى نفوسهم، وهم وإن سايروا إجماع عبد مناف جميعًا كانت العصبية العشائرية تقوم فى نفوسهم، وهم وإن سايروا إجماع القبيلة كانوا يودون لو يترك أمر محمد للظروف العامة فإن انتصر على العرب كان ذلك فخرهم، وهم لذلك كانوا مترددين لم ينشطوا للخروج والاستعداد له نشاط باقى البطون القرشية (٢).

وقد بدت روح العصبية العشائرية واضحة فيما كان من خلاف بين موقف عتبة ابن ربيعة بن عبد شمس من بطن عبد مناف وأبى جهل بن هشام من بنى مخزوم، إذ كان الأول يريد تجنب القتال، وكان الثانى يتهمه بممالأة ابن عمه محمد، وينفس على بنى عبد مناف أن تكون فيهم نبوة ورياسة (٣).

وهكذا لم تكن قريش تؤمن بسلامة موقفها إيمانًا يذكى روحها المعنوية ويشعرها بسلامة القضية التى تقاتل من أجلها؛ ومن أجل ذلك رجع بعض بطونها فلم يشهد القتال، وكان بين زعمائها من الخلاف والتحاسد ما جعل وحدتها مفككة أمام عدوها، ولكنها مع ذلك كانت معتدة بقوتها مزهوة بعدتها.

أما المسلمون فقد انطلقوا حتى إذا كانوا قرب بدر جاءهم الخبر بأن قريشًا قد خرجوا من مكة ليمنعوا عيرهم، إذ ذاك تغير وجه المسألة فلم يبق هؤلاء المسلمون أمام أبى سفيان وغيره والثلاثين أو الأربعين رجلا معه لايملكون مقاومة محمد وأصحابه،

<sup>(</sup>۱) الواقدي ۱۷ ـ ۱۸.

<sup>(</sup>۲) انظر الواقدي ۲۹ ـ ۳۷.

<sup>(</sup>٣) نفسه ۲۰، ۳۰، ۳۷، ۵۵ ـ ٤٧.

وإنما هي مكة خرجت كلها وعلى رأسها أشرافها للدفاع عن تجارتها، وإرغام المسلمين على الاعتراف بقوتها وقدرتها على تمرير هذه التجارة في أراضيهم على رغم أنوفهم.

لقد أصبح الموقف بالنسبة للنبى ﷺ غاية فى الحرج والدقة؛ فلقد خرج ليواجه تجارة وحامية قليلة فلم يأخذ للحرب أهبتها، ولم يتزود بما يكفى من عتاد وسلاح، وكذلك تخلف عنه كثير من أصحابه فلم يخرجوا ظنًا منهم أنه لا يلقى حربا. وكذلك لم يكن متثبثا من موقف الأنصار بإزاء هذا الوضع الجديد. أيقاتلون أم يتمسكون بموقفهم السابق من عدم المجازفة بالاشتباك مع قريش؟.

وهب أن المسلمين أدركوا أبا سفيان وتغلبوا على رجاله واستاقوا إبله وما عليها، فلن تلبث قريش أن تدركهم يحفزها حرصها على مالها وتؤازرها كشرة عديدها وعددها، وأن توقع بهم وأن تسترد الغنيمة أو تموت دونها، ولكن إذا عاد محمد إلى المدينة من حيث أتى طمعت قريش وطمع يهود المدينة فيه، واضطر إلى اتخاذ موقف المصانعة، واضطر أصحابه إلى احتمال أذى اليهود والمشتركين معهم بالمدينة مثلما احتملوا من أذى قريش في مكة. ثم ماذا عن الدولة الجديدة وسيادتها وحدودها؟ . . الها سوف تهدد تهديداً خطيراً قد يذهب بحرمتها ويجعلها غرضاً للمعتدين، بل قد يقضى عليها نهائياً . . وهيهات إن هو وقف هذا الموقف أن تعلو كلمة الله .

عند ذلك استشار أصحابه وأوضح لهم الموقف، فأدلى كبار المهاجرين برأيهم، وأظهروا طاعتهم واستعدادهم للتضحية مهما عظمت. لكن النبى على كان يريد رأى الأنصار؛ ولدلك ظل يكرر: «أشيروا على أيها الناس» فأدرك سعد بن معاذ زعيم الأوس وحامل لواء الأنصار في هذه الغزوة أن النبي على يريدهم، فقام يجيب عن الأنصار، قال: «لقد آمنا بك وصدقناك، وشهدنا أن ما جئت به هو الحق، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطاعة، فامض يارسول الله لما أردت فنحن معك، فوالذي بعثك بالحق لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك ما تخلف منا رجل واحد. ومانكره أن تلقى بنا عدونا غدا إنا لصبر في الحرب، صدق في اللقاء، معلى الله يريك منا ماتقر به عينك، فسر بنا على بركة الله الله تعالى قد وعدني إحدى بقول سعد ونشطه ذلك، فقال: «سيروا وأبشروا فإن الله تعالى قد وعدني إحدى الطائفتين والله لكأني أنظر إلى مصارع القوم»(٢).

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢/٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) نفسه ٢/ ٢٥٤.

وبهذه المشاورة وهذا التصريح من زعيم الأنصار اطمأن النبي على إلى موقفه وضمن اتحاد طرفى الصحيفة عن سياسة واحدة تجاه الأوضاع الخارجية أصبحت منذ ذلك اليوم تطبق تطبيقًا عمليًّا. ولم يعد النبي على الله بعد ذلك في حاجة إلى التفكير في موقف أهل المدينة تجاه سياسته الخارجية وتدعم بذلك مركز الدولة إلى حد كبير.

نشط المسلمون وتقدموا إلى وادى بدر، وهو واد به آبار ومياه كان موسما للعرب، ومحطة تجارية تنزلها القوافل في ذهابها وعودتها إلى الشام، وكان المسلمون يتوقعون لقاء القافلة هناك. لكن الوضع ما لبث أن تغير، فقد عسرف أبوسفيان خروج المسلمين ونزولهم على ماء بدر، فساحل بقافلته وأفلت (١١). وأصبح المسلمون وهم ينتظرون قدوم القافلة، فإذا الأحبار تصلهم أنها فاتتهم، وأن الذين على مقربة منهم هم مقاتلة قريش. فلم تعد الغنيمة إذن هي التي تنتظرهم وإنما هو القتبال، والقتال الشديد غير المتكافئ، فقريش قد جاءت بعدتها وعتادها في ثلاثة أضعافهم من السرجال وما يفوقهم خمسين ضعفًا من الخيل (٢) ؛ ولذلك كان على المسلمين أن يوطنوا أنفسهم على الشدة وأن ينتظروا موقعة حامية الوطيس لايـكون النصر فيها إلا لمن ملأ الإيمان بالنصر قلبه، إلا أن بعض المسلمين قد تخوف القتال بعد أن ذهب الأمل في الغنيمة، فبدأ يجادل النبي ﷺ كي يعودوا إلى المدينة، ولاضرورة للقاء مقاتلة قريش وهي أكثر منهم عدة وعددًا، وهذا البعض لم يدرك بطبيعة الحال معنى الدفاع عن الحدود، وإنما كانت نظرته سطحية قبلية؛ ولذلك نزل الـقرآن يوضح المسألة ويثبت المسلمين ﴿وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّاتْفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَة تَكُونُ لَكُمْ وَيُريدُ اللَّهُ أَن يُحَقُّ الْحَقُّ بكَلمَاته وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافرينَ ۞ ليُحقُّ الْحَقُّ وَيُبْطلَ الْبَاطلَ وَلَوْ كَرهَ الْمُجْرِمُونَ 🛆 [الأنفال]. وبذلك قبضي على التردد واستعاد المسلمون روحهم المعنوية، ووضحت لديهم أغراض القتال.

وقريش هى الأخرى ما حاجتها إلى القتال وقد نجت تجارتها؟ أليس خيرًا لها أن تترك المسلمين يرجعون من رحلتهم بخفى حنين؟هكذا فكر أبوسفيان وبذلك أرسل إلى قريش يطلب إليهم الرجوع، وهو يتخوف على قومه من لقاء المسلمين، ويشاركه فى هذا التخوف كثير من زعماء الجيش المكى، فلقد خرج سادات قريش جميعًا إلى القتال، فلو

<sup>(</sup>۱) نفسه ۲۵۷.

<sup>(</sup>٢) الواقدي ٢٦ (خرجوا بتسعمائة وخمسين مقاتلا وقادوا مائة فرس بطرا ورياء الناس).

أصابهم المسلمون فظفروا بهم قتلا أو أسرا، فماذا يكون الحال في مكة، وإلى أى حد تبلغ المصيبة؟! إن قريشا تقدم على قتال قوم في بلادهم بغيا عليهم (١)، وعلى قتال قوم قد ظلموا وأوذوا في أنفسهم وأموالهم وأخرجوا من ديارهم بغير حق، وهم جميعًا يتحدثون عن الموت حديثهم عن الحياة الخالدة الناعمة. وإنهم لينظرون من ورائه جنة عالية ونعيمًا مقيمًا. فهم إذن قوم مستميتون مستقتلون، يحفزهم الإحساس بالظلم ويدعوهم النعيم الذي ينتظرهم، وليس أشد بأسًا في القتال من مؤمن مظلوم.

وهكذا كانت الروح المعنوية في كل من الجيشين حين تقدما للقتال واستطاع النبي أن يسبق عدوه إلى ميدان القتال، وبذلك اختار لرجاله أفضل المواقع، ثم عدل صفوفهم وبث فيهم الحسمية وبشرهم بالنصر وبأن الملائكة ستشد أزرهم؛ وقد أظهر المسلمون منتهى النظام والطاعة والتفاني في محبة قائدهم؛ وبذلك عوضوا النقص في عددهم وعدتهم . أما قريش فلم تحسن اتخاذ مواقعها، كما كانت التفرقة تسود قوادها، ولم يستطيعوا جمع أمرهم على واحد يلزمهم طاعته، فما لبثوا حين اصطدموا بالمسلمين، أن بطش بهم هؤلاء بطشة شديدة، وتيمموا رؤساء قريش يقتلونهم ويأسرونهم، فارتبكت صفوف قريش وولوا منهزمين بعد أن تركوا في ميدان القتال سبعين قتيلا كان منهم معظم زعماء مكة، كما تركوا في أيدى المسلمين سبعين أسيرًا، وتركوا كثيرًا من أمتعتهم وأموالهم ودوابهم وقعت غنيمة في أيدى المسلمين. وهكذا وتركوا كثيرًا من أمتعتهم وأموالهم ودوابهم وقعت غنيمة في أيدى المسلمين. وهكذا

وتعد معركة بدر على صغرها وعلى قلة الجيوش المتقابلة فيها؛ من المعارك الحاسمة فى التاريخ، فقد استقر بها أمر المسلمين فى جنزيرة العرب، وقد ثبتت دعائم الدولة اليشربية التى كانت مقدمة لوحدة شبه الجنزيرة العربية. كما كانت مقدمة لإمبراطورية إسلامية مترامية الأطراف هى من أعظم ما عرف التاريخ من إمبراطوريات. وأقرت حضارة فى العالم لاتزال ذات أثر عميق فى حياة الإنسانية.

تركت بدر آثاراً عميقة بمكة والمدينة على السواء: فأما فى مكة فقد عادت قريش مهزومة مخذولة: قد قتل سادتها وأسر كثير من رجالها وفيهم عدد من ذوى المكانة، وقد تركت الهزيمة فى نفوس القرشيين حرصًا شديدًا على الثار من محمد والمسلمين يوم تتهيأ لهم الفرصة لهذا الثار، وقد حرصوا على أن تكون فرصة الثار قريبة وأن تعد

<sup>(</sup>١) الواقدي ٣٧، ٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر ابن هشام ٢/ ٣٦٦ ـ ٣٦٧، للواقدي ٧٠ ـ ٧٣.

لها قريش العدة قبل أن تخمد نارها في الصدور، فما كادت ترجع حتى اجتمع رجالها في دار الندوة فاتفقوا على التنازل عن أرباح قافلة أبي سفيان، ووقفها على إعداد جيش قوى لغزو محمد والثأر منه، وقد قدر هذا الربح بخمسين ألف دينار وهذا مبلغ كبير في تلك الأيام (١). ثم إنها أخذت تعد أحابيشها وتتصل بحلفائها، كما تتصل بيهود المدينة عمن امتلأت نفوسهم حقدًا على محمد وامتلأت قلوبهم خوفًا من علو أمره.

أما أثر بدر في المدينة، فقد كان أوضح وأكثر اتصالا بحياة محمد والمسلمين معه: فقد شعر اليهود والمشركون والمنافقون بعد بدر بمزيد قوة المسلمين، ورأوا هذا الرجل الذي جاءهم فارًا من مكة منذ عامين يزداد سلطانه ويكاد يكون صاحب الكلمة في أهل المدينة جميعًا. وكان اليهود قد بدأ تذمرهم من قبل بدر وبدأت مناوشتهم للمسلمين، ولم يحل دون انفجار العداوة بين الطرفين إلا عهد الموادعة الذي كان بين الفريقين. على أنه ما كان المسلمون يعودون منتصرين من بدر حتى جعلت طوائف المدينة الأخرى تتغامز وتأتمر، وحتى أخذت تغرى بهم وترسل الأشعار في شتمهم والتحريض عليهم. وهكذا انتقل ميدان الثورة من مكة إلى المدينة، غير أنه لم تعد هنا دعوة محمد هي وحدها التي تحارب، وإنها هو سلطانه ونفوذ كلمته وعلو أمره الذي أصبح موضع الخوف وسبب الائتمار به والتفكير في اغتياله، وما كان محمد لتخفي عليه خافية من هذا كله، وجعلت النفوس من جانب المسلمين ومن جانب اليهود تمتلئ بالغل والضغينة شيئًا فشيئًا، وجعل كل فريق يتربص بالآخر.

وكان المسلمون إلى يوم بدر يخشون مواطنيهم من أهل المدينة، فلا يستطيعون رد الاعتداء بالشدة على من يعتدى عليه منهم، فلما عادوا منتصرين امتلأت نفوسهم بالجرأة، ووجدوا أن مصلحتهم تقتضيهم رد العدوان وتأديب المعتدين، وإلقاء الرعب فى قلوب من تحدثهم أنفسهم بإفساد أمور الدولة الإسلامية الناشئة فى يثرب، فقتلوا بعض رجال من اليهود كانوا يحرضون على الدولة ويتصلون بالعدو<sup>(٢)</sup>، وكذلك استطاعوا أن يخرجوا إحدى قبائل اليهود من المدينة وهم بنو قينقاع عندما تحدت المسلمين وأظهرت العداء<sup>(٣)</sup>، وكانت هذه القبيلة اليهودية تساكن المسلمين بداخل المدينة، وكان وجودها يشكل خطراً على كيان المدينة لو هددت بهجوم خارجى وحدثتهم نفوسهم بالخيانة،

<sup>(</sup>١) الواقدى ١٥٧، ابن هشام ٣/٤.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢/ ٤٤٠ ـ ٤٤١، الواقدي ١٤٤ ـ ١٥١.

<sup>(</sup>٣) نفسه ٤٢٦ \_ ٤٢٩، الواقدى: ١٣ \_ ١٤١.

وحين خلت المدينة فى داخلها من هؤلاء اليسهود، زال عنها وجود عنصرين متحاقدين فى داخلها، وبذلك أصبحت أقدر على مواجهة احتمال الهجوم الذى كانت قريش تستعد له لتثأر ليوم بدر.

### موقعة أحد سنة ٣هـ: 🆗

بدت الحالة الداخلية هادئة في المدينة بعد النصر الذي أحرزه المسلمون في بدر، وبعد إجـ لائهم بني قينقاع، وانكـمشت الطوائف الأخرى من غـير المسلمين، وخـفتت أصوات المعارضة، بعد مقتل المحرضين على المسلمين من اليهود، وفرع اليهود وذلوا بعد أن أهدر النبي ﷺ دماء كل من تحدثه نفسه بالفتنة منهم(١). وكان من الممكن أن يستمر هذا الهدوء فترة طويلة لولا أن أبا سفيان بمكة لم يطق صبرا على عار بدر. ولم يطق أن يظل قابعًا في مكة دون أن يعيد إلى أذهان العرب أن قريشًا لاتزال لها قدرتها على الضرب والغـزو؛ لذلك ما لبث بعد شهـر أن جمع مائتين من رجــال مكة وخرج بهم مستخفين، حتى إذا ما وصلوا منطقة المدينة ليلا نزل على بني النضير في حصن زعيمهم سلام بن مشكم حيث اقراه وسقاه وبطن له من خبر الناس» ثم خرج في عقب ليلته هذه، فـأغاروا على ناحية العـريض فحرقوا بهـا بيتين ونخلا ووجـدوا رجلا من الأنصار وحليقًا له يعملان في حرث لهما فقتلوهما، ثم انصرفوا راجعين (٢). وندب النبي ﷺ أصحابه فخرجوا في أثر أبي سفيان، حتى بلغ بهم قرقرة الكدر على نحو أربعة وعشرين ميلا من المدينة (٣)، وأبو سفيان ومن معه جادون في الفرار يتزايد خوفهم فيلقون مايحملون من زادهم من السويق، فإذا مر به المسلمون أخمذوه، ولذلك سميت هذه الغزوة «غزوة السويق»(٤). وقد انقلب فرار أبي سفيان عليه بعد أن كان يحسب أن الغزوة ترفع من شأن قريش بعد مصاب بدر.

أما القبائل المحيطة بالمدينة وبخاصة التي تنتشر على جانبي طريق التجارة فقد بدأت ترى ما يتهدد مصالحها من تزايد قوة المسلمين، ومن تعادل هذه القوة وقوة مكة تعادلا تخشى نتائجه، فقد أصبح طريق الشاطئ وهو الطريق المعبد المعروف مهددًا،

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/ ٤٤١.

<sup>(</sup>٢) قراه: ضيفه، بطن له من خبر الناس: أعلمه من سرهم، ابن هشام ٢/ ٤٢٢.

<sup>(</sup>٣) ياقوت ٦٦/ ٤٤١.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٢/ ٤٢٢ \_ ٤٢٣.

وأصبحت تجارة قريش إلى الشام معرضة للتوقف التام، فإذا حدث هذا فإن هذه القبائل تتعرض لحسارة اقتصادية شديدة، فأما القبائل التي تعيش قريبًا من الساحل فقد حالفت النبي عَلَيْهُ فزاد بذلك تهديده للطريق التجارى، وأما القبائل الأخرى فقد ملأ الرعب قلوبها بعد بدر، وإن كانت قد حاولت التجمع للنيل من المدينة محاولات لم تصمد فيها، فإنها كانت ما تكاد تسمع بخروجه إليها حتى تنخلع قلوبها وتتفرق في رؤوس الجبال، ومسالك الصحراء.

وكان على قريش أن تحاول إيجاد وسيلة للتخلص من هذا الحصار وإلا تعرضت لشر ما تتعرض له مدينة مثل مكة تعيش على التجارة. وقف صفوان بن أمية يومًا في قريش يقول: «إن محمدًا وأصحابه قد عوروا علينا متجرنا، فما ندرى كيف نصنع بأصحابه وهم لايبرحون الساحل، وأهل الساحل قد وادعهم ودخل عامتهم معه، فما ندرى أين نسلك؟ وإن أقمنا نأكل رؤوس أموالنا، ونحن في دارنا هذه ما لنا بها بقاء وإنما نزلناها على التجارة إلى الشام في الصيف وفي الشتاء إلى أرض الحبشة»(١) فقرروا أن يسلكوا طريق العراق، وبعثوا قافلة تبلغ قيمتها مائة ألف درهم(٢)، ولكن النبي علي ما كاد يعلم بأمرها حتى أرسل إليها سرية اعترضتها عند ماء من مياه نجد يسمى «القردة» فضر الرجال واستولى المسلمون على الأموال، وأسروا دليل القافلة الذي أسلم حين وصل إلى المدينة وأقام بها (٣).

زاد هذا الحادث قريشًا حنقًا على محمد وطلبًا للثأر منه، فإنها إن لم تثأر لكرامتها من هزيمة بدر، وإن لم تفتح لنفسها طريق التجارة إلى الشام هوت مكانة مكة الاقتصادية ومكانتها الأدبية إلى حيث لاتقوم لها بعد ذلك قائمة؛ لذلك أخذت تعد نفسها وتتصل بالقبائل لتشاركها في الهجوم على المدينة، كما استنفرت معها من اتبعها من الأحابيش، وأصرت النسوة من قريش على أن يسرن مع الغزاة يحمسنهم ويحفظنهم ويذكرنهم قتلى بدر، وخرجت قريش معها عدد من نسائها وعلى رأسهن هند زوج أبى سفيان قائد الحملة، وهي أشدهن على الثأر حرقة أن قُتل أبوها وأخوها وعمها يوم بدر، وكانت عدة الجيش ثلاثة آلاف مقاتل مزودين بأفضل ما قدروا عليه من عدة وسلاح، يمتطون ثلاثة آلاف بعير وقادوا مائتي فرس، ومن بين رجالهم سبعمائة دارع،

<sup>(</sup>١) الواقدي ١٥٥.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۱۵۲.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢/ ٤٣٠.

وقصدوا المدينة في ثلاثة ألوية عقدت في دار الندوة (١). فلما أجمعوا المسير كتب العباس بن عبدالمطلب إلى النبي ﷺ يصف له جمعهم وخروجهم إليه، كذلك خرج وفد من خزاعة وقد كانت خزاعة تميل إلى النبي ﷺ وتخلص له وفاخبروا النبي ﷺ والحبر (٢)، واقتربت قريش من المدينة وأطلقت خيولها وإبلها ترعى زروع يثرب المحيطة بها، ثم قدمت فنزلت بجوار أحد.

وعقد النبى على مجلسًا عامًا دعا إليه أهل الرأى من المسلمين ومن المتظاهرين بالإسلام، وجعلوا يتشاورون كيف يلقون عدوهم، وكان رأى كبار الرجال من أهل التجربة أن يتحصنوا بالمدينة ويقاتلوا فيها. لكن الشباب من المسلمين أخذتهم الحماسة ورأوا في بقائهم بالمدينة أمراً قد تعده قريش وتفهمه قبائل العرب نوعًا من الجبن عن لقاء العدو فيكون ذلك مجرئًا عليهم غيرهم، وأرادوا أن يحققوا نصرًا مثل الذي حققه المسلمون يوم بدر، وناصرهم على هذا الرأى رجال سمت روحهم الدينية فطلبوا الشهادة أو يجاهدوا في الله فيدحروا من كفر به. واشتد الجدال وظهرت الكثرة الواضحة في جانب الذين يقولون بالخروج إلى العدو وملاقاته، وقال لهم النبي على أبوا إلا الخروج، فلم يكن له إلا أن ينزل على رأيهم، عليكم الهزيدمة ومع ذلك أبوا إلا الخروج، فلم يكن له إلا أن ينزل على رأيهم، وكانت الشورى أساس نظامه في هذه الحياة إلا أن يكون وحيًا يوحى من عند الله.

وحين دخل بيته يلبس سلاحه ويتخذ عدة الحرب، اشتد الجدل بين القائلين بالتحصن بالمدينة وبين القائلين بالخروج وقال لهم أولئك: «لقد رأيتم رسول الله يرى التحصن بالمدينة فقلتم ما قلتم، واستكرهتموه على الخروج وهو له كاره، والأمر ينزل عليه من السماء، فردوا الأمر إليه، فما أمركم فافعلوه، وما رأيتم له فيه هوى أو رأيًا فطيعوه»(٣).

وتراجع الداعون للخروج عن إصرارهم، وحين خرج النبى فى عدة حربه ألقوا الأمر إليه ليبقى إذا أراد البقاء، فقال الرسول ﷺ: «وقد دعوتكم إلى هذا الحديث فأبيتم، وما ينبغى لنبى إذا لبس لأمته (عدة حربه) أن يضعها حتى يحكم الله بينه وبين أعدائه . انظروا ما آمركم به فاتبعوه، امضوا على اسم الله فلكم النصر ما صبرتم»(٤). وهكذا وضع محمد إلى جانب الشورى مبدأ النظام، فإذا تم للكثرة رأى بعد البحث والتفكير، لم يكن لها أن تنقضه لهوى أو لغاية، بل يجب أن ينفذ الأمر،

<sup>(</sup>۱) الواقدي ۱۵۸ ـ ۱۵۹.

<sup>(</sup>۲) الواقدي ۱۶۰.

<sup>(</sup>٣) الواقدي ١٦٧ ابن هشام ٧/٣.

<sup>(</sup>٤) الواقدي ١٦٧ ـ ١٦٨.

على أن يوكل التنفيذ إلى من يحسنه، ويوجهه إلى حيث يتحقق له النجاح، وعلى الجماعة أن تلتزم الطاعة والنظام.

وتقدم النبى على المسلمين متجها إلى أحد حيث عسكرت قريش، ورفض أن تنضم إليه كتيبة من اليهود كانوا حلفاء لعبد الله بن أبى بن سلول، حذر أن توقع الاضطرابات فى نفوس الجيش، كما رفض أن يدعوا الانصار حلفاءهم من يهود (۱)، وموقف اليهود مشكوك فيه بعد الذى ظهر من خيانتهم، وبعد ما امتلأت به النفوس من حقد، وفى الطريق انخذل عنه عبد الله بن أبى بثلث الناس، وعاد إلى المدينة محتجًا بأنه خالف رأيه واتبع رأى الغلمان ممن لم يحسنوا استخدام الرأى (۲)، وكذلك همت طائفتان أخريان من الأنصار أن تتراجعا متأثرتين بتراجع عبد الله بن أبى لولا أن ذكرتا إيمانهما فصبرتا (۳)، وبقى الرسول و المسلمين ليقاتلوا ثلاثة آلاف من أهل مكة كلهم موتور وكلهم على ثأره حريص.

وفى ساحة أحد اختار النبى ﷺ لرجاله. موقعًا إستراتيجيا قويًّا، فاحتمى بظهره إلى أحد، وجعل العدو فى مواجهته، ووضع خمسين من الرماة على مرتفع يقال له «جبل عينين» ليسدوا الطريق على خيالة قريش فلا تستطيع الالتفاف بحيش المسلمين وشدد عليهم الأمر ألا يفارقوا مكانهم إن كانت للمسلمين أو عليهم، وإنما همهم أن ينضحوا الخيل بالنبل حتى لا تأتى الجيش من خلفه (٤).

وفى تشديد النبى على الرماة، وفى تراجع بعض الناس عنه، وفى المناقشات التى دارت قبل الخروج، ما يبرز أن الجبهة يوم أحد لم تكن متماسكة، فقد رأينا كيف أن المسلمين لم يكونوا موحدى الكلمة فى الاستعداد لمقابلة العدو والتهيؤ لخوض غمار المعركة . . لقد كانت كلمتهم موحدة فى بدر، وكان أمرهم جميعًا، وكانوا مثال الطاعة والنظام، والحرص على تنفيذ أمر القيادة، كما كانوا يقدرون قوة العدو ويدركون تفوقه عليهم، ويعدون أنفسهم للصبر والشدة، وتمتلئ نفوسهم مع ذلك باليقين بالنصر، والثقة بموعود الله أن تكون إحدى الطائفتين واستعدادهم ليخوضوا وراء نبيهم إن هو استعرض بهم البحر.

<sup>(</sup>۱) الواقدي ۱۲۸، ابن هشام ۸/۳.

<sup>(</sup>٢) الواقدي: نفسه.

<sup>(</sup>٣) انظر سورة آل عمران ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٣/ ١٠.

وها هم أولاء في يوم أحد تختلف كلمتهم، فمنهم من يرى البقاء بالمدينة والتحصن بها وهؤلاء الكبراء وأصحاب الرأى وعلى رأسهم النبي ﷺ نفسه، ومنهم من يرى الخروج ومناجزة العدو حيث هو بظاهر المدينة، وكان هؤلاء هم الأكشرية، وقد أنستهم حماستهم أن يقدروا قيمة العدو، ويعملوا حسابًا لتنفوقه العددي، وأن يدركوا ماتضطرب به نفسه من الحقد والحرص على الشار ليوم بدر، ولم يتفهـموا تحذير النبي يَتَلِيْهُ لهم حين خاف عليهم نتيجة الاندفاع في الحماسة والاستخفاف بقوة العدو. ومع ذلك فقد وضح أن هذه الحماسة كانت فورة غمرت النفوس، ثم لم تثبت على محك الحوادث، ذلك أنهم ما كادوا يذكرون بأنه كان يجب عليهم أن يردوا الأمر للنبي ﷺ، حتى تراجعوا عن موقفهم المتشدد في الخروج، ولم يكن الموقف يحتمل التراجع من جانب القيادة ، وإلا تعـرضت الروح المعنوية العامة للانهيار نتيــجة للتردد والتراجع في اتخاذ القرارات، وبرغم ما حرص عليه النبي ﷺ من توحيد الصفوف على قرار واحد صدر عن الجماعة، وبرغم حرصه على المحافظة على الروح المعنوية عالية بين رجاله، ويرغم ما وعدهم به من النصر على العدو ماصبروا واستجابوا لروح الطاعة والنظام وحرصوا على تنفيذ أوامر القيادة، برغم كل ذلك فإنه ما كاد الجيش يخرج إلى ظاهر المدينة للقاء العدو حتى تراجع عبدالله بن أبي بثلث الناس مستجيبًا لتحريض حلفائه من اليهود، وحستى بعض المخلصين من المؤمنين اهتازت نفوسهم وتسرب الخوف إلى قلوبهم، وهمت طائفتان منهم أن تــــراجعا (١)، لقد أدرك النبي عَلَيْكُم هذا الضعف بين صفوفه، فحرص على إمداد رجاله بالصبر واليقين والاعتصام بالإيمان، والثقة في نصر الله الذي آتاهم حمين قاتلوا في بـدر وكانوا أقل من ذلك عـددًا وأضعف عـدة، ونزل القرآن يثبت المسلمين ويصور موقفهم: ﴿ وَإِذْ غُدُوْتَ مِنْ أَهْلِكُ تَبُوَّى الْمُؤْمِنِينَ مُقَاعِدُ للْقَتَال وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيمٌ ﴿ آلِكُ ۗ إِذْ هَمَّت طَّائفَتَان مَنكُمْ أَن تَفْشُلا وَاللَّهُ وَلَيْهُمَا وَعَلَى اللَّه فَلْيَتَوَكَّل الْمُؤْمِنُونَ ﴿ آَنِكُ ۗ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذَلَةٌ فَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ آَنَ ۖ إِذْ تَقُولُ للْمُؤْمنينَ أَلَن يَكْفيَكُمْ أَن يُمدُّكُمْ رَبُّكُم بِثَلاثَة آلاف مِّنَ الْمَلاثَكَة مُنزَلينَ ﴿ يَكُ بَلَىٰ إِن تَصْبِرُوا وَتَتَّقُوا وَيَأْتُوكُم مِّن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُم بخَمْسَة آلاف ِمَّنَ الْمَلائكَة مُسَوَمينَ ﴿ ۖ كَا ۖ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلاَّ بُشْرَىٰ لَكُمْ وَلِتَطْمَئِنَّ قُلُوبُكُم بِهِ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِندِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ [آل عمران] .

<sup>(</sup>١) البخاري ٩٦/٥.

من ذلك ندرك السر فى تشديد النبى على الرماة ألا يبرحوا أماكنهم مهما يكن الموقف من نصر أو هزيمة، وتكرار هذا التشديد مع توضيح الموقف لهم، ليدركوا أهمية محافظتهم على موقفهم بالنسبة لموقف الجيش كله، ثم إشهاده الله عليهم إثارة لإيمانهم لما يفرضه عليهم من طاعة تامة(١).

ثم إنه لم يدخر وسعًا فى تنظيم رجاله تنظيمًا عسكريًّا بارعًا ليعوضهم عن قلتهم، فتخير لهم أفضل المواقف إستراتيجية فى ميدان القتال، وسد الثغرات على العدو حتى لاينفذ من خلفهم، ثم إنه عمل على إثارة حمية رجاله وتنبيه روح البطولة فيهم. فقد مدَّ يده بسيف وقال: «من يأخذ هذا السيف بحقه؟» . . وتسابق إليه رجال فأمسكه عنهم، حتى قام أبو دجانة سماك بن خرشة أخو بنى ساعدة الانصارى، فقال: «وما حق يارسول الله؟» فقال النبى ﷺ: «أن تضرب به العدو حتى ينحنى». وكان أبو دجانة رجلا شجاعًا له عصابة حمراء إذا اعتصب بها علم الناس أنه سيقاتل وأنه أخرج عصابة الموت، فأخذ السيف وأخرج عصابته فاعتصب بها، وجعل يتبختر بين الصفين على عادته إذ يختال عند الحرب، فلما رآه النبي ﷺ يتبختر قال: «إنها لمشية يسغضها على عادته إذ يختال عند الحرب، فلما رآه النبي ﷺ يتبختر قال: «إنها لمشية يسغضها الله إلا في هذا الموطن»(٢).

هكذا كانت الجبهة اليثربية.

أما الجبهة المكية فقد بدت في هذا اليوم أكثر تماسكاً. قيادتها موحدة وكلمتها جميع، وحرصها على الثار من المسلمين شديد، وقد ظاهرها كثرة في العدد وقوة في التسليح، ولديها قوة كبيرة من الفرسان، وخلف الجيش النسوة يحفظن الرجال ويحمسنهم، وكل واحدة منهن قد وعدت مولى لها بالخير الكثير إن أدرك لها الثار من قتلة الأحبة.

وهكذا وقفت في ميدان القتال قوتان غير متكافئتين لا في العدد ولا في العدة، يحرك القوة الكبرى ثأر لا يهدأ من يوم بدر في نفوس ثائرة، ومركز أدبى ومادى أوشك على الانهيار.. ويحرك الصغرى عامل الدفاع عن الوطن أن تنتهك حرمته، وعامل الدفاع عن العقيدة ودين الله... فأما المطالبون بالثأر فقد كانت تؤيدهم الكثرة والعدة وتدفعهم الحفيظة، وأما المدافعون فيقد بدأ بعض الخلل في صفوفهم، ولكن عوضته في



<sup>(</sup>١) البخاري ٥/ ٩٤. ابن كثير ٤/ ٢٥. إمتاع ١/ ١٢٤ ـ ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١١/٢ ـ١١.

أول المعركة مهارة القيادة ودقة التنظيم، وثورة الإيمان في نفوس بعض أبطال المسلمين عمن سمت نفوسهم حتى ليرون ألا تقف قوة أمام سيوفهم، وكان هذا قيمينا أن يتم عليهم النصر. لولا ذلك الخلل الذي وصل إلى بعض النفوس فأطمعها في الدنيا وأغراها بحب العاجلة، فذهلت عن أمر نبيها فأفسدت على الفئة المؤمنة موقفها. فقد حمل المسلمون في أول المعركة حملة شديدة على العدو، وتناولوا حملة لوائه بالقتل حتى قتلوا منهم تسعة على التوالي، فتراجعت قوات قريش وانكشفت حتى دخل المسلمون معسكرهم، وكادوا يذيقونهم هزيمة أشد من يوم بدر. لولا أن شغلوا بالغنيمة يجمعونها، وخالف الرماة الأوامر المشددة، فتركوا مواقفهم ونزلوا يشاركون في جمع الغنائم ظنًا منهم أن الهزيمة قد تمت على العدو، وعند ذلك اهتبل الفرصة خالد بن الوليد قائد خيل قريش، فنفذ من الثغرة التي كان يسدها الرماة، ودار خلف جيش المسلمين وأوقع الخلل في صفوفه، وعاد المنهزمون من قريش حين رأوا خيلهم تقاتل بين المسلمين، فألحقوا بهم هزيمة شديدة وقتلوا منهم سبعين رجلا منهم عدد من الأبطال من بينهم حمزة عم النبي على بطل ذلك اليوم، ووصل العدو إلى النبي على نفسه بعد أن تفرق عنه رجاله منهزمين، وأصابه بجراحات شديدة، وتعرضت حياته للخطر لولا أن دافع عنه رجاله منهزمين، وأصابه بجراحات شديدة، وتعرضت حياته للخطر لولا أن دافع عنه رجال من المهاجرين والأنصار فدو، بحياتهم.

وفشلت كل محاولة من النبى رسي الله المعدد القليل من المسلمين بعد أن فقدوا النظام فقد ابتلعت الكثرة من قريش هذا العدد القليل من المسلمين بعد أن فقدوا النظام واختلت صفوفهم، وفي تصوير هذا الموقف نزل القرآن الكريم: ﴿وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللّهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُونَهُم (١) بإِذْنه حَتَّىٰ إِذَا فَشَلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُم مِنْ بَعْد مَا أَرَاكُم مَّا تُحبُونَ مِنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمَنكُم مَن يُرِيدُ الآخِرَة ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ ليَبْتَلِيكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمْ وَاللّهُ ذُو مَنكُم مَن يُرِيدُ الآخِرَة ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ ليَبْتَلِيكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمْ وَاللّهُ ذُو فَضْل عَلَى الْمُؤْمنِينَ ﴿ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمْ وَاللّهُ خُولَا عَلَىٰ أَحَد وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَاكُمْ فَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَاللّهُ عَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا مَا أَصَابِكُمْ وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا كَاللّهُ عَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَلَكُ اللّهُ عَمْ لِكَالًا لَكُمْ وَاللّهُ عَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ وَلا مَا أَصَابِكُمْ وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ وَلَا كَالُونَ اللّهُ عَبِيرٌ بَمَا تَعْمَلُونَ وَلَالًا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا مَا أَصَابَكُمْ وَاللّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ وَلَا اللّهُ عَبِيرٌ اللّهُ عَمْ لِكُونَ اللّهُ عَرَالًا لَا اللّهُ عَبِيرٌ لِهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَمْ لِكُونَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَونَ اللّهُ الْعَلَيْكُمْ وَلا مَا أَصَابَكُمْ وَاللّهُ عَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ اللّهُ الْعَلَالُ اللّهُ الْعَلَالَةُ عَلَالَاللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلَالُونَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ حَلِيمٍ﴾ [آل عمران – ١٥٥].

<sup>(</sup>١) تحسونهم: تقتلونهم: تفسير الطبري ٧/ ٢٨٧.

أما قريش فقد طارت بنصرها فرحًا، وحسبت نفسها انتقامت أشد الانتقام ليوم بدر. حتى صاح أبوسفيان يخاطب المسلمين «يوم بيوم بدر والموعد العام المقبل». ولقد أسرفت قريش في نكايتها بالمسلمين وفي إظهار حقدها وتشفيها، فمثلت بالقتلى: جدعت الأنوف وصلمت الآذان وبقرت البطون، وبلغ الحقد بهند زوج أبي سفيان أن لاكت كبد حمزة عم النبي على بعد أن بقرت بطنه وجدعت أنف وصلمت أذنيه واتخذت من هذه وغيرها من قتلى المسلمين قلائد وأقراطًا ومسكا (أساور)(١) وكثير من الفظائع التي تبرأ أبوسفيان من تبعتها وأعلن أنه لم يأمر بها وبلغ من شناعة مافعلت وفعل النسوة معها، بل مافعل الرجال كذلك وإن لم يسخط على من فعلها، فقال يخاطب المسلمين: «إنه كان في قتلاكم مثل، والله ما رضيت وماسخطت، وما أمرت وما نهيت»(٢).

وانصرفت قريش بعد أن دفنت قتلاها، ولم تشأ أن تهاجم المدينة فتحتلها وتقضى عليها، مكتفية بأن تنال من ثمار النصر أقربها وأيسرها على ماجرت عليه العادة عند القبائل العربية في حروبها.

وانصرف المسلمون إلى المدينة وعلى رأسهم النبى عَلَيْ بعد أن دفنوا قتـلاهم والحزن يثقل نفوسهم، لما أصابهم من هزيمة بعد نصر ومن مذلة وهوان بعد ظفر عزيز لا ظفر مثله؛ وذلك لاختلافهم ومخالفتهم أوامر النبى عَلَيْ ، وانبعاثهم وراء عرض الدنيا في الوقت الذي يقاتلون فيه لإعلاء الحق وإقرار المثل العليا.

وكان على النبى على بعد هذه الهزيمة أن يعالج الموقف من نواح متعددة: غليه أولا أن يعالجه من الناحية النفسية عند المسلمين، وقد أوشكت الهزيمة أن تقتل الروح المعنوية فيهم، وأوشك السعور بالإثم أن يذل نفوسهم، ويصغر أقدارهم في نظر أنفسهم، فلقد خالفوا رأى النبي على وكبار المسلمين، وأصروا على الخروج للقاء العدو وهم يتحرقون شوقًا للقائه وإلحاق الهزيمة به كما أذاقوه إياها يوم بدر، وها هم الآن يذوقون مرارة الهزيمة نتيجة عصيانهم وفشلهم، ولقد كانوا يتمنون الموت ويطلبون الشهادة قبل لقاء العدو، فلما عاينوا الموت فروا منه وازورت نفسهم عن الشهادة، بل إن بعضهم يقول: ﴿ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَا هُنَا ﴿ إِنَى اللهِ كَانُوا اللهِ عَمْران]. ولقد كانوا



<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱/۳ . ٤ .

<sup>(</sup>٢) نفسه ٤٥.

يعتزون بأنهم جند الله يقاتلون لإعلاء كلمته وينتصرون بتأييده، فإذا الدنيا تصرفهم بعرضها عن غايتهم العظمى فيخسرون النصر الذى أوشكوا أن ينالوه، وما أدراهم أن الله لم يغضب عليهم لعصيانهم وطمع نفوسهم فيخسرون الآخرة أيضًا.

كان على النبى على أن يعالج هذه النفوس، وإلا وصلت الهنزيمة إلى قرارتها وأصبح من الصعب إقالتها من عثرتها، وكان عليه كذلك أن يعالج الموقف الداخلى في المدينة نفسها، فقد أخذت الطوائف الأخرى من أهل المدينة من اليهود والمنافقين والمشركين يظهرون السرور لما كان من هزيمته وأصحابه، وأظهر اليهود القول السيئ في النبى على وراحوا يشككون في نبوته، كما أخذ المنافقون يخذلون عنه أصحابه ويأمرونهم بالتفرق عنه (١).

ولو بقيت هزيمة أحد هي الكلمة الأخيرة بين المسلمين وقريش فإن أمر محمد وأصحابه ليشرف على الأفول، ولتضعضع سلطانه بيثرب بعد أن أصبح صاحب الكلمة العليا فيها بعد بدر.

وماذا عن قريش؟؟ . . إنها لو رجعت بنصرها كما كسبته . لربما رجعت إلى المدينة فهاجمتها، والمسلمون مضعضعون من الهزيمة لم يستردوا نفوسهم من آثارها . ولو أنها لم ترجع واكتفت بما نالت لكان المسلمون عرضة لاستخفافها وإرسال دعاية السخرية والاستهزاء بهم في أنحاء الجزيرة كلها، ولئن حدث هذا لجاء في أثره اجتراء القبائل على المدينة والاستخفاف بها ومهاجمتها .

كان على النبى على أن يعالج الموقف من جميع هذه النواحى: فأما من الناحية النفسية عند المسلمين، فإنه عفا عن كل مسىء فى المعركة ولم يحمل أحدًا بعينه ممن حضرها نتائجها، بل جعل المسئولية عامة.

ثم إن القرآن الكريم نزل مواسيًا للمسلمين معالجًا لجرح نفوسهم مذكيًا الروح المعنوية فيهم، مذكرًا إياهم بأن الحرب سجال والأيام دول. وأنهم لكى ينتصروا لابد أن تكون لديهم القدرة على مسواجهة الهزيمة، فإن القدرة على تقبل الهنزيمة أقوى أنواع الانتصار. ثم يثير فيهم العظة المستفادة من هذه المعركة حتى يستعدوا لما بعدها من أيام فوكلا تَهنوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ الأَعْلُونَ إِن كُنتُم مُؤْمنينَ ( إِن يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحٌ مَثْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلَيْعُلَمَ اللَّهُ الذينَ آمَنُوا وَيَتَّخذَ مِنكُمْ شُهَدَاءَ وَاللَّهُ لا



<sup>(</sup>١) إمتاع ١/ ١٦٥.

يُحِبُ الظَّالِمِينَ ﴿ إِنَّ وَلِيُمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ ﴿ إِنَّ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُوا الْجُنَةَ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا منكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ ﴿ إِنَّكُ ﴾ [آل عمران].

﴿ أَوَ لَمَّا أَصَابَتْكُم مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مَثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّىٰ هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِند أَنفُسِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ قَدِيرٌ ﴿ آَنَهُ وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ آَنَكُ ﴾ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ قَدِيرٌ ﴿ آَنَهُ هُو مِنَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ اللَّهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ آَنَهُ ﴾ [آل عمران].

﴿ وَلا تَحْسَبَنَ الّذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴿ يَكُ فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلاَّ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَجْزَنُونَ ﴿ يَكُونُ اللّهِ مَا اللّهُ مَن خَلْفِهِمْ أَلاَّ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ يَكُونُ اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ مَن فَضْلِهِ وَيَسْتَبُشُوهُ وَلا يَعْرَنُونَ ﴿ يَلْعَلَيْهِمْ وَلا هُمْ اللّهُ مَن اللّهُ مَن فَضِلهِ وَيَسْتَبُشُوانَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن فَضِلهِ وَيَسْتَبُهُمْ وَلا يَعْمَلُوا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن فَضَلّهِ مِنْ أَلّا مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن فَضِلْهِ وَيَسْتَبُشُولُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ ال

وهكذا عاون القرآن الكريم في شفاء نفوس المسلمين حتى عادت إليها سلامتها. كما حرص النبي على أن يرد إليها سريعًا شجاعتها ويشعرها ويشعر من حولها أنها لاتزال قادرة على الضرب والغلب ومواجهة العدو، وأن ماحدث في المعركة إن هو إلا حالة عارضة لم تؤثر بأى حال من الأحوال على جوهر نفوس المسلمين ولا على شجاعتهم، وأن قوتهم الضاربة لاتزال قادرة على خوض غمار الحرب واستئناف القتال من جديد في عزم وثقة بالنصر.

لذلك، وليتحوط لرجوع قريش لضرب المدينة واحتلالها، أمر النبي ﷺ فأذن مؤذنه في المسلمين بطلب العدو، في الغد من يوم أحد على ألا يخرج إلا من حضر القتال.

وتحامل المسلمون على جراحاتهم، وقد استردوا روحهم المعنوية، فلم يتخلف منهم أحد، وحتى من أثقلته جراحه لم يرد أن يفوته من أمر القتال شيء، وأظهروا من الصبر والجلد وشجاعة النفس مايعتبر مثلا فذا في تاريخ الحروب(١).

بلغ النبي ﷺ حــمراء الأسد ـ على شـمانية أمــيال من المدينة ـ وكــان أبوسفــيان ورجاله قد وصلوا الروحــاء ـ على سبعة وسبـعين ميلا ـ وقــد صدق تقدير النبي ﷺ،

<sup>(</sup>١) انظر ابن هشام ٣/ ٥٢ \_ ٥٣.

فإن قريشًا قد تلاومت على ترك الفرصة تفلت من يديها بعد أن أوقعت الهزيمة بالمسلمين، فأجمعت على الرجعة، وقالو: «أصبنا حَدَّ أصحابه (محمد) وأشرافهم وقادتهم ثم نرجع قبل أن نستأصلهم؟ . . لنكرن على بقيتهم فلنفرغن منهم»(١).

وأراد النبى على أن يوهن نفوس المكيين ويضعف عزيمتهم، فأوحى إلى رجل من خزاعة \_ وكانت خزاعة مسلمها ومشركها هواها مع النبى على تناصحه وتود نصره \_ أن يخذلها عنه ويلقى إليها أن النبى على والمسلمين قد خرجوا لقتالها وقد رجع إليهم من تخلف عن القتال، واستعدوا استعداداً كبيراً، وفعل الخزاعي ما كلف به، فخارت عزيمة أبى سفيان وأجمع على الرجوع إلى مكة، ولكنه كلف نفراً من العرب كانوا يريدون المدينة أن يخذلوا المسلمين عن مطاردته، ثم رحل عائداً إلى مكة. وبقى النبى يريدون المدينة أنام يوقد النيران ليعلم قريشاً أنه ينتظرها؛ وليشعر القبائل بقوته وعزمه، ثم عاد إلى المدينة (٢) وقد استرد كثيراً من مكانة المسلمين وأعاد إلى نفوسهم كثيراً من شجاعتها واطمئنانها.

### آثار موقعة أحد: 📯

حين عاد المسلمون من حمراء الأسد إلى المدينة وجدوها قد تنكر كثيراً من أمرها، وإن بقى سلطان النبى عَلَيْ فيها السلطان الأعلى، فلقد رفع كثير من اليهود والمنافقين رؤوسهم ضاحكين شامتين بالمسلمين، ثم تجرؤوا فأخذوا يدبرون المكائد ويحيكون المؤامرات، حتى لقد تطور الأمر إلى حبك مؤامرة لقتل النبى عَلَيْ نفسه، وكان من نتيجتها أن حاصر النبى عَلَيْ إحدى قبائل اليهود وهم بنو النضير وأخرجهم من المدينة.

كذلك بدأت القبائل العربية تتحرش بالمسلمين وتكيد لهم، وتجرأت فاستدرجت بعض رجالهم وقتلتهم أو باعتهم لقريش. وأخذت بعض القبائل تستجمع للإغارة على المدينة، لكن النبي على الاعتمام الحذر يحرص دائمًا على أن يعرف من أخبار القبائل ما يمكنه من تدبير أمره، لإقرار هيبة الدولة في نفوس هؤلاء البدو، وكان لايترك فرصة لهم للتجمع لغزوه ومهاجمته، بل كان يقظًا سريع الحركة، ما يكاد يسمع بتجمع أعدائه حتى يفجأهم قبل أن يستكملوا أمرهم، فيشتت شملهم ويلقى الرعب في قلوبهم،

<sup>(</sup>١) نفسه ٣/٥٥.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٣/ ٥٤ \_ ٥٦، إمتاع ١٦٧/١ \_ ١٧٠.

فالهجوم عنده أقدى وسائل الدفاع، وتحطم قوة العدو قبل أن تكتمل أفضل من تركها تتجمع ثم الصمود لها. ولقد سار المسلمون على هذه السياسة التى رسمها النبى على من بعده، فلم يجعلوا أرض الإسلام ميدان قتال أبدًا. بل كانوا دائمًا ينقلون خطوط القتال إلى أرض العدو نفسه حتى يشغلوه فى نفسه عنهم، ولم تصبهم الهزائم إلا بعد أن تخلوا عن خطة اليقظة والنشاط واستكانوا للدعة والتواكل والانتظار.

وقد أتاحت هذه الظروف للدولة اليشربية فرصة الاستقرار، كما أن إخراج بنى النفيسر، واستيلاء المسلمين على أراضيهم ونخيلهم، أدى إلى تحسن حالة المسلمين الاقتصادية فى يثرب، فقد وزعت الأراضى على المهاجرين فاستقلوا بأمر معاشهم واستغنوا عن معونة الأنصار فتحسنت حالة الطرفين جميعًا، كما ضعف أمر النفاق وخفت قوة المعارضة الداخلية فى المدينة، وكانت الفترة التى تلت خروج بنى النفير فترة سكينة وطمأنينة استراح إليها المسلمون. واستطاعوا بعد أن استدار العام أن يخرجوا إلى بدر استجابة لوعد أبى سفيان يوم أحد، لكن قريشًا لم تكن فى حالة من القوة تمكنها من الوفاء بوعدها، فلم تذهب إلى بدر واكتفت بأن تتظاهر بالخروج وترسل تهدد المسلمين. وفى بدر استفاد المسلمون من تجارة الموسم فربحوا، كما جدد النبى على عهوده مع القبائل التى وادعته من قبل، وكان من نتيجة تخلف قريش وخروج المسلمين أن أمحت آثار أحد واستقر سلطان المسلمين فى هذه المنطقة وتدعمت هيتهم، وامتد نفوذهم نحو الشمال حتى دومة الجندل التى كانت المسافة بينها وبين دمشق حوالى مائة ميل (۱).

وآن لمحمد بعد كل ذلك أن يستقر بالمدينة عدة أشهر متتابعة وجد فيها فسحة ليقوم بإتمام التنظيم الاجتماعى لهذه الدولة الإسلامية الناشئة فى دقة وحسن سياسة، ويوحى إليه ربه منه مايوحى، ويقر هو مايتفق وتعاليم الوحى وأمره، ويضع من تفاصيل ذلك ما كان موضع التقديس من أصحابه، وما أشربته نفوسهم لتحمله بعد ذلك للدنيا. فيكون منارها وهاديها عدة قرون متتالية تستقر به حضارة لم يعرفها العالم من قبل.

ترى أكان أعداء محمد تاركيه آمنا فى جسماعته يضع لمها هذا التنظيم دون أن يدخلوا معه فى جلولة فاصلة يحشدون لها كل قوتهم ومايستطيع أن يصل إليه مكرهم وكيدهم، ليقروا مصيره ومصيرهم بعد هذا الصراع الدامى الذى أوشك أن يدمر كل

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۳/ ۱۶۰ ـ ۲۳۲.

قوتهم المادية والمعنسوية، والذى رأوا نتائجه تتسجه إلى مصلحة محمد وتوشك أن تقر سلطان دولته في هذه المنطقة الحيوية من شبه جزيرة العرب إقرارًا نهائيًّا.

وكان اليهود الذين أخرجهم محمد من المدينة أبصر خصوم محمد بتعاليمه وبتقدير مصير دعوته. وكانوا أكثر تقديراً لما يصيبهم من انتصاره واستقرار دولته، ولما كان خصوم محمد قد عجزوا عن القضاء عليه فرادى، فقد فكر اليهود من بنى النضير وأهل خيبر فى تكوين جبهة قوية يجتمع لها كل الخصوم، حتى تكون الجولة فاصلة مع هذا الرجل، وعلى هذا عقدوا العزم، وأخذوا على عاتقهم تدبير هذا الأمر وإعداده ليكون يوم الأحزاب. الهجر

## غزوة الأحزاب (أوالخندق)

اختمرت فكرة تأليب العرب على المسلمين في يثرب، في نفوس اليهود من بنى النضير الذين لجأوا إلى خيبر بعد إجلائهم عن المدينة. وأرادوا لها أن تكون محاولة نهائية ومعركة حاسمة يخوضونها ضد محمد. وفي سبيل ذلك لم يدخروا جهدًا من حيلة أو مكر أو مال، وحتى تعاليم التوراة داسوها في سبيل هذا الغرض.

وفى موقف اليهود هذا وتفضيلهم الوثنية على التوحيد، يقول ولفنسون المؤرخ السهودى: «وكان واجب هؤلاء اليهود ألا يتورطوا فى مثل هذا الخطأ الفاحش وألا يصرحوا أمام زعماء قريش بأن عبادة الأصنام أفضل من التوحيد الإسلامى ولو أدى بهم

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۹۲۳ ـ ۲۳۰.

الأمر إلى عدم إجابة مطلبهم، لأن بنى إسرائيل الذين كانوا منذ قرون حاملى راية التوحيد فى العالم بين الأمم الوثنية باسم الآباء الأقدمين، والذين نكبوا بنكبات لاتحصى من تقتيل واضطهاد بسبب إيمانهم بإله واحد فى عصور شتى من الأدوار التاريخية. كان من واجبهم أن يضحوا بحياتهم وكل عزيز لديهم فى سبيل أن يخذلوا المشركين، هذا فضلا عن أنهم بالتجاثهم إلى عبدة الأصنام إنما كانوا يحاربون أنفسهم ويناقضون تعاليم التوراة التى توصيهم بالنفور من أصحاب الأصنام والوقوف معهم موقف الخصومة»(١).

ثم أرادت قريش أن تستوثق من خطة اليهود فسألت حييًا عن قومه من بنى النضير، فقال: «تركتهم بين خيبر والمدينة يترددون حتى تأتوهم فيتسيروا معهم إلى محمد وأصحابه». وسألوه عن قريظة فقال: «أقاموا بالمدينة مكرًا بمحمد حتى تأتوهم فيميلوا معكم»(٢). وما زالوا بقريش يسهلون لها الأمر ويرغبونها حتى أخذوا وإياها موعدًا بعد أشهر يكونون قد جمعوا لها فيها الأحزاب من كل قبائل العرب.

ثم خرج أولئك النفر من يهود من عند قريش ليتموا جولتهم في تأليب باقى قبائل العرب. خرجوا إلى غطفان، وبنى مرة. وفزارة، وأشجع، وسليم، وبنى سعد، وكل من له عند المسلمين ثأر يحرضونهم على الأخذ بثأرهم، ويذكرون لهم متابعة قريش إياهم على حرب محمد<sup>(٣)</sup> ويحمدون لهم وثنيتهم ويعدونهم النصر لا محالة.

ولما جاء الموعد المضروب خرجت الأحزاب التي جمعها اليهود لحرب المسلمين، وقد بلغ جيشهم عشرة آلاف مقاتل مسلحين أفضل تسليح تملكه القبائل العربية في ذلك الوقت، ولديهم قوة كبيرة من الخيالة(٤) وكانت القيادة العليا لأبي سفيان.

وبلغت أنباء هذا المسير محمداً والمسلمين في المدينة ففزعوا له، إذ لم تكن المدينة علك من القوة ماتستطيع به مواجهة هذا الحسشد الكبير وبخاصة أن بطونًا منها لاتزال على شركها، ثم إن السنبي عليه للم يكن يطمئن تمامًا إلى بني قريظة وهم القبيلة الباقية

<sup>(</sup>١) ولفنسون ١٤٣ ـ ١٤٣.

<sup>(</sup>۲) الواقدي ۲۹۰.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٣/ ٢٣٠. الواقدى ٧٩٠. الطبرى ٧/ ٢٢٣.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٣/ ٢٣٥ الطبرى ٢/ ٢٤٦. إمتاع ١/ ٢١٠ \_ ٢١٩.

من اليهود، ولم يكن يكفى التحصن بالمدينة وحدها، ولابد من اتخاذ خطة أحكم لمواجهة الموقف، وقد جاء الحل من اقتراح تقدم به سلمان الفارسى، فقد أشار بحفر خندق حول المدينة(١).

ووافق هذا الاقتراح هوى فى نفس النبى على السبين: الأول أنه يعوق تقدم العدو فى هجوم عام، والثاني أنه يبرز نية النبى على السلمية، فإنه لم يكن راغبا فى الحصول على مجد عسكرى وإنما كانت الحرب عنده وسيلة لا غاية، فهو مع دقة تنظيمه ومهارته فى القيادة يريد تسويد مبدأ السلم مادام له عن القيال مندوحة، وكان تجمع كل هذه القبائل فرصة ليعلنهم جميعًا بنيته السلمية، ولكن فى حيطة القائد وحذر المحارب، وسارع فأمر بالبدء فى حفر الخندق فى شمال المدينة وهى الجهة التي يمكن أن تؤتى منها المدينة، أما باقى الجهات فهى حرات يصعب منها الهجوم ويسهل الدفاع، وعمل المسلمون بجد حتى أتموا حفر الخندق فى ستة أيام، وحين أقبلت جموع العدو فوجئت المسلمون بجد حتى أتموا حفر الخندق فى ستة أيام، وحين أقبلت جموع العدو فوجئت بالخندق، فاستنكرت هذه الوسيلة التي لم تكن تعرفها من وسائل الدفاع واتهمت النبي بالخندق، وقالمسلمين بالجبن، وقد وقف النبي على قواته من وراء الخندق، وكانت عدة من معه ثلاثة آلاف على قول بعض المصادر(٢) وتسعمائة على قول بعضها الآخر(٣).

ولما لم تجد الأحزاب سبيـلا إلى اجتياز الخندق اكتفوا بتبـادل الرمى بالنبال ريثما يفكرون فى خطة لمعالجة هذا الموقف.

واستطاع حيى بن أخطب أن يؤثر على بنى قريظة، فأعلن هؤلاء قطع حلفهم مع النبى عَلَيْهُ، واستعدوا لمعاونة الأحزاب بفتح الطريق أمام جيوشهم أن تدخل المدينة من ناحية بنى قريظة (٤) وهى جهة لم يشملها الخندق، ولكن النبى استطاع بمهارة أن يثبت الشك بين طوائف الأحزاب، فقد اتصل بغطفان وفاوضها على التراجع نظير ثلث ثمار المدينة، وإذا كان هذا الاتفاق لم يتم فإنه ثبط همم الغطفانيين، وألهب حماس الأنصار (٥)، ثم بذر الشك بين اليهود والأحزاب (٢)، وبذلك تفككت جبهة العدو،

<sup>(</sup>١) الطبرى ٢/ ٢٢٤. إمتاع ١/ ٢١٩ ـ ٢٢٠.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۳/ ۲۳۰ الطبری ۲/۲۲۷. إمتاع ۲/۲۲۱.

<sup>(</sup>٣) جوامع السيرة ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٣/ ٢٣٦ ـ ٢٣٨.

<sup>(</sup>٥) نفسه ۲/ ۲۳۹.

<sup>(</sup>٦) نفسه ۲۲۷/۳ ـ ۲۵۰.

والواقع أن هذه الجبهة كانت تحمل فى ثناياها عوامل التفكك، فقد كانت أغراض الحلفاء غير متفقة، فقريش تريد أن تقضى على الدولة اليثربية بالقضاء على محمد والمسلمين، وغطفان إنما قدمت مأجورة فقد وعدها اليهود ثمار سنة من خيبر(۱)، والقبائل الأخرى جاءت مشايعة وليس لها غرض واضح، واليهود كانوا يبغون استعادة سلطانهم بالمدينة، وليس من غرضهم أن تقع يثرب فى يد قريش أو إحدى القبائل الكبيرة، وإلا جروا على أنفسهم خصما جديداً قد يطمع فى الاستيلاء على هذه المنطقة الخصيبة، ومن هنا كان التفكك بين صفوف الأحزاب، فوق أن وحدة القيادة لم تكن تامة فكل زعيم على جماعته لاتخضع خضوعًا مطلقًا لقيادة أبى سفيان. فما كادت عوامل الشك والريبة تأخذ طريقها إلى قلوب الزعماء حتى انفض جمعهم، وأعانت الطبيعة على انهزامهم وتراجعهم، فقد كان الجو شتاء والبرد قارسًا، وهبت عاصفة شديدة وهطلت أمطار لاعهد لهم بمثلها، فانجفلوا جميعًا راجعين لبلادهم (٢).

وبذلك نجت المدينة من خطر شديد كان يتهددها، وكان تراجع الأحزاب هزيمة تمت بدون قتال، والهزيمة آتية لا عن طريق تحطيم الجيوش المعادية وإنما عن طريق تحطيم وحدتها وعن طريق بذر الشك بين رجالها، حتى لم يعد في الإمكان بعد هذا اليوم أن يتجمع خصوم المدينة على هذه الصورة، فقد أصبحت قريش تشك في ولاء القبائل العربية، كما أصبحت القبائل نفسها تشك في قدرة قريش وفي إمكانها التغلب على المسلمين، وقد أدرك النبي على ذلك تمام الإدراك حين قال: «الآن نغزوهم ولايغزوننا ونحن نسير إليهم» (٣) ، كما أدرك رجاله هذا الموقف كذلك، ويتجلى ذلك في قول سعد بن معاذ زعيم الأوس الذي جرح في هذه المعركة: «اللهم إن كنت أبقيت من حرب قريش شيئًا فأبقني لها ، فإنه لاقوم أحب إلى أن أجاهدهم من قوم آذوا رسولك وكذبوه وأخرجوه ، اللهم وإن كنت قد وضعت الحرب بيننا وبينهم فاجعلها رسولك وكذبوه وأخرجوه ، اللهم وإن كنت قد وضعت الحرب بيننا وبينهم فاجعلها لى شهادة، ولاتمتني حتى تقر عيني من بني قريظة» (٤). وحين رجعت الأحزاب حاصر النبي بني قريظة حتى استسلموا فأوقع بهم عقوبة الإعدام جزاء خيانتهم العظمى.

<sup>(</sup>١) السمهودي ١/٢١٤. هيكل: حياة محمد: ١٣٦، ولفنسون ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) اين هشام ٣/ ٢٥٠ ، ٢٥١.

<sup>(</sup>۳) البخاری ۵/ ۱۱۰.

<sup>(</sup>٤) نفسه ۱۱۲ ـ ۱۱۳. ابن هشام ۳/ ۲٤٤.

وبذلك خلصت المدينة للإسلام وتخلصت من أعدائها الداخليين فـقد ذل النفاق في المدينة وأصبح المنافقون يخشون رفع رؤسهم. ولم يعد النبي ﷺ في حاجـة كبيرة إلى التفكير فيهم.

### نتيجة الصراع

أدى هذا الصراع المسلح بين النبى ﷺ وقريش إلى نتائج هامة، فلقد ضعفت جبهة مكة ضعفاً ظاهرًا بعد أن استنفدت كل إمكانياتها الحربية والسياسية، وأصبحت تجارتها في حكم المتوقفة، فلحقتها لذلك أضرار مادية جسيمة، كما أن القبائل العربية بدأت تراجع موقفها بالنسبة لاستمرار تحالفها مع قريش أو التقرب للقوة الجديدة التي ظهرت في يثرب والتي استطاعت حتى الآن أن تصمد لخصومها، وأن توقع بهم الهزائم، وتحول الموقف إلى جانبها.

أما جبهة المدينة فقد ازدادت قوة وخصوصًا بعد أن أجلى النبى على قائل اليهود أو قضى عليها، كما أن النفاق قد ضعف ولم يعمد يسبب للنبى على قلقًا، كذلك تحسنت الحالة الاقتصادية عند المسلمين بعد أن وضعوا أيديهم على أراضى اليهود فى يثرب وبعد ما غنموه من غنائم، ثم إن خطر العدو لم يعد مباشرًا بالنسبة للمدينة، فقد انحسرت القوة عن خصومها وقبعوا فى معسكرين: أحدهما فى الجنوب وهو معسكر ويش فى مكة، والآخر فى الشمال وهو معسكر اليهود فى خيبر، ولم يعد من اليسير قيام الاتصال بين هذين المعسكرين والتعاون بينهما مرة أخرى بعد تراجع الأحزاب عن يشرب.

غير أن هذا الصراع وإن كان قد أدى إلى تفوق يثرب وإضعاف قوة خصومها، إلا أنه شغل النبى على عن التفرغ لنشر دعوته، كما أنه حال بينها وبين التغلغل فى القبائل العربية، وبخاصة تلك التي شاركت فى الصراع، فإن الحرب بطبيعتها تشير الحفيظة وتذكى التعصب فى النفوس وتمنع من التفكير الهادئ السليم، وفى مثل جو الحرب لاتنشر المبادئ؛ ولذلك نزل القرآن يأمر النبى على باللين والصبر واستعمال الحكمة والموعظة الحسنة ﴿ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِكَ بِالْحِكْمة وَالْمَوْعظة الْحَسنَة وَجَادلهم بِاللِّي هِي أَحْسَنُ وَالنحل: ١٢٥] والدعوة بالحسنى وتهيئة جو السلم والطمأنينة هو سبيل أصحاب الرسالات والدعوات والإصلاح فى كل زمان ومكان، وهذا الجو هو الذى اسعى إليه النبى على وقد عين حياة الرسالة، وهو حين دخل الحرب بعد هجرته دخلها مضطرًا، وألزم موقفها إلزامًا ومع ذلك فلم يفجر فيها

ولم يسع وراء مجد عسكرى قط، وكان يقدم دعوة السلم قبل أن يدخل فى القدال، حتى إذا ما استنفد وسائل السلم قاتل مكرها، ثم قاتل فى أضيق الحدود، فلم يسرف على خصومه بعد نهاية المعركة. لم يجهز على جريح، ولم يقتل طفلا ولا امرأة ولاشيخًا ولا معتزلا لقتال، وفى المرات التى قسا فيها على بعض خصومه كانت القسوة ضرورة لامحيص عنها.

فلما تحول الموقف بعد الأحزاب إلى صالح الدولة البثربية وأصبح في إمكان النبي يَعْلَيْهُ أَن يَاخِذُ في يده موقف المبادأة، سعى إلى تهيئة جو السلم وتسويد مبدأ السلام، فمد يده إلى خصومه وأظهر منتهى المرونة والتسامح حتى تم بينه وبين قريش صلح الحديبية.

#### صلح الحديبية

في شهر شوال من سنة ٦ هـ أعلن النبي ﷺ في أصحابه أنه قد نوى زيارة البيت الحرام وأداء العمرة، ودعاهم للتأهب لتأدية هذه الزيارة مبشرًا إياهم بأنه رأى في المنام أنهم يدخلون المسجد الحرام محلقين رؤوسهم ومقصرين لايخافون(١١)، وفي الوقت نفسه بعث إلى الأعراب من حول المدينة ليشاركوا في هذه الزيارة (٢)، وكانت حكمة النبي ﷺ في دعوة الأعراب ممن ليسوا على الإسلام لمشاركة المسلمين في هذه الزيارة أن يؤكد لقريش أنه جاء معتمرًا ولم يجئ غازيًا بدليل أنه يوجد في صفوفه من العرب من ليس على دينه، وليؤكد لهم أن زيارة البيت الحرام فريضة عند المسلمين كما هي فريضة عند العرب، وأن المسلمين يعظمون البيت الحرام كما تعظمه العرب بل هم أشد له تعظيمًا، وأكسبر عندهم حرمة، وليؤكد لهم كذلك أن مكة سوف لاتفقد مكانتها التي تنالها من مقام البيت فيها، والتي تحرص قريش على بقائها، وإلى جانب ذلك يكسب الرأى العربي إلى صفه، فهو يعظم الحرمات ويحرص على المقدسات، ولايجانب الناس بل يسالمهم، وهو يحرص على الوحدة بين العرب ويعمل لها، وأن التفتت وجو الحرب ليس من صنعه بل هو من صنع خصومه الذين أرغموه عليه إرغامًا، بمحاربته وصده عن سبيل الله والمسجد الحرام الذي جعله الله مثابة للناس جميعًا وأمنًا، وليكشف موقف قريش العدائي ويظهر خروجها عن المهمة التي كانت وكلت إليها. والتي تحصل من وراثها على مركزها بسين العرب، وهي رعاية البيت الحرام وتهيئته للزائرين سواء منهم

<sup>(</sup>١) ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لا تَخَافُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [الفتح] ابن هشام ٣/ ٣٦٧ إمتاع ١/ ٢٧٤ .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٣/ ٣٥٥.

العاكف والباد، إذا هي صدته وأصحابه عن زيارة البيت، وأداء الفريضة التي هي حق للجميع.

واستجاب المسلمون لنداء نبيهم، والفرحة تملأ قلوبهم، المهاجرون منهم والأنصار على السواء، أما المهاجرون فقد طردوا من وطنهم وحرموا من بلدهم ظلمًا وعدوانًا ستة أعوام حالت فيها قريش بسينهم وبين زيارة هذا الوطن والزمتهم جو المعداوة والحرب، وأما الأنصار فقد حرموا من زيارة البيت الحرام الذي كان مهوى نفوس العرب جميعًا، كما تحملوا جو الحرب بما فيه من إعنات ومن ضياع للأنفس والأموال، وها هي الفرصة تأتى ليعود المهاجرون إلى وطنهم زائرين وليعاودوا الاتصال ممن تركوا فيه من الأهل والإخوان، وليطفئ الأنصار حنينهم إلى بيت الله الحرام، وليخرجوا من جو الحرب إلى جو السلام.

وأما الأعراب فقد ظنوا أنها مغامرة يقوم بها المسلمون أن يزوروا مكة وأن قريشًا سوف تنتهزها فرصة للقضاء عليهم، ولن يصدها عن ذلك الشهر الحرام، ولا البيت الحرام، فقد لجت في الخصومة وبلغت بها إلى الشوط الأبعد الذي ليس بعده صلح ولا مسالمة، واعتبروا أن هذه سفرة بلا عودة، وعلى عادة الأعراب من الحذر أبطأوا، فلم يستجيبوا لدعوة النبي عليه (۱).

وفى أول ذى القعدة \_ أول الأشهر الحرام \_ من سنة ٦ هجرية (٢) خرج النبى ﷺ فى ألف وأربعمائة (٣) من أصحابه متجهًا إلى مكة، يسوق أمامه الهدى سبعين بدنة وقد قلدها وأشعرها توكيدًا لنيته السلمية وقصده زيارة البيت (٤). ولم يحمل أحد من هؤلاء الرجال سلاحًا إلا ما يحمله المسافر من سيف فى غمده (٥).

وعلمت قريش بمسيرة النبى ﷺ والمسلمين إلى مكة فـتشاور زعماؤها في الأمر، وعلى الرغم من مظهر السلم الذي سار به النبي ﷺ. وعلى الرغم من إعلانه نيته في العمرة وندائه بهذا بين العرب، فإن زعماء قريش أوجسوا خيفة من هذه الزيارة، فلربما تكون مكيدة أراد بها محـمد أن يدخل مكة، وحتى إذا لم تكن مكيدة وكانت عـمرة عادية فإن قريشاً قدرت ما يكون لو أن المسلمين اختلطوا بأهل مكة وحادثوهم وزال جو

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٢/٣٥٦ إمتاع ٢٧٦/١.

<sup>(</sup>٢) ابن سعد ٣/ ١٣٩ إمتاع ١/ ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام: نفسه. ابن سعد. نفسه.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٣/ ٣٥٦. ابن سعد ٣/ ١٣٩.

<sup>(</sup>٥) ابن سعد: نفسه إمتاع ١/ ٧٥.

التوتر بين الفريقين، واتصل المهاجرون بأهليهم والتقوا معهم، فإن الدماء عند ذلك تحن والأرحام تتقارب، ويحس السواد من أهل مكة بالحنين نحو أهليهم وذوى أرحامهم، ويحسون بمقدار الظلم الذى وقع عليهم بطردهم من وطنهم والتنفرقة بينهم وبين أهليهم، وإذن لابد أن يكسب محمد الجولة عليهم، ثم إن هناك عددًا من المسلمين حبسهم أهلهم بمكة وحالوا بينهم وبين الهجرة، وهم يعذبونهم بقصد فتنتهم، فماذا لو دخل المسلمون مكة فاتصلوا بهؤلاء المستضعفين وعملوا على تحريرهم من الظلم والإعنات الذى هم فيه. ووجد هؤلاء المعذبون ملجأ وملاذًا عند إخوانهم، إذن فستكون الحرب الأهلية في مكة، أو هي الفرقة والضعف، ورجال محمد في مكة يستطيعون أن ينتهزوا الفرصة للاستيلاء عليها.

وإذن فمهما يكن غرض محمد ومظهره، فلابد من الحيلولة بينه وبين دخوله مكة، مهما يكن الأمر ومهما يكن الشمن، حتى ولو كانت الحرب في الأشهر الحرام أعنف الحرب، على ذلك صمم زعماء قريش ومن أجل ذلك أعدوا جيشًا قويًّا بلغ عدد فرسانه مائتين، وقدموه للقاء محمد ومنعه من دخول مكة.

وتقدمت فرسان قريش على رأسها خالد بن الوليد وعكرمة بن أبى جهل إلى كراع الغميم على نحو عشرة أميال من مكة (١). وعلم النبي ﷺ بمسيرة جيش قريش لمنعه، فأخذه الأسى لموقف قريش ولددها في الخصومة، مع أن مابينها وبينه من لحمة الدم والقرابة كان خليقًا أن يجعلها تقاربه وتنتصر له. بدل أن تخاصمه هذه الخصومة العنيفة التي أعمتها عن موقف الحكمة، وأبعدتها عن الحلم الذي اشتهرت به بين العرب، فقال: «ياوح قريش!! لقد أهلكتهم الحرب، ماذا عليهم لو خلوا بيني وبين العرب فإن هم أصابوني كان ذلك الذي أرادوا، وإن أظهرني الله عليهم دخلوا في الإسلام وافرين، وإن لم يفعلوا قاتلوا وبهم قوة، فما تظن قريش. ؟! فو الله لا أزال أجاهد على الذي بعثني الله به حتى يظهره الله أو تنفرد هذه السالفة»(٢).

وبينما كان محمد يفكر في أمر قريش ويستعرض موقفها، كان فرسانها منه على مرأى النظر، يدل منظرهم على أنه لاسبيل للمسلمين إلى دخول مكة إلا أن يقتحموا هذه الصفوف اقتحامًا، ولكن محمدًا ما جاء محاربًا وإنما جاء لتقرير مبدأ السلم، ولذلك مال بأصحابه وسلك طريقًا آخر تجنب به قوات قريش وأوصله إلى الحديبية،



<sup>(</sup>١) ابن هشام ٣٥٦/٣، إمتاع ١/٣٧٨، ابن سعد ٣/ ١٣٩.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۳/ ۳۵۳ ـ ۳۵۷.

وهى أقرب حدود الحرم إلى مكة (١)، وهناك نزل بأصحابه ينتظر مايكون من قريش. وفكرت قريش أن ترسل إلى المسلمين من يستطلع حالهم من ناحية ومن يحاول صدهم عن دخول مكة بدون حرب من ناحية أخرى، وأرادت أن تشرك القبائل المجاورة لمكة وأن تشرك الأحابيش، حتى إذا ما كان الموقف يتطلب قتالا وقفوا معها وأعانوها، وقدرت أن محمداً قد يسىء إلى الرسل الذين ترسلهم إليه من رجالها ومن رجال القبائل ومن الأحابيش فيحفظهم هذا فيتحمسون لنصرة قريش.

لكن محمداً أحسن مقابلة الرسل الذين أرسلتهم قريش من خراعة ومن ثقيف ومن الأحابيش (٢)، واستطاع أن يقنعهم بالحجة مرة، وبالمظهر العملى مرة أخرى \_ كما فعل مع سيد الأحابيش فإنه أطلق الهدى أمامه (٣) \_ بنيته السلسمية وبأنه جاء معتمراً للبيت ولم يجئ غازيًا ولا معتديًا، حتى لقد اشمأز بعض هؤلاء الرسل من تصرف قريش ومن عنتها، كما فعل الحليس سيد الأحابيش، فقد قال لقريش حين عاد من عند محمد: «يامعشر قريش . والله ما على هذا حالفناكم ولا على هذا عاقدناكم، أيصد عن بيت الله من جاء معظمًا له؟! . والذى نفس الحليس بيده لتخلن بين محمد وبين ما جاء به أو لأنفرن بالأحابيش نفرة رجل واحد» (٤). وبذلك كسب محمد هذه الجولة من قريش، وألزمها بأن تدخل معه في مفاوضات سلمية، وإلا ظهرت بمظهر المتعنت أمام حلفائها، وأمام العرب.

وبالرغم من مناوشات قريش، ومن اعتداءات سفهائها على المسلمين ومحاولتهم النيل منهم، فقد التزم المسلمون جانب السلم وسود النبي ﷺ كلمة التقوى(٥)، وكان المسلمون أحق بها وأهلها، وكلمة التقوى تساوى كلمة السلم، وهو المبدأ الإسلامي الذي جاء يقابل مبدأ الجاهلية وهو الحمية التي تقابل العصبية «حمية الجاهلية».

ولما جاء رسول قريش وهو سهيل بن عمرو مفوضًا لعقد الصلح أظهر النبي ﷺ كثيرًا من المرونـة والتساهل، ولم يحفل بالشكليات، بل كان همـه في المسألة جوهرها، حتى لقد أغضب موقفه اللين كثيرًا من رجاله وأثار اعتراضهم (٦)، وحتى اندفع عمر بن



<sup>(</sup>١) ابن هشام ٣/ ٣٥٧، إمتاع ١/ ٢٨٤.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٩/ ٣٥٩ \_ ٣٦٢، إمتاع ١/٢٨٦ \_ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٣/ ٣٦٠، إمتاع ١/ ٢٨٨.

<sup>(</sup>٤) نفسه ٣/ ٢٦٠، إمتاع ١/٢٨٦.

<sup>(</sup>٥) ابن هشام ٣/٢٦٣، إمتاع ١/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٦) ابن هشام ٣/ ٣٦٥ ـ ٣٦٧.

الخطاب يقول للنبى ﷺ معتـرضًا: «يارسول الله ألسنا بالمسلمين؟ . . ألسنا على الحق؟ فلم نعطى الدنية في ديننا؟؟»(١).

لم يحفل النبى ﷺ بالشكليات التي تمسك بها رسول قريش، ولم يساير حماسة رجاله، وقدم كثيرًا من التسهيلات حتى تم عقد الصلح بين الطرفين، وكانت أهم شروطه (٢):

١ ـ أن يرجع محمد والمسلمون عن دخول مكة هذا العام، على أن يعودوا فى
 العام القادم فتخلى لهم قريش مكة ثلاثة أيام يؤدون فيها العمرة.

٢ \_ أن تعقد بين الطرفين هدنة مدتها عشر سنوات \_ فى قول، وسنتين فى قول آخر وهو مانرجحه \_ يأمن كل من الطرفين صاحبه، ويكف بعضهم عن بعض، وأن بينهم عيبة مكفوفة، وأنه لا إسلال ولا إغلال (٣).

٣ ـ أنه من أراد من القبائل الدخول في حلف محمــد دخل، ومن أراد الدخول
 في حلف قريش دخل (على أنه يسرى على المتحالفين مايسرى على المتعاقدين).

٤ ـ أنه من جاء محمدًا من أهل مكة بدون إذن وليه رده إليهم ومن جاء إلى
 قريش من أصحاب محمد لم يردوه.

والشرط الأخير هو الذى أثار اعتراض المسلمين وأغضبهم، لكن النبى ﷺ أمضى العقد واعتبر الوصول إلى السلم هدفًا يصغر إلى جانبه كل شيء، وعده فتحًا مبينًا، ونزل القرآن الكريم بهذا:

﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُّبِينًا ۞ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صَرَاطًا مُسْتَقِيمًا ۞ وَيَنصُرُكَ اللَّهُ نَصْرًا عَزِيزًا ۞ ﴾ [الفتح].

والحقيقة أن الحديبية كانت فتحًا مبينًا لايقل في أثره وعظمته عن أكبر معارك الإسلام، وإذا كانت «بدر» قد ثبتت قواعد الدولة الناشئة، فإن الحديبية قد فتحت أمامها المجال لتصل إلى الهدف الذي كان النبي يرمى إليه، وهو توحيد العرب في دولة واحدة، تكون نواة لدولة إسلامية كبرى تشمل الإنسانية وتحقق رسالة العدالة والخير لبني الإنسان على الأرض، وانفتح بصلح الحديبية المجال أمام النبي على الأرض وانفتح بصلح الحديبية المجال أمام النبي النبي مشارق الأرض ومغاربها.

<sup>(</sup>۲,۱) نفسه.

<sup>(</sup>٣) عيبة مكفوفة: أن يكف بعضهم عن بعض، الإسلال: السرقة الخفية، الإعلال: الخيانة.

وقد أتاح صلح الحديبية للنبى ﷺ أن يوجه نظره إلى إكمال خطته في إقرار الأمن للمسلمين في جزيرة العرب، والقضاء على كل عناصر المقاومة التي تقف في سبيل توحيد الجزيرة العربية تحت لواء الإسلام ثم الاتجاه بالدعوة إلى العالم الخارجي، إلى المجال الإنساني، فإن محمدًا لم يرسل للعرب وحدهم، وإنما أرسل بشيرًا ونذيرًا للناس كافة.

وقد أظهر محمد من بُعْد النظر ودقة التقدير ماتفوَّق به على خيصومه، وما فاق به تفكيـر أصحابه علـي السواء، فإن شـروط عهـد الحديبيـة وإن بدت لأول وهلة في مصلحة قريش، فإن الأيام ما لبثت أن كشفت عن أن النبي عَلَيْ قد ذهب فيها بالنصيب الأوفر، وحقق فيها وبواسطتها أهدافه الكبرى، فقد أتاح هذا العهد لمحمد والمسلمين أن يدخلوا مكة في العام القادم آمنين مطمئنين، وأخلت لهم قريش البلد الحرام(١) وقد كان لهذا أثره الخطير في مكة نفسها. فإن أهلها رأوا من تضامن المسلمين وترابطهم وتعاونهم وتعاطفهم وحسن نظامهم والتفاهم بينهم واقستدائهم بنبيهم، ما جعلهم يدركون أن مثل هذه الجماعة لايمكن الوقــوف في وجهها، وليس من أمل في التغلب عليــها، حتى لقد كانت عمـرة القضاء قضـاء تاما على روح العناد والمقاومة في قـريش، وحتى لقد أدرك عقلاؤها أنه من الخير الانضمام إلى محمد، يتمثل ذلك في إسلام خالد بن الوليد، وخالد رجل له مكانت العظيمة في قريش فهو بطلها المعلم وفارسها في يوم أحد. . وكان خالد قائدًا بصيرًا يدرك أين تكون الكفة الراجحة، ولقد أدرك خالد هذا في عمرة القضاء فلم يلبث أن أعلن إسلامه. وبعث بهداياه إلى النبي ﷺ (٢)، ولم يسلم خالد في صمت بل قال على ملا من قريش: "لقد استبان لكل ذي عقل أن محمدًا ليس بشاعر ولا ساحر، وأن كلامه من كلام رب العالمين، فعق على كل ذي لب أن يتبعه»(٣). ولقد هم أبوسفيان أن يثور بخالد ويؤلب قسريشًا لقتله، فقال عكرمة بن أبي جهل: «مهلا يا أبا سفيان، أنتم تقتلون خالدًا على رأى رآه، وهذه قريش كلها قد بايعت عليه. . والله لقد خفت ألا يحول الحول حتى يتبعه أهل مكة كلهم»(٤).

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٣/ ٤٢٤ \_ ٤٢٧.

<sup>(</sup>۲) الواقدي ۳۱۱.

<sup>(</sup>٣) نفسه .

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٣/٣١٩.

وهكذا كانت عمرة القضاء التي هي شرط من شروط صلح الحديبية فتحًا لقلوب أهل مكة وأبصارهم، وكما أسلم خالد أسلم رجلان آخران لهما أهمية ولهما خطورة، وهما عمرو بن العاص داهية قريش الذي لايقل بصرًا بالأمور عن خالد، وعثمان بن طلحة حارس الكعبة (1) وبإسلام هؤلاء الثلاثة أسلم عدد كبير من أهل مكة وأصبحت مكة في حكم البلد الذي فتح أبوابه للدعوة الإسلامية، ولم يبق إلا أن تفتح أبوابها وتسلم القياد للمسلمين.

كما أن هذا الصلح قد أتاح لبعض القبائل فرصة الدخول في عقد محمد والانضمام إلى صفوفه صراحة. وبخاصة قبيلة خزاعة التي كان جزء كبير من الأحابيش الذين كانت تعتمد عليهم قريش من بطونها (٢) وبذلك ضم محمد جزءًا كبيرًا من هذه القوة إلى جانبه وأضعف بذلك مركز قريش الحربي إلى حد كبير. . ثم إن الهدنة قد أتاحت لمحمد فرصة العمل بحرية وهو آمن، بعد أن أمن جناحه الجنوبي من ناحية قريش، فانصرف في اطمئنان ليقضى على القوة الأخرى المعادية التي كانت تقوم في جناحه الشمالي، وهي قوة اليهود الذين تركزوا في خيبر والذين أخذوا يعدون العدة ويعملون على تكوين حلف يهودى يضم يهود خيبر ووادى القرى وتيماء، لتكوين قوة كبيرة من اليهود لمهاجمة المدينة دون اعتماد على القبائل العربية التي فشلت في مهاجمة المدينة في موقعة الأحزاب.

وقد استطاع أن يهاجم خيبر وينتصر عليها وعلى حصونها القوية، على الرغم مما بذله اليهود من مقاومة عنيفة مستميتة (٣)، وبالقضاء على قوة اليهود في خيبر أمن النبي على جناحه الشمالي، وبدأت القبائل التي كانت تناوئ المدينة تراجع موقفها وتسعى للانضمام إلى النبي على النبي على متى لم يمض عامان إلا والإسلام قد انتشر انتشاراً سريعًا في هذه القبائل وحتى انضمت إليه انضمامًا كاملا لدرجة أنه عند فتح مكة في (عام ٨هـ) كان رجال هذه القبائل يؤلفون القوة الكبرى في الجيش الذي تقدم لفتح مكة. فقد قدمت سليم ألف فارس، وقدمت مزينة ألف مقاتل، كما قدمت جهينة ثمانمائة، وقدمت بنو كعب وبنو ليث وأشجع وغفار أكثر من ألفي مقاتل، وهكذا بعدت القبائل عن قريش بالدرجة التي تقربت بها من النبي على النبي على وكانت هذه الأعداد الضخمة من

<sup>(</sup>١) إمتاع ١/ ٣٤١ ـ ٣٤٤.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۳/۳۶۳.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٣٨٧/٣ ومابعدها.

<sup>(</sup>٤) إمتاع ١/ ٣٦٤ ـ ٣٧٣، جوامع السيرة ٢٧٧.

الرجال دليلا على مدى انتشار الإسلام بين هذه القبائل انتشارًا كبيرًا فاق كل عدد وصل إليه المسلمون في السنوات السابقة منذ البعثة إلى عهد الحديبية، ثم إن الشرط الأخير الذي أرضت به قريش غرورها والذي غضب من أجله المسلمون وعارضوه، ما لبث أن ظهر أنه في غير مصلحة قريش وأنه كان وبالا عليها، والرسول ﷺ حين قبله كان سياسيًّا بعيد النظر، وكان حكيمًا عالمًا بما يصلح الدولة في داخلها، فإنه ليس من مصلحة الدولة أن يكون بين صفوفها من لايؤمن بمبادئها، ومن كان هواه مع أعدائها، وكانت قريش قصيرة النظر حين حبست بعض المسلمين في مكة ومنعتهم من الهجرة وعملت على فتنتهم عن دينهم بالقوة، فقد استمسك هؤلاء بدينهم برغم تعذيب قريش، وكانوا نقطة ضعف داخل الدولة المكية، كانوا طابورًا خامسًا كـما نعبر عنه في عصرنا الحديث، وكانوا إلى جانب ذلك يعذبون ضمير أهل مكة ويشعرونهم بالإثم دائمًا، وخـصُوصًا إذا قـدرنا قوة عصبية الأرحـام، وذوى القربي، وإذا كان الزعـماء يرضون هذا لمصلحة الدولة كما ظنوا ويرغمون العامة على قبول عملهم وتساعدهم على ذلك حالة الحرب، فإن عواطف الناس كانت في غير هذا الصف، وخصوصًا بعد أن أشاع صلح الحديبية جوًّا من السلم وأتاح للعواطف أو الرأى أن تنفس عن نفسها، وكان النبي ﷺ يرى أن مصلحة دولت تقتضيه أن يتخلص من خصوم مبدئها أو على الأقل لايتمسك بهم بين صفوفه؛ لذلك وافق على ألا يرجع إليه من يخرج من صفوفه إلى العدو .

 يسألونه بأرحامهم إلا آواهم، فلا حاجة لهم به، ففعل رسول الله ﷺ فقدموا عليه المدينة، وهكذا جر هذا الشرط وبالا على قريش فقد تكونت ضدها عصابة خطيرة خرجت عن التبعية لها، وكذلك لم تدخل في تبعية المدينة فلم تكن تسأل عنها ولا عن أعمالها، فألحقت بقريش ضرراً فادحًا دعاهم إلى أن يرجوا النبي ﷺ أن يؤوى هذه الجماعة وأن يقبل إلغاء هذا الشرط(١).

وهكذا أثبتت الحديبية بُعد نظر النبى ﷺ وسلامة تقديره، وكانت آية من آيات السياسة الحكيمة والدبلوماسية الفذة، حتى اعتبرت فتحًا مبينًا فاق فى كل نتائجه أعظم الفتوح الحربية، فإنه لم يفتح البلاد وحدها وإنما فتح العقول والقلوب للدين الجديد، ومهد للفتح الأعظم بعد ذلك بسنتين، وهو فتح مكة فتحًا سلميًّا وانضمامها إلى الدولة الإسلامية، وما أعقب ذلك من توحيد العرب، ودخول الناس فى دين الله أفواجًا.

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۳/۳۷۳. إمتاع ۳، ۳۰۵, ۳۰۰.







# الفصل الثانى الصراع بين المسلمين واليهود

لاشك أن اليهود في المدينة كانوا على علم بما تم بين النبي بي وبين الأوس والخزرج من اتفاق في بيعة العقبة الكبرى، ولم يكن في مقدورهم أن يمنعوا هذا الاتفاق أو يقفوا ضده، فإن القوة في المدينة كانت في يد العرب وكانوا يستطيعون أن يدخلوا في المدينة من شاءوا دون أن يخشوا اعتراض اليهود عليهم. وكانت حالة يثرب المداخلية تتطلب عنصراً خارجيًا يستطيع أن يوحد بين عناصرها المختلفة، ويقيم بينها نوعًا من التوازن يعيد إليها السلام الذي حرمته زمنًا طويلا بتنازع طوائفها المختلفة، وكان اليهود يرصدون الأحوال ويراقبون تطور الحوادث، ولم يدر في خلدهم في أول الأمر أنه سيحدث مايوجه الأمور ضد مصالحهم، بل لعلهم كانوا يعتقدون أن قدوم الرسول المحلي اللهم عملية عنائدهم، ولو أفلحوا الرسول المحلية إلى يشرب في مصلحتهم، فقد ظنوا أن في مقدورهم استمالته إليهم وإدخاله في حلفهم، فإنه يدعو إلى ديانة تتفق في جوهرها مع عقائدهم، ولو أفلحوا في ضممه إليهم لربما استطاعوا أن يعيدوا إلى أنفسهم مركز التفوق في يثرب، وربما استطاعوا به بعد توحيد بطون المدينة وجعلها كتلة واحدة أن يجعلوا منها مدينة قوية، استطاعوا به بعد توحيد بطون المدينة وجعلها كتلة واحدة أن يجعلوا منها مدينة قوية، تسطيع أن تسيطر على الحركة الاقتصادية وتنافس مكة وتتغلب عليها، وربما تمكنوا من تأليب جزيرة العرب حتى تقف في وجه النصرانية التي تغلبت على اليهود وأجلتهم عن فلسطين.

لعل هذه الآمال كلها كانت تجول في نفوس اليهود في يثرب حين قدم النبي اليها؛ ولذلك أحسنوا استقباله وبادر هو إلى رد تحيتهم بمثلها وإلى توثيق صلاته بهم، فتحدث إلى رؤسائهم وتقرب إلى كبرائهم، وربط بينه وبينهم برابطة المودة باعتبارهم أهل كتاب موحدين، وبلغ من ذلك أن كان يصوم يوم صومهم (١)، وكانت قبلته في الصلاة ماتزال إلى بيت المقدس قبلة أنظارهم ومشابة بنى إسرائيل جميعًا(٢)، وقامت علاقة طيبة بين أصحابه من المهاجرين وبين اليهود حتى ليغشون مجالسهم ويذهبون إلى بيوت مدارسهم يتحدثون إليهم، ويسألونهم ويسمعون منهم، ويرون التوراة تصدق بيوت مدارسهم يتحدثون إليهم، ويسألونهم ويسمعون منهم، ويرون التوراة تصدق القرآن يصدق التوراة (٣). وما كانت الأيام لتزيد النبي اليهود أو المسلمين باليهود أو لتزيد البهود بهم إلا مودة وقسربي، حتى وصل الأمر بينهم إلى عقد معاهدة صداقة

<sup>(</sup>١) الموطأ ١٤٧، ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢ ـ ٣٧ (هامش الروض).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى ٢/ ٣٨١، ٣٨٢.

وتحالف وتقرير لحسرية الاعتقاد، ولئن لم يشترك في توقيع هذه المعاهدة بنو قريظة وبنو النفير وبنو قينقاع فإنهم لم يلبثوا أن وقعوا بينهم وبين النبي على صحفًا مثلها. وبهذه الصحيفة التي قررت حرية العقيدة وحرية الرأى وحرمة المدينة وحرمة الحياة وحرمة المال وتحريم الجريمة، استقرت الأحوال في يثرب وأصبحت حرمًا لأهلها، عليهم أن يدافعوا عنها، وأن يتكافلوا فيما بينهم لاحترام ما قررت هذه الوثيقة من الحقوق، وبدت المدينة وكأنما تسير إلى ما كان ينشده لها أهلها من هدوء وتقدم، وبدأ النبي على يمثل فيها روح النظام والاستقرار، وكان هو القدوة في حسن المعاملة والتواضع والعدل، وقد ترك ذلك في النفوس عميق الأثر، حتى لقد أقبل كثيرون على الإسلام، وزاد المسلمون في المدينة شوكة وقوة، وأخذ النبي على يتجه إلى بناء دولته وضمان الأمن لها في الداخل والخارج، ونجحت السرايا التي أرسلها إلى ما حول المدينة في تأمين ريفها وعقد المحالفات لها مع القبائل الضاربة على جنباتها.

هنالك بدأ اليهود يفكرون من جديد في موقفهم من محمد وأصحابه لقد عقدوا معه عهدًا، وكانوا يطمعون في ضمه إلى صفوفهم ليزدادوا به قوة، ولكنه أصبح هو أقوى منهم، وإنه ليتجه بقوته إلى المجال الخارجي، ويعمل على توسيع نطاق دعوته ونفوذه، أفيتركونه يمد سلطانه وينشر دعوته على هذا المدى الواسع، ويكتفون بالأمن في جواره أمنًا يمكن لمصالحهم المادية أن تتسع؟ . . لعلهم كانوا يقنعون بذلك لو أمنوا أن دعوته لا تمتد إلى اليهود ولا تفشو في عامتهم، على حين تقتضيهم تعاليمهم ألا يعترفوا بنبي من غير بني إسرائيل.

لكن رجلا من علمائهم وأحبارهم هو عبدالله بن سلام القينقاعي(١) لم يلبث حين اتصل بالنبي علم أن أسلم هو وأهل بيته وجابه اليهود بإسلامه ودعاهم إلى الإسلام(٢)، وهنا أجمع اليهود أمرهم أن يكيدوا لمحمد وينكروا نبوته. وما أسرع أن اجتمع إليهم من بقى على الشرك من الأوس والخزرج، ومن دخل في الإسلام منهم بظاهره جريًا وراء مغنم أو إرضاء بصحبة لم يقو على مخالفتها.

وهنا بدأت حروب جدل بين النبى على واليهود كانت أكثر لددًا ومكرًا من حرب الجدل التي كانت بمكة بينه وبين قريش. فقد حشد اليهود لها ما استطاعوا من أنواع الدسيسة والنفاق، وما كان لديهم من علم بأخبار الأنبياء والمرسلين، يهاجمون بها محمدًا ورسالته وأصحابه من المهاجرين والأنصار. . دسوا من أحبارهم من أظهر إسلامه وأخذ يجالس المسلمين ويظهر الورع والتقوى، ثم يلقى على النبي النبي الأسئلة ما يحسبه يثير الشكوك والريب ويزعزع في نفوس المسلمين عقيدتهم به

<sup>(</sup>١) أسد الغابة ٣/١٧٦.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٣/ ٢٥ (هامش الروض).

وبرسالته، ويتعنتون ويأتون باللبس، ليلبسوا الحق بالباطل. وكان القرآن يجيبهم فسيما يسألون عنه (١١). . وانضم إليهم جماعة المنافقين من الأوسّ والخزرج ليسألوا ويشاركوا في الوقيعة بين المسلمين (٢) وكانوا يحفرون المسجد فيسمعون أحاديث المسلمين ويسخرون منهم ويستهزئون بدينهم، وفطن المسلمون لأمر خصومهم وعرفوا غاية سعيهم، فلما رأوا جماعة منهم بالمسجد ذات يوم يتحدثون بينهم خافضي أصواتهم قد لصق بعضهم ببعض، أمر النبي عَلَيْتُ بهم فأخرجوهم من المسجد إخراجًا عنيفًا (٣)، لكن هذا لم يثن اليهود عن سعيهم ووقيعـتهم بين المسلمين، وغاظهم أن يجتمع أمر الأوس والخزرج على الإسلام وتقوم الألفة بينهم عليه، فأرادوا أن يثيروا الأحقاد القديمة ليوقعوا بينهم العداوة والبغضاء. . مر أحدهم (شاس بن قيس) على نفر من الأوس والخزرج من أصحاب رسول الله ﷺ في مـجلُّس قد جمعهم يتحدثون فـيه، فغاظه ما رأى من ألفتهم وجـماعتهم وصلاح ذات بينهـم، وقال: قد اجتمع مـلأ بني قيلة بهذه البلاد، والله ما لنا معهم إذا اجتمع ملأهم بها من قرار، وأمر فتي شابا من اليهود كان معه أن يجلس بينهم وأن ينتهز فرصة يذكر فيها يوم بعاث وما كان من الأوس والخزرج فيه. وتكلم الفتي فذكر القوم ذلك اليوم وتنازعوا وتفاخروا واختصموا، وكاد الشريقع بينهم، لولا أن سمع النبي ﷺ فخـرج إليهم فيمن معه من أصـحابه، فذكرهم بما ألف الإسلام بين قلوبهم وجعلهم إخوانًا متحابين، ومازال بهم حتى بكى القوم وعلموا أنها من نزغات الشيطان وكيد عدوهم<sup>(٤)</sup>.

ويلغ الجدل بين محمد واليهود مبلغًا من الشدة يشهد به مانزل من القرآن فيه، فقد نزل إحدى وثمانون آية من سورة البقرة، كما نزل قسم كبير من سورة النساء، وكله يذكر هؤلاء اليهود، وإنكارهم ما في كتابهم، ويلعنهم لكفرهم وإنكارهم أشد اللعنة:

﴿ وَلَقَدْ آتَیْنَا مُوسَى الْکَتَابَ وَقَفَیْنَا مِنْ بَعْدِه بِالرُّسُلِ وَآتَیْنَا عِیسَى ابْنَ مَرْیَمَ الْبَیّنَاتِ وَأَیّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ أَفَکُلَمَا جَاءَکُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَیٰ أَنفُسُکُمُ اَسْتَکْبَرْتُمْ فَقَرِیقًا کَذَبْتُمْ وَفَرِیقًا تَقَیّلُونَ اللّٰهِ بَکُفُوهِمْ فَقَلِیلاً مَّا یُؤْمِنُونَ ﴿ آَیَ وَلَمّا وَفَرِیقًا تَقَیّلُونَ مَنْ عِندِ اللّٰهِ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَکَانُوا مِن قَبْلُ یَسْتَفْتَحُونَ عَلَی الّٰذِینَ کَفُرُوا فَلَمّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُوا کَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ اللّٰهِ عَلَى الْکَافِرِینَ ﴿ آَیْ ﴾ [البقرة] (٥).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۲۶، ۳۵.

<sup>(</sup>٢) نفسه ۲۷ ـ ۲۹.

<sup>(</sup>٣) تقيبه ٢٩.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٢/ ٣٩ \_ ٤٠ .

<sup>(</sup>٥) أنظُّر تفسير الطبري ٢/ ٣٣٣، ابن هشام ٢/ ١٩٠، ابن كثير ١/ ٢٣٠.

وبلغ الجدل بين المسلمين واليهود حدًّا كان يصل أحيانًا إلى الاعتداء بالأيدى، وحسبك لتقدر هذا أن تعلم أن أبا بكر، على ماعرف عنه من دماثة الخلق ولين الطبع وطول الأناة، تحدث إلى يهودى يدعى فنحاص يدعوه إلى الإسلام، فرد فنحاص بقوله: «والله يا أبا بكر ما بنا إلى الله من فقر وإنه إلينا لفقير، ومانتضرع إليه كما يتضرع إلينا، وإنا عنه لأغنياء وما هو عنا بغنى، ولو كان غنيًا عنا ما استقرضنا أموالنا كما يزعم صاحبكم، ينهاكم عن الربا ويعطيناه ولو كان غنيًا ما أعطانا الربا».

وفنحاص يشير هنا إلى قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا الّذِي يُقْرِضُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً ﴾ [البقرة: ٢٤٥] ولم يطق أبو بكر صبراً على هذا الجواب فخضب وضرب وجه فنحاص ضربًا شديدًا، وقال: «والذي نفسي بيده لولا العهد الذي بيننا وبينك لضربت رأسك، أي عدو الله»، وشكا فنحاص أمره إلى النبي ﷺ وأنكر ما قاله لأبي بكر، فنزل قوله تعالى: ﴿لَقَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ فَقيرٌ وَنَحْنُ أَغْنياءُ سَنَكْتُبُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْأَنبِياءَ بِغَيْرِ حَقّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ ﴿ آلَ عمران ] (١٠).

ولم يكتف اليهود بالوقيعة بين المهاجرين والأنصار وبين الأوس والخزرج، ولم يكفهم فتنة الناس عن دينهم ومحاولة ردهم إلى الشرك دون تهويدهم، وصدهم من يريد الإسلام من المسركين، بل حاولوا فتنة النبي على نفسه؛ ذلك أن أحبارهم وأشرافهم وسادتهم ذهبوا إليه وقالوا: «يامحمد، إنك قد عرفت أنا أحبار يهود وأشرافهم وسادتهم وإنا إن اتبعناك اتبعتك يهود، ولم يخالفونا، وإن بيننا وبين بعض قومنا خصومة؛ أفنحاكمهم إليك فتقضى لنا عليهم ونؤمن بك ونصدقك؟» فأبى ذلك النبى على أنزل الله وكل تتبع أهواءهم واحدرهم أن يفتوك عن بعض ما أنزل الله فيهم: ﴿وَأَن احْكُم بَيْنَهُم بِما أَنزلَ الله وَلا تَتبع أهواءهم وإن بيقي فَوْبون مَن الله حكماً لقوم يُوقنون كيراً من الله حكماً لقوم يُوقنون كنيراً من الله حكماً لقوم يُوقنون

ثم أخذوا في أسئلة منكرة، عن الساعة ومتى ميعادها؟ . . وعن وحدانية الله أهى حقيقة؟ . . وإذا كان الله قد خلق الخلق فمن خلق الله . ومن هذه الأسئلة التي يقصد بها التشكيك والتضليل بقصد الفتنة والبلبلة (٣).



<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/ ۱۸۷.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢/ ١٩٦ ـ ١٩٧٠ المائدة ٤٩ ـ ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١٩٨/٢ ـ ٢٠٢.

وحين ضاق اليهود ذرعًا بمحمد فكروا في أن يقنعوه بالجلاء عن المدينة كما أجلته قريش عن مكة، فذكروا له أن من سبقه من الرسل ذهبوا إلى بيت المقدس وكان مقامهم به، وأنه إن يكن رسولا حقًا فجدير به أن يصنع صنيعهم وأن يعتبر المدينة وسطا في هجرته بين مكة وبيت المقدس، لكن محمدًا أدرك ما يرمون إليه، وأوحى الله إليه على رأس سبعة عشر شهرًا من مقامه بالمدينة أن يجعل قبلته المسجد الحرام بيت إبراهيم وإسماعيل ﴿ قَدْ نَوَى تَقَلُّبَ وَجُهِكَ فِي السَّمَاءِ فَلنُولَينَكَ قَبْلَةً تَرْضَاهَا فَول وَجُهكَ شَطْر المُسْجِدِ الْحَرَام وحَيْثُ مَا كُنتُم فَولُوا وَجُوهكُمْ شَطْرة فَيَنكَ ﴾ [البقرة].

وأنكر اليهود ما فعل، وأدركوا أن هذا العمل ينطوى على موقف خطير. فإن التخاذ القبلة إلى بيت الله الحرام بمكة فيه جذب كبير لقلوب العرب، فإن الكعبة محط أنظارهم وموضع تقديسهم وإكبارهم فإذا اتخذها محمد قبلته كان في ذلك إرضاء للروح العربية، وقد يؤدى هذا إلى انجذاب العرب نحو الدين الذي يتخذ قبلتهم قبلته، وفيه كذلك تقرب لمكة التي كانت في عداء مع محمد، وقد يؤدى هذا إلى تقارب وجهة النظر بين قريش والنبي والنبي منائم شمل قريش ومن خلفها العرب مع النبي النظر بين قريش والنبي الله الاجتماع؛ لذلك أنكروا هذا وحاولوا فتنة النبي النهي مرة أخرى بقولهم: إنهم يتبعونه إن هو رجع إلى قبلته الأولى، فنزل القرآن الكريم:

﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَن قَبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا قُل لَلَه الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدَى مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صرَاط مُسْتَقِيمِ ﴿ إِنْ اللَّهَ وَكَذَلَكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَتَكُونَوا شُهِدًا عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا وَمَا جَعَلْنَا الْقَبْلَةَ الَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لَنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقبَيْهُ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلاَّ عَلَى اللَّذِينَ هَدَى اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَءُوفَ "رَحِيمٌ ﴿ إِنْ كَانَتُ اللَّهُ لِيَطِيعَ } [البقرة].

فى هذا الوقت الذى اشتد فيه الجدل بين محمد واليهود، وفد على المدينة وفد من نصارى نجران عدتهم ستون راكبًا، فيهم أشرافهم ومن يئول إليه أمرهم، وكانت ملوك الروم من أهل النصرانية قد شرفوه ومولوه وأخدموه وبنوا له الكنائس، وبسطوا عليه الكرامات لما يبلغهم عنه من علمه واجتهاده في دينهم، ولعل هذا الوفد إنما جاء إلى المدينة في هذا الوقت طمعًا في أن يزيد الخلاف شدة بين النبي على واليهود، حتى يبلغ به حد العداوة، فيريح النصرائية المتاخمة في الشام واليمن من دسائس اليهود

وعــدوان العرب على الســواء، واجــتمـعت الأديان الثلاثة الــكبرى بمجىء هذا الوفــد وبجداله النبى ﷺ، وبقيام ملحمة كلامية عنيفة بين اليهودية والمسيحية والإسلام .

فأما اليهود فكانوا ينكرون رسالة عيسى ومحمد إنكاراً فيه عنت وفيه مكابرة، ويزعمون أن عزيرا ابن الله. . . وأما النصارى فيقولون بالتثليث وبالوهية عيسى، وأما محمد فيدعو إلى توحيد الله توحيداً مطلقاً، وأن الرسالات جميعاً تمثل وحدة روحية واحدة من أزل الوجود إلى أبده، وكان اليهود والنصارى يسالونه عمن يؤمن بهم من الرسل، فيقول كما نزل القرآن:

وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعَيسَىٰ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعَيسَىٰ وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمْ لا نُفرِق بَيْنَ أَحَد مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ وَمَا أُوتِي مَلِيلَةِ مَا أُوتِي النَّبِيقِ اللهِ الإنكار كل ما يلقى أية شبهة على وحدانية الله، ويذكر لهم أنهم حرفوا الكلم مما في كتبهم عن مواضعه، وأنهم غيروا مبادئ الرسل والنبيين الذين يقرون لهم بالنبوة، وأن ما جاءوا به جميعًا هو الحقيقة الخالدة التي لايختلف في شيء عما جاء هو به، لأن ما جاءوا به جميعًا هو الحقيقة الخالدة التي تتكشف لكل من نزه نفسه عن الخضوع لغير الله، ونظر في الكون نظرة سامية فوق أهواء الدنيا مجردة عن الخضوع الأعمى للأوهام ولما وجد عليه آباءه وأجداده، ثم يلقى عليهم الصيغة التي أنزل الله عليه:

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلَمَة سَوَاء بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلاَّ نَعْبُدَ إِلاَّ اللَّهَ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ اللَّهِ فَإِن تُولُواْ فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿ يَكُ ﴾ [آل عمران] .

فماذا يمكن لليهود والنصارى أن يقولوا في هذه الدعوة، فأما النفس التي كرمت بالعقل، وأما الروح الخالصة الصادقة فلا تستطيع إلا أن تؤمن بهذا دون غيره، لكن للحياة البشرية جانبها المادى الذى يجعل الإنسان يضعف لإغراء المادة فيخضع لها، هذا الجانب المادى المصور في المال والجاه والسلطان وفي كاذب الألقاب هو الذى جعل أبا حارثة أكبر نصارى نجران علمًا ومعرفة يدلى إلى رفيق له بأنه مقتنع بما يقول محمد، فلما سأله رفيقه: فيما يمنعك منه وأنت تعلم هذا؟ . . كان جوابه: «ماصنع بنا هؤلاء القوم شرفونا ومولونا وأكرمونا وقد أبوا إلا خلافه، فلو فعلت نزعوا منا كل ماترى»(١).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۵/۲.

دعا النبى على اليهود والنصارى إلى هذه الدعوة أو يلاعن النصارى، أما اليهود فقد كان بينه وبينهم عهد الموادعة . لكن النصارى خافوا عاقبة الملاعنة ورأوا ألا يلاعنوه، وأن يتركوه على دينه ويرجعوا على دينهم، لكنهم رأوا حرص النبى على وأصحابه على العدل فطلبوا إليه أن يبعث معهم رجلا يحكم بينهم في أشياء اختلفوا عليها من أقوالهم، وبعث معهم النبي على أبا عبيدة بن الجراح ليقضى بينهم فيما اختلفوا فيه (١).

وهكذا اشتد النفور بين المسلمين واليهود في المدينة وكثرت بيسنهم المخاصمات، وبدت الكراهية والبغضاء، حتى نزل القرآن ينهي المسلمين عن الاختلاط باليهود واتخاذ بطانة لهم منهم ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَتَخذُوا بِطَانَةً مِن دُونكُم ْ لا يَالُونكُم ْ خَبَالاً وَدُوا مَا عَنتُم قَدْ بَدَت الْبَغْضَاءُ مِنْ أَقْوَاهَهِم وَمَا تُخفي صَدُورُهُم ْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ الآيَاتِ إِن كُنتُم ْ تَعْقلُونَ عَنتُم قَدْ بَدَت الْبَغْضَاءُ مِنْ أَقْوَاهَهِم وَمَا تُخفي صَدُورُهُم ْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا لَكُمُ الآيَاتِ إِن كُنتُم ْ تَعْقلُونَ عَلَوا آمَنَا وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَلَيْكُم الأَنامِلَ مِنَ الْغَيْظ قُلْ مُوتُوا بِغَيْظكُم ﴾ [آل عمران] (٢). ونزل يحذرهم من القعود معهم والدخول في مجادلات دينية ﴿وَقَدْ نَزّلَ عَلَيْكُم ْ فِي الْكَتَابِ أَنْ إِذَا سَمِعْتُم هُنَا اللّه يُكفّورُ بِهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُم حَتّى يَخُوضُوا فِي حَديث غَيْرِه ﴿ آلَ سَمِعْتُم اللّه يَكفّورُ بَهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُم حَتّى يَخُوضُوا فِي حَديث غَيْرِه ﴿ آلَ اللّه يَكفّو بَهِ اللّه يَكفُورُ بَهَا وَيُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُم حَتّى يَخُوضُوا فِي حَديث غَيْرِه ﴿ آلَ اللّه يَكفُورُ بَها ويُسْتَهْزَأُ بِهَا فَلا تَقْعُدُوا مَعَهُم حَتّى يَخُوضُوا فِي حَديث عَلْه و بالغيوم [النساء]. فنجم عن ذلك أزمة بين المسلمين واليهود جعلت تشتد يومًا بعد يوم . . ولم يمض أكثر من ثمانية عشر شهرًا من قدوم النبي ﷺ إلى يثرب حتى تلبد الجو بالغيوم الكثيفة بين المطرفين، وجعل كل فريق يتواصى بالحذر والنفور من الفريق الآخر. وقد التمديدة إلى يوم موقعة بدر.

رأينا \_ من قبل \_ أن الصحيفة التى كتبها النبى ﷺ بين المهاجرين والأنصار على رأس سنة من قدومه إلى يشرب، ووادع فيها اليهود وعاهدهم وأقرهم على دينهم وأموالهم، قد ذكرت البطون اليهودية الصغيرة التى كانت فى ذلك الوقت قد اندرجت فى البطون العربية وصارت تعد منها بحسب العرف القبلى، ولذلك ذكرتها الصحيفة لا بأسمائها، ولكن بأسماء البطون العربية التى تتبعها، أما قبائل اليهود الثلاث الكبرى

<sup>(</sup>١) نفسه ٢١٥. انظر. هيكل: حياة محمد من ص ٢١٨ ـ ٢٣٥.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/ ۱۸۷، ۱۸۷.

وهى: بنو قينقاع وبنو النضير وبنو قريظة، فلم يجئ لها ذكر في الصحيفة، وإن كان قد وضع بند عام يسمح بإلحاق هذه القبائل فيما بعد «وإنه من تبعنا من يهود فإن له النصر والأسوة غير مظلومين ولا متناصر عليهم» . . ثم وقعت بين النبي على وبين هذه القبائل عهود أشار إليها المؤرخون وإن لم يذكروا نصها(۱)، ويبدو أن نصوصها لم تكن تختلف عن الجوهر العام لمنص الصحيفة، والأرجح أن هذه القبائل اليهودية لم تعاقد النبي على في وقت واحد، فقد ذكرت المصادر أن بني قينقاع حين أجلاهم النبي على بعد بدر كانوا هم أول من نقض العهد، ذكر الواقدي وابن سعد أن اليهود بعد مقتل كعب بن الأشرف وإهدار دم اليهود، فزعوا وجاءوا إلى النبي على يقولون: «لقد طرق صاحبنا الليلة، وهو سيد من سادتنا، قتل غيلة بلا جرم، ولا حدث علمناه» فقال رسول الله على على مثل رأيه ما اغتيل: ولكنه نالنا بالأذي وهجانا بالشعر، ولايفعل هذا أحد منكم إلا كان السيف». ودعاهم رسول الله بالأذي وهجانا بالشعر، ولايفعل هذا أحد منكم إلا كان السيف». ودعاهم رسول الله بالأذي وهجانا بالشعر، ولايفعل هذا أحد منكم إلا كان السيف». ودعاهم رسول الله بالأذي وهجانا بالشعر، ولايفعل هذا أحد منكم إلا كان السيف». ودعاهم رسول الله بالدي كان يكتب بينهم كتابًا ينتهون إلى ما فيه، فكتبوا بينهم وبينه كتابًا (١).

وقد كان مقتل كعب بن الأشرف بعد جلاء بنى قينقاع، وقبل موقعة أحد، ومن ذلك يتبين أن بنى قينقاع كانوا هم أول من تعاقد مع النبى على من القبائل اليهودية الكبرى، ولهذا ما يرجحه، فإن بنى قينقاع كانوا حلفاء الخزرج، وكانت بطون الخزرج كلها قد دخلت فى الإسلام، ثم إنهم كانوا يساكنون المسلمين فى داخل المدينة، فكان الوضع لذلك يقتضيهم أن يتعاقدوا مع النبى على والمسلمين، أما بنو النضير وبنو قريظة فكانوا يسكنون فى منطقة العوالى خارج المدينة وعلى طرف الحرة الشرقية، فكانت مساكنهم لذلك بعيدة، كما كانوا فى منعة من حصونهم وآطامهم. ثم إن البطون التى كانت قريبة منهم من العرب بطون أوسية، هى التى عرفت بأوس الله، وقد تأخر إسلام هذه البطون إلى ما بعد موقعة الخندق، فلم يكن هناك ما يحمل هؤلاء اليهود على الإسراع فى معاقدة النبى على الله عنه وجدوا أنفسهم مهددين من جانب المسلمين بنى النضير، وإهدار النبى على النهود، وجدوا أنفسهم مهددين من جانب المسلمين النضير، وإهدار النبى على اللهود، وجدوا أنفسهم مهددين من جانب المسلمين النصير، وإهدار النبى على اللهود، وجدوا أنفسهم مهددين من جانب المسلمين النصير، وإهدار النبى على النهود، وجدوا أنفسهم مهددين من جانب المسلمين النصير، وإهدار النبى على المهود، وجدوا أنفسهم مهددين من جانب المسلمين المناس المهود على التى المناس المير النبى النصير، وإهدار النبى على النهود، وجدوا أنفسهم مهددين من جانب المسلمين المناس المير المناس المين النصير، وإهدار النبى على التى المناس المين النصير، وإهدار النبى على التى المناس المين المناس المناس المير المناس المير المير المناس المير المير

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/ ۲۲۷، ۳/ ۲۲۲ ـ ۲۲۲ الواقـدی ۱۵۸، ۱۵۰، ۲۹۲، ۲۹۲. ابن سـعـد ۳/ ۲۷، ۳۳، ۹۹، ۱۰۹.

<sup>(</sup>۲) الواقدى: ۱۵۰، ابن سعد: ۲/ ۷۳.

ولعل المعاهدات التى وقعها النبى على معدة القبائل لم تكن تشترط عليها أن تشارك معه فى القتال، وهذا أمر طبيعى بعد أن فسدت الأمور بين المسلمين واليهود كما أشرنا إليه من قبل. فلم يكن النبى على يثق باليهود حتى يشترط عليهم أن يشاركوا معه فى الحرب، والدليل على ذلك أن اليهود لم يشاركوا فعلا فى حروب النبى النبى النبى النبى رفض الاستعانة بهم حين عرض رجال الأنصار أن يستعينوا بحلفائهم من اليهود فى يوم أحد<sup>(1)</sup>، ونحن لانوافق على ما ذهب إليه ولفنسون وغيره من أن النبى النهي قد غضب على بنى النضير لعدم اشتراكهم معه فى موقعة أحد<sup>(٢)</sup>، لأن بنى النضير كانت قد بدت الخيانة منهم وممالأة العدو من قبل أحد. فإن أبا سفيان بن حرب قد نزل على سلام بن مشكم سيد بنى النضير فى غزوة السويق بعد بدر «فقراه وسقاه وبطن له خبر الناس (أعلمه سرهم)» (٣٠). فلم يكن النبى على قبل والحالة هذه أن يستركوا فى جيشه حتى لايتعرض لخيانتها فى ميدان القتال.

### إجلاء بني قينقاع:

كانت النيات قد فسدت بين المسلمين واليهود كما بينا، وكان اليهود قد بدأوا يناوشون المسلمين، ويحرضون عليهم ويدسون بينهم حتى فاضت النفوس بالعداوة، وجعل كل من الطرفين يتربص بالآخر. حتى إذا كانت غزوة بدر وانتصر المسلمون فيها انتصاراً كبيراً على قريش، ساء اليهود هذا النصر فبدأت طوائفهم تتغامز بالمسلمين، وتغرى بهم، وتحرض عليهم، حتى فاضت النفوس أى فيض، ولم ينقص الموقف إلا الشرارة التى تشعل الحريق، وكان بنو قينقاع يقيمون بداخل المدينة، وفي حيهم يقوم سوق عرف باسمهم، وكانوا صاغة يعملون في صناعة الحلى، ولإقامتهم بين المسلمين كانوا أكثر قبائل اليهود احتكاكا، وكان وجودهم هذا مما يثير حفائظهم، كما كان يشكل في الوقت نفسه خطراً على كيان المدينة اليثربية أو فوجئت بهجوم خارجي وحدثتهم أنفسهم بالخيانة، ثم إنهم كانوا أشداء لعدم اعتمادهم على الحصون كبقية اليهود، فأغرتهم قوتهم بتحدى المسلمين فلما قدمت امرأة من الأتصار إلى سوقهم لتبيع بعض

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٣/٨. الواقدي ١٦٨.

<sup>(</sup>٢) ولفنسون ١٢١ – ١٣٥ .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢/ ٤٢٢ \_ ٤٢٤ .

حليها، وجلست إلى صائغ منهم، عبث بها بعض رجالهم، فأخذت المغيرة رجلا من المسلمين، فشد على الصائغ فقتله، فشدت اليهود على المسلم فقتلوه، واستعدوا لمنازلة المسلمين. فلما ذهب إليهم النبي ﷺ يحذرهم عاقبة هذا العمل منهم ويطلب إليهم التزام العهد، قالوا: «لايغرنك يا محمد أنك لقيت قومًا لا علم لهم بالحرب فأصبت منهم فرصة . . إنا والله لئن حاربناك لتعلمن أنا نحن الناس»(١). عند ذلك لم يبق من سبيل لعدم مقاتلتهم، وإلا تعرض المسلمون وتعرض سلطانهم للخطر.

عند ذلك أمر النبى ﷺ بحصارهم، فحاصرهم المسلمون خمسة عشر يومًا، اضطروا بعدها إلى النزول على حكم محمد والتسليم بقضائه، وانتهت مشاورات النبى ﷺ وأصحابه بإجلائهم عن المدينة.

وبخروج بنى قينقاع خلت المدينة فى داخلها من اليهود، وزال عنها خطر وجود عنصرين متحاقدين فى داخلها، وبذلك أصبحت أقدر على مواجهة الاحتمالات الخارجية.

### إجلاء بني النضير

كان بنو النضير، أقوى القبائل اليهودية بالمدينة، وكانت حصونهم غاية في المناعة والقوة وكانوا يعتدون بها ويعتقدون أنها قادرة على حمايتهم، وكان العرب من حولهم يرون أنها أمنع من أن تقتحم، كما كانوا يملكون أفضل الأراضى الزراعية وأفضل النخيل، وكان زعماؤهم قد أظهروا العداوة للنبى عليه من يوم قدومه إلى المدينة، وظهر الحسد والبغضاء والإصرار على العداوة منهم (٢).

فلما انتصر المسلمون يوم بدر انطلق شاعرهم كعب بن الأشرف يرسل الأشعار في هجاء المسلمين والتحريض عليهم، وذهب إلى مكة يرثى أصحاب القليب (قتلى قريش) ويحرض قريشًا على المسلمين، حتى فاضت نفوس المسلمين بالغيظ منه والحقد عليه؛ لذلك أمر النبى عليه بقتله . . ثم إن زعيم بنى النضير سلام بن مشكم آوى أبا سفيان في غزوة السويق وأطلعه على أسرار المسلمين، فكأن الخيانة في بنى النضير قد ولدت مبكرة حتى إذا ما كانت معركة أحد وهزم فيها المسلمون، وبدأت القبائل العربية تتحرش بهم، حتى استدرجت عددًا منهم، وقتلتهم في الرجيع وبثر معونة \_ كما سنشير إليه فيما بعد \_ بدأ يهود بنى النضير يدبرون موامرة خطيرة للتخلص من النبي عليه

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/۲۲٪.

<sup>(</sup>٢) هشام ٢٦/٢ (هامش الروض).

والقضاء على الوضع القائم في يثرب كله، مستعينين في ذلك بتلك الجماعة المنافقة بزعامة عبدالله بن أبي، وقد بدأ النبي على يحس بهذا الموقف في المدينة، لذلك فكر تفكير سياسي بعيد مرامي الرأى، فرأى ألا شيء خير من أن يستدرجهم ليكشف عن نياتهم.

حين قتل عامر بن الطفيل زعيم بنى عامر رجال النبى على الذين ذهبوا إلى منطقة نجد للدعوة إلى الإسلام في بئر معونة (مكان بين حرة بنى سليم وبلاد بنى عامر شرقى المدينة) نجا منهم رجل هو عمرو بن أمية الضمرى الذى قابل فى طريقه رجلين من بنى عامر فقتلهما ثارًا بأصحابه، ولم يعلم أن معهما كتاب عهد من رسول الله على واقتضاه أن يدفع ديتهما. وذهب النبى على منازل بنى النضير، وكانوا حلفاء لبنى عامر، فى عشرة من كبار أصحابه، وطلب إليهم أن يعاونوا فى دفع دية القتيلين، وأظهر اليهود الغبطة لقدومه إليهم، والاستعداد للتعاون، ولكنه حين تبسط معهم وجلس إلى جوار بيت من بيوتهم، ائتمروا بينهم أن يصعد أحدهم إلى أعلى الدار فيلقى على النبى على شخرة تقتله، وأحس النبى بدقة ملاحظته روح التآمر فيهم، فقام فيلقى على النبى يكل صخرة تقتله، وأحس النبى بدقة ملاحظته روح التآمر فيهم، فقام فيلقى على المدينة وقد أدرك اليهود أن تآمرهم قد اكتشف.

وما كان النبى ريكي يصل إلى المدينة ويجتمع بأصحابه حتى أرسل إلى اليهود أحد رجاله وهو محمد بن مسلمة الأوسى يقول لهم: «اخرجوا من بلادى. لقد نقضتم العهد الذي جعلت بينكم بما هممتم به من الغدر بي، لقد أجلتكم عشرًا فمن رؤى بعد ذلك ضربت عنقه» وأبلست بنو النضير فلم يجدوا لهذا الكلام دفعًا.

لكن عبدالله بن أبى ـ رأس المنافقين وكبيرهم ـ أرسل إليهم يقول: "لاتخرجوا من دياركم وأموالكم، وأقيموا فى حصونكم، فإن معى ألفين ممن أطاعنى من قومى وغيرهم من العرب يدخلون معكم حصونكم ويموتون عن آخرهم قبل أن يوصل إليكم».

وهنا نقف على أبواب مؤامرة خطيرة يدبرها اليهود والمنافقون في المدينة. . ها هم بنو النضير يأتمرون بالنبي ﷺ ليقتلوه غدرًا، فلما انكشفت خطتهم، أعلن المنافقون عن المؤامرة كاملة، فإذا جبهة متكاملة تعلن خروجها، وتستعد للحرب، وتعلن في صراحة أن لديها القوة الكافية من عشائرها ومن غيرها من العرب الآخرين، وأن لديها الحصون والقلاع تحتمي بها، وأنها على استعداد لخوض غمار الحرب حتى الفناء.

إذن فقد كان تقدير النبى على صادقًا وكانت شكوكه في محلها، أن المدينة مهددة بالحرب الأهلية يثيرها اليهود والمنافقون ومن ينضم إليهم من الأعراب القريبين، وإذن فهو الخطر الداهم الذي لو سكت عليه النبي على لاكان في ذلك القضاء على دولته، فقد أصبح الأعداء يحيطون بها في الداخل والخارج، ولكى يتغلب على هذا الموقف فلابد من العمل السريع الحاسم، ولابد من شجاعة وشدة يتذرع بها المسلمون، فقد أخذت اليهود في التجهز للحرب، فرمت حصونها ونقلت إليها الحجارة وشحنتها بالمؤن والذخيرة، واطمأنت إلى قوتها وإلى القوة الخارجية التي يعدها عبدالله بن أبي.

وأسرع النبى ﷺ فحاصرهم، واشتبك معهم فى القتال عشرين يومًا أظهر فيها اليهود كثيرًا من البسالة، واستماتوا فى الدفاع عن حصونهم ودورهم، ولم ينسحبوا من دار إلا بعد أن يبأسوا من الدفاع عنها فيخربوها. وطال حصار الحصون حتى ظن المسلمون استحالة إخراجهم منها، فأمر النبى ﷺ بقطع نخيلهم وتحريقها حتى ييئسهم من فائدة المقاومة أو يضطرهم للخروج لقتال المسلمين فى معركة مكشوفة.

أما عبدالله بن أبى ومن معه، فقد استطاع النبى على أن يحول بينهم وبين الاتصال باليهود، فقد أحكم الحصار، فلم يجرؤ عبدالله على التقدم لتنفيذ وعده لليهود، وأذهلته وأصحابه القوة التى واجه بها المسلمون الموقف، وملأ الرعب نفوسهم حينما رأوا النبى على يأخذ اليهود بالشدة فيحرق بيوتهم ويقطع نخيلهم وينكل بهم الذلك جبنوا عن أن يتقدموا للمشاركة في القتال، بعد أن حيل بينهم وبين الوصول إلى حصون اليهود، ويئس اليهود من عونهم، فطلبوا مصالحة النبي على فصالحهم على الخروج، لكل ثلاثة منهم بعير يحملون عليه ما شاءوا من مال وطعام وشراب ليس لهم غيره.

وارتحل اليهود فمنهم من نزل بخيبر ومنهم من ارتحل إلى الشام وتركوا للمسلمين وراءهم مغانم كثيرة من غلال وسلاح، ولكن الأرض التي تركوها كانت أفضل ماغنم المسلمون وأنفع، فقد جعلها النبي على للمهاجرين دون الأنصار الذين لم يجدوا في صدورهم حرجًا وآثروا بها المهاجرين، وبذلك استغنى المهاجرون عن معونة الأنصار فتحسنت الحالة الاقتصادية عند الطرفين.

أما المنافقون، فقد ضعف أمرهم بعد أن انكشف أمرهم ودمغوا بالجبن والعار، ولم يعاقبهم النبى ﷺ، ولكنه لم يعد يفكر في أمرهم كثيرًا . . وفي شأن بني النضير وتآمر المنافقين معهم نزلت سورة كاملة من سور القرآن هي سورة الحشر.

وبخروج بنى النضير، ضعف شأن اليهود بالمدينة، ولكن بقيت لهم جولة أخرى يدبرها بنو النضير بتجميع الأحزاب<sup>(١)</sup>.

### القضاء على بنى قريظة،

استطاع رجال بني النضير الذين نزلوا في خيبر أن ينالوا منزلة كبيرة فيها، واستطاعـوا أن يغزوا قـريشًا بحرب النبي ﷺ وأن يجـمعوا لهـا الأحزاب من القـبائل العربية، حتى هاجموا المدينة بجيش قوى عدته عشرة آلاف به قوة كبيرة من الفرسان، لكن النبي استطاع أن يتجنب القتال المواجئه، كما استطاع أن يوقف تقدم العدو بالخندق الذي حفره حول المنطقة التي تمكن منها اقتحام المدينة، وهي الناحية الشمالية والشمالية الغربية والشرقية، أما باقى الجهات فكان حرارا يعصب منها الهجوم، وأعانت بنو قريظة بما قدمت للمسلمين من أدوات الحفر من مساح وكرازين ومكاتل، وتركت ناحية العوالي لم يخندق من ناحيتها اعتمادًا على الحصون اليهودية بها، إذ إن قريظة بقيت على ولائها ولم يبد منها ما يكشف عن نية سيئة، ولم تستطع جيوش الأحزاب اجتياز الخندق، ولم يكن الوقت يسمح بالحصار الطويل، إذ كان الوقت شتاء باردًا وليس للقبائل المهاجمة من الاستعداد ما تتقى به البرد للقيام على حصار طويل؛ لذلك تباحثوا في خطة للظفر السريع أو الانسحاب، وخاف حيى بن أخطب النضري مجمع الأحزاب أن تفشل خطته، فعمد إلى بني قريظة يغريهم بفتح الطريق أمام جيوش الأحزاب، ولم يقبل كعب بن أسد زعيم قريظة في أول الأمر أن ينقض عهده مع الرسول ﷺ، ولكن حييًا ما زال به يقول له: "ويلك ياكعب! قد جئتك بعز الدهر وببحر طام . . جـئتك بقريش على قادتها وسـادتها حتى أنزلتهم بمجتـمع الأسيال من رومة، وبغطفان على قادتها وسادتها حتى أنزلتهم بذنب نقمي إلى جانب أحد، قد عاهدوني على ألا يبرحوا حتى نستأصل محمدًا ومن معه "(٢). وقال كعب: «جثتني والله بذل الدهر، وبجهام قد هراق ماءه فهو يرعد ويبرق ليس فيه شيء! ويحك يا حيى!! . . فدعني وما أنا عليه ، فإني لم أر من محمد إلا صدقًا ووفاء»(٣). . ولم يزل حيى به حتى نقض كعب عهده مع النبي ﷺ، ولكن بعد أن أعطاه حيى عهداً وميثاقًا لتن رجعت الأحزاب ليدخلن معه حصنه فيصيبه ما أصابه.

<sup>(</sup>۱) عن إجــلاء بنى النضــير: انظر ابن هشــام ٣/ ١٩١ ـ ١٩٧، الواقــدى ٢٨٢ ـ ٢٩٠، ابن سعــد ٣/ ٩٨ ـ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/۲۳۲.

<sup>(</sup>٣) نفسه.

خافت قريظة، وبدأت تتحرش بالمسلمين وترسل رجالها لإخافتهم وتهديد حصونهم التي كان فيها نساؤهم وذراريهم حتى تشغلهم عن مواجهة العدو<sup>(۱)</sup>. لكن النبي السيطاع أن يبث بذور الشك بين رجال الأحزاب وأن يفرق بينهم، حتى فسدت نفوسهم واضطروا إلى رفع الحصار عن المدينة.

وما كاد النبى ﷺ يتأكد من رجوع جيوش الأحزاب حتى أمر رجاله بحصار بنى قريظة، واندفع المسلمون يحكمون الحصار عليهم ليوقعوا بهم الجزاء الطبيعى لقوم نقضوا عهدهم واتصلوا بالعدو وعرضوا الدولة للزوال.

واعتصم اليهود بحصونهم، فلم يستطيعوا أن يخرجوا منها ولو مرة واحدة للقاء المسلمين، وحاول كعب بن أسد أن يغريهم بقتال المسلمين ولكن نفوسهم كانت قد ضعفت وقلوبهم خلعت، فقد رأوا مصير من كان أقوى منهم من قبائل اليهود، وعرض عليهم أن يسلموا ويبايعوا النبي على اللهم ولكنهم رفضوا، وصمموا على النزول على حكم محمد ظنًا منهم أن حلفاءهم من الأوس لن يسلموهم إن أراد بهم محمد شرًا، وأنهم لن يكونوا أسوأ حظًا من غيرهم من بنى قينقاع أو بنى النضير، وفاتهم أن جنايتهم أكبر من أن تغتفر وأنه لاعقوبة على الخيانة العظمى إلا الإعدام، كما فاتهم أنهم لم يقبلوا نصح الأوس حين ذهبوا إليهم يطلبون منهم التمسك بالعهد، وأنهم أهانوا زعيمهم سعدًا بن معاذ الذي بلغ به الحقد عليهم أن تمنى على الله ألا يميته حتى يشفى صدره من بنى قريظة. وحين نزلوا على حكم النبى كي رضوا بأن يحكم فيهم سعد بن معاذ، وحين كلم الأوس سعدًا في أن يحسن في مواليه، كما فعل عبدالله بن أبي مع بنى ويناع، قال: «لقد آن لسعد ألا تأخذه في الله لومة لائم»(٢).

وأصدر سعد حكمه بأن تقتل الرجال وتقسم الأموال وتسبى الذرارى والنساء (٣). ونفذ حكم سعد فقتل من الرجال كل من بلغ الحلم وسبيت الذرارى والنساء وقسمت الأموال. وقتل مع المقوم حيى بن أخطب الذى وفى لكعب بن أسد بما شرط على نفسه.

إن تبعـة دم بني قريظة تقع على رأس حـيى وعليهم مـعه، فقـد نقضوا العـهد



<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۳/۲٤٦.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/۲۵۸.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۲۵۸، ۲۵۹.

وعرضوا الدولة للضياع، والمسلمين للفناء، وهو حكم داخل فيما نسميه الآن الخيانة العظمى، فلم يكن النبى عليه قساسيًا عليهم قسوة ليس لها مايبررها، ولقد وفي لهم بعهدهم من قبل وأحسن إليهم ولو استمروا على الوفاء لما أصابهم ما أصابهم.

وبالانتهاء من بنى قريظة انتهت كل المشاكل الداخلية فى المدينة وأصبح النبى ﷺ يعمل حر الإرادة مطمئنًا إلى سلامة جسهته الداخلية اطمئنانًا يكفل له أن يولى المجال الخارجي كل عنايته.

وهكذا انتهى الموقف العصيب الذى واجهته المدينة بنجاح تام غير ميزان القوى تغييرًا تامًّا، وأتاح للنبى ﷺ أن يفكر في خطوات يقرر بها مبدأ السلم الذى يسعى الله.

# فتح خيبر والقضاء على قوة اليهود في جزيرة العرب:

/ ُلقد كان يعادي محمدًا قوتان كبيرتان تلتف حولهما كل القوى في شبه جزيرة العرب، فأما القوة الأولى فهي قريش في مكة، بما لها من نفوذ أدبي ومادي. وأما القوة الثانية فهي قوة اليهود بما لها من نفوذ وذكاء وقدرة على الدس والوقيعة، وقد اتحدت مصالح القوتين على حربه والقضاء عليه. وقد استطاع محمد أن يثبت أمام القوتين وأن يخرج من حربه معهما مجتمعين قويًّا، حتى لقد أصبح زمام المبادأة في يده، وقد استطاع ببعد نظره، وحسن سياسته، وما أظهر من مرونة وكياسة أن يعقد مع قريش عهد الحديبية، فأمن به قريشًا وأمن الجنوب كله، لكنه لم يأمن من ناحية الشمال، حيث تجمعت فلول اليهود في خيبر، وأخذت تسعى لتأليف كتلة يهودية منهم، ومن يهود وادى القرى وتيماء لغزو يثرب، وإذا كان اليهود قد استطاعوا تأليف الأحزاب حتى ساقوا لحرب المدينة عشرة آلاف مقاتل في غزوة الخندق فليس ببعيد عليهم ولاممتنع أن يستعينوا بقبائل الشمال، أو أن يستعينوا بقوَى خارجية فارسية أو رومية لضرب المسلمين ضربة ساحقة نهائية. واليهود أشد من قريش عداوة لمحمد لأنهم أحرص على دينهم من قريش، ولأنهم أكثر منها مكرًا ودسيسة، وليس من اليسير أن يوادعهم محمد بصلح كصلح الحديبية ولا أن يطمئن إليهم، وقد سبقت بينهم خصومات لم ينتصروا في إحداها، فما أجدرهم أن يثاروا لأنفسهم إذا وجدوا فرصة مناسبة أو استطاعوا أن يستعينوا بقوى خارجية. وإذن فلابد من القضاء على قوة اليهود قضاء أخيراً حتى لاتقوم لهم من بعد قائمة ببلاد العرب، ولابد من أن يسارع محمد إلى ذلك، حتى لايتاح لهم الوقت للاستعانة بغطفان أو بغيرها من القبائل المعادية لمحمد والموالية لهم. وكذلك

فعل.. فإنه لم يقم بالمدينة بعد عودته من الحديبية إلا قليلا حتى أمر الناس بالتجهز لغزو خيبر، على ألا يغزو معه إلا من شهد «الحديبية» إلا أن يكون غازيًا متطوعًا ليس له من الغنيمة شيء(١).

وقد حرص محمد على ذلك حتى لايكون معه أحد غير مطمئن إلى قوة نفسه وسمو روحه، وبعد تفكيره عن الكسب المادى، فليس الغنيمة قصده، وأن ما ينتظر من قتال أمام حصون خيبر لاتثبت له إلا النفوس المطمئنة المؤمنة، التى تسامت عن المادة والرغبة فيها، فإن النفوس المتعلقة بالمادة لاتثبت أمام الامتحان العسير. ولقد كانت تجربة الأحزاب كافية ليدرك الناس أن النفوس لا تباع رخيصة أمام متاع الحياة، فإن غطفان وغيرها من الأعراب يوم الأحزاب لم يثبتوا على حصار يثرب، فقد كانوا يريدون غنيمة سهلة، فلما لم يستطيعوا تحقيقها، أو لما بدا لهم أن تحقيقها أمر يحتاج إلى الصبر وبذل النفس، تضعضعت قلوبهم، وتفرقت كلمتهم، ورضوا أن يعودوا من الغنيمة بالإياب، ومحمد لايريد أن يضم إلى صفوفه مثل هؤلاء الناس من طلاب الغنيمة، وهو يتوقع الحصار الطويل، والقتال أمام خيبر أشد القتال.

انطلق المسلمون في ألف وأربعمائة ومعهم مائتا فرس(٢) مسرعين نحو خيبر، فقطعسوا الطريق بينها وبين المدينة في ثلاثة أيام، لم تكد خيبر تحس بهم أثناءها حتى باتوا أمام حصونها.

على أن يهود خيبر كانوا يتوقعون من جانبهم أن يغزوهم محمد؛ ولذلك كانوا دائمى النشاط والتدبير، ولقد عرض بعضهم أن يسارعوا إلى تكوين كتلة يهودية منهم ومن يهود وادى القرى وتيماء، ويهاجموا المدينة مستميتين دون اعتماد على البطون العربية التى فشلت من قبل فى اقتحامها، وعرض آخرون أن يدخلوا فى حلف مع محمد لعل ذلك يمحو ما ثبت من كراهيتهم فى نفوس المسلمين والأنصار منهم بنوع خاص، بعد ما قام به حيى واليهود من تأليب العرب للقضاء على المدينة لكن النفوس من الجانبين كانت ملأى، حتى لقد سبق المسلمون قبل الخروج لخيبر بقتل «سلام بن أبى الحقيق واليسير بن رزام» من زعماء خيبر، تمهيدًا للغزو، وحرمانًا لليهود من زعيمين كبيرين لهما رأى وتدبير؛ ولذلك كان اليهود على اتصال دائم بغطفان، وكان هؤلاء حلفاء دائمين لهم كحلف قريش مع الأحابيش؛ ولذلك استعانوا بهم أول ما ترامى حلفاء دائمين لهم كحلف قريش مع الأحابيش؛ ولذلك استعانوا بهم أول ما ترامى اليهم اعتزام محمد غزوهم، ولكن النبى على كان سريعًا إلى الحيلولة دون اتصال

<sup>(</sup>١) الواقدي ٣١٢. ابن سعد ٣/ ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) إمتاع ١/٣٢٧.

غطفان باليهود، فقد سارعت جيوش المسلمين، فحالت بين غطفان وبين خيبر، كما أن النبى على النبى على المنهود . على أن النبى على النبي على المنهود . على أن غطفان كانت قد بدأت تعيد النظر في موقفها من عداء محمد بعد الأحزاب وبعد أن تأكد لديها أن الموقف قد تحول إلى جانبه وبخاصة بعد الحديبية حيث سالمته قريش، فلم يكن زعماء غطفان جادين في معاونة خيبر، ولم يعودوا حريصين على الارتباط بها، كذلك كانت القبائل العربية كلها في منطقة الحجاز ونجد قد بدأت تنظر إلى الموقف نظرة جديدة، وكان موقفها في غزوة خيبر موقف تربص وانتظار لما تسفر عنه نتيجة المعركة، فلقد انتصر محمد على قريش وثبت لها ولكل حلفائها، وأجبرها آخر الأمر على قبول فلقد انتصر محمد على قريش وثبت لها ولكل حلفائها، وأجبرها آخر الأمر على قبول الأمر الواقع وتوقيع صلح الحديبية. ومهما بدت قريش في ثوب من العزة بأن حالت بين محمد وبين دخول مكة، فإنها قد انكشفت حين اشترطت على نفسها أن تخلى له مكة من العام القادم ثلاثة أيام يطوف بالبيت فيها، ولم يبق من عدو شديد البأس غير ذات الحصون المنبعة.

كانت جموع اليهود في خيبر من أقوى الطوائف الإسرائيلية بأسًا وأوفرها مالا، وأكثرها سلاحًا، وأعظمها دربة على القتال؛ لذلك وقفت شبه الجزيرة كلها متطلعة إلى هذه الغزوة، حتى لقد كان من قريش من يتراهنون على نتائجها، ولمن يتم الغلب فيها، وكان كـثيرون يتوقــون أن تدور الدائرة على المسلمين؛ لما عرف من قــوة حصون خيــبر وقيامها علمي الصخور والجبال، ولطول ممارسة أهلها للحرب والقيتال، وكان المسلمون يدركون هذا الموقف تمام الإدراك، ويقدرون نتائجه حق التقدير؛ لذلك ذهبوا مستقتلين لايعرف التردد سبيلا إلى نفوسهم، وكان النبي ﷺ يدرك أنه لو فشل أمام خيبر فسيتغير مينزان القوى من جديد وربما حدثت نكسة أعادت لأعدائه قوتهم وحماستهم لقتاله والهجوم عليه، ثم إنه كان يدرك أنه مابقيت لليهود شوكة في شبه جزيرة العرب فستظل المنافسة بين دين موسى والدين الجديد حائلا دون تمام الغلب له، وحائلا دون تمام الوحدة التي يعمل لها ويسعى لإقرارها، ومن أجل ذلك حرص على ألا يدخل في صفوفه رجل يخشى أن ينخذل أو يشيع الضعف في نفوس المسلمين، ومع أنه كان يستطيع أن يزيد عدد جيشه لو أباح لراغبي الغنيمة من الأعراب أن ينضموا إلى صفوفه، فقد كان فتح حيبر يبشر بمغنم كبير، لكنه ما كان يهمتم بكثرة العدد الذي لا غناء فيه، وإنما كان يريد جيشًا مؤمنًا بأهدافه مقدرًا للظروف، وموطنًا النفس على الصبر والشدة، يريد سيوفًا تحركـها قوة النفس وتمنعها عزة الإيمان أن تغمد أو تنتـصر، ولا يريد سيوفًا يسلها جشع النفس، ثم يغمدها الحرص على الحياة. وكان جيش محمد كما أراد، قليلا بعدده، كثيرًا بإيمان رجاله وثبات نفوسهم وتصميمهم على الوصول لأهدافهم.

وكانت خيبر مكونة من ثلاث مناطق حربية، منطقة الوطيح والسلالم وفيها أدخل اليهود أموالهم وعيالهم، ومنطقة النطاة وفيها دخل المقاتلة ورجال الحرب وحولها دار القتال الأول.

استبسل اليهود استبسالا عظيماً في القتال، ولم يرتدوا عن شبر من الأرض إلا بعد قتال شديد عنيف، واستمر القتال أياما عديدة حتى قلت المؤونة عند المسلمين وأجهدوا إجهاداً شديداً، مما جعل النبي على يتجه إلى الحصون التي بها الأموال والمؤن، وفي هجمات قوية استطاع أن يوفر لرجاله ما هم في حاجة شديدة إليه من التموين بفتح بعض الحصون مثل حصن الصعب بن معاذ، فقد وجدوا فيه كثيراً من التموينات، أغنت المسلمين ومكنتهم من مواصلة القتال.

وبعد قتال عنيف سقطت حصون خيبر وسلمت منطقة الكتيبة منها دون قتال، ووقع كثير من السبى والغنائم في أيدى المسلمين.

لم يجل النبى راعة أهل خيبر عنها بل أبقاهم للقيام على زراعة أرضها مناصفة، لأنه لم يكن لديه من العمال الزراعيين من يقوم على زراعة أرضها، وكانت منطقة غنية خصيبة، ولاشك أن اليهود أقدر على زراعتها والقيام على استثمارها، ثم إن النبى كان في حاجة إلى رجاله، لأن الدولة مازالت تحوطها المخاطر وهي في أشد الحاجة إلى كل قادر على حمل السلاح. كما أنه لايصح أن تترك مثل هذه الأرض الخصبة بدون استغلال، بينما الدولة في حاجة إلى المؤونة والمال. ثم إن قدوة اليهود قد قدضى عليها بعد هذا النصر، ولم تعد لهم شوكة يخاف منها.

فقد سالم يهسود فدك، ويهود وادى القرى، على ما سالم عليه يهود خسير، أما يهود تيماء فقد أذعنوا وقبلوا دفع الجسزية بدون قتال، وبذلك دانت اليهود كلها لسلطان النبى ﷺ، وانتهى كل ما كان لهم من سلطان في شبه الجزيرة(١).

وبانتهاء سلطان اليهود تغير الموقف تغيرًا نهائيًّا في جزيرة العرب لصالح المسلمين، وأتم النبي ﷺ خطته لإحكام الحصار حول مكة، والحقيقة أن مكة بعد غزوة خيبر أصبحت كالثمرة الناضجة تستعد للسقوط.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>۱) انظر عن غزوة خسير: ابن هشام ۳/ ۳۷۸ ـ ٤١٠ . الواقسدی ۳۱۲ ـ ۳۲۰ ، ابن سعد ۳/ ۱۵۲ ـ ۱۶۳. إمتاع ۱/ ۳۱۰ ـ ۳۳۲.

### الفصل الثالث

## الصراع بين المدينة والقبائل العربية

لم يبد من القبائل العربية أى نشاط ضد المدينة فى السنتين الأوليين من الهجرة، وكان نشاط النبى على هذه الفترة متجها نحو القبائل التى كانت تقيم إلى جنبات طريق التجارة المار بغربى المدينة، فاتجهت السرايا الأولى التى أرسلها النبى الله أو قام هو على رأسها إلى هذه الجهات، وقد استطاع فى خلال هذه المدة أن يعقد محالفات مع بعض هذه القبائل فوادعته بنو ضمرة وهم فرع من بنى بكر بن عبد مناة (١)، وبنو مدلج وهم بطن من كنانة (٢) كانوا حلفاء لبنى ضمرة (٣)، كما وادع جهينة وكانت جهينة حليفة للخزرج من أهل المدينة فى الجاهلية كما كانت حليفة لقريش، وقد استمرت جهينة على موادعتها للطرفين طوال مدة الصراع بين مكة والمدينة، وبقيت على الحياد (٤) حتى تحولت إلى جانب المسلمين نهائيًا بعد موقعة الأحزاب، وبدخول هذه القبائل فى حتى تحولت النبى، أصبح عامة أهل الساحل فى موادعة معه (٥). كما كانت خزاعة معه، وكانت عيبة لرسول الله مسلمها ومشركها لاتكتم عنه شيئًا من أمر عدوه، كما كانت دائمًا تكتب له بخبر قريش وماتبت له، حتى إذا كان صلح الحديبية أعلنت انضمامها إله نهائيًا، كما رأينا من قبل ...

لكن موقف القبائل تجاه المدينة قد بدأ يتغير بعد موقعة بدر وانتصار المسلمين، فقد أحست القبائل بعد انتصار النبي على قريش وأخذه طريق التجارة إلى الشام وإلى العراق عليها، ومنع قوافلها من المرور، بأن مصالحها الاقتصادية معرضة للضرر، وكانت القبائل التي تعيش بين مكة والمدينة وعلى جنبات الطرق التجارية تستفيد من التعامل مع قوافل قريش، كما كانت تشارك فيها بنصيب، إذ عملت قريش على خلق شبكة اقتصادية منها ومن قبائل الحجاز ونجد وسيطرت بذلك على قوافل التجارة المارة بين الشمال والجنوب، كما أنها نظمت الأسواق التجارية حول مكة، وكانت القبائل تجد في هذه الاسواق مجالا لتصريف حاصلاتها، كما كانت تتزود منها بما تحتاج إليه، كما

<sup>(</sup>١) جمهرة أنساب العرب ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) نهاية الأرب ٤١٦.

<sup>(</sup>٣) ابن سعد ٣/ ٤٦ ـ ٤٧ .

<sup>(</sup>٤) نفسه ٣/٤٤.

<sup>(</sup>٥) الواقدي ١٩٥

أوضحنا ذلك في فصل الحياة الاقتصادية في مكة. وكان توقف قوافل قريش يؤدى إلى الإضرار بمصالح هذه القبائل، كما تؤدى حالة الحرب بين مكة والمدينة إلى إرباك قريش، وهذا يؤدى بدوره إلى إضعاف النشاط التجارى في الأسواق الموسمية حول مكة. من أجل ذلك وقفت القبائل العربية التي كانت تعيش إلى شمالي مكة في منطقة الحجاز ومنطقة نجد الغربية موقفًا عدائيا من الدولة اليشربية واعتبرت وجودها ضارًا بمصالحها. وحتى القبائل التي كانت على صلات ودية بيثرب قبل الإسلام كسليم ومزينة وغطفان، تحولت إلى موقف العداء لها، وأخذت تناوئها وحاولت شن الغارات عليها.

وحفلت الفترة ما بين بدر وأحد بتحرشات هذه القبائل ضد المدينة؛ ولذلك اتجهت سرايا النبى ﷺ كلها في هذه الفترة إلى منطقة سليم وغطفان تضرب على أيدى هذه القبائل، وتفرق كل اجتماع منها لغزو المدينة أو النيل من أطرافها(١).

وبعد أحد اشتد نشاط القبائل ضد المدينة واتسعت دائرته، وتنوعت وسائله، فقد تجرأت القبائل على حرب المدينة والنيل من المسلمين بعد هزيمتهم فى أحد أمام قريش، وكانت بدر قد أوجدت الرعب فى قلوبهم، لكنهم بعد أحد بدأوا يستعيدون شجاعتهم ويكيدون للمدينة ويستعدون لضربها، لكن النبى على كان حذراً دائماً يبث عيونه فى منطقة القبائل فتأتيه بأخبار تحركاتها وتجمعاتها، فيسرع فى إرسال سراياه لضربها قبل أن تكمل استعدادها ويشتد جمعها، وعلى الرغم من قلة رجال السرايا التى كان يرسلها النبى على إلا أنها كانت تفاجئ القبائل وتدهمها على غرة منها فتشتت تجمعاتها، وتستولى على إبلها وأغنامها وتوقع بمن تصل إليه من رجالها.

وكان أول ما بلغ النبي رهم بعد شهرين من أحد أن طليحة وسلمة بني خويلد، وكانا على رأس بنى أسد، يحرضان قومهما ومن أطاعهما يريدان مهاجمة المدينة ليصيبوا من أطرافها، وليغنموا من نعم المسلمين التي ترعى الزروع المحيطة بمدينتهم، وإنما شجعهم على ذلك اعتقادهم أن المسلمين لايزالون مضعضعين من أثر أحد، فما كاد هذا الخبر يبلغ مسامع النبي وسلم حتى عقد لأحد رجاله (سلمة بن عبد الأسد) لواء سرية تبلغ عدتها مائة وخمسين رجلا منهم كثير من كبار المسلمين وشجعانهم، وأمرهم أن يسيروا ليلا ويكمنوا نهاراً وأن يسلكوا طريقاً غير مطروق حتى لايطلع أحد على

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۲/ ٤٢١، ٤٢٥، ٤٢٩. ابن سعد ٣/ ٧٠ ـ ٧٤.

خبرهم، فيفجأوا العدو بالإغارة عليه على غرة منه. ونفذ رجال السرية هذه التعليمات وباغتوا الأعداء على جين غفلة فأوقعوا بهم هزيمة سريعة ألجاتهم إلى الفرار، فطاردوهم وظفروا بما معهم غنيمة للمسلمين(١).

كذلك اتصل بالنبى على بعد ذلك أن خالد بن سفيان بن نبيح اللحيانى الهذلى، زعيم لحيان من هذيل مقيم بنخلة أو بعرنة ـ من أرض هذيل ـ وأنه يجمع الجموع ليغزوه. فدعا النبى على إليه أحد رجاله ـ عبدالله بن أنيس ـ ممن اشتهروا بالفطنة والشجاعة، وبعثه يتجسس حتى يقف على جلية الخبر، وسار عبدالله حتى التقى بخالد، واستطاع أن يوهمه بأنه سمع تجمعه لمحمد، فجاء ينضم إليه . . فلما تأكد من صحة ما علم المسلمون، غافله حتى إذا وجد منه غرة قتله . . وعاد إلى المدينة فأخبر النبى على هدأت بنو لحيان بعد موت زعيمها زمنًا، عادت بعده تفكر في الثأر عن طريق الحيلة والغدر.

ثم دبروا أمر الثار عن طريق رهط من عَضْل والقارة من بنى الهون ابن خزيمة، وهى قبيلة تجاور بنى لحيان، قدموا على النبى على يقولون له: إن فينا إسلامًا فابعث معنا نفرًا من أصحابك يعلموننا شرائعه ويقرئوننا القرآن. وكان النبى على يبعث من أصحابه كلما دعى إلى ذلك، ليؤدوا هذه المهمة الدينية السامية، وليكونوا دعاة له، وفى الوقت نفسه يكونون عيونًا للدولة على خصومها؛ لذلك بعث ستة من كبار أصحابه خرجوا مع الرهط، حتى إذا بلغوا ماء لهذي ل بناحية تدعى الرجيع، غدروا بهم، واستصرخوا هذيلا عليهم، ولم يرع هؤلاء الرجال الستة وهم في رحالهم إلا الرجال وبأيديهم السيوف قد غشوهم، ودافع المسلمون عن أنفسهم حتى قتل منهم ثلاثة واستأسر الثلاثة الآخرون. فأما أحدهم فتخلص من قيده ودافع عن نفسه حتى قتل من رجالها يوم وأما الآخران فقد باعتهما هذيل إلى قريش فقتلتهما غدرًا، ثأرًا بمن قتل من رجالها يوم بدر ٢٠).

ولم یکن حزن المسلمین قد خف علی من قبتل من أصحابهم یوم الرجیع، ولم تکن أشعار حسان بن ثابت یرسلها فی رثاء هؤلاء الرجال قد خفتت أنغامها الحزینة، حین فوجئ المسلمیون بحادث هو أنکی علیهم من غدر هذیل، وأشد ألما للمسلمین وإثارة لعواطفهم، ذلك هو غدر بنی عامر بوفد آخر من المسلمین بلغت عدته أربعین رجلا، وقتلهم فی بئر معونة، وهی مكان علی طرف حرة بنی سلیم بینهم وبین بلاد بنی عامر.

<sup>(</sup>١) الواقدي ٢٦٤ ـ ٢٦٨.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۳/ ۱۶۰ ـ ۱۸۳، ابن سعد ۳/۹۲ ـ ۹۸.

فقد قدم على المدينة أحد سادات بنى عامر، هو أبو براء عامر بن مالك ملاعب الأسنة، فعرض عليه النبى على الإسلام، فلم يسلم ولكنه لم يظهر للإسلام عداوة . . وقال: يامحمد «لو بعثت رجالا من أصحابك إلى أهل نجد، فدعوهم إلى أمرك، رجوت أن يستجيبوا لك». وخاف النبى على أصحابه من أهل نجد وخشى أن يغدروا بهم كما غدرت هذيل، لكن أبا براء قال: «أنا لهم جار فابعثهم فليدعوا بأمرك». وكان أبو براء رجلا مسموع الكلمة في قومه لايخشى أحد أجاره أن يعتدى عليه، ولم يعرف عنه الغدر ولا الخيانة ولا إخفار الذمة. وكان صادقًا في وعده، لكن سيداً آخر من سادات بنى عامر هو عامر بن الطفيل ابن أخيه أخفر عمه، واستعدى على وفد المسلمين بطونًا من بنى سليم، بعد أن رفضت بنو عامر إخفار عمه، فأحاطوا بالمسلمين وقتلوهم إلا رجلا منهم هو عمر بن أمية الضمرى أسره عامر بن الطفيل ثم خلى عنه حين علم أنه من كنانة (١).

كان لهذين الحادثين وقع أليم في نفس النبي رسي الله والمدود الحيطة والحدو في معاملة القبائل، واتخاذ الشدة معها، إذ إن مثل هذه الأمور لو تكررت، استخفت العرب بشأن المسلمين وتجرأت القبائل عليهم، وعند ذلك يرفع النفاق رأسه في المدينة، ويجد اليهود لهم مجالا لإيقاع الفتنة والانتمار بالنبي رسي وبالمسلمين، وربما جر ذلك إلى تكتل أعدائهم عليهم في الخارج، نتيجة لروح الاستخفاف التي تثيرها أمثال هذه الجرأة على المسلمين، وقد كاد هذا يتم فعلا، فقد تآمر المنافقون واليهود في المدينة على حياة الرسول وإثارة الحرب الداخلية في المدينة عما أدى إلى إجلاء بني النضير كما قدمنا.

ولهذا فانه حين ذهب بعد ذلك إلى وادى بدر تنفيذاً لوعد أبى سفيان بالحرب يوم أحد، ورأى من بنى ضمرة شيئًا من التردد في الاستمرار في حلفهم معه، أظهر لهم الشدة والقوة، فقد جاءه مخشى بن عمرو الضمرى \_ وهو الذى وادعه من قبل على بنى ضمرة \_ وهو منتظر قدوم قريش فقال: «يامحمد . . أجئت للقاء قريش على هذا الماء؟» وأدرك النبى ﷺ ما وراء هذا التساؤل، فقال: نعم يا أخا بنى ضمرة، وإن شئت مع ذلك رددنا إليك ما كان بيننا وبينك، ثم جالدناك حتى يحكم الله بيننا وبينك، وأعاد هذا الرد إلى الرجل صوابه، ورأى ما في هذا الإنذار من تصميم من النبي على إقرار هيبة المسلمين. فقال: «لا والله يامحمد، ما لنا بذلك منك من حاجة» (٢).

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۱۸۳/۳.

<sup>(</sup>۲) ابن هشام ۲/۲۲۲.

كذلك اتصل بالنبى ﷺ بعد عودته إلى المدينة أن جماعة من غطفان يجمعون له يريدون حربه، فخرج بنفسه على رأس أربعمائة من أصحابه إلى محالهم بمكان يقال له ذات الرقاع \_ وهو موضع في وادى القرى على طريق تبوك \_ ففر الأعراب من وجهه، فاستاق ما وجد من أموالهم ونسائهم وعاد إلى المدينة(١).

وما كاد يستقر بالمدينة حتى علم أن القبائل الضاربة على تخوم الشام تتحرك، وأنها تتحرش بتجارة المسلمين التى أخذت تتجه نحو الشمال بعد أن أصبحت تجارة قريش نحو هذه الجهة فى حكم المتوقفة لذلك خرج فى ألف من رجاله إلى دومة الجندل وهى واحمة على الحدود بين الحجاز والشام، وتقع على الطريق بين البحر الأحمر والخليج العربى، وبينها وبين دمشق ثمانى مراحل (حوالى مائة ميل). ولم يقاتل النبى القبائل التى خرج لقتالها، لأنها ما كادت تسمع باقترابه حتى فرت تاركة للمسلمين غنائم من أموالها حملها المسلمون إلى يثرب (٢).

وبعد خمسة أشهر من خروجه لدومة الجندل، تجمع بنو المصطلق وهم حى من خزاعة، كانوا حلفاء لبنى مدلج، وكانوا ينزلون على ماء لهم يقال له المريسيع فى ناحية قديد إلى الساحل<sup>(٣)</sup>، وكانوا بطنا من البطون التى تكون حلف الأحابيش مع قريش، فخرج إليهم النبى فى قوة كبيرة من رجاله، واستطاع أن يحيط بهم، فلم يقاتلوا طويلا حتى قـتل منهم عشرة ووقع سائرهم فى الأسر، وسبى النبى نساءهم وذراريهم وغنم أموالهم. . لكنه رأى أن يصطنعهم ليوهن حلف الأحابيش ويحرم قريشًا من هذه القوة التى تستعين بها دائمًا فى حروبها، فخلى عن أسراهم ورد لهم نساءهم وذراريهم، ثم أصهر إليهم بأن تزوج جويرية بنت زعيمهم الحارث بن أبى ضرار، وبذلك ضمن ولاءهم له وحرمان قريش من عونهم (٤).

من كل ذلك نرى مقدار ما وصل إليه نفوذ المسلمين، وما بلغ إليه سلطانهم وخوف القبائل إياهم، ونلاحظ هنا أن نفوذ الدولة امتد كثيرًا إلى الشمال حتى قارب تخوم الشام، كما نلاحظ أن قوات المسلمين التى كانت تتجه إلى هذه المنطقة كانت أكثر

<sup>(</sup>۱) ابن سعد ۳/۱۰۲ ـ ۱۰۳.

<sup>(</sup>۲) نفسه ۳/۱۰۳ \_ ۱۰۶.

<sup>(</sup>٣) ياقوت ١١٨/١٧.

<sup>(</sup>٤) ابن سعد ٣/ ١٠٥ ـ ١٠٦.

عددًا وأكبر من أن تكون سرايا عادية؛ وذلك لأن هذه القوات كانت تقترب من حدود بلاد تخضع لنفوذ دولة قوية هى دولة الروم، وأنه من المحتمل أن تشتبك مع قوات الغساسنة فى بادية الشام.

عجزت القبائل منفردة أن تنال شيئًا من المدينة ولم تستطع أن تواجه سراياها وقواتها التي كانت تخرج لقتالها، فقد كان المسلمون يقاتلون على نظام وتعبئة بينما كانت القبائل تقاتل على غير نظام، وكانت قوات المسلمين تملك ناصية المبادأة دائمًا فلم تترك لعدوها فرصة لتنظيم نفسه، لكن خصوم المدينة ما لبثوا أن اتحدوا جميعًا لسحقها، فتجمعت قوات الأحزاب من قريش وغطفان وأشجع وسليم وأسد وغيرها، فهاجمت المدينة في جولة نهائية، ولكنها ارتدت عنها، وقد ازدادت فرقة وازدادت إدراكًا بعدم إمكانها القضاء عليها، كما أوضحنا ذلك في غزوة الأحزاب، واضطرت مكة إلى توقيع صلح الحديبية بعد ذلك، فأتاح ذلك للنبي على فرصة القضاء على قوة اليهود نهائيا في خيبر، وبذلك تغير الموقف نهائيًا لصالح الدولة اليشربية، فبدأت القبائل تميل مع مصالحها، ولم يكد يمضى عام على فتح خيبر حتى كانت القبائل التي كانت تعادى مصالحها، ولم يكد يمضى عام على فتح خيبر حتى كانت القبائل التي كانت تعادى المدينة، قد انضمت إليها، وبنفس الروح التي قاتلت بها يثرب، اتجهت إلى مكة، فكان المين على النبي على فنح مكة يضم أكثر من ثمانية آلاف مقاتل من رجال هذه القبائل.

اطمأن النبى ﷺ إلى أن الموقف السياسى فى جزيرة العرب قد تحول نهائيًّا إلى جانبه، بعد أن أمن جناح الدولة اليثربية الجنوبى بعقد صلح الحديبية مع قريش، وأمن جناحها الشمالى بالقضاء نهائيًّا على قوة اليهود فى غزوة خيبر .. وانفسح أمامه المجال ليعمل فى هدوء واطمئنان لتوسيع نشاط دعوته، والخروج بها إلى طورها العام بعد أن مرت بالطور الخاص فى مكة ثم فى المحيط العربى.

والحق أن الدعوة الإسلامية كانت قد بلغت يومئذ من النضج ما يجعلها دين الناس كافة، فهى لم تقف عند التوحيد ومايقتضيه من عبادات، بل انفرج ميدانها وتناولت من صور النشاط الاجتماعي، ما يوازى بينها وبين سمو فكرة التوحيد، ومايجعل صاحبها أدنى إلى بلوغ مراتب الكمال الإنساني، وإلى تحقيق المثل الأعلى للحياة، فقد نزل كثير من الاحكام الاجتماعية، وبدأت تظهر واضحة صورة المجتمع الإنساني الذي يريده صاحب الرسالة، مجتمعًا فاضلا تقوم العلاقات فيه على أساس المساواة والعدالة والإخاء، فرسم التشريع في حدود هذه المثل العلاقات العامة والخاصة في الجماعة الإنسانية؛ فقلرت الحقوق والواجبات، ونظمت الأسرة، وحددت

المسئوليات، وطبقت القواعد تطبيقًا عمليًا، وظهرت شخصية المجتمع الجديد مشرقة بما أمر الإسلام من البر والرحمة وما دعا إليه من عمل الخير، وما في عباداته من رياضة النفس والطبع وقتل غرور القلب، بما جعله الكمال الطبيعي للأديان التي سبقت وجعل الدعوة إليه للناس كافة.

من أجل ذلك فكر النبى ﷺ فى إرسال رسله إلى ملوك العالم المحيط بالجزيرة العربية يدعوهم وشعوبهم إلى رسالة الإسلام، وفى مقدمة هؤلاء الملوك هرقل قيصر الروم وكسرى ملك الفرس.

أرسل رسله تحمل كتبه إلى كسرى، وإلى النجاشى، وإلى ملكى عمان وملك اليمامة وملك البحرين والحارث الحميرى ملك اليمن، وإلى هرقل قيصر الروم، والحارث الغسانى ملك تخوم الشام، والمقوقس حاكم مصر.. وانطلق هؤلاء الرسل كل إلى وجهته، فأوصلوا هذه الكتب إلى من أرسلت إليهم، فمنهم من قبل الدعوة وأسلم كأمير البحرين، ومنهم ردًّا حسنًا دون أن يسلم، وكان هؤلاء هم الأكثرية، ومنهم من غضب ومزق الكتاب مثل كسرى الذى أرسل إلى باذان عامله على اليمن أن يأتيه بهذا الرجل الذى ظهر فى الحجاز، لكن باذان ما كان يتصل بالنبى على حتى أسلم وأبقاه النبى على منصب على أن يكون عامله على اليمن، وعاد رسل النبى جميعًا إليه سالمين إلا من أرسل إلى حاكم بصرى فإن شرحبيل بن عمرو الجذامى عامل الروم على البلقاء عدا عليه فقتله(١).

#### غزوة مؤتة:

كانت ناحية الشام وهذه الجهات الشمالية متجه أنظار النبي على بعد أن أمن الجنوب بعهده مع قريش، وبإسلام باذان عامل الفرس على اليمن، وقد استطاع النبي بعد غزوة خيبر وإخضاع يهود وادى القرى وتيماء أن يمد نفوذه نحو الشمال، وكان يرى أن هذه الجهة المتاخمة لحدود دولته هي المنفذ الطبيعي لانتشار الدعوة إلى الإسلام إذا أريد خروجها عن حدود الجزيرة العربية، فالارتباط بين هذه الجهة، والجزيرة العربية ارتباط طبيعي وقديم، وبها من العرب مايقتضى توحيد العرب جميعًا ضمهم إلى الدولة العربية وإدخالهم في نطاقها، والغساسنة أمراء العرب وإن كانوا قد قاتلوا في صفوف

<sup>(</sup>١) ابن سعد ٢/ ٢٢ \_ ٢٩، ١٧٤.

الروم، وإن كانوا قد خضعوا لهم، فإن هذا الخضوع ليس لمصلحة العرب وإنما هو لمصلحة الروم في المقام الأول، ولقد بدا ذلك واضحًا حين غير الروم سياستهم نحو هذه المملكة العربية حين لم يعودوا في حاجة شديدة إلى خدماتها، وإذا كان أمراء الغساسنة يصانعون الروم لمصلحتهم كأمراء فإنه يجب التفرقة بين مصالح الأمراء ومصالح الشعوب إذا فضل الأمراء مصالحهم، ولقد أظهر الحارث الغساني من الحماس ما لم يظهره هرقل نفسه حين أرسل النبي وسلا كتابه إليه، كما أن الروم قتلوا الأمير الغساني الذي أسلم، وقتل شرحبيل بن عمرو حاكم البلقاء رسول النبي الذي النها أن يؤدب من غدر بدعاته، وفي الوقت نفسه أرسله إلى بصرى، لذلك رأى النبي الله أن يؤدب من غدر بدعاته، وفي الوقت نفسه يشعر العرب في هذه الجهات بقوة المسلمين، قوة تحفزهم على الانضمام إليهم بدافع العروبة، فجهز حملة من ثلاثة آلاف مقاتل على رأسهم مولاه زيد بن حارثة، فإن قتل فالقيادة لجعفر بن أبي طالب، فإن قتل فعبد الله بن رواحة الأنصاري، وخرج في الحيش خالد بن الوليد متطوعًا، وسارت الحملة إلى غايتها على حدود الشام، وقد خرج الناس يودعون الجيش ومشى النبي في نفسه معه حتى ظاهر المدينة، يوصى قواده فلا يقتلوا النساء ولا الشيوخ ولا الصبيان، وألا يهدموا المنازل ولا يقطعوا الأشجار.

وكانت خطة الجيش أن يأخذ الأعداء على غرة، لكن أنباء مسيره كانت قد سبقته، فقام عمال هرقل بجمع القبائل للتصدى للمسلمين، وأمدهم هرقل بقوات من عنده، وتذهب بعض الروايات إلى أنه تقدم بقواته التى يبلغ عددها مائة ألف من الروم حتى نزل مآب من أرض البلقاء، ليكون قريبًا من جيوش أمرائه ليمدها بالمعونة إذا لزم الأمر.

وتقدر المصادر العسربية قوة الجيوش التي اشتبكت مع المسلمين بمائة ألف، وهذا رقم كبير، لايمكن الموافقة عليه، وكل مايمكن تصوره أن قوة العدو كانت أكبر من قوة المسلمين أو أنها كانت أضعافها . . فإن الحملة الإسلامية كانت مكونة من ثلاثة آلاف وأن أنباء مسيرها كانت معروفة، فلايمكن أن يوجه إليها الروم مثل هذا العدد الحاشد من الجيوش، على أن هذه الأعداد الضخمة لم تستخدمها بيزنطة في قتالها مع الفرس وهم أقوى من العرب والصراع معهم كان صراعًا كبيرًا وخطيرًا، ولم يستخدم الروم هذه الأعداد إلا فيما بعد، عندما اشتبكوا مع الدولة الإسلامية اشتباكًا حقيقيًا خطيرًا. . فم إن عدد قتلى المسلمين كان قليلا مما يظهر عدم كبر قوة العدو.

على كل حال تقدم الجيش الإسلامى حتى بلغ معان، وهناك علم المسلمون بجموع العرب والروم لهم، فترددوا فى الإقدام أو الانتظار حتى يكتبوا إلى النبى علم فإما أن يمدهم بالرجال وإما أن يأمرهم بأمره فيمضون له، وكاد هذا الرأى يسود لولا أن تقدم عبدالله بن رواحة، وكان إلى جانب شجاعته وفروسيته شاعرًا، قال: ياقوم!! والله إن الذى تكرهون للتى خرجتم تطلبون . . الشهادة، وما نقاتل الناس بعدد ولا قوة ولا كثرة، مانقاتلهم إلا بهذا الدين الذى أكرمنا الله به، فانطلقوا . . فإنما هى إحدى الحسنيين: إما ظهور، وإما شهادة.

وامتدت عدوى النخوة من الشاعر المؤمن الشجاع إلى الجيش كله، فقال الناس: صدق ابن رواحة . . ومضوا حتى إذا كانوا بتخوم البلقاء لقيتهم جموع العرب والروم بقرية يقال لها مشارف، فلما دنا العدو انحاز المسلمون إلى قرية مؤتة لأنهم رأواها خيراً من مشارف لحصانتها، وعند مؤتة حدثت المعركة التى أبدى فيها المسلمون غاية الشجاعة.

ما من شك في أن قوة العدو كانت أضخم كثيرًا من قوة الجيش الإسلامي، وإن لم تبلغ العدد الذي ذكره الأخباريون، وكان التكافؤ منعدما بين القوتين من حيث العدد ومن حيث عدة الحرب، ومع ذلك فقد أبدى المسلمون من الشجاعة وقوة الإيمان ما أذهل العدو نفسه وحال بينه وبين الالتفاف بالمسلمين وسحقهم، وإلا فأين يقع الآلاف الثلاثة من الجند من الخمسين ألفًا أو الستين أو حتى العشرين.

حمل زيد براية النبى على حملة صادقة واندفع في صدر العدو، وهو موقن بأن ليس من موته مفر، ولكنه موقن بأن الموت هو الشهادة في سبيل الله، وأن الشهادة هي الجنة، وليس الاستشهاد ودخول الجنة دون الظفر والنصر مكانًا، وحارب زيد حرب المستميت حتى مزقته رماح الأعداء، فتناول الراية جعفر بن أبي طالب، وهو فتى في الثالثة والثلاثين، تعدل وسامته شجاعته، واندفع في غمار العدو، حتى إذا أحيط به نزل عن فرسه فعقرها وقاتل راجلا، ولكن للشجاعة مهما عظمت حدودًا بالنسبة للكثرة الساحقة، وخر جعفر بعد أن قطعت يداه وقد تضفين دون أن يسلم الراية، فتناولها عبدالله بن رواحة ثم تقدم بها وهو على فرسه، فجعل يستنزل نفسه ويتردد بعض التردد ثم قال:

أقـــسمت يانفس لتنزلنه لتنزلن أو لتكرهين الجنة إن أجلب الناس وشــدوا الرنة مـالى أراك تكرهين الجنة ثم نزل فتقدم فقاتل فقتل.

ثم تناول الراية ثابت بن أرقم الأنصارى فقال يامعشر المسلمين اصطلحوا على رجل منكم، قالوا: أنت!. قال: ما أنا بفاعل. فاصطلح الناس على خالد بن الوليد. فأخذ الراية خالد وكان الموقف يحتاج حقًا إلى مواقف خالدية، لقد كان خالد قائدًا ماهرًا ومحركًا للجيوش لانظير له. ألهم القيادة إلهامًا، فهو يستعين في مواقفها بكل ما عرفت الحرب من فن يستخدمه على السليقة وعلى البصيرة الملهمة، فدار بالجيش دورة ضم بها صفوفه، ثم قاتل به في غير اندفاع ومع ذلك في غير تراجع، وكان بذاته قدوة صالحة، حتى لقد تكسر في يده تسعة سيوف، ومع ذلك لم يعرض رجاله لرماح العدو ولا لسيوفه تحيط بهم وتعمل فيهم، واستطاع أن يحتفظ بتوازن المعركة حتى جاء الليل، وفي الصباح عدل جيشه تعديلا جديدًا، فجعل الميمنة ميسرة وجعل الميسرة ميمنة، وجعل وفي الصباح عدل جيشه تعديلا جديدًا، فجعل الميمنة ميسرة وجعل الميسرة ميمنة، وأصبح المقدمة ساقمة، والساقة مقدمة، ووضع في خلف الجيش عددًا من الرجال بالجمال والخيول يحدثون جلبة شديدة ويثيرون النقع ليوهم العدو أن مددًا قد جاءه، وأصبح الروم على تعبئتهم السابقة يرون وجوهًا غير الوجوه، ويرون خلف الجيش الإسلامي نقعًا ينبئ عن مدد جديد سوف يدخل المعركة.

وإذا كان المسلمون على قلتهم قد فعلوا مافعلوا بالأمس، فكيف هم اليوم وقد جاءهم المدد وازداد العدد. لقد أحجم الروم عن الهجوم، وكذلك لم يهاجمهم خالد فقد كان يريد أن يخرج من المعركة غير المتكافئة بجيشه سليما، ويرعب العدو حتى لا يلاحقه في تراجعه، فلما اطمأن إلى نجاح خطته تراجع بقواته وبعد بها حتى صارت في مأمن ثم عاد بالجيس سليمًا إلى المدينة (١).

استنكر المسلمون على الجيش أن يعود من غير أن ينتصر، وعيروا رجاله حتى أحرجوا بعضهم، وقالوا لهم: يافرار . . فررتم في سبيل الله؟ ولكن النبي على القائد البصير الذي يدرك معنى النصر الحقيقي، واسى الجيش ورد تعيير المسلمين وقال: «بل هم الكرار إن شاء الله». ومع ذلك فقد وجد على أصحابه أشد الوجد، وكان عليه أن

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٣/ ٤٧٧ ــ ٤٣٩ . ابن سعد ٣/ ١٧٤ ـ ١٧٢ .

يعيد للمسلمين كرامتهم فى هذه البلاد، فبعث عمراً بن العاص إلى قبائل الشمال يستنفرها إلى الشام، وذلك أن أمه كانت من قبائل تلك النواحى فكان من اليسير عليه أن يتألفهم، ثم أتبعه بالمدد فيه كبار المهاجرين عليهم أبو عبيدة ومعه أبو بكر وعمر، واستطاع عمرو أن يشتت جموع قبائل تخوم الشام ويرد للمسلمين هيبتهم فى تلك الناحية (١).

أحدثت كل هذه الأعمال أثرها، فبدأت القبائل المجاورة للمدينة والتى فى شمالها تبعث وفودها للنبى على تعلن طاعتها وإذعانها، وإنه لكذلك إذا حدث ما كان مقدمة لفتح مكة، ولاستقرار الإسلام بها استقراراً كان له أثر بالغ فى إسلام العرب، وفيما أسبغ على مكة بعد ذلك من قدسية فاقت ما كان لها فى الجاهلية وظلت خالدة على الزمان.

<sup>(</sup>۱) این سعد ۳/ ۱۷۷ ـ ۱۷۹ .

#### الخاتمة

## فتح مكة وتوحيد الجزيرة العربية

عاد جيش المسلمين بعد موقعة مؤتة لامنتصرًا ولا منهزمًا، وترك انسحابه أثرًا مختلفًا عند المسلمين بالمدينة، وعند الروم، وعند قريش بمكة.

قأما أثره بالمدينة فقد كان المسلمون يرجون أن يحقق الجيش نصراً كالانتصارات التى حققها من قبل، وساءهم أن ينسحب من أمام الروم دون أن يلحق بهم هزيمة، ولم يشفع لرجال الجيش عندهم أن كان العدو أضعافهم كثرة وسلاحاً، واتهموهم بالفرار في سبيل الله(۱) وبالغ شباب المسلمين المتحمس في هذا الاتهام حتى أرهقوا كبار رجال الجيش حتى ليلزم أحدهم بيته، كي لايؤذيه صبيان المسلمين وشبابهم بتهمة الفرار، لكن النبي على وهو القائد البصير كان يدرك أن الانسحاب السليم أمام العدو المتفوق نصر لايقل قيمة عن دحر العدو في ميدان القتال، ولعله قدر لخالد بن الوليد ضبطه نفسه وتغليبه الحكمة والحذر على الاندفاع والمغامرة في قتال قد يهلك الجيش ويؤدى إلى كارثة شديدة الأثر على موقف المسلمين؛ ولذلك رد على اتهام المسلمين بقوله: "بل هم الكرار إن شاء الله»(۲). ثم تلافي الموقف ـ كما ذكرنا من قبل ـ بما حفظ على المسلمين هيبتهم في الجبهة الشمالية وثبت سلطانهم.

وأما أثر الانسحاب عند الروم، فإنهم فرحوا بانسحاب المسلمين وحمدوا الله أن لم يطل القتال بينهم، مع أن جيش الروم كان أضعاف جيش المسلمين، وسواء أكان فرح الروم راجعًا إلى ما أبداه خالد من الاستماتة في الدفاع والقوة في الهجوم، أم كان راجعًا إلى مهارته في توزيع جنوده وإيهام الروم بأن مددًا جاءه من المدينة، سواء أكان هذا أم ذاك فإن القبائل العربية المتاخمة للشام نظرت إلى فعال المسلمين بإعجاب شديد. حتى لقد أعلن أحد زعماء القبائل وهو فروة بن عمرو الجذامي (٣) \_ وكان قائدًا لفرقة من جيش الروم \_ إسلامه فقبض عليه بتهمة الخيانة، وحوكم، ولم يقبل عند محاكمته أن يرجع عن إسلامه فأعدم، وكان لهذا أثره في ازدياد انتشار الإسلام بين قبائل نجد المتاخمة للعراق والشام، فدخل في الإسلام ألوف من سليم وأشجع وغطفان وعبس المتاخمة للعراق والشام، فدخل في الإسلام ألوف من سليم وأشجع وغطفان وعبس

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ۲۰۲/۶. ابن هشام ۳/۶۳۹.

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر ۲۰۳/۶. ابن هشام ۲۸۳۸.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٤/ ٢٦١ ـ ٢٦٢.

وذبيان وفرارة، فكأن غزوة موتة كانت بابًا دخل منه الإسلام إلى قلوب هؤلاء الذين كانوا من قبل يناصبون المسلمين العداء.

أما أثر مؤتة فى قريش فكان أن اعتبرها بعضهم هزيمة قسضت على سلطان المسلمين؛ ولذلك يجب أن تعود الأمور إلى ما كانت عليه من قبل عهد الحديبية، ولتعد قريش حربًا على المسلمين ومن فى عهدهم دون أن تخشى قصاص محمد.

وكانت خزاعة قد دخلت في عهد النبي ﷺ ودخلت بنو بكر في عهد قريش، وكان بين خزاعة وبنى بكر ثارات قديمة، سكنت بعد صلح الحديبية، فلما كانت مؤتة خيل لقريش وحلفائها أن المسلمين قد قضى عليهم، ظن بنو بكر أن الفرصة سانحة ليصيبوا ثأرهم من خزاعة، وحرضهم على ذلك رجال من شباب قريش لم يقدروا الموقف تقديرًا صحيحًا، منهم عكرمة بن أبى جهل وبعض سادات قريش، وأمدوهم بالسلاح، وبيتت بنو بكر خزاعة ذات ليلة وهم على ماء لهم يسمى الوتير، فقتلوا منهم، وهزموهم حتى ألجأوهم إلى الحرم، وإلى دار بديل بن ورقاء الخزاعى بمكة (١).

وخرج عمرو بن سالم الخزاعي إلى المدينة حتى وقف على النبي على وهو بالمسجد، فقص عليه النبي بكر وقريش العهد، وشكا إليه ما أصاب قومه، واستنصره بالعهد، فقال النبي على: "نصرت ياعمرو بن سالم»(٢).

ثم خرج بديل بن ورقاء في جماعة من خزاعة حتى قدموا المدينة فأخبروا النبي على ما أصابهم وبمظاهرة قريش بني بكر عليهم (٣)، وعند ذلك رأى النبي على أن ما قامت به قريش من نقض العهد، لا مقابل له إلا فتح مكة، وأنها فرصة لايجب أن تفوت، فقد كان فتح مكة هدفًا يعمل النبي على لتحقيقه منذ أمد بعيد، ويهيئ له في أناة وصبر؛ ولذلك أرسل إلى المسلمين في أنحاء الجزيرة ليكونوا على أهبة الإجابة للذائه من غير أن يعرفوا وجهته بعد هذا النداء.

أما رجال الملأ من قريش فقد أدركوا ما عرضهم له عكرمة ومن معه من الشباب من خطر، فهذا صلح الحديبية قد نقض، وهذا سلطان محمد في شبه الجزيرة يزداد بأسًا وقوة، وقد انضمت إليه القبائل التي كانت تقاتل في صفوف قريش من قبل، وإنه إن فكر في الانتصار لخزاعة من أهل مكة تعرضت مكة لأشد الخيطر؛ لذلك أوفدوا

<sup>(</sup>١) ابن هشام ٤/٤٥٥. ابن كثير ٤/٨٧٨.

<sup>(</sup>۲) این هشام ۶/ ۱۰ ـ ۱۲.

<sup>(</sup>٣) نفسه ١٢/٤.

أبا سفيان بن حرب قائدهم وحكيمهم إلى المدينة ليثبت العقد وليزيد في المدة، ولعل المدة كانت سنتين فكانوا يريدونها عشراً، ولقى أبو سفيان بديلا بن ورقاء في الطريق، وبالرغم من أن بديلا أنكر أنه لقى محمداً، فإن أبا سفيان عرف أنه كان بالمدينة، ومن أجل ذلك آثر ألا يكون محمد أول من يلقى، فجعل وجهته بيت ابنته أم حبيبة زوج النبي عليها.

ولم تستقبله ابنته استقبالا حسنا، ولما لقى النبى ﷺ وكلمه فى العقد وإطالة مدته لم يرد النبى ﷺ عليه، ورفض كبار الصحابة من المهاجرين: أبوبكر وعمر وعلى أن يساعدوه، بل لقد أغلظ له عمر الجواب وقال: «أنا أشفع لكم إلى رسول الله!! فو الله لو لم أجد إلا الذر لجاهدتكم به».

فانصرف محنقًا يفيض أسى مما لقى من هوان، وعاد إلى مكة يحمل لقومه نتيجة سفارته الفاشلة (١)، وقد أدرك أن الموقف تحول نهائيًّا إلى غير صالح مكة، وأخذ رجال مكة يتناقشون في موقف أصبح ميئوسًا منه.

أما النبى على فلم ير أن يترك لهم فرصة حتى يتجهزوا للقائه، لذلك أمر فنادى بالتجهز، فاحتشد له جيش قوى لم تشهد الجزيرة مثله من قبل عدة ونظامًا، فلقد بلغت عدته أكثر من عشرة آلاف، وبلغت قوة الفرسان فيه أكثر من الفين(٢)، وإذا كان جيش الأحزاب في موقعة الخندق قد بلغ مثل هذا العدد أو نحوه فإنه كان مفكك القيادة متنازع الأهواء، أما هذا الجيش فكان تحت قيادة موحدة حازمة، وكان هدف واضحا محددًا، ولم تكن القبائل التي اشتركت فيه مدفوعة بالكسب المادى مأجورة كما كانت حال غطفان في يوم الخندق، ولما اكتملت عدة الجيش أعلن النبي على أنه سائر إلى مكة، وأمرهم بالجد، ودعا الله أن يأخذ العيون والأخبار عن قريش حتى لاتقف من سيرهم على نبأ(٣).

وتحرك الجميش الكبير في عمدته التي لم تشهدها الجمنيرة من قبل عدة وسلاحًا ونظامًا وحسن طاعة، يملأ نفوس رجاله الإيمان بأن لاغالب لهم من دون الله، وسار محمد على رأس هذا الجيش وكل تفكيره أن يدخل البلد الحرام ممن غير أن يريق قطرة

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۳/ ۱۲ ـ ۱۶ . ابن کثیر ۶/ ۲۸۰ ـ ۲۸۱.

<sup>(</sup>٢) إمتاع ٢١/ ٣٦٤، ٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١٤/٤.

دم واحدة، وبلغ مر الظهران ـ على أربعة فراسخ من مكة ـ دون أن يحس أى استعداد من قريش للقائه، فهل عميت الأخبار على قريش حقيقة؟ . . أم أنها كانت غافلة غير متـوقعة قـدوم محمـد لغزوها، أم تراها كانت فى اضطـراب لاتستطيع معـه أن تحسم أمرها. . ؟ إننا إذا تتبعنا الحوادث فربما يمكن الوصول إلى تقرير الأمر تقريرا صحيحًا.

وأول ما يطالعنا في هذا الشأن أن العباس بن عبدالمطلب لقى النبى عَلَيْ بالجحفة ومعه أهله قد خرج إلى المدينة (١)، وحين لقى النبى عَلَيْ أرسل أهله إلى المدينة وعاد مع جيش المسلمين. ثم إن الأمر لم يقف عند العباس وحده، وإنما خرج رجال من بنى هاشم منهم من كان يعادى الإسلام عداء شديدًا من أمثال أبى سفيان بن الحارث بن عبدالمطلب، فلقوا النبى عليه في الطريق وأخذوا منه الأمان لأنفسهم (٢).

والأمر الشانى هو أن أبا سفيان بن حرب وحكيم بن حزام وبديل بن ورقاء قد خرجوا من مكة والتقوا بالعباس الذى أوصل أبا سفيان للنبى ﷺ بعد أن أجاره، فأسلم أبو سفيان فهو آمن.

والأمر الثالث هو أن بعض رجال مكة قد استعدوا للقتال وجمعوا قوتهم في مدخل من مداخل مكة واشتبكوا مع قوات المسلمين، حتى هزموا وفروا<sup>(٤)</sup>.

ونحن إذا بحثنا هذه الأمور الثلاثة أمكننا أن نخرج برأى: فأما العباس بن عبدالمطلب فقد درج على أن يكتب للنبى على دائمًا يعلمه كل تحركات قريش ضده، فقد كتب له حين استعداد قريش لغزوه في موقعة أحد، وكتب بشأن استعدادها لغزوة الأحزاب وتتحدث بعض المصادر أنه استأذن النبي على في الهجرة بعد أحد وأن النبي ألم أمره بالبقاء في مكة، فإن بقاءه في مكة أكثر فائدة للمسلمين (٥).

ثم ها هو يخرج للمدينة والجيش متجه إلى مكة لفتحها، مما يوحى بأن مهمته فى البقاء بمكة قد انتهت، ثم إن العباس كان صديقا شخصيًا لأبى سفيان بن حرب وبينهما من الود مايسمح بالتكاشف بين الرجلين إذا استقر رأى أبى سفيان على التسليم، وقد عرف عن العباس دائمًا البر بقومه والحرص على مصلحة قريش؛ ولذلك كان اهتمامه كبيرًا بأن يأخذ الأمان لقريش . . ثم هل كان خروج بنى هاشم إلى لقاء النبى على حين

<sup>(</sup>١) ابن كثير ٤/ ٢٨٧. إمتاع ١/٣٦٧.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١٨/٤ إمتاع ١/ ٢٦٩. ابن كثير ٤/ ٢٨٧.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ١٨/٤ ـ ٢١ . إمتاع ١/ ٣٦٨ ـ ٣٧١.

<sup>(</sup>٤) ابن هشام ٢٦/٤ ـ ٢٧.

<sup>(</sup>٥) أسد الغابة ٢/ ١١٠.

قدومه مسحض صدفة؟ . . أم أنهم كانوا على علم بنوايا النبى ﷺ نحو مكة وخروجه لفتسحها؟ . . وإذا كانوا على علم فسهل خفى هذا الأمر على قريش؟؟ . . ثم خروج الزعماء الثلاثة إلى حيث لقوا العباس . . هل كان صدفة كما تصوره الروايات . . ؟ .

إننا إذا درسنا شخصيات هؤلاء الشلائة نقطع بعدم الصدفة في هذا الخروج ، فأبو سفيان كان قد أدرك الموقف حين ذهب إلى المدينة وفشلت سفارته في تأكيد العقد وزيادة المدة، وهو كقائد لقريش في صراعها قد أدرك أن الموقف في غير صالح مكة، ثم إن خروج قائد مثله للتجسس أمر فيه خطورة، إذ من المحتمل أن يقع في يد العدو ثم هي مغامرة لا مبرر لها إلا أن تكون لأمر مقصود، ولقاؤه مع العباس في مكان معين غادر العباس الجيش وذهب إليه في الليل أمر يوحي بتدبير متفق عليه ، وحين لقى أبو سفيان العباس ركب معه مباشرة إلى النبي عليه ولم يلبث أن أسلم وقبل أن يكون داعية سلام.

وحكيم بن حزام رجل اشتهر منذ معركة بدر بأنه ضد الحرب<sup>(۱)</sup> وكان حريصًا على ألا يقع الاشتباك الأول بين المسلمين وقريش، وهو من قبل كان يعطف على موقف بنى هاشم حتى كان يمدهم بالطعام حين كانوا محصورين بالشعب فى مكة، ثم كان ضمن العاملين على نقض صحيفة المقاطعة، ثم هو ابن أخى خديجة زوجة النبى، فهو يرتبط به برابطة الصهر فوق رابطة القرابة.

ثم إن بديل بن ورقاء الخزاعى قد خسرج يستنصر النبى على قريش وهو لابد عالم بنية النبى على فريش وهو البد عالم بنية النبى على في غزو مكة، وأبو سفيان كان يعلم عنه خروجه إلى النبى النبي فاستصحابه في هذه الليلة لايمكن أن يكون للتجسس إذ كيف يتجسس بديل وقد طلب من النبى النصرة؟ . . وإذن فلا سبب لخروجه مع أبى سفيان غير تسهيل الاتصال بالنبى

إذا تأملنا كل هذا قطعنا بأن قريشًا كانت تتوقع الغزو، وأنها لم تستطع أن تعد قوة كافية لمواجهة المسلمين، وأنها كانت على خلاف من أمرها، بدليل أن بعض رجالها استعدد للمقاومة، وقام بها فعلا، ويعزز هذا ما روته المصادر من أن قريشًا «بعثت أبا سفيان يتحسس الأخبار، وإن لقى محمدًا يأخذ لهم منه جوارًا، فإن رأى رقة من أصحابه آذنه بالحرب»(٢).

<sup>(</sup>١) الواقدى ٥٥ ــ ٤٧.

<sup>(</sup>٢) إمتاع ١/٣٦٨.

وقد كان كبار الزعماء فى قريش يرون التسليم دون قتال، وكان على رأيهم أكثرية قريش، والدليل على ذلك أن الذين اشتبكوا مع قوات المسلمين كانوا قلة وكان على رأسهم بعض الشباب وهم الذين أعانوا بنى بكر من قبل؛ ولذلك فإن الشلاثة الذين خرجوا لابد أنهم كانوا وفد التسليم، وكانوا على اتفاق سابق مع العباس الذى خرج من مكة ليمهد لهذا اللقاء، وكان النبى على علم بهذا الأمر، ولذلك قال لأصحابه وهو بالجحفة: «ذهب كلبهم وأقبل درهم، هم سائلوكم بأرحامكم، وأنتم لاقون بعضهم، فإن لقيتم أبا سفيان فلا تقتلوه (١) ، الأمر الذى يقطع بأن العباس أعلم النبى المناتية أبى سفيان والاتفاق معه.

ومع ذلك فقد اتخذ النبى على للدخول مكة أهبته وأعد للنصر كل عدته فقسم قواته إلى عدة فرق وأمرها أن تدخل مكة من كل مداخلها، وأمر رجاله بعدم القتال إلا إذا أكسرهوا، وحين بدا من بعض القادة ميل إلى العنف من أمثال سعد بن عبادة الأنصارى عزله عن القيادة وأحل ابنه محله (٢). ودخلت قوات المسلمين مكة دون حرب، إلا ما كان من فرقة خالد بن الوليد التى تعرض لها من أجمعوا على القتال بقيادة عكرمة بن أبي جهل وصفوان بن أمية وسهيل بن عمر، الذين ما لبثوا أن تفرقوا بعد مناوشات بسيطة (٣)، وبدخول جيش النبي على مكة سقط معقل المقاومة الأكبر وعفا النبي على عنهم الأمان لشدة خصومته ولؤم نكايتهم ما لبث أن منحهم إياه حين أعلنوا الطاعة.

وهكذا استطاع النبى ﷺ أن يكسب أكبر معركة في تاريخ الدعوة الإسلامية بغير حرب وبغير إراقة دماء.

وكان لفتح مكة صدى بعيد الأثر في الجنويرة العربية وآثار بعيدة المدى من الناحيتين الدينية والسياسية على السواء.

فأما من الناحية الدينية فإن النبى على حين تم له دخول البلد الحرام بدأ بالكعبة فطاف بها سبعًا، ثم أمر فحطمت الأصنام المقامة جميعًا. ثم دخل الكعبة فأزال ما بها من صور وتماثيل (٥). وبهذا قضى على الوثنية في معقلها الأكبر قضاء رسميًّا. ثم إنه

<sup>(</sup>١) نفسه.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٢٦/٤. ابن كثير ٢/٢٩٢. إمتاع ١/٣٧٥.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام: نفسه.

<sup>(</sup>٤) نفسه ٣٢.

<sup>(</sup>۵) ابن هشام ۲۲/۶ ـ ۲۲. إمتاع ۲/۳۸۳ ـ ۳۸۳.

تتبع بيوت الأصنام فى الحجاز وفى الجزيرة العربية كلها يرسل إليها من يحطمها ويعلن للقبائل جميعًا انتهاء عهد الوثنية (١). ولم تقاوم القبائل هذا العمل وكان سكوتها يعنى إقرارًا منها بزوال عهد الوثنية، بل إن كثيرًا من القبائل تولت تحطيم أصنامها بنفسها. وقريش التى كانت فى موضع الزعامة الدينية فى الجزيرة العربية، لم تلبث أن اعتنقت الإسلام بعد دخول جيوش النبى عليه مكة. واستمسكت به ونصرته حين بدأت كثير من القبائل العربية ترتد عن الإسلام بعد وفاة الرسول عليه.

أما الآثار السياسية فمنها القريب ومنها البعيد: فأما الآثار القريبة فقد حدثت بسرعة كبيرة لاتزيد على الأسبوعين عدًا ؛ وذلك أن قبائل ثقيف وهوازن وهى القبائل التي تقيم قريبًا من مكة وتملك مدينة الطائف قد رأت في فتح مكة، ضربة موجهة لها واعتقدت أن دورها قريب، فقد كانت الطائف مرتبطة بمكة ارتباطًا شديدًا في الجاهلية، ومن أجل ذلك تجمعت قبائل الطائف وقبائل هوازن واستعدت لضرب المسلمين، ولم يستطع رجال ثقيف وهوازن أن يدركوا أن مكة حين القت لواء المعارضة إنما ألقته بعد أن آمنت بأن معارضاتها قد استنفدت كل إمكانياتها، وأن أهل مكة قد فتحت نفوسهم للإسلام قبل أن تفتح مدينتهم أبوابها لجيوش المسلمين، وأن الفتح لم يكن حربيا إلا في ظاهره، ومن أجل ذلك خرجت قوات مكة إلى جانب قوات النبي على للوقوف في وجه ثقيف وهوازن في معركة حنين (٢)، ثم في حصار الطائف بعد هزيمتها في حنين (٣).

أما الآثار البعيدة فإن قريشًا بعد أن ألقت لواء المعارضة لم يكن يوجد بين قبائل العرب من يستطيع حمله، فإن مكة كانت تمثل النظام القديم في نظر الناس في الجزيرة العربية كلها، وهذه الزعامة القرشية كانت زعامة حقيقية قبل الإسلام، فإن الأمم في هذه العصور القديمة كانت تركز جميع مشاعرها القومية في الدين، وتجعله رمزًا

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ۶/ ۲۶، ۱۹۸.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٤/ ٦٨ \_ ٩٢ . ابن كثير ٤/ ٣٢٢ \_ ٣٤٠.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٤/ ١٢٢ ـ ١٣١ . ابن كثير ٤/ ٣٤٥ ـ ٣٥٢.

لشخصيتها وعنوانًا على ثقافتها العامة وتقاليدها، فالدين الوثنى الذى كانت قريش تحميه كان عنوانًا للقومية العربية ورمزًا لها، ولهذا كان تسليم قريش وتحولها إلى الإسلام أمرًا بالغ الأهمية، والنبى على الله كان يحس بهذا تمام الإحساس حين مال إلى السلم وتجنب أن يريق دماء المكيين مهاجمًا ومعتديًا، بل إنه حين انتصر على قريش لم يتبع معها ما يتبع عادة مع المغلوبين، بل قبل القرشيين في صفوفه دون شرط، وعنا عنهم وسماهم «الطلقاء» ومنحهم أعطيات من غنائم حنين وأراد بهذا أن يتألف قلوبهم فسموا «بالمؤلفة قلوبهم» وهاتان التسميتان تدلان دلالة ظاهرة على سياسة النبي على الله النبى الله المناسبة النبي الله المناسبة النبي النبية المناسبة النبي المناسبة النبي النبية المناسبة النبي المناسبة النبية المناسبة الم

فلما انضمت مكة في العام الشامن الهجرى إلى معسكر النبي على اقترن هذا التسليم بتحطيم الأصنام ـ كما قلنا ـ وهذا التحطيم في ذاته عمل له معنى خطير، فهو تحطيم للدين القديم والنظام القديم، وتسامع الناس بهذا الفتح وهذا التحطيم، وتحدثوا به، وكان لهذا نتائج بعيدة المدى، كانوا يتسامعون أن قريشًا مالت إلى النبي على وأصبحت من حزبه، وأصبح الحجاز كله بذلك لرجل واحد، وعرفت القبائل أن تغييرًا سياسيًا قد طرأ على النظام القديم، وتسامعت في نفس الوقت بأن هذا النبي الجديد قد حطم الآلهة ولم ينله أذى، فكان بقاؤه بعد تحطيم الأصنام يحمل في ذاته نوعًا من الدليل على صدق النبوة في نظر هؤلاء الوثنيين، ولهذا سارعت القبائل المختلفة إلى الاتصال السياسي والديني في الاتصال السياسي والديني في نفس الوقت بهذا الرجل الذي ظهر في الحجاز، وخالوه ملكًا ظهر على صورة نبي، فتوافدت الرسل ممثلة للقبائل على يشرب في العام الثامن والتاسع وبعض العاشر، حتى لم تبق قبيلة إلا أرسلت للنبي على ومكة على هذا النحو السعيد.

ثم إن هذه الخطوة الجديدة التى تحققت بقدم الوفود أتاحت للنبى على أن يتجه لتحقيق خطوة أخرى كبيرة، فقد بدأ النبى على يتجه إلى ما وراء الحجاز، إلى شبه الجزيرة العربية كلها، وكان هذا التحول مقرونًا بالصدى الهائل الذى تجاوب فى جزيرة العرب بعد فتح مكة.

<sup>(</sup>۱) ابن سعد: ۲/۲۰ ـ ۱۲۱.

وبفتح مكة خرجت الدولة الإسلامية من نطاق المدينة ـ الدولة اليثربية ـ إلى نظام الدول الكبيرة الموحدة، فـقد أصبحت الدولة الإسلاميـة العربية تتكون من المدينة ومكة والطائف وما بينها وحـولها من قبائل، وأصبح هدف النبي على في توحـيد العرب أمرًا محققًا، وكان فتح مكة خطوة كبيرة نحو هذا الهدف ، تلتـها خطوة أخرى لإقرار هذا التوحـيد وتثبيت دعـائمه، وهي أن النبي على أصدر في نهـاية العام التاسع بيـانًا سمى «بيان براءة».

#### بيان براءة،

كان هدف النبي ﷺ في صراعه مع مكة توحيد العرب في دولة واحدة تحت راية الإسلام، وكان فتح مكة خطوة نحو تحقيق هذا الهدف، فبعد أن ألقت مكة لواء المعارضة لم يكن في الجزيرة العمربية قوة أخرى تستطيع حمل هذا اللواء؛ ذلك لأن قريشًا كانت قد وصلت إلى مركز الزعامة الحقيقية في الجزيرة العربية من الناحية الاجتماعية والأدبية والدينية، وكانت في مركز التشريع للعـرب . . فكان دخولها في الإسلام وانضمامها إلى معسكر النظام الجديد يعنى نهاية عهد معين هو عهد الوثنية كما كان ابتداء لاتجاه نظر النبي ﷺ إلى ما وراء مكة إلى شبه الجزيرة العربية كلها، ولم يكد هذا الفصل من حياة الدعوة الإسلامية يتم حتى اتصلت القبائل كلها بهذه الحكومة اليثربية الحجازية، فكأن النبي ﷺ قد تحول من مجال ضيق إلى مجال أوسع، وهذا التحول كان مقرونًا بالصدى الهائل الذي تجاوب في جزيرة العرب بعد فتح مكة، هذا الصدى الذي أظهر العرب على أن الحكومة الجديدة صاحبة الدين الجديد قوة يجب الاتصال بها، فتتالت وفود القبائل في العام التاسع للهجرة، إلى أن رأى النبي ﷺ في آخر هذا العام الذي سمى بعام الوفود أن يقوم بعمل حاسم فيه استكمال لشيء ضروري بقيت أقلية لم تتصل بالمدينة، وبقى من بين رجال القبائل أناس لم يدخلوا في الإسلام، وكان الوضع يقتـضي أن تحدد هذه القبائل مـوقفها، فإمـا أن تدخل في النظام الجديد،

وإما أن تعتسبر منفصلة عنه، والنظام الجديد دين ودولة، أو هو دولة قائمة على أساس الدين، والدخول في هذا النظام له ناحيتان:

بالنسبة للوثنيين من العرب يجب عليهم أن يعتنقوا الإسلام كمظهر لدخولهم في النظام الجديد وإقرارهم بالوحدة العربية.

وبالنسبة لأهل الكتاب من اليهود والنصارى، يجب أن يعلنوا ارتباطهم بالدولة الجديدة عن طريق الخضوع لها ودفع الجزية، والجنزية ضريبة مالية يدفعها الرجال البالغون القادرون على الكسب ويعفى منها النساء والأطفال، على أن تقوم الدولة بكفالة الحماية لهؤلاء الناس وإعطائهم حقوق الرعوية، وتنفيذ القانون عليهم، مع إعفائهم من الخدمة العسكرية، وقد استمر هذا النظام بعذ ذلك بالنسبة للبلاد التي فتحها المسلمون والتي كان أهلها يدينون بدين كتابي.

ولتحقيق ضم هذه الفئة القليلة التي أشرنا إليها وتحديد موقفها، أصدر النبي على في نهاية العام التاسع للهجرة بيانًا عرف ببيان براءة، وكان هذا البيان وحيًا، ولم يكن من كلام النبي على لأنه جاء في آيات قرآنية في صورة من سور القرآن الكريم هي سورة التوبة، وقد بدئت بكلمة براءة فسمي هذا البيان «بيان براءة» وقد أذاعه النبي على في مناسبة عامة يحضرها العرب من كافة أنحاء الجزيرة العربية، وفي يوم مشهود هو يوم الحج الأكبر، حيث يجتمع الحجيج كلهم في صعيد واحد عند جبل عرفات، وكان على الحج في هذا العام أبوبكر الصديق، لكن النبي على أرسل مندوبًا خاصا هو على ابن أبي طالب، وإرسال على لهذا الغرض يعطى أهمية خاصة للموضوع، إذ إنه يعتبر ابن أبي طالب، وإرسال على لهذا الغرض يعطى أهمية خاصة للموضوع، إذ إنه يعتبر مندوبًا خاصًا لإذاعة حالة خاصة، ولم يكلف بذلك أبوبكر حتى لايعتبر البيان مندرجًا في حالة عامة هي حالة الحج، ثم إن البيان كان نبذًا لعهود بين النبي على وبين بعض عصبته شديد القرابة به؛ ولذلك أرسل عليا لتلاوة هذا البيان وإعلان الناس به:

# بِينَمُ النَّالِّحِينَ الْحِينَ الْحَيْلَ الْحِينَ الْحَيْلَ الْحَيْلِ الْحِينَ الْحَيْلَ الْحَيْلَ الْحَيْلَ الْحَيْلِ الْحِينَ الْحِينَ الْحَيْلَ الْحَيْلِ الْحِينَ الْحَيْلِ الْحِيلِيِيِيِّ الْمِيلِيِيِيِيْلِ الْحَيْلِ الْحَيْلِ الْحَيْلِ الْعِيلِيِيِّ الْمِيلِيِيِيِيِّ الْمِيلِيِيِيِيِّ الْمِيلِيِيِيِيِيِ

﴿ بَرَاءَةٌ مَّنَ اللَّهَ وَرَسُولِه إِلَى الَّذِينَ عَاهَدتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ 🕦 فَسيحُوا فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللَّه وَأَنَّ اللَّهَ مُخْزِي الْكَافِرِينَ ① وَأَذَانٌ مِّنَ اللَّه وَرَسُوله إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجّ الأَكْبُرِ أَنَّ اللَّهَ بَرِيءٌ مَّنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإِن تُبْتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجزِي اللَّهِ وَبَشِّر الَّذينَ كَفَرُوا بِعَذَابِ ٱليم ۞ إِلاَّ الَّذينَ عَاهَدتُم مِّنَ الْمُشْرِكِينَ ثُمًّ لَمْ يَنقُصُوكُمْ شَيْئًا وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَدًا فَأَتمُوا إِلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إِلَىٰ مُدَّتِهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ① فَإِذَا انسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدِ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزُّكَاةَ فَخَلُوا سَبَيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۞ وَإِنْ أَحَدٌ مَنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلامَ اللَّه ثُمَّ أَبْلَغْهُ مَأْمَنَهُ ذَلكَ بأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَّ يَعْلَمُونَ 🕤 كَيْفَ يَكُونُ للْمُشْرِكينَ عَهْدٌ عندَ اللَّه وَعندَ رَسُوله إلاَّ الَّذينَ عَاهَدتُّمْ عندَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامَ فَمَا اسْتَقَامُوا لَكُمْ فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ الْمُتَّقِينَ 🕜 كَيْفَ وَإِن يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ لا يَرْقُبُوا فِيكُمْ إِلاَّ وَلا ذمَّةً يُرْضُونَكُم بأَفْوَاههمْ وَتَأْبَىٰ قُلُوبُهُمْ وَأَكْثَرُهُمْ فَاسَقُونَ ﴿ كَا اشْتَرُواْ بَآيَاتِ اللَّهُ ثَمَنًا قَلِيلاً فَصَدُّوا عَن سَبِيلهِ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ لا يَرْقُبُونَ في مُؤْمنِ إِلاًّ وَلا ذمَّةً وَأُولَئكَ هُمُ الْمُعْتَدُونَ۞فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَنُفَصِّلُ الآيَاتِ لقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴿ وَإِن نَّكَثُوا أَيْمَانَهُم مَّنْ بَعْد عَهْدهمْ وَطَعَنُوا في دينكُمْ فَقَاتَلُوا أَنْمَّةَ الْكُفْر إِنَّهُمْ لا أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنتَهُونَ۞َ ۚ أَلا تُقَاتَلُونَ قَوْمًا نَكَتُوا أَيْمَانَهُمْ وَهَمُوا بإِخْرَاجِ الرَّسُول وَهُم بَدَءُوكُمْ أَوَّلَ مَرَّةِ أَتَخْشَوْنَهُمْ فَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَوْهُ إِن كُنتُم مُّؤْمنينَ ﴿ وَيَنصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيُعَرِّهِمْ وَيَنصُرْكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفُ صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمنينَ ﴿ وَيَنصُرْكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفُ صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمنينَ ﴿ وَإِن اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللّ وَيُذْهِبْ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَليمٌ حَكيمٌ ﴿ أَمْ حَسبتُمْ أَن تُتْرَكُوا وَلَمَّا يَعْلَم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمْ مَنكُمْ وَلَمْ يَتَّخذُوا من دُون اللَّه وَلا رَسُوله وَلا الْمُؤْمنينَ وَليجَةً وَاللَّهُ خَبيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَكُونَ مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَاجِدَ اللَّه شَاهِدِينَ عَلَىٰ أَنفُسهم بالْكُفْرِ أُولُّكُ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِ هُمْ خَالِدُونَ۞ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّه مَنْ آمَنَ باللَّه وَالْيَوْم الآخر

وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزُّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ اللَّهَ فَعَسَىٰ أُولَٰئِكَ أَن يَكُونُوا منَ الْمُهْتَدينَ ﴿ إِلَّ اللَّهَ فَعَسَىٰ أُولَٰئِكَ أَن يَكُونُوا منَ الْمُهْتَدينَ ﴿ إِلَّا اللَّهَ فَعَسَىٰ أُولَٰئِكَ أَن يَكُونُوا منَ الْمُهْتَدينَ ﴿ إِلَّا اللَّهَ فَعَسْنَى أُولَٰئِكَ أَن سَقَايَةَ الْحَاجَ وَعَمَارَةَ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ باللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخرِ وَجَاهَدَ في سَبيل اللَّه لا يَسْتَوُونَ عندَ اللَّه وَاللَّهُ لا يَهْدي الْقَوْمَ الظَّالمينَ ﴿ اللَّهِ عَنْدُ اللَّه وَاللَّهُ لا يَهْدي الْقَوْمَ الظَّالمينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ عَنْدَ اللَّه وَاللَّهُ لا يَهْدي الْقَوْمَ الظَّالمينَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَالِمُ اللَّهُ اللّ بأَمْوَالهِمْ وَأَنفُسهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عندَ اللَّه وأُوْلئكَ هُمُ الْفَائزُونَ﴿ يَبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم برَحْمَة ِمَّنْهُ وَرضُوان وَجَنَّات لُّهُمْ فيهَا نَعِيمٌ مُقيِّم ﴿ كَالدِينَ فيهَا أَبَدًا إِنَّ اللَّهَ عندَهُ أَجْرٌ عَظيه ﴿ ٢٢ ﴾ يَا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا لا تَتَّخذُوا آبَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أَوْليَاءَ إِن اسْتَحَبُّوا الْكُفْرَ عَلَى الإِيمَان وَمَن يَتَولَّهُم مَّنكُمْ. فَأُولَٰئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَوْتِ ۚ قُلْ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمَسَاكَنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبُّ إِلَيْكُم مِّنَ اللَّه وَرَسُوله وَجهَاد في سَبيله فَتَرَبُّصُوا حَتَّىٰ يَأْتِيَ اللَّهُ بَأَمْرِه وَاللَّهُ لا يَهْدي الْقَوْمَ الْفَاسقينَ ﴿ كَا لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ في مَواطنَ كَثْيرَةَ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْن عَنكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمًّ وَلَيْتُم مُدْبُرِينَ ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَىٰ رَسُولُهُ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ الَّذينَ كَفَرُوا وَذَلكَ جَزَاءُ الْكَافرينَ ﴿ ثُمَّ يُتُوبُ اللَّهُ مَنْ بَعْد ذَلكَ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحيهٌ ﴿ إِنَّهُ اللَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامهمْ هَذَا وَإِنْ خَفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللَّهُ مِن فَضْله إِن شَاءَ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ فَاتلُوا الَّذينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخر وَلا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَدينُونَ دينَ الْحَقّ منَ الَّذينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّىٰ يُعْطُوا الْجزْيَةَ عَن يَد وَهُمْ صَاغرُونَ۞ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُم بِأَفْرَاهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّىٰ يُؤْفَكُونَ ﴿ ﴾ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مّن دُون اللَّه وَالْمَسيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمرُوا إِلاًّ لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ۞ يُريدُونَ أَن يُطْفَئُوا نُورَ اللَّه بأَفْوَاههمْ وَيَأْبَى اللَّهُ إِلاَّ أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَافرُونَ﴿ ۖ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرَكُونَ ۚ يَهَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثيرًا مَنَ الأَحْبَارِ وَالرُّهْبَان لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّه وَالَّذِينَ يَكْنزُونَ الذَّهَبَ وَالْفضَّةَ وَلا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُم بعَذَابِ أَلِيمِ ﴿ يَكُمْ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَار جَهَنَّمَ فَتُكُوىٰ بها جَبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنَوْتُمْ لأَنفُسكُمْ فَذُوقُوا مَا كُنتُمْ تَكْنزُونَ۞ إنَّ عدَّةَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا في كتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَوَات وَالأَرْضَ منْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلَكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنفُسَكُمْ وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ ﴿ ﴾ [التوبة].

أعلن البيان أن الله برىء من المشركين، وأنه لا عهود بينهم وبين الدولة الإسلامية، وأن الذين سبقت لهم عهود محدودة بأجل معلوم فلم ينقصوها شيئًا ولم يعينوا على المسلمين أحدًا، توفى إليهم عهودهم إلى مدتهم ثم لاتتجدد، ثم أجل المشركين فرصة أربعة أشهر ليفكروا في وضعهم، فإما أن يعلنوا إسلامهم وينضموا للدولة الجديدة أو يعتبروا خارجين عليها متمردين على نظامها.

ووجود فشة لاتدين بمبادئ الدولة ولاتخضع لقوانينها أمر بالغ الخطورة في كيان الدولة الداخلي، وكان لابد أن يخضع هؤلاء الناس لنظام الدولة أو يحاربوا، بمعنى أن يوضعوا في حكم الأعداء، ولكنهم أعداء داخليون يترتب على عداوتهم خطر كبير على كيان الدولة، ومن هنا لم يقبل الإسلام منهم إلا الدخول فيه والخضوع له، وليس للمشركين ديانة تحترم ولا مثل تفرض هذا الاحترام كأصحاب الديانات السماوية الأخرى، فالإسلام قد اعترف بالديانات السماوية واعتبر الدين وحدة واحدة، وأن رسالة الإسلام إنما جاءت لتأكيد هذه الوحدة وتطهيرها مما علق بها، وتأكيد وحدانية الله التي جاءت بها؛ لذلك اعتبر أهل الكتاب داخلين في وحدة الدولة إذا ما أعلنوا خضوعهم لها ووفوا بالتزاماتهم نحوها، وكان على هذه الفئة القليلة من المشركين وأهل الكتاب أن تحدد موقفها؛ فإما إسلام وخضوع للدولة أو تعرض للحرب الشاملة.

ثم أعلن البيان أن مكة بيتها وحرمها مكانًا إسلاميًا خالصًا لايجوز أن يدخله مشرك، وأن الحج أصبح حجًّا إسلاميا بعد أن برئت الكعبة من الأصنام؛ ولذلك فيجب الا يحج مشرك ولا يقرب المسجد الحرام، وإذا كانت الدولة قد حرصت على وحدتها بإعلان براءتها من المشركين. فهى كذلك لم تعد فى حاجة إلى الذين دخلوا فيها من قبل بمظهرهم دون قلوبهم وهم الذين عرفوا بالمنافقين، وكان النبى على مضطرًا إلى مداراتهم حرصًا على الترابط الداخلى فى دولته الناشئة؛ لأن سلطان العصبية كان قويًا، فلو أنه قبتلهم أو عاقبهم لربما جر ذلك إلى انتصار عشائرهم لهم، وبذلك يحدث تخلخل فى صفوف الدولة، أما وقد رسخت أقدام الدولة واستقرت المبادئ فى نفوس المسلمين وأصبحت بسلطانها أقوى من العصبية، فلم تعد هناك ضرورة للمداراة؛

ولذلك استمر البيان بعد ذلك يفضح المنافقين ويندد بهم تنديداً شديداً، وينذرهم بالعقاب الشديد في الدنيا والآخرة، ويحذر المسلمين من مصانعتهم وودهم، ويعتبرهم عنصراً ضاراً في الدولة مفسداً فيها، يأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف، وإذا كانوا في مظهرهم يبدون من المسلمين لكنهم في حقيقتهم ليسوا منهم، وحتى لو أكدوا هذا وحلفوا عليه فإنما ذلك يكون منهم فرقًا حتى إذا ما وجدوا فرصة انتقضوا وكانوا عونًا على الدولة لا عونًا لها؛ ولذلك أنذرهم بأنهم إن أرادوا أن يكونوا مع المسلمين في توادهم وتراحمهم فعليهم أن يطهروا أنفسهم من النفاق وهو الكفر الباطن (١).

والبيان فى هذا الشأن يشرك الشعب فى تصفية المجتمع، فإن الدولة لاتستطيع بأجهزتها مهما بلغت من الدقة أن تكشف عن خفايا نفوس الناس وأن تعرفهم معرفة مباشرة، وإنما يعرف الأفراد بعضهم بعضًا بالمخالطة والمكاشفة، والمجتمع السليم هو الذى يوجد فيه أفراد يشاركون الدولة مسئوليتها فى تطهير المجتمع من الفئات الضارة المنحرفة المتغلغة فيه؛ ولذلك استعدى البيان المسلمين المؤمنين على هذه الفئة المنافقة ليشعرها بالعزل الاجتماعى حتى تندرج بكليتها فى النظام الجديد أو تحس بوحدتها وانعزالها.

وقد آتى هذا البيان ثمرته، فإن النبى ﷺ قد حج فى العام العاشر حجته الأخيرة. وهى الحجة التى حجها على النظام الإسلامى الكامل، وحج معه فيها حوالى مائة ألف حاج من العرب<sup>(۲)</sup> لم يكن من بينهم مشرك واحد. ومعنى هذا أن البيان أحدث تأثيره المطلوب.

وفى الفترة التي تقع بين إعلان براءة ووفاة النبي عَلَيْ طبق الرسول عَلَيْ قانون براءة فى حذر شديد وكياسة سياسية بارعة، وتجنب الاصطدام بالقبائل وإلا جرح كبرياءها وأثار عصبيتها؛ ولذلك كان يكتفى من وفودها بإعلان إسلامهم وإعلان انضمامهم إلى حكومته، ويرسل معهم عند عودتهم معلمين يعلمونهم الإسلام فى بلادهم، وهؤلاء المعلمون هم أول صنف من الدعاة وأول صنف من الولاة والعمال فى الدولة الإسلامية، وعلى أيديهم دخلت القبائل فى الإسلام وجمعت الصدقات من كافة القبائل ووزعت على الفقراء توزيعًا محليًا ولم يرسل إلى يشرب إلا الفائض (٣).

<sup>(</sup>١) انظر سورة التوبة ٤٢ ـ ١١٠.

<sup>(</sup>٢) إمتاع ١/ ٥١٢.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام ٢٧١/٤.

وهؤلاء الولاة الجسباة المعسلمون الأولون لم يشلسوا يد رؤساء القسبائل حين وقفسوا إلى جوارهم بل كانوا يتعاونون معهم تعاونًا تامًّا، وفي بعض الأحيان كانوا يضعون أنفسهم في حمايتهم.

وبدخول القبائل في الإسلام على هذا النحو أصبحت الجزيرة العربية كلها تحت سلطان دولة واحدة، ولأول مرة في تاريخ الجزيرة يتوحد العرب تحت سلطان دولة عربية واحدة، ولم يخرج على نفوذ الدولة من قبائل العرب إلا ما كان منها تحت نفوذ الدول الكبرى على حدود الجزيرة في بادية العراق والشام، والحد الذي كان يشغل بال النبي هو الحد المتاخم لدولة الروم، وقد حدث من جانب عرب الغساسنة والقبائل الموالية للدولة الرومية ما استدعى من النبي وربعة أن يوجه بعض الحملات الحربية، لتوطيد سلطان دولته وتأديب القبائل التي تهدد حدودها الشمالية، وقبل وفاته قام بحملة كبيرة اشتركت فيها معظم قبائل العرب وبلغت عدة رجالها ثلاثين الفاراً)، إذ قد وصل كبيرة اشتركت فيها معظم قبائل العرب وبلغت عدة رجالها ثلاثين الفاراً)، إذ قد وصل إلى سمعه إشاعة حشد الروم على حدود الدولة العربية، لكن النبي على الحدود، وكان أمر هذه تبوك لم يجد هذه الحشود المزعومة، فوادع المدن والقبائل على الحدود، وكان أمر هذه الحدود يشغله طيلة الفترة الأخيرة من حياته حتى أعد بعثًا عسكريًّا إلى هذه الجهة لم ينفذ إلا بعد وفاته.

وتوفى النبى على في أول العام الحادى عشر بعد أن حج بنفسه فى نهاية العام العاشر حجته الإسلامية الوحيدة التى سميت فيما بعد بحجة الوداع وفيها أقر النبى على المبادئ العليا، وبين للناس أن الإسلام كرسالة وكمبادئ قد اكتمل، وأن به قد أكمل الله على الباس دينهم، وأتم عليهم نعمته . . ﴿ الْيُومَ أَكُملُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينَا ﴾ [المائدة : ٣] (٢).

<sup>(</sup>١) ابن هشام ١٦٩/٤ ـ ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ٤/٥٧٥ ـ ٢٧٨.

## الخلافة الإسلامية وتثبيت دعائم الوحدة

كان موت النبى ﷺ دون أن يترك وصية عن طريق الحكم بعده أمرًا أثار كثيرًا من الخلاف، فكانت مشكلة النظام الذى يجب أن يقوم بعد وفاة النبى ﷺ أول مشكلة واجهها المسلمون، والمشكلة الثانية متصلة بالأولى وهي هل يستمر النظام الجديد كما كان أيام النبي ﷺ . .؟ . . وهل يستمر العرب الذين انضموا إلى يثرب على الطاعة والحلف كما كانوا، أم يعودون إلى ما كانوا عليه من قبل قبائل مستقلة ومدنًا متفرقة على شكل دول قبلية ومدنية؟ . . وبحل هاتين المشكلتين تقررت الخلافة وتدعمت الوحدة واستقر النظام الجديد.

#### مشكلة الخلافة:

اختلف الناس عندما علموا بموت النبى ﷺ، واستسلموا إلى جميع الدوافع الغريزية التلقائية، فمنهم مكذب بموته، ومنهم هلع، ومنهم حريص على انتهاز الفرصة.

أما من لم يصدق الخبر فهو عمر بن الخطاب حتى هم أن يقتل من كان يروى الخبر، وأما من هلع فهو على بن أبى طالب وأهل بيت النبى على الأقربون، وأما المنتهزون للفرصة فهم الأنصار، حملتهم العصبية على أن سارعوا إلى الاجتماع فى المنتهزون للفرصة فهم الأنصار، حملتهم العصبية على أن سارعوا إلى الاجتماع فى احدى السقائف المسماة سقيفة بنى ساعدة اشتهرت لاجتماع الأنصار عندها فى هذا اليوم، وشرع الانصار يختارون واحداً منهم، وانتشر الخبر بالمدينة حتى بلغ الصحابة، فسارع ثلاثة منهم هم: أبو بكر وعمر وأبو عبيدة بن الجراح فى عدد من الصحابة، وأرادوا أن يعالجوا الموقف الذى خلقه الأنصار بتسرعهم وتصرفهم المفاجئ دون أن يتفاهموا مع الأطراف الأخرى بالمدينة، ولم يلجأ الصحابة إلا إلى الحجة، وغيحوا فى الحيلولة بين الأنصار وبين انفرادهم بأمر تقرير النظام الجديد، ولو تم للأنصار ما أرادوا لتعرضت الجماعة كلها لفتنة كبرى، والواقع أن تسرع الأنصار يومئذ كان مريبا، وكان جنوحاً إلى العصبية، وقد سهل الأمر على الصحابة الثلاثة أن الأنصار كانوا منقسمين إلى عصبيات مختلفة وأن هذه العصبيات عملت عملها فى هذا الموقف كانوا منقسمين إلى عصبيات مختلفة وأن هذه العصبيات عملت عملها فى هذا الموقف الحاسم، أما هذا الثالوث من الصحابة فكان صفًا واحداً يتبع رأيًا واحداً، ولهذا انتهى الأمر بمناقشة بين الأطراف المجتمعة حول نظام الحكم، وفى أثناء المناقشة عرضت آراء الأمر بمناقشة بين الأطراف المجتمعة حول نظام الحكم، وفى أثناء المناقشة عرضت آراء

كثيرة، فبعد أن كان الأنصار يريدون أن يولوا واحدا منهم، اقترحوا أن يكون منهم أمير ومن المهاجرين أمير، ولو تم هذا الاقتراح لكان من الواجب أن يتولى الخلافة اثنان، إلا أن الثلاثة رفضوا هذا الرأى في كياسة ذاكرين للأنصار فضلهم، واقترحوا رأيًا جديدًا وسارعوا بأخذ الأصوات عليه وهذا التعبير حديث بل الأصح أن نقول سارعوا إلى أخذ البيعة عليه وسارع الناس إلى مد أيديهم وإلى مبايعة أبي بكر، وكان هذا الحل كما أرجف بعض الناس حلا جاء عفوا دون تدبير وأنه جاء فلتة، وكان من المكن أن يفضى إلى فتنة إلا أن الله وقى شرها، ومها تختلف المذاهب الإسلامية في أمر هذه البيعة وفي الخكم على الثلاثة المذين تداركوا الموقف، وفي الأنصار الذين أرادوا أن يستبدوا بالأمر، فإن السقيفة قررت أمر الخلافة تقريرًا نهائيًا وأصبحت سابقة قابلة للتطبيق، وحرص الناس على اتباعها ولو من الوجهة الشكلية إلى أن زالت الخلافة.

وهذا الحل الذى سارع الناس إلى الرضاء به يدل على أنهم كانوا يسلمون ضمنًا بأن النظام الجديد واجب البقاء، وأن النبى ﷺ وإن مات فإنه خلف فيهم دينًا وكتابًا يسيرون على هديه، وأن من كان يعبد محمدًا فإن محمدًا قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حى لايموت فرضاء الناس يومنذ يعبر عن إرادة الاستمرار في ظل النظام الذي أنشأه النبي ﷺ.

#### الردة:

ولم يكد المسلمون ينتهون من هذه الأزمة حتى واجهوا أزمة أخرى أشد، فالأولى لم تكن تتطلب إلا شيئًا من الكياسة وحسن الرأى والوقوف على الحل الصحيح، أما الثانية وهى الردة، فإنها كانت تتطلب إعداد الجيوش وتعبئة قوة المدينة الحربية والمعنوية، وفى أثناء هذه الأزمة ظهرت بطولة أبى بكر حتى كان ابنه محمد يقول مفاخرًا فيما بعد بأنه ابن فاقئ الردة، وحتى قال بعض الناس: إنه لم ير أحدًا بعد رسول الله على أملأ بالحرب من أبى بكر، والسبب المباشر فى هذه الأزمة هو موت النبى الله فقد سبق إلى ظن الناس أنه لن يقوم مقامه أحد، وأن الفراغ الذى تركه أكبر من أن يسد، وأن النظام الجديد لايمكن أن يدوم بعده، وأن الخطوة الجبارة التى خطاها الرسول لله بالموت خطوة كانت تحتاج إلى دوام صاحبها، ولها سارع العرب برغم إعجابهم بالروح بعض القبائل عمال النبى المنه الله ولها الفريمة والعودة إلى النظام القديم، فطردت بعض القبائل عمال النبى الله إلا وفيها جماعة كبيرة مرتدة، وغالى بعض القبائل فأرادت أن يكون لها ما لقريش بمعنى أن يكون منها نبى كما كان من قريش نبى، وأن تجتمع العرب يكون لها ما لقريش بمعنى أن يكون منها نبى كما كان من قريش نبى، وأن تجتمع العرب اللى زعامتها كما اجتسمعت إلى قريش، ولم يثبت على النظام الجديد إلى مثلث: المدينة المد

ومكة والطائف، غير أن المرتدين بطبيعة حركتهم ولحسن حظ يثرب لم يكونوا ليتضامنوا فيما بينهم، فالأزمة فى الواقع ترجع إلى النزوع إلى الاستقلال وإلى رفض التضامن، وكانت الهزيمة التى أصابت المرتدين آخر الأمر دليلا على أن النظام الجديد قد أصبح قويا جارفًا، وعلى أن حركة الردة برغم عنفها وشمولها لم تستطع أن تنال من النظام الجديد شيئًا، ولولا أن المدينة كانت تمثل فكرة جديدة وتمثل ما انطوت عليه فى الحقيقة نفوس العرب، ولولا أنها كانت تمثل القومية التى كانت حائرة غامضة فى الجاهلية، ولولا أن جيش المدينة كان أقوى من كل قبيلة أو قبيلتين على حدة . . لكانت تلك الأزمة نهاية للنظام اليثربى النبوى.

واستطاعت جيوش المدينة أن تظهر عزمها على تأييد النظام الجديد وأن ترد القبائل إلى الطاعة، بل إن جيوش المدينة قامت إلى جانب قمع المرتدين بعمل آخر إضافى فى نفس الوقت، هو تطبيق قانون براءة تطبيقًا تاما، أو هو بحسب اللفظ الوارد فى المصادر استبراء رسمى من الدين الوثنى، وكان الاستبراء هدفًا هاما من الأهداف التى وضعتها جيوش الردة لنفسها، فالمدينة كانت تعلم أن جيوشها لم تطأ من قبل من أقاليم الجزيرة إلا الحجاز، وأن نفوذها فيما وراء ذلك سطحى، وأن معظم القبائل لم تتصل بالمدينة إلا عن طريق المواثيق التى أبرمتها فى عام الوفود وعن طريق عمال الصدقات الفقهاء الدعاة الجباة، فكانت الردة فى الحقيقة فرصة لتطبيق الاستبراء تطبيقًا فعليا وإظهار قوة الجيوش الميثرية، ولم تكن المدينة قد أوتيت تلك الفرصة من قبل، فقد كانت عاجزة عن مثل اليثربية، ولم تكن المدينة قد أوتيت تلك الفرصة من قبل، فقد كانت عاجزة عن مثل ذلك وإلا وقعت فى حرج وظهرت بمظهر المعتدى وجرحت كبرياء القبائل.

ونحن إذا قرأنا الكتب التى كتبها أبو بكر وزود بها جيوش الردة، وجدنا فيها نية الاستبراء ظاهرة ووجدنا فيها لفظ الاستبراء الدال على أن أبا بكر كان يريد أن يطبق إعلان براءة فلا يصح أن نهمل الصلة بين لفظ الاستبراء الوارد في كتب أبي بكر وبين لفظ براءة الوارد في سورة براءة، ثم إننا نجد بعض زعماء الردة يحتجون على المدينة حين حاربتهم بأنهم لم يكونوا دخلوا الإسلام من قبل حتى يعدوا مرتدين، ويطلبون لذلك أن يطبق عليهم قانون الاستبراء لا قانون الردة، فإذا نظرنا إلى الردة من هذه الناحية عرفنا أنها كانت أزمة ضارة نافعة، ثم إن مهمة المدينة أثناءها كانت يسيرة إلى حد ما، لتفرق الأعداء وعدم تضامنهم إطلاقا، ولوجود جماعة في كل قبيلة موالية للمدينة، فهذه الأزمة لم تكن تحتاج في الواقع إلا إلى قدر من الإيمان وكان أبو بكر كفؤا لها من هذه الناحية.

وقد استغرقت الردة وقمعها نحو عام، فلما استهل العام الثانى عشر للهجرة كانت الوحدة العربية قد عادت أقوى مما كانت، وكان المجال فى بدء هذا العام فسيحًا أمام النظام الجديد، وكانت القلوب يقظى قد استهوتها المبادئ الجديدة بما فيها من قومية ودين، وتكاد القومية تكون دافعًا أقوى من الدين على تحريك الشعوب وإنهائها، فمن الشعوب من غير دينه أكثر من مرة وظل مع ذلك محتفظًا بقوميته، وكان إحساس العرب بوحدتهم وقوميتهم على يد الحكومة اليثربية أمرا لم يتح لهم من قبل، وبهذا تمت الفكرة التي بدأها النبي عليه وحققها، فتأيدت وتدعمت على يدى أبى بكر، وتحقق للعرب إلى وحدة اللغة وتجانس النسب ووحدة الدم وحدة الدين ووحدة الدولة، وكان ذلك حدثًا خطيرًا وخطوة جبارة تكاد تكون معجزة أقوى من المعجزة التي تسلتها وهي معجزة الفتوح.



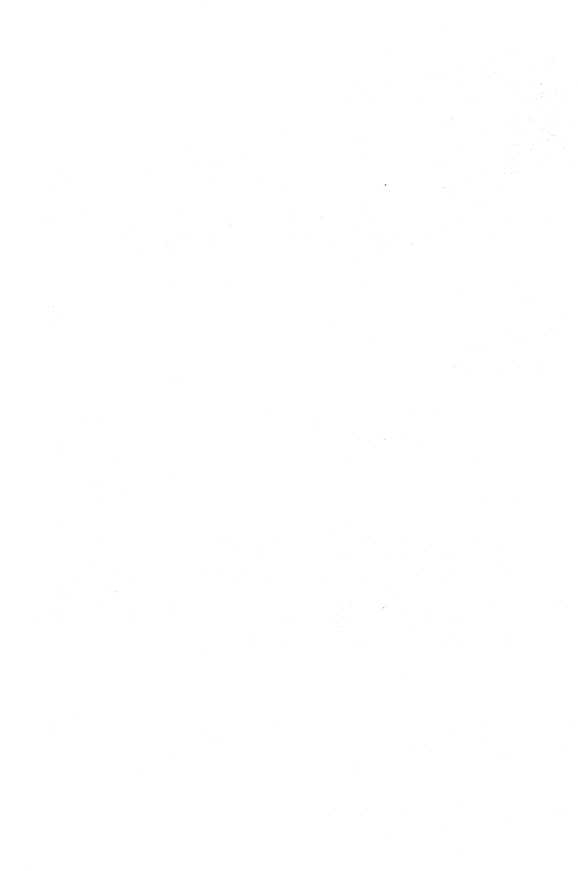


أولا : فهرس الاعلام

**ثانيا ،**الدول والقبائل والبطون والعشائر

ثالثا: المواضع

رابعا: الحروب والغزوات والوقائع



## أولا : فهرس الأعلام

(i)

أبو بكر الصــــديق ١٠٧ ، ٢٢١ ، ٣٨٢ ، ٢٠٧ ، ٤١٨ ، ٤٢٤ ، ٤٢٦ ، ٤٢٧ .

أبو تمام ٤٣ .

أبو جبيلة الغساني ٢١٩ ، ٢٧٠، ٢٦٩ .

أبو جـــهل بن هشــام ۱۱۱ ، ۳٤۷ ، ۳٤٥ .

أبو حارثة (النجراني) ٣٨٤.

أبو حذيفة بن عتبة ٥٤ .

أبو دجانة٣٥٧ .

أبو ذر الغفاري ٨٥ ، ١٤٦ .

أبو رافع اليهودي ٢٥١ ، ٣٠٤ .

أبو سفيان بن الحارث بن عبدالمطلب ٤١٢ ، ١١٦ .

أبو سفيان بـن حرب ٦٩ ، ١١٥ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٩١ ، ١٩٢ ، ٣٤٧ ، ٣٤٧ ، ٣٤٩ ، ٣٥٩ ، ٣٥٩ ، ٣٥٧ ، ٣٧٤ ، ٣٧٤ ، ٣٨٤ ، ٣٨٤ ، ٣٨٤ ، ٣٨٤ . ٣٨٨

أبو طالب بن عبدالمطلب ٢٢٢ ، ٢٢٨ .

أبو عبيدة بن الجراح ٤٠٧ ، ٤٢٤ . أبو كرب الحميرى (تبان أسعد) ٩٦، ١٣٥، ٢٨٨ .

أبو لهب بن عبدالمطلب ٦٠ ، ٣٤١, الآثر الأثير ١١٦ ، ١١٦ .

أحيحة بن الجلاح ٢٧٢ ، ٢٧٤ .

أخناتون ۲۱۱ .

الأخنس بن شـريق الشـقـفى ١٢٧ ، ١٩١ .

> الأرقم «ملك العماليق» ٢٥٣ . إسحق عليه السلام ٣٨٤ .

أوجست ميلر ۸۷ .

أوليري ۱۸۰

إياس بن أوس الأوسى ٢١٤ .

**(u**)

باذان ۲۰۳ .

بديل بن ورقــاء ۱۹۱، ۲۱۰، . 814

البراء بن معرور ۲۷۵ .

بروكلمان ۸۹.

بسطام بن قیس ۳۵ .

بطليموس الجغرافي ٨٦ ، ٨٩ .

البكرى ٤٦ .

البلاذري ۱۱۳ ، ۱۱۲ .

بلال بن رباح ۲۲۰ .

(<u>:</u>)

تميم الداري ۱۷۸ ، ۱۹۶ .

توفیلس ۲۱۶ .

ابن اســحق ۱۱۵، ۱۱۵، ۲۷۸ ، اا أنس بن مالك ۳۰۷. . 777 , 717 , 917 , 977 .

> إسرائيل ولفنستون ٢٥٤ ، ٢٥٥ ، . ٣٦٤ , ٣٣٦

> > إسطفانوس البيزنطي ٢٤٢ .

الإسكندر الأكبر ١٣١ ، ١٣٢ .

إسماعيل عليه السلام ٨٨ ، ٨٩ . 1 . 2 . 97 . 97 . 91 . 9 . P11 , TY1 , 031 , TAT , . 47 5

أسيد بن حضير ٢٣١ .

الإصطخري ٢١ .

أصيل الغفاري ١٨٥ .

أغسطس «قيصر» ١٣٢ .

إلياس بن النضر ٩٣.

أليوس جالوس ١٣٣ .

أم حبيبة ازوج النبى ﷺ ١١١ .

أمية بن أبي الصلت» ٢٠٧ .

أمية بن خلف الجمحي ١٢٨ ، . 720

أميه بن عبد شمس ١١٣ ، ١١٦ ، . 178

الحليس ٣٧٢ .

حمزة بن عبد المطلب ٣٥٩ .

الحنظة «أم أبي جهل» ١٨٠ .

ابن حوقل ۱۹ .

حسيى بن أخطب ٣٦٤ ، ٣٦٦ ، ٣٩١ ،

(さ)

خالد بن سفيان بن نبيح اللحياني

خالد بن الوليد ١٠٧ ، ٣٧٤ ، ٢٠٦ ، ٤٠٦ ،

خديجـة بنت خويلد «زوج النبيﷺ» ۱۰۸، ۲۱۳.

ابن خلدون ۳۳ ، ۲۸ .

خويلد بن أسد ١٢٤ .

خيثمة أبو سعد الأوسى ٢٨٤ .

(د)

داود عليه السلام ٢٥٣، ٣٠٨.

دريد بن الصمة ٣٧ .

دوتي ۲۹ .

ديودور الصقلي ۸۷ .

**(ث)** 

ثابت بن الأرقم الأنصاري ٤٠٦ .

(ج)

جربر بن عبدالله البجلي ٦٧ .

جساس بن مرة ٤٤ .

جعفر بن أبى طالب ٤٠٤ ، ٤٠٥ .

جورية بنت الحــارث «زوج النبىﷺ» ٥٣ .

(ح)

الحارث بن أبي ضرار ٤٠١ .

الحارث الحميري ٤٠٣ .

الحارث بن عامر ۱۰۷

الحارث الغساني ٤٠٤ .

الحارس بن قیس ۱۰۷

حاطب بن أبي بلتعة ٥٤ .

حرب بن أمية ١١٣ ، ١١٦ .

حسان بن ثابت ۳۹۹ .

الحسين بن على ١١٢ .

الحطيئة ٦٨ .

حكيم بن حزام ٤١٢ ، ٤١٣ .

سعید بن زید ۳۰۵.

سعيد بن العاص ١٩٢ .

سلام بن أبي الحقيق ٣٦٤ ، ٣٩٤ .

سلام بن مشكم ٣٨٧ .

سلمان الفارسي ٣٦٥ .

سلمة بن خويلد ٣٩٨ .

سلمة بن عبدالأسد ٣٩٨ .

سلمي بنت عمرو ۲۷۲.

سليمان عليه السلام ٢٥٤ .

السمو أل ٢٤٦.

سمية (أم عمار بن ياسر) ٢٢٠ .

سهيل بن عمرو ٤١٤ .

سواع (صنم) ٦٤.

سیف بن ذی یزن ۱۳۳ ، ۱۳۵ .

ابن سيد الناس ١١٤ .

### (ش)

شاس بن قیس ۳۸۱ .

شرحبیل بن أبی كرب (أسعد الحمیری

. 77.

شرحبيل بن عمرو الجذامي ٤٠٤ .

(٤)

ذو نفر الحميري ١٢٦ .

**(**J)

ربيعة بن مكدم ٤٣ .

رزاح بن ربيعة ٦٤ .

روبر تسون سمیث ۲۳ ، ۲۶ .

**(**5)

الزبير بن العوام ٣٠٥ .

زهير بن أبي سلمي ٣٢ .

زهير بن جذيمة العبسى ٧٧ .

زيد بن حارثة ٤٠٤.

زید بن عمر بن نفیل ۲۰۷ .

زينب بنت جــحش «زوج النبيﷺ» -

ابن الزيات ٤٣ .

### (w)

ابن سعد ۱۱۳ ، ۱۱۹ ، ۱۱۰ .

سعد بن عبادة الخزرجي ٢٠٦ .

سعد بن معاذ ۱۲۷ ، ۲۳۱ ، ۲۷۵،

. TEA . TEO . TAE . TVV

. ٣97

ابن شهاب الزهري ۱۸۵.

شيبة بن ربيعة ١٨٤ .

# (ص)

الصعب بن معاذ ٣٩٦ .

صفوان بن أمية ١٠٧ ، ٤١٤ .

صهیب الرومی ۱۹۰ .

#### (**d**)

الطبري ۱۱۳ ، ۱۱۵ .

طلحة بن عبيد الله ٣٠٥ .

طليحة بن خويلد ٣٩٨ .

## (8)

العاص بن وائل السهمي ١١٠ ، . 171 . 111

عامر بن الطفيل ٣٨٩ ، ٣٩٩ .

عائشة (زوج النبى ﷺ) ۱۸۵ .

العباس بن عسبد المطلب ١٠١،

٢٠١، ١١٥ ، ١١٦ ، ١٣١ ، 113, 313 ..

.1.9

عبد الرحمن بن عوف ٣٠٣.

عبد شمس بن عبد مناف ۱۱٤ ، . 117

عبد الله بن أبي بن سلول ٢٥٨ ،

577 3 777 3 777 3 777 3 TV7 3

3 1 , 177 , 177 , 007 , . 444 , 444 , 444 .

عبدالله بن أنيس٣٩٩.

عبدالله بن جحش ۲۰۷ .

عبدالله بن جدعان ۱۱۱ ، ۱۸۱ ، . 19. . 115

عبدالله بن جعد ٧٧ .

عبدالله بن ربيعة ١٨١ .

عبدالله بن رواحة الأنصاري ٤٠٤، . 2 . 0

عبدالله بن سلام القينقاعي ۲۸ .

عبدالله بن الصامت ١٤٦ .

عبدالله بن عبدالله بن أبي ٣٣٩ .

عبدالله بن عنمة الضبي ٣٥.

عبدالدار بن قصى ١٠٧ ، ١٠٨ ، 🌓 عبدالمطلب بن هاشم ١١٣ ، ١١٤ ، 011, 111, 111, 110

. 7 . 7 . 140

عبد مناف بن قصى ١٠٦ ، ١١٦، ال عـمرو بن أمـيـة الضمـرى ٣٨٩ ، . 178

> عتبة بن ربيعة ١١٥ ، ١٢٨ ، ٢٢٣، 🏿 عمرو بن الجموح ٢٧٧ . . ٣٤٧

> عثمان بن الحويرث ١٣٩ ، ٢٠٧ ، المعاص ٤٠٧ . . 774

> > عثمان بن طلحة ١٠٧ ، ٣٧٥ .

عشمان بن عفان ۱۱٦ ، ۲۹۷ ، . ٣ . ٣

عداس ۱۸٤ .

عرفجة بن هرثمة ٦٧ .

عروة بن مسعود الثقفي ١٢٨ .

العزى (صنم) ١٣٨.

عزير عليه السلام ٣٨٤ .

على بن أبي طالب ١١٣ ،٤١٨.

عقيل بن أبي طالب ١١٦ .

عكرمة بن أبي جهل ٣٧٤ ، ٤١٠ ، الله فهر بن مالك بن النضر ١٠٨ . . ٤1٤

عمار بن ياسر ۲۲۰ .

عسمسر بن الخطاب ٦٧ ، ١٠٧ ، . ۳۷۲ , ۱۸0 , ۱۱0

عمرو بن سالم الخزاعي ٤١٠ .

عمرو بن عامر ۲۵۹ .

عــمـــرو بن لحی ۱۰۰ ، ۱۰۵ ، .17.

عمرو بن النعمان البياضي ٢٧١ ، . YVY . YA7

عيسى عليه السلام (المسيح) ٢١١ ، 317, 127, 327.

عيصا (راهب) ١٩٦ .

### **(ف)**

فروة بن عمرو الجذامي ٤٠٢ .

فنحاص ۳۸۲ .

## (ق)

قزمان ۳۳۹ .

قس بن ساعدة ١٥٨ .

قــصى بن كــلاب ۱۰۲ ، ۱۰۳ ، مالك بن العجـلان ۲۷۰ ، ۲۷۶ ، ۲۷۶ ، ۲۷۶ ، ۲۸۰ . ۲۸۰ . ۲۸۰ .

محمد بن مسلمة الأوسي ٣٨٩ .

مخشى بن عمرو الضمرى ٤٠٠ .

مخيريق ٢٤٩ .

مدلج بن سوید الطائی ٤٣ .

مرشاس بن قیس ۲۷۸ .

مرة بن مالك ٢٥٧ .

المستوغر بن ربيعة ١٤٤ .

مصعب بن عمير ٢٣١ .

مضاض بن عمرو الجرهمي ١٦٠ .

المعطم بن عدي ٢٢٩ .

المطلب بن عبد مناف ١٣٥.

معاویة بن أبی سفیان ۵۶ ، ۹۷ ، ۱۱۶ .

معاوية بن مالك ٣٤ .

المعتضد بالله العباسي ٩٧ .

معروف بن الخربوذ ۱۱۳ .

المقريزي ١١٣ .

المقوقس ٤٠٣ .

قــصی بن کـــلاب ۱۰۲ ، ۱۰۳ ۱۰۵ ، ۲۰۱ ، ۱۰۷ ، ۱۰۸ ، ۱۱۷ ، ۱۱۹ ، ۲۲۱ ، ۱۳۸ ، ۱٤۷ ، ۱۲۰ ، ۱۸۸ .

قيس بن المكشوح ٦٧ .

(2)

ابن کثیر ۱۱۶ .

کعب بن أسـد القــرظی ۲۷۲ ، ۳۹۱، ۳۹۲ .

كعب بن الأشرف ٣٨٦ ، ٣٨٨ .

کلاب بن مرة ۹۳ .

ابن الكلبي ٦٤ ، ١١٥ .

كليب ٤٤ .

كنانة بن أبى الحقيق ٣٦٤ .

کیسان ۱۹۶ .

**(J)** 

اللات (صنم) ۱۳۸.

لا مانس ۱۰۰ ، ۱۲۶ .

(4)

مارکس دودز ۲۲۱ .

ابن هشام ۲٦٠ .

هشام بن المغيرة ١٢٤ .

الهمداني ۱۳ ، ۲۰ .

هند (زوج أبى سفيان) ٣٥٣ ، ٣٥٩.

هند (بنت عبد المطلب) ۱۹۲ .

هیرودوت ۱۳ ، ۱۹ ، ۱۳۸ .

هیکل (محمد حسین) ۹۰ .

**(e)** 

الواقدي ١١٥ ، ٣٨٦ .

ود (صنم) ٦٤ .

الوليد بن عتبة ١١٢ .

الوليد بن المغيرة المخزومي ١٨١ .

وليم موير ٨٩ ، ٩٠ .

وهب اللات ١٣٧ .

*(ي)* 

ياسر (والد عمار) ۲۲۰ .

ياقوت ١١٥ .

يحيى عليه السلام ١٩٥ .

مناة (صنم) ۱۳۸ .

المنذر بن حرام النجاري ۲۷۵.

مهلهل بن عدى ٣٢ .

مـوسى عليه السـلام ١٩٧ ، ٢٤٨ ،

. TAE , TAI , TTO , TOT

(i)

نبيه بن الحجاج ١١١ .

ئسر (صنم) ٦٤ .

النعمان بن المنذر ٤٣ .

نفيل بن حبيب الخثعمي ١٢٧ .

نفيل بن عبد العزى ١١٣ .

نوفل بن عبد المطلب ١١٦ .

نوفل بن عبد مناف ۱٤٠ .

**((** 

هاجر (أم إسماعيل عليه السلام) ٨٨.

هاشم بن عبد مناف ۱۲ ، ۱۰۸ ،

711 , 711 , 111 , 111 , 1.7

هانی بن مسعود ۲۳ ، ۷۱ .

هبل (صنم) ۱۳۷ .

هرم بن سنان ۳۲ .

یزید بن زمعة ۱۰۷ .

يزيد بن معاوية ۲٤٠ .

اليسير بن رزام ٣٩٤ .

يعقوب عليه السلام ٣٨٤ .

اليعقوبي ٢٤٦ ، ٢٤٧ .

يعوق (٦٤) .

يغوث (صنم) ٦٤ ، ٦٥ .

يوسف عليه السلام ٢٤٩ .

# ثانيا ؛ الدول والقبائل والبطون والعشائر

الأحسابيش ٤٨ ، ١٢٤ ، ١٢٥ ، . 400 , 404 , 404 , 401

الأدرم بن غالب (بنو) ۱۰۸

الأزد ۲۷ ، ۷۷ ، ۹۲ ، ۱۵،

071, POY , 157, PFY, AAY .

أزد شنوءة ١٣٨.

أسد (بنو) ٤٨ ، ٥١ ، ٦٤ ، ١٢٤، . 2 . 7 . 177

أســد بن عبــد العــزي (بنو) ١٠٨ ، . 111 . 1 . 9

أشــــجع ۱۲۱ ، ۲۸۷ ، ۳٦٥ ،

الأموريون ٢٥٤ .

أمـيــة (بنو) ۱۰۸ ، ۱۱۲ ، ۱۱۳ ، . 17 . . 117

الأوس ٥٧ ، ١٢٨ . ١٣٨ ، ٢٢٥

. 78. , 771 , 77. , 779

P37 , 707 , P07 , 757 ,

, ۲۷ , ۲۲۹ , ۲۲۸ , ۲۲۱

, 700, 778, 777, 771

, TAY , TAY , TAY , TAY ,

VAY , AAY , YIY , YIY ,

, TTT , TTT , TTT , TTT ,

, TEO , TTA , TTV , TTT

ለ ነ ተላ ነ ተለ ነ ተለ ነ ተየ ተ

أوس الله ٣٨٦ .

أياد ٧٢ .

## **(ث)**

ثعلبة (بنو) ۲۲۵ ، ۲۷۹ ، ۳۱۹ .

ثقیف ۲۹ ، ۸۸.

ثمود ۲٤.

ثور ٦٠ .

# (ج)

جذام ۲۱ ، ۱۶۲ .

جرهم ۸۸ ، ۹۲ ، ۹۲ ، ۹۸ .

جثيم «بنو» ۲۵۷ .

جفنة ٣٤٨ .

جمع بن عمرو (بنو) ۱۰۸ ، ۱۰۹ .

جهينة ١٢٦ .

# **(**2)

حارثة (بنو) ۲٤٠ ، ۲۵۷ .

الحارث (بنو) ۱۰۷ .

الحبشة «الأحباش» ١١٢،

٠ ١٣٣ ، ١٢٥ ، ١٢٤، ١١٩

۱۷۰،۱۳۱ ، ۱۳۸ ، ۱۳۱ ، ۱۳۱

. 177

## **(ب)**

بکر بن عبد مناة «بنو» ۱۰۹ ، ۱۲۲، ۲٤٦ .

بکر بن وائل (بنو) ۷۱ ، ۱۶۸ .

بلی ۳۳۰ .

بنو إسسرائيل ۱۹۷ ، ۲۱۳ ، ۲۶۲ ، ۲۶۲ ، ۲۶۳ ، ۲۶۳ ، ۲۶۳ ، ۲۵۳ ، ۲۵۳ .

بيزنطة، البيزنطيون، الإمبراطورية البييزنطية ٨٤، ١٣١،

. 18-. 187 . 188 . 188 . 187 . 188

وانظر أيضا الروم

# **(ت)**

تغلب (بنو) ۱۶۸ .

تميم «بنو» ۱۱۱ ، ۱۲٤ .

تميم بن غالب (بنو) ٩٥ .

تمیم بن مـــره (بنو) ۱۰۸ ، ۱۰۹ ، ۱۱۱ .

تنوخ ۲۱ ، ۲۷ .

**تميم (بنو) ٤٨** .

ت . الحبشة «الأحباش» ١٧٦ ، ١٧٨، ١٩٩ ، ٢٠٦ ، ٢٢٠ ، ٢٢٤، ٢٢٥، ٢٢٦ ، ٢٧٢ ، ٣٥٣ .

حبلي (بنو) ۳۳۸ .

حجر (بنو) ٣١٦ .

الحرث (بنو) ۳۱۸ .

الحمس (الأحساس) ١٥٣ ، ١٦٠ ، ١٦١ ،

حمير - الحميريون ١٣٢ ، ١٣٥ ، ١٣٨ ١٣٨ ، ١٧٢ .

(**†**)

خثعم ۱۲۷ ، ۱۶۳ .

الخـــزرج ۲۲۰ ، ۲۲۹ ، ۳۲۰ ، ۳۲۰ ۷۰۲ ، ۳۲۰ ۷۰۲ ، ۲۲۰ ۲۲۰ ۲۲۰ ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ، ۲۲ ،

خزيمة بن مدركة ١٠٧.

(د)

دوس ۱٤٣ .

دينار (بنو) ۲۰۸.

(٤)

ذبیان (بنو) ٤٨ .

ذهل ٦٨ .

**(**)

ربيعة ۸۷ .

ربيعة بن كعب (بنو) ١٤٤ .

الروم ۱۳۸ ، ۱۳۹ ، ۱۶۰ ، ۱۰۹ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۰ ، ۱۷۸ ، ۱۷۸ ، ۱۷۸ ، ۱۸۲ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ، ۱۹۸ ،

. 199

ت . الروم

0.7, 7.7, 7.7, 7.7,

. 2.0 . 2.2 . 2.4 . 2.7

٤٠٦ ، ٤٠٩ انظر أيضا بيزنطة.

الرومان

. 147 . 147 . 40 . TT

**(i)** 

زعوراء (بنو) ۲٤٥ ، ۲۵۷ . زهـرة (بنـو) ۱۰۹ ، ۱۱ ، ۱۲۷ ، ۱۹۱ .

زيد اللات (بنو) ۲٤٥ .

زید مناة ۱۲٤ .

(w)

ساعدة (بنو) ۲۵۵ ، ۳۱۸ ، ۳۳۱ . سبأ الدولة السبئية السبئيون ۱۸ . ۲۲، ۱۳۲ ۱۳۲ .

سعد (بنو) ۱۲٦ ، ۳٦٥ .

سعد بن مرة (بنو) ۲۵۸ .

سعد هزيم (بنو) ١١٤ .

سلمة (بنو) ۲۷۷ .

سلیسم (بنو) ۱۲۹ ، ۱۲۹ ، ۲۸۱ ، ۲۸۸ ، ۲۸۸ ، ۲۸۸ ، ۲۸۹ ، ۲۸۹ ، ۲۸۸ ، ۲۸۹ ، ۲۸۹ ،

سهم بن عمرو ۱۰۹ .

**(ش)** 

الشطيبة (بنو) ٣١٨ .

شهران ۱۲۷ .

شيبان (بنو) ٤٣ .

(**o** 

الصابئة ١٤٥ ، ١٥٠ .

(ض)

ضبة ٤٨ .

ضمرة (بنو) ۳۹۷ ، ٤٠٠ .

(ظ)

ظفر (بنو) ۲٤٠ .

(2)

عامر (بنو) ٤٨ ، ٣٨٩ ، ٣٩٩ .

عامر بن صعصعة ١٢٤ .

عامر بـن لؤی (بنو) ۹۵ ،۱۰۸ ،

عاملة ١٤٢ .

عبد الأشهل (بنو) ۲۶۰ ، ۲۵۷ . عبد الدار (۱۰۸ ، ۱۱۰ ، ۱۱۱ ، ۲۳۰ . ۲۳۰

عبد شمس (بنو) ۱۱۱

عبد مناف (بنو) ۱۰۹ ، ۱۱۱ ،

. 114 , 110 , 111 , 111 , 111 .

عبس (بنو) ٦٨ .

عجل (بنو) ۷۱ .

عدی ٤٨ .

عذرة (بنو) ۹۳ ، ۱۲۲ .

عضل ۳۹۹ .

عطية (بنو) ۲۵۷ .

عك ۲۰ .

عکل ٤٨ .

عكرمة (بنو) ٣١٦ ، ٣١٧ .

العماليق ٨٩ ، ٢٥٣ .

عمر بن عوف ۲۵۷ ، ۲۷۵ .

عوف (بنو) ٢٤٥ .

# (غ)

الغساســنة غسان ۳۰، ۷۰، ۱۲۲، الغساســنة غسان ۳۰، ۲۲۸، ۱۲۹، ۱۲۹،

غفار ۳۷۵.

### (**e**)

الفرس - فارس - الإمبراطورية الفارسية ۷۱، ۸۶، ۱۲۱، ۱۲۸، ۱۳۸، ۱۳۸، ۱۶۱، ۱۶۸، ۱۶۱، ۱۶۸، ۱۶۸، ۱۶۸، ۱۷۵، ۱۷۸، ۱۷۸، ۱۷۸، ۱۷۸، ۱۷۹، ۱۹۶، ۱۹۹، ۲۰۰، ۲۰۳، ۲۰۳، ۲۰۳، ۱۳۹۳.

فزارة ٣٦٥ .

فهر (بنو) ۱۰۷ .

## (ق)

القارة ٣٩٩ .

قــريظــة (بنو) ۲۶۵ ، ۲۵۷ ، ۲۵۷ . ۲۲۷ ، ۲۲۹ ، ۲۷۷ ، ۲۷۷ ، ۲۸۱ ، ۲۳۳ ، ۳۲۷ ، ۳۸۰ ،

القصيص (بنو) ٢٤٥ .

قضاعة ۹۶ ، ۱۳۲ ، ۱۳۸ ، ۱۲۳ ، ۱۲۳ ،

قيس عيلان ١٢١ ، ١٢٦ .

قيلة (بنو) ٣٨١ .

قینقاع (بنو) ۲۶۵ ، ۲۲۷ ، ۳۰۸ ، ۳۸۰ ، ۳۸۱ ، ۳۸۷ .

(世)

كعب (بنو) ٥٩ .

کعب بن لؤی (بنو) ۱۰۸ .

كلاب (بنو) ٤٠ .

کنانـــة (بنو) ٤٧ ، ۲۸، ۸۷ ، ۹۳ ، ۹۶ ، ۹۸ ، ۱۲۵ ، ۱۲۱ .

**(J)** 

لحيان (بنو) ٣٩٩ .

لخم اللخميون ١٤٢ .

ليث (بنو) ٥٩ .

(4)

مازن (بنو) ۱۲٤ ، ۲۵۷ .

ماسكة ٢٤٥ .

مالك (بنو) ۲۵۷ ، ۲۵۸ .

محارب (بنو) ۹۵ ، ۱۰۸ .

محــمم محــمر (بنو) ۱۰۸، ۱۹۳، ۲۲۰ ۲۲۰ .

مدلج (بنو) ۳۹۷ ، ٤٠١ .

مذحج ۲۰.

مراد ۱۸ .

مراية (بنو) ۲٤٥ .

مرة (بنو) ٣٦٥ .

مريد (بنو) ۲٤٥ .

مزينة ٢٢٦ ، ٣٧٥ ، ٣٧٥ .

المصطلق (بنو) ١٢٥ .

مضر ۱۱۶، ۱۲۶.

المطلب (بنو) ۱۰۸ ، ۲۲۷ .

معاوية (بنو) ۲۳۹ ، ۲۲۵ ، ۲۵۷ .

المنادرة ١٤١ ، ١٤٤ ، ١٧٣ .

المعينون - الدولـة المعينيـة ١٣٢ ، ١٣٤، ٢٤١ ، ٢٥٥ .

(ن)

ناغصة (بنو) ٢٤٥ .

ناهس ۱۲۷ .

### **((**

هاشم (بنو) ۶۸ ، ۵۹ ، ۱۰۱ ، ۲۲۲ ، ۲۲۲ ، ۲۲۲ ، ۲۲۷ ، ۳٤۷ ، ۳٤۷ ، ۳٤۷ ، ۳٤۷ ، ۳٤۲ ، ۲۲۸ ، ۲۲۲ ،

هدل (بهدل) - (بنو) ۲٤٥ . هذیل ۳۹۹ .

هلال (بنو) ۱۲٤ .

هوازن ۷۷ ،۱۲۱ ، ۱۲۶ ، ۳۲۹.

الهون بن خزيمة (بنو) ٣٩٩ .

**(و)** 

وائل (بنو) ۲۵۷ .

*(ی)* 

اليونان ۲۲ ، ۲۹ .

النجار (بنو) ۱۲۸ ، ۳۱۸ .

النبط - الأنبـاط - النبطيــون ١٣٧ ، ١٣٨ .

النبيت (بنو) ٢٥٧ .

النضير (بنو) ۲٤٥ ، ۲٤٦ ، ۲٦٧، ۲۲۹ ، ۲۷۲ ، ۲۸۰ ، ۲۸۱ ، ۲۸۰ ، ۳۸۱ ، ۳۹۱ ، ۳۸۸ ،

النمر بن قاسط ١٢٤ .

نهد (بنو) ۲۲ .

نهشل (بنو) ۱۲٤ .

نوفل (بنو) ۱۰۸ ، ۱۱ ، ۲۲۹ .

# ثالثا ؛ المواضع

**(i)** 

الأبطح (وادى مكة) ٩٤ ، ٩٧ ،

أثينا ١٠٣ .

أحد (جبل) ۲۵ ، ۲۳۹ .

أيلة ٢١ ، ٢٣ ، ١٧٦ .

**(ب)** 

بادية الجزيرة ١٩ .

بادية سيناء ١٣.

بادية الشام ١٣ ، ١٩ ، ٤٢٣ .

بادية العراق ٤٧ ، ٩٥ ، ٤٢٣ .

البحرين ٤٠٣ .

البحر الأحمر ١٤، ١٦، ٢١،

البحر العربي ٤٠٣ .

بحر عمان ١٤ .

البحر المتوسط ١٤ ، ٢٣ .

برزخ السويس ١٤ .

بصری ۱۷۱ ، ۴۰۴ ، ٤٠٤ .

بطن نخلة ٧٥ ، ٣٢٧ ، ٣٤٢ .

بعلبك ٨٩.

البقيع ٢٩٩ .

البلقاء ٤٠٤ ، ٤٠٤ .

البندقية ٢٥ .

بيت الأقيصر ١٤٣.

بيت ذي الخلصة ١٤٣.

بیت رضاء ۱٤۳.

بیت صنعاء (بیت رئام) ۱۶۳ .

بيت المقدس ٣٨٣.

بيت نجران ١٤٣ .

(**:**)

تبالة ١٤٣ .

تبوك ٢٠٦ ، ٤٢٣ .

تثلیث ۲۰ .

ندمو ۲۳ .

التنعيم ١٤٨ .

تهامیة ۲۱ ،۲۲ ، ۲۳ ، ۹۰ ، ۹۰ ، ۱۳٤.

تيماء ۲۲ ، ۳۷۳ ، ۳۹۳ ، ۳۹۶ ، ۲۰۳ .

(ج)

الجبل الأخضر ١٥ . الجحفة ٤١٢ .

جدة ۲۷ ، ۸۷ .

جنوة ٢٥ .

**(7)** 

الحجر ١٧ .

الحديبية ۳۲۹ ، ۳۲۹ ، ۳۷۳ ، ۳۷۳ ، ۳۹۳ ، ۳۹۳ ، ۳۷۲ ، ۳۹۲ . ۳۹۲ . ۲۰۲ ، ۲۹۶ .

حرة نهيل ۲۱ .

حسمى ٢١ .

حضر موت ۲۰ .

حوران ۱۵.

الحيوة ۳۰ ، ۷۰ ، ۹۲ ، ۹۲۹ ، ۱٤۱ ، ۱۷۳ ، ۱۷۸ ، ۲۰۲ .

# (ż)

الخليج العربي (خليج البـصرة) ١٤ ، ١٥ .

خليج العقبة ٢٠ ، ١٧٦ .

#### **(L)**

دار النــدوة ٤٨ ، ٩٧ ، ٩٩ ، ١٠٢ ١١٧ ، ٣٥١ ، ٣٥١ .

دباغ (جبل) ۲٤٠ .

دمشق ۲۰۱ .

دومة الجندل ٤٠١ .

(٤)

ذات عرق ۲۰ .

ذنب نقمی ۳۹۰ .

ذو حرض ۲۷۱ .

ذو المجار ۷۷ ، ۱۶۸ ، ۱۷۲ .

**(**<sub>2</sub>**)** 

راتج ۲۷۵ .

الرجيع ٣٩٩ .

رضوی (جبل) ۲۰ ، ۷۷ .

الروحاء ٣٦١ .

رومة (بئر) ۲۲۹ .

**(5)** 

زمزم (بئر) ۲۲ ، ۲۲ ، ۸۸ ، ۹۲ ، ۱۰۶ ، ۱۱۹ ، ۱۱۹ .

(س)

السراة (جبال) ۱۲ ، ۱۹ ، ۲۱ .

سرف ۱۹۰ .

سقطرة (جزيرة) ١٧٥ .

سقیا یزید ۱۷ .

سقيفة بني ساعدة ٦٦ .

السلالم

سلع (جبل) ۲۳۹، ۲۶۱، ۳۶۲، ۲۵۸، ۲۵۸.

السماوة (بادية) ٢٠ .

سمران (جبل) ۲٤٧ .

سورية ١٤ .

سيناء ١٣ .

(**ش**)

الشام ۱۳ ، ۱۸ ، ۲۰ ، ۲۳ ،

07, VA, FP, AII, YYI,

771 , 771 , 771 , 771 ,

149

الشحر ٢٠ .

شيبان (جبل) ۲۱ .

الشعيبة (ميناء) ١٧٦ .

(m)

الصفا ١٥٣ .

الصفراء (قرية) ٢٢ .

صلخد ۱۳۸ .

صنعاء ۷۷ .

(**d**)

. 188

(ظ)

الظواهر (خارج مكة) ٩٥ .

(2)

عدن ۹۸ .

العراق ۱۳ ، ۹۰ ، ۱۳۳، ۱۳۸ ، ۱٤۰

عرفة (عرفات) ۱۸ ، ۱۰۶، ۱۰۶ ، ۱۰۶

عونة ٣٩٩ .

العروض ٢٠ .

عروة (بئر) ۲٤٩ .

العريض ٣٥٢ .

عسير ١٤ ، ٢٠ .

العشيرة ٣٤٦ .

العقبة ٣٤٥ ٣٤٢ ، ٣٧٩ .

عكاظ ٧٦ ، ٧٧ .

العلا ١٤ ، ١٨ ، ١٣٤ .

عمان ۲ ، ۱۸ ، ۱۳۶ .

العوالي ٣٨٦ .

عير (جبل) ٢٤ .

العيص ٣٧٦ .

عينين (جبل) ٣٥٥ .

(ė)

غزوان (جبل) ۲۲ .

غزة ١١٦ .

الغور ۲۰ ، ۲۱ .

(**ف**)

فدك ۲۲ ، ۲۰۲

الفرات ١٤ .

فلسطين ۲۰ ، ۹۰ .

فلورنسا ١٥ .

فید ۲۰ .

فينيقيا ٣٧ .

(ق)

القاهرة ٣١٤ .

قباء ۲۳۹ ، ۲۲۱ ، ۳۶۲ .

قدید ۲۰۱ .

قرح ۱۷ .

القردة (ماء) ٣٥٣.

مر الظهران ٤١٢ .

المروة ١٥٣

المريسع (ماء)

المزدلفة ١٥٥ .

مشارف ۲۰۵ .

المشلل ۲۷

مصر ۲۵۶ ، ۴۰۳ .

معان ۱۸ ، ۲۰۵ .

معونة (بئر) ۳۸۸ ، ۳۹۹ .

منی ۱۵۵ .

مؤتة (قرية) ٤٠٥ ، ٤٠٥ .

(ن)

نجــــد ۱۰ ، ۱۹ ، ۲۰ ، ۳۹۷ ،

. ..

نجران ۱۷ ،

نخلة

النطاة ٣٩٦ .

النفود (صحراء) ١٥.

**((** 

الهند ١٢١ .

قرقرة الكدر ٣٨٢ .

قصر عنتر ۱۷ .

القصيم ٢٢.

القسطنطينية ١٣١ .

(世)

الكتيبة ٣٩٦ .

كرا (حبل) ۲۱ .

كراع الغميم ٣٧١ .

كصر كريم (معبد قديم) ۲۲ .

كورس (نهر) ١٦ .

**(U)** 

لأر (نهر) ۱۷ .

(4)

مأرب ۲۵۹ .

مؤاب ٤٠٤ .

مجتمع الأسيال من رومة

محنة ۱۵۷، ۱٤۸ .

مدین ۲۱ .

هيت ١٣٩ .

وادی اضم ۲۲

وادی بطحان ۲۳۹ ، ۲۵۸ .

وادی حواض ۱۳۹ .

وادی الحمض ۲۲ .

وادى الدواسر ٢٢ .

وادى الديدبان ۲۲ .

وادی رانوناء ۲۳۹ ، ۲۵۸ .

وادى الرمة ٢٢ .

وادى الصفراء ٢٢ .

وادى العقيق ۲۲ ، ۲۵ .

وادی القــــری ۱۸ ، ۲۳ ، ۱۲۸ ، ۲۶۱ ، ۳۹۳ ، ۲۶۱

وادى قناة ٢٣٩ .

وادی مذینب ۲۳۹ ۔

وادی مهزور ۲۳۹ ، ۲٤٦ ، ۲۵۷ .

الوجه ۲۲ .

واقم (حرة) ٢٣٩ ـ

الوبرة (حرة) ٢٣٩ .

وتر (جبل) ۲۱ .

الوتير (ماء) ٤١٠

الوطيح ٣٩٦ .

*(ی)* 

اليمامة ٢٠.

ينبع ٢٥ .

## رابعا : الحروب والغزوات والوقائع

#### してノ

حمراء الأسد (غزوة) ٣٦١ ، ٣٦٢ . حنين (غزوة) ٣٢٩ ، ٤١٥ .

## (さ)

الخندق (غزوة) انظر : الأحزاب.

#### (٤)

ذات الرقاع (غِزوة) ٤٠١ . ذى قار (وقعة) ٧١ ، ١٤١ .

#### (س)

سمير (يوم - حرب) ٢٧٤ . السويق (غزوة) ٣٨٧ .

#### **(ف**)

الفسجار (حسرب) ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ ، ۱۲۵ .

# (م)

مؤتة (غزوة) ٤٠٣ ، ٤١٠ .

#### (1)

أحد (غـزوة) ٥٦ ، ٢٤٩ ، ٤٨٢ ، ٨٢٣ ، ٢٥٣ ، ٤٥٣ ، ٥٢٣ ، ٢٢٣ ، ٢٨٣، ٧٨٣ ، ٨٨٣ ، ٨٩٣.

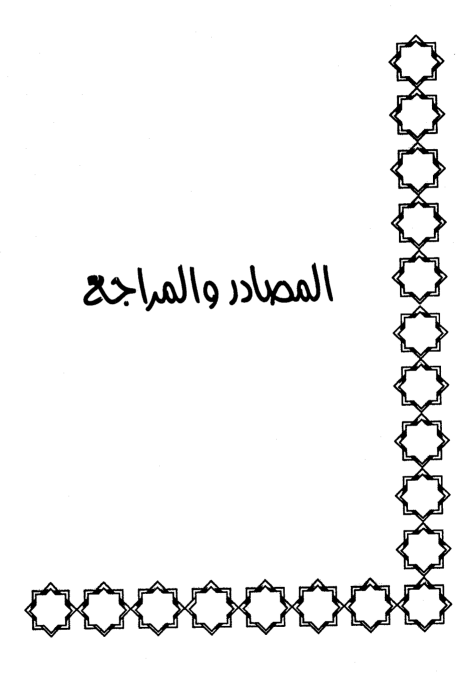
الأحــزاب (غـــزوة) الخندق ٥٦ ، ٣٧٤ ، ٣٧٤ ، ٣٧٤ ، ٣٧٤ ، ٣٧٤ .

## **(ب)**

بدر (غـزوة) ۱۱۵ ، ۱۱۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۱ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۱۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۲۰ ، ۲۸۲ ، ۲۸۲ ، ۲۸۲ .

البسوس (حرب) ٥٥ ، ١٦٨ .

بعاث (يوم – حرب) ۲۷۱ ، ۲۷۵ ، ۲۷۷ ، ۲۷۹ ، ۲۸۲ ، ۳۱۲ ، ۳۳۸ . ۳۳۸ .





#### أولا : المراجع العربية :

القرآن الكريم.

الكتاب المقدس (العهد القديم والعهد الجديد).

كتب الحديث:

البخارى (أبو عبدالله محمد بن إسماعيل بن المغيرة بن بردزية الجعفى): صحيح البخارى: مطبعة بولاق ١٣١٤هـ.

مالك (مالك بن أنس الأصبحى): موطأ الإمام مالك: تحقيق عبدالوهاب عبداللطيف، من مطبوعات المجلس الأعلى للشئون الإسلامية ١٩٦٢.

مسلم (الإمام الحافظ أبو الحسن مسلم بن الحجاج بن مسلم ـ بن كوشان النيسابورى): صحيح مسلم: مطبعة مصر سنة ١٣٢٧هـ.

#### كتب التفسير:

الخازن (علاء الدين على بن محمد بن إبراهيم البغدادى الصوفى): لباب التأويل في معانى التنزيل: مطبعة التقدم بمصر ١٣٣١هـ.

الطبرى (أبو جعفر محمد بن جرير): تفسير الطبرى (جامع البيان عن تأويل آى القرآن). تحقيق محمود محمد شاكر، دار المعارف بمصر.

ابن كشير القرشى (عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر): تفسير القرآن العظيم: المطبعة التجارية بمصر ١٣٥٦هـ.

النسفى (أبو البركات عبدالله بن أحمد بن محمود): مدارك التنزيل وحقائق التأويل، المطبعة الحسينية المصرية ١٣٤٤هـ. الواحدى (أبو الحسن على بن محمد بن أحمد بن محمد بن على النيسابورى):

- أسباب النزول، طبعة إبراهيم بن عمر الكعبري، القاهرة.

إبراهيم الإبياري: معاوية: المؤسسة المصرية العامة للطباعة والنشر.

ابن الأثير (أبو الحسن على بن أبى الكرم مـحمد بن محمد عبـدالكريم الشيبانى الجزرى الملقب بعز الدين): الكامل في التاريخ، المطبعة الأميرية، سنة ١٣٤٨هـ.

- أسد الغابة في معرفة الصحابة، جمعية المعارف بمصر ١٢٨٥هـ.

أحمد أمين: فجر الإسلام، مكتبة النهضة المصرية.

أحمد بدوى (دكتور): في موكب الشمس، الجزء الثاني. لجنة التأليف والترجمة والنشر.

أحمد زكى صفوت: جمهرة رسائل العرب في عصور العربية الزاهرة، مطبعة الحلبي، (١٣٥٦ هـ ـ ١٩٣٧م).

الأزرقي: (أبو الوليد محمد بن عبدالله بن أحمد بن محمد بن الوليد بن عقبة ابن الأزرق الغساني): أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار، المطبعة الماجدية بمكة.

الأصطخرى (أبو القاسم إبراهيم بن محمد الفارسي ـ المعروف بالكرخي): مسالك الممالك، طبعة القاهرة.

الأصمعى (أبو سعيد عبدالملك بن قريب بن عبدالملك): الأصمعيات، تحقيق أحمد محمد شاكر وعبدالسلام هارون، دار المعارف بمصر ١٩٥٥م.

الآلوسى (السيد محمود شكرى البغدادي): بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب، الطبعة الثالثة دار الكتاب العربي.

البكرى (أبو عبدالله بن عبدالعزيز بن أبى مصعب): معجم ما استعجم، تحقيق مصطفى السقا، القاهرة ١٩٥٤م.

البلاذري (أحمد بن يحيى بن جابر البغدادي):

ـ فتوح البلدان، مطبعة الموسوعات بمصر ١٩٠١م.

- أنساب الأشراف. تحقيق محمد حميد الله. طبعة دار المعارف.

بودلى: الرسول (حياة محمد). ترجمة عبدالحميد جودة السحار، القاهرة ١٩٤٧م.

أبو تمام (حبيب بن أوس الطائي):

ـ ديوان الحماسة، المكتبة الأزهرية ١٩٢٧م.

الجاحظ (عمرو بن بحر):

- البيان والتبيين، تحقيق السندوبي، القاهرة ١٩٢٦م.

- الحيوان، القاهرة، (١٣٥٧هـ ـ ١٩٣٨م).
- ـ المحاسن والأضداد. القاهرة. (١٣٢٤هـ ١٩٠٦م).

جورجي زيدان:

ـ العرب قبل الإسلام. تعليق حسين مؤنس (دكتور)، دار الهلال.

جماعـة من الأساتذة: الإسلام الصراط المستقيم، بإشراف كـينيث ،ومورفان، وترجمة محمود عبدالله يعقوب، مؤسسة فرانكلين، ١٩٦١م.

جواد على (دكتور): تاريخ العرب قبل الإسلام، مطبوعات المجمع العلمي العراقي.

جورج فضلو حـوراني: العرب والملاحة في المحيط الهندي في العصـور القديمة وأوائل العصور الوسطى. ترجمة السيد يعقوب بكر. مطبعة الأنجلو بمصر.

حافظ وهبة: جزيرة العرب في القرن العشرين، القاهرة، سنة ١٩٤٦م.

حتى (فيليب خورى): تاريخ العرب، ترجمة محـمد مبروك نافع، الطبعة الثالثة سنة ١٩٥٠م.

حسن إبراهيم (دكتور): تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي. القاهرة، سنة ١٩٤٨م.

ابن حزم (أبو محمد على بن أحمد بن سعيد):

- ـ جوامع السيرة تحقيق إحسان عباس وناصر الدين الأسد دار المعارف.
  - جمهرة أنساب العرب. تحقيق ليفي بروفنسال. دار المعارف.

الحلبي (على بن برهان الدين): السيرة الحلبية. طبعة القاهرة. ١٣٤٩هـ.

الحميمي (الحسن بن أحمد): سيرة الحبشة. تحقيق د. مراد كامل، المطبعة الأميرية سنة ١٩٥٨م.

الخزاعى (أبو الحسن على بن ذى الوزارتين محمد بن أحمد بن موسى): الدلالات السمعية على ما كان فى عهد الرسول رسي من الحرف والصنائع والعمالات الشرعية. مخطوط بدار الكتب المصرية. تاريخ \_ تيمور ٦٣٨.

ابن خلدون (عبدالرحمن بن خلدون المغربي):

ـ المقدمة. المطبعة الشرقية. سنة ١٣٢٧هـ. كـتاب العبر وديوان المبتــدأ والخبر. مطبعة بولاق. سنة ١٢٨٣هـ.

دائرة المعارف الإسلامية:

درمنجم (إميل): حياة محمد. ترجمة عادل زعيتر. القاهرة، سنة ١٩٤٥م.

الديار بكرى (حسين بن محمد بن الحسن): تاريخ الخميس. المطبعة الوهيبية، بالقاهرة.

#### دواوين الشعر:

- ـ ديوان الأعشى، مكتبة الآداب. القاهرة. ١٩٥٠م.
  - ديوان امرئ القيس، طبع المعارف، سنة ١٩٥٨م.
    - ديوان زهير. طبعة دار الكتب المصرية.
- ديوان طرفة بن العبد، طبعة بيروت، سنة ١٩٥٣م.
- ـ ديوان عروة بن الورد، طبعة بيروت، سنة ١٩٥٣م.

الذهبي (شمس الدين محمد بن أحمد بن عشمان): سير أعلام النسلاء، تحقيق صلاح المنجد، دار المعارف.

الزوزنى (أبو عبدالله الحسين بن أحمد بن الحسين): شرح المعلقات السبع. مطبعة صبيح، القاهرة.

سديو (ل. أ): تاريخ العرب العام. ترجمة عادل زعيتر، القاهرة ١٩٤٨م.

ابن سعد (أبوعبد الله محمد بن سعد بن منيع القرشي الهاشمي البصري البغدادي). الطبقات الكبرى، لجنة نشر الثقافة الإسلامية، القاهرة، ١٩٥٨م.

السمهودي (نور الدين على بن جمال الدين أبو المحاسن عبدالله بن شهاب الدين) وفاء الوفا بأخبار دار المصطفى. مطبعة الآداب والمؤيد، القاهرة سنة ١٣٢٦هـ.

السهيلى (أبو القاسم عبدالرحمن بن عـبدالله بن أحمد بن أبى الحسن الحثعمى): كتاب الروض الأنف وبهامشه السيرة النبوية لابن هشام، مطبعة الجمالية بمصر (١٣٣٢هـ ١٩١٤م). ابن سيد الناس (فتح الدين أبو الفتح محمد بن محمد بن محمد بن عبد الله بن محمد بن يحيى الأندلسي الأشبيلي المصرى): عيون الأثر في فنون المغازى والشمائل والسير، نشر مكتبة القدسي، سنة ١٣٥٦هـ.

شكرى فيصل: المجتمعات الإسلامية في القرن الأول، القاهرة، سنة ١٩٥٢م.

شوقى ضيف (دكتور): العصر الجاهلي. دار المعارف. سنة ١٩٦٠م.

الطبرى (أبو جـعفر محـمد بن جرير): تاريخ الأمم والملوك، مطبـعة الاستقــامة بالقاهرة (١٣٥٧هـــ ١٩٣٩) طه حسين (دكتور):

ـ على هامش السيرة. دار المعارف، القاهرة، سنة ١٩٤٦م.

عباس محمود العقاد:

- \_ عبقرية محمد، مطبعة الاستقامة، القاهرة.
- ـ مطلع النور أو طوالع البعثة المحمدية، دار الهلال بمصر.
  - ـ أبو الشهداء الحسين بن على ، دار الهلال بمصر .
  - ـ معاوية بن أبي سفيان في الميزان، دار الهلال بمصر.
    - ذو النورين عثمان بن عفان، دار الهلال، بمصر.

ابن عبدالبر (أبو عمر يوسف بن عبدالله بن محمد): الاستيعاب في معرفة الأصحاب، تحقيق على محمد البجاوي، مكتبة نهضة مصر.

عبدالحميد العبادى:

ـ صور من التاريخ الإسلامي، مكتبة الآداب بالإسكندرية ١٩٤٨م.

ابن عبد ربه (أبو عمر أحمد بن حمد الأندلسي):

ـ العقد الفريد، لجنة التأليف والترجمة والنشر، سنة ١٩٤٠م.

عبدالقدوس الأنصاري: آثار المدينة المنورة، مطبعة الترقى بدمشق، سنة ١٩٣٥م.

عبدالوهاب عزام: موقع عكاظ، دار المعارف بمصر، سنة ١٩٥٠م.

على حسنى الخربوطلى (دكتور): المختار الثقفى، المؤسسة المصرية العامة للتاليف والترجمة والطباعة والنشر بالقاهرة.

الفارسى (السيد عبدالحى بن عبدالكريم الحسنى الكنانى الإدريسى): التراتيب الإدارية والعمالات والصناعات والمتاجر والحالة العلمية التى كانت على عهد تأسيس المدينة الإسلامية في المدينة المنورة، مطبعة الرباط، سنة ١٣٤٦هـ.

أبو الفرج الأصفهاني: الأغاني، دار الكتب المصرية ١٩٢٩م، ومطبعة التقدم عصر.

فلهـوزن (يوليوس): تاريخ الدولة العـربية من ظهـور الإسلام إلى نهـاية الدولة الأموية، ترجمة د. محمد عبدالهادى أبو ريدة (دكتور) إدارة الثقافة، سنة ١٩٥٨م.

ابن قتيبة الدينوري: المعارف. القاهرة، سنة ١٩٣٤م.

القلقشندي (أبو العباس أحمد):

- نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق إبراهيم الإبياري، الشركة العربية للطباعة والنشر، القاهرة، ١٩٥٩م.

ـ صبح الأعشى، المطبعة الأميرية، القاهرة، سنة ١٩١٤م.

کارل پرکلمان:

ـ تاريخ الأدب العربي، ترجمة عبدالحليم النجار، دار المعارف.

- تاريخ الشعوب الإسلامية. ترجمة نبيه فرس ومنير البعلبكي، دار العلم للملايين، بيروت.

ابن كثير القرشى (عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر): البداية والنهاية في التاريخ، مطبعة السعادة بمصر ١٣٥١هـ ـ ١٩٣٢م.

الكلبى (هشام بن محمد): الأصنام، تحقيق أحمد زكى، دار الكتب، سنة ١٩٢٤م.

المبرد (أبو العباس محمد يزيد): الكامل، تعليق محمد أبو الفضل إبراهيم، مطبعة نهضة مصر.

محمد بن حبيب (أبو جعفر): المحبر، طبعة حيدر أباد، سنة ١٩٣٢م.

محمد حسين هيكل (دكتور):

ـ حياة محمد، مطبعة دار الكتب المصرية، سنة ١٣٥٤هـ.

- ـ فى منزل الوحى، مطبعة دار الكتب المصرية، سنة ١٣٥٦هـ. محمد الخضرى:
- ـ محاضرات في تاريخ الأمم والشعوب الإسلامية، المكتبة التجارية، القاهرة.

محمد عزة دروزة: عصر النبي عليه السلام، مطبعة اليقظة العربية، دمشق. سنة ١٣٦٥هـ

محمد لبيب البتنونى: الرحلة الحجازية، الطبعة الثانية، القاهرة، سنة ١٣٢٩هـ. محمد مختار (باشا): التوفيقات الإلهامية. مطبعة بولاق، (سنة ١٣١١هـ.

المصعب الزبيرى (أبو عبدالله المصعب بن عبدالله): نسب قريش: دار المعارف، سنة ١٩٥٣م.

المفضل الضبى: المفضليات: تحقيق أحمد محمد شاكر وعبـدالسلام هارون، مطبعة المعارف، سنة ١٣٦١هـ.

المقريزي (تقى الدين أبو محمد أحمد بن على):

- ـ النزاع والتخاصم بين بني أمية وبني هاشم، طبعة ليدن ١٨٨٨م.
- \_ إمتاع الأسماع بما للرسول من الأنباء والأحوال والحفدة والأتباع، تحقيق محمود شاكر، القاهرة، سنة ١٩٤١م.

النويرى (شهاب الدين أحمد بن عبدالوهاب): نهاية الأرب في فنون الأدب، دار الكتب، سنة ١٩٤٣م.

ابن هشام (أبو هشام عبدالملك الجعافـرى الحميري البصـرى): سيرة النبي ﷺ، راجع أصولها وعلق عليها محمد محيى الدين عبدالحميد، مطبعة حجازى بالقاهرة.

الهمداني (أبو محمد الحسن بن أحـمد بن يعقوب بن يعقوب بن يوسف بن داود ـ المعروف بابن الحائك):

- صفة جزيرة العرب، تصحيح محمد عبدالله النجدى، مطبعة السعادة، سنة ١٩٥٣م.

الواسعى (عبدالواسع بن يحيى اليماني): تاريخ اليمن، القاهرة، سنة ١٣٤٦هـ.

الواقدى (أبو عبدالله محمد بن عمر): مغارى رسول الله، جماعة نشر الكتب القديمة، سنة ١٩٤٨م.

ولفنسون (إسرائيل ـ أبو ذؤيب): تاريخ اليهود في بلاد العـرب، مطبعة الاعتماد بمصر، سنة ١٩٢٧م.

ياقوت (شهاب الدين أبو عبدالله ياقوت بن عبدالله الحموى الرومي البغدادي).

- ـ معجم البلدان، مطبعة بيروت، سنة ١٩٥٧م.
- \_ معجم الأدباء، مطبوعات دار المأمون، القاهرة.

- De Gaury, Gerald: Rulers of Mecca. London George G. Harrap & Co. Lid.
- Doughty, Ch, M: Travels in Arabia Desert, 2 vols, London, 19.
- Fishel, W. B.: The Middle East, London 1936.
- Herodotus: Book II (L. C. L.)
- Huzayyin, S. A.: Arabia and the Far East. Cairo 1942.
- Lammens : La Mecque à la veille de L' Hegire. Bayrouth 1924.

  La Republique Marchand de la Mecque.
- Les Abêch et L' organisation militaire de la Mecque au ecls/a de L' Hegire J. A. 1916. P. 425 482.
- Muir, William: The life of Muhammad & History of Islam to the Era of the Hegira. London, 1858.
- O' leary, de lacy, D. D.: Arabia before Muhammad, London 1927.
- Ptoemy: Geography, (L.G.L.)
- Smith, W. Robertson: Kinship & Marriage in Early Arabia. London, 1903.
- Twitchell, K. S.: Saudi Arabia with an Account of Development of its Natural Resources, Princeton, 1953.
- Watt. W. Montgomery: Muhammad at Mecca. Muhmmad at Medina. Oxford, 1956.



1 . - 4

تقديمالكتاب

# البادالأول

# جغرافية الجزيرة العربية والتشكيل القبلي

# الفصلالأول

YA- 14

شبه جزيرة العرب

أقسام شبه الجزيرة العربية - الحجاز - أودية المحجاز - مدن الحجاز - مكة - الطائف - يثرب.

## الفصل الثاني

القبيلة العريية

النظام السياسى للقبيلة العربية - التشكيل الاجتماعى للقبيلة العربية : طبقة الأحرار الصرحاء - طبقة الأرقاء - طبقة الموالى : الجوار - الحلف - العتق.

دستور القبيلة - مستويات العصبية الاجتماعية:

- ١ عصبية العشيرة وذوى الأرحام ولاية الدم والعقل.
  - ٢ عصبية القبيلة . ٣ عصبية الأحلاف القبلية.
    - ٤ عصبية التقاليد.

أثر العصبية في المجتمع العربي من الناحية السياسية - النسب مهمة الدفاع لدى القبائل:

١ - نظام الجندية وطبيعة الأعراب.

٢ - الجيش عند القبائل.

الوضع الاقتصادى - أسواق العرب.

البابالثاني

مبينةمكة

77 - 77

مكة قبل الإسلام.

الفصلالأول

4A - AV

نشأة مكة - قصى بن كلاب وعودة قريش إلى مكة

الفصل الثاني

177 - 99

حكومة مكة وسياستها الداخلية

- النزعات العشائرية ووحدة القبيلة في مكة.

- قوة الزعامة في مكة وأثرها.

الفصلالثالث

14. - 174

قوة قريش الحربية وعلاقتها بالقبائل الخارجية.

الفصلالرابع

184 - 141

علاقات مكة الخارجية

علاقة مكة بالبجنوب - علاقة مكة بالشمال - علاقة مكة بالفرس والحيرة.

#### الفصل الخامس

14. - 154

#### الحجوأثره.

الكعبة البيت الحرام - الحج - طقوس الحج وتقاليده - ثياب الإحرام - الوقوف بعرفة - الهدى والقلائد - الحلق والتقصير - آثار الحج الاقتصادية والاجتماعية - الأشهر الحرم وأهميتها.

### الفصلالسادس

144-141

#### الحالة الاقتصادية

تجارة قريش الداخلية والخارجية - الربا - النقد - الأعداد والحساب - المكاييل والموازين والمقاييس - النشاط الزراعي والرعوى - الصيد - النشاط الصناعي.

## الفصلالسابع

194-149

#### الحالة الاجتماعية

طبقة الصرحاء: طبقة الموالى - طبقة الأرقاء.

الجاليات الأجنبية: النصاري - اليهود.

## الفصل الثامن

745 - 199

#### استعداد العرب للنقلة

ظهور المصلح النبى - المفاهيم البحديدة في الدعوة - الدعوة إلى الإسلام ومسايرة التنظيم العربى - أساليب قريش لمقاومة الدعوة - الهجرة في سبيل الدعوة.

# البابالثالث

هدينة يثرب

# الفصلالأول

777 - YF9

نشأةيثرب

سكان المدينة : اليهود - العرب - الأوس- الخزرج.

الفصل الثاني

777 - 777

التنظيم الداخلي والعلاقة بين السكان

١ - العلاقات بين اليهود .

٢ - العلاقات بين العرب واليهود.

٣ - العلاقات بين الأوس والخزرج.

الفصلالثالث

79 - 714

قوة يثرب وعلاقاتها الخارجية

الفصلالرابع

**\*1.** - **791** 

الحالة الاقتصادية.

النشاط الزراعى – النشاط الرعوى – الصيد – النشاط التجارى: التجارة التجارة الخارجية. المكاييل والموازين – العملة – النشاط الصناعي.

### الفصلالخامس

44. - 411

الهجرة وتأسيس الدولة الإسلامية في يثرب

تكوين الدولة في يثرب - الصحيفة.

البابالرابح

الصراع بيه يثرب وخصومها

445 - 441

# الفصلالأول

**\*\*\*\*** - **\*\*\*** 

الصراع بين مكة والمدينة

الحالة الداخلية في يثرب (المدينة) - الحالة الداخلية في مكة - بداية الصراع بين المدينتين - موقعة بدر سنة ٢ هـ موقعة أحد سنة ٣ هـ - آثار موقعة أحد • غزوة الأحزاب أو الخندق - نتيجة الصراع - صلح الحديبية .

### الفصل الثاني

447-464

الصراع بين المسلمين واليهود

إجلاء بنى قينقاع - إجلاء بنى النضير - القضاء على بنى قريظة - فتح خيبر والقضاء على قوة اليهود في جزيرة العرب.

#### الفصلالثالث

1 · A - 44V

الصراع بين المدينة والقبائل العربية.

غزوة مؤتة.



# خاتمة

£ 4 - 4 - 4

#### فتح مكة وتوحيد الجزيرة العربية

فتح مكة - بيان براءة

الخلافة الإسلامية وتثبيت دعائم الوحدة - مشكلة البخلافة الردة وتثبيت الوحدة.

207 - 279

#### الفهرس الكشاف

أولا: فهرس الأعلام.

ثانيا: فهرس الدول والقبائل والبطون والعشائر

ثالثا: فهرس المواضع.

رابعا: فهرس الحروب والغزوات والوقائع.

ثبت المصادر والمراجع.

270

274 - 204

فهرس الموضوعات.