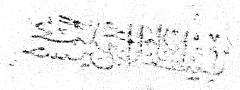
## يفظ أولى الاعتبار

بفديم وتحفيق وتعليق **(لركنق ُ(احمرحيا رَى المُسَفَّا** معلية أصول الدن مصرُّ تأليف العام الحايدات و مستركم الم المعالم الم

مرحمة الاستادائيج محمق ملمطفى بركوي شيخ معهدشوبين الدي

الناشسو مكتبه عاطف بجاراداهٔ الازهريص

الطبعة الاولى بمصر لمكتب ته عاطف الكتب المحاف المحمد المحمد المحمد الاحمد شارع الدرب الاحمد المحمد الدرب الاحمد المحمد الدرب الاحمد المحمد ال



### تقت)

### بسسم تدارحمن ارحيم

اسم الكتاب: , يقظة أولى الإعتبار . مما ورد فى ذكر النار ، وأصحاب النار ..

المؤلف: هو الإمام العلامة الجليل الشيخ. الشريف أبو الطيب: صديق ابن حسن بن على البخارى القنوجى، ولد فى الناسع عشر من جمادى الأولى سنة ثمان وأربعين ومائدين وألف من الهجرة. ببلدة و بريل، موطن جده القريب من جهة الآم، ثم جاءت به أمه السكريمة من و بريلى، إلى و قنوج، موطن آبائه،

ولما بلغ السادسة من عمره . انتقل والده إلى جوار الله عز وجل فتكفلت به أمه ولما كبر تعلم اللغة الفارسيسة ، وأتقن نبذة من مسائلها . ونزل ببلدة وكانبور و وتعلم فيها و المفوائد الصيائية ، و «مختصر المعافى ، وغيرهما من كتب المعانى والبيان ، ثم وحل إلى مدينة و دلحى ، فى الهند لتحصيل العلوم . وتقلمذ على الشيخ محمد صدر الدين خان المفتى . ثم عاد من و دلهى ، إلى و قنوج ، وسافر منها إلى بلدة و بهوبال ، وألتى بها عصا التسيار .

وصحب ببلدة د بهوبال ، الشيخ حسين بن محسن اليمي رحمه الله تعالى ، واشتغل بالدرس والتأليف و من تآليفه تفسيره المسمى و فتح البيان في مقاصد القرآن ، وكتاب و الروطة المندية في شرح الدرر البهية ، و وحصول المأمول من علم الاصول ، و وحسن الاسوة ، ما ثبت من الله ورسوله في النسوة ، و ويقظة أولى الاحتبار بما ورد في ذكر النار وأصحاب النار ، وكتب غير ذلك ورسائل ، وحمه الله برحمته الواسعة ، وأسكنه فسيح جنته . آمين (0) .

<sup>(</sup>۱) ص ٣-٤ فتح البيان في مقاصد القرآن ج ١ نشر عبد المجيد على محفوظ عبر مطبعة العاصمة بمصر سنة ١٩٦٥ م،

طبعات الكتاب: ورد إلى مصر نسخ منه مطبوعة في الهند، ومنه نسخة مخطوطة في دار الكتاب المصرية تحت رقم ألف و ثلاثمائة وخمسة وخمسين في رمز النصوف. وهذه النسخة المخطوطة طبعت في مصر في مطبعة الإمام.

عملنا في هـذا الكتاب: بالاطلاع على النسخة الهذية والنسخة المخطوطة والنسخة المصرية: وجدنا أخطاء لفظية في نصوص الآيات القرآنية ونصوص آيات التوراة والإنجيل. وأحياناً ينسب النص إلى سورة وليس هو فيها بل في سورة فيه بل في إنجيل آخر. في سورة فيرها وأحياناً ينسب النص إلى إنجيل وليس هو فيه بل في إنجيل آخر. وكثيراً ما يذكر رقم الإصحاح، مخالفاً للارقام الموجودة. فصححنا النصوص. ونسبنا النص إلى موضعه الاصلى وذكرنا في التعليقات الارقام الصحيحة للإصحاحات. مثال ذلك: \_\_\_

١ - و فغرس جنانا في عيدا شرفيا وابقا ثم آدم الذي خلق ، وصحته مكذا من التوراة المعرانية ترجمة البروتستانت سنة ١٩٧٠ م (٢) , وغرس الرب الإله : حنة في عدن شرقاً ، ووضع هذاك آدم الذي جبله ،
 [ تكوين ٢ : ٧ (٢) ] .

ب في المزمور الثامن والاربعين ما لفظه: , جعلوا في الجحيم ... إلخ ،
 وصحته حكـذا : في المزمور التاسع والاربعين ما لفظه : , مثل الغنم للهاوية يساقون . المنوث يرعاهم . . . إلخ ، .

٣ – فني الفصل النباسع من الاصحاح الأول: ومن قال . . . إلخ .

<sup>(</sup>٢) أطلب ( الكتاب المقدس ) من الكنائس ومكتبات النصارى . أطلب العهد القديم والجديد .

<sup>(</sup>٣) ما قبل النقطتين رقم الاصحاح (الفصل) وما بعد النقطتين رقم الآية والشرطة تساوى إلى .

ع \_ وفى الفصل الثامن والعشرين واكن خافوا . . . إلى وصحته هكذا وفى الاصحاح العاشر من متى , بل خافوا . . . إلىن ، .

ه ــ وفي الفصل التاسع ما لفظه: تذهب إلى جهنم . وقوله هكذا يوحى بأنه الفصل التاسع من إنجيل متى . وصحته : وفى الإصحاح التاسع من إنجيل مرقس ما لفظه : . وتمضى إلى جهنم . . . . إلخ ، .

وفى الفصل الثالث والسبعين ما لفظه: إن الزنادقة الذين يقولون ليست قيامة . وصحته : وفى الإصحاح الشانى والعشرين من متى مالفظه :
 وفى ذلك اليوم جاء إليه صدوقيون . الذين يقولون ليس قيامة ، .

٧ - ، العزيز الحكيم ، ومن تق السيآت . . . إلخ ، وصحة الآية ، العزيز الحكيم . وقهم السيآت ، ومن تق السيآت . . . إلخ ، (غافر ۸ - ٩) وبالإضافة إلى هذا : كتبنا في هذا التقديم أصل الخلاف بين علماء بني إسرائيل في حقيقة البعث من الاموات . وهل هو الاجساد مع الارواح أم للارواح فقط ؟

هدف الكتباب : هو تخويف النباس من النسبار ، حتى يبتعدوا عن السيآت .

الحمكم على الكتاب : هو مفيد فى موضوعه . كا يقول الشيخ صديق ولان الإيمان بين الخوف والرجا . والمرء بين الشدة والرخا ، والحوف يفعل فى الخائف ما لا يفعل الرجا فى الراجى ، والحشية تميز تمييزاً كافياً وافياً بين الهالك والنساجى . وأن دين الإسلام ورد بالمهلكات كا جاء بالمنجيات . وأن النبي صلى الله عليه وسلم رغب وحذر ، وبشر وأنذر ، ولو أن الشيخ صديق اقتصر على ذكر الآيات القرآنية التي وردت فى النار وأهوالها . لكان قد جنب نفسه ما قبل فيه : إنه قد أنى بأحاديث غير

إن القرآن الكريم كاف جداً في التخويف من النار . ومن أصدق الله قيلا ؟ ولذلك أن نتعرض لهذه الاحاديث الضعيفة . ونتركها كا كنها الشيخ صديق بدون تعليق عليها . إننا قد علقنا على ما ذكره في المقدمة في بيان أن الشرائع متفقة على إثبات الدار الآخرة التي فيها الجغة والنار ، وتركنا التعليق على الباقي . لماذا ؟ لانه فوق ما قدمنا قد ذكر وجهات نظر علماء الكلام، والحدكماء وغيرهم ، واختار رأياً. ووجهات نظر هؤلاء العلماء مبسوطة في المكتب ومعروفة على النحو الذي ذكره المؤلف . وعلى من يخالف رأيه أن يرجع ومعروفة على الذي ارتضاه من آراء هؤلاء العلماء وينظره في كتبهم ثم يتأمل فيه . إما أن يقبل واما أن يرفض .

### تحقيق أصل الخلاف بين علماء ني اسرائيل في حقيقة البعث من الأموات:

لاحظ أولا: أن موسى عليه السلام سلم التوراه التي أنزلها الله عليه الى بنى إسرائيل. وكان موسى نحو سنة ١٥٧١ ق ، م وفى مدينة بابل بالعراق من بعد سنة ٨٦٥ ق ، م غير علماء بنى إسرائبل نصوصاً من التوراة التي أنزلها الله على موسى ، ومن هذه النصوص التي غيروها : النص على يوم القيامة .

ولما رجع بنو إسرائيل من بابل بالتوراة الجديدة التي كتبها لم عزرا (عزير) في بابل ، اختلفوا على عاصمــة الدولة: أورشليم أم شكيم ؟ واختلفوا على الجبل المقدس: صهيون أم جرزيم ؟ ولما لم يتفقوا ، انقسموا إلى فريقين : السامريين في شكيم ويقدسون جرزيم ويتجهون إليه في الصلاة . وبعد هذه والعبرانيين في أورشليم ويقدسون صهيون ويتجهون إليه في الصلاة . وبعد هذه الملاحظة نقول : قد وجدنا التــوراة التي بأيدى السامريين تختلف في بعض الملاحظة عن النوراة التي بأيدى السامريين تختلف في بعض الآيات عن النوراة التي بأيدى العبرانيين .

ومن الآيات المختلف فيها: النص عن يوم القيامة . فهو في التوراة السامرية

صريح للغاية وهو فى التوراة العبرانية يحتمل معنيين : إما الجزاء فى الدنيا وإما الجزاء فى الآخرة .

وهذا النص في العبرانية هكذا على لسان الله تعالى , أليس ذلك مكنوزاً عندى ، مختوماً عليه في خزائني ؟ لى النقمة والجزاء في وقت تزلة أقدامهم هـ ( تثنية ٣٢ : ٢٤ – ٣٥ ) .

يقول أبو الفتح بن أبى الحسن السامرى الدبنى عن هذا الخلاف, ما نحن مختلفون فيه الفصل الذى هو أحق بالمعاد وهو قوله عندنا, ذكر نصا عبرانيا سامرياً ، وعندهم, ذكر أبو الحسن نصاً عبرانياً سامرياً ، وبين قوله : لى انتقام ومكافأة وبين قوله : إن أعمالهم عندى مذخورة فى خزائنى إلى يوم الانتقام ، بون عظهم ، وفرق كبير . لأنه بمقتضى نصهم يجوز أن ينتقم الساعة وغدا ، وما قبل وما بعد ويجوز أن يكون ذلك فى الدنيا ويجوز أن يكون فى الآخرة (٤) ، .

هذا بالنسبة لتوراة موسى أما بالنسبة للتوراة المسماة . أسفار الأنبياء ، فإننا نذكر منها ما يلي :

(أ) فى سفر أبوب يقول أيوب عليه السلام , أما أنا فقيد علمت أن ولي حى والآخر على الارض يقوم وبعد أن يفنى جلدى هذا وبدون جسدى أرى الله. الذى أراه أنا لنفسى وعيناى تنظران وليس آخر، (أيوب ١٩: ٢٥-٢٧)

<sup>(</sup>٤) ص ٧٥ الناريخ بما تقدم عن الآباء. طبع بألمانيا بتعليقات المسيو دلمار هذا وقد استشهد بهاتين الآيتين القديس بولس فقال في الرسالة إلى أهل رومية ولا تنتقموا الانفسكم أيها الاحباء. بل أعطوا مكانا للفضب. لانه مكتوب: لى النقمة أنا أجازى يقول الرب، [رو ١٢: ١٩] وقال في الرسالة إلى العبرانيين: وفائنا نعرف الذي قال لى الانتقام. أنا أجازى يقول الرب. وأيضا يدمن شعبه، وفائنا نعرف الذي قال لى الانتقام. أنا أجازى يقول الرب. وأيضا يدمن شعبه،

توجمة بروتستنت سنة ١٩٧٠م) في هذه النرجمة يثبت البعث بالارواح وليس بالاجساد وفي ترجمة السكا الوليك سنة ١٩٦٨م هكذا , وبعد ذلك تلبس هذه الاعضاء بجلدى . ومن جسدى أعاين الله ، وفي هذه الترجمية يثبت البعث بالا رواح والاجساد معا وكذلك في الترجمة الانجليزية , حتى ولن كانت ديدان جلدى تفي هذا الجسد فانني في جسدى أرى الله ..

وجاءت فى كلام عيسى المسيح عليه السلام هكذا , اعلم أن الهي حي وأنى سأقوم فى اليوم الانخير بجسدى وسأرى بعيني الله مخلصي، (برنابا ١٧٣:٠١).

(ب) وفي سفر دانيال هكذا , أما أنت فاذهب إلى النهاية فتستريح وتقوم لقرعتك في نهاية الايام ، (دانيال ١٣:١٣).

رت وفي سفر للمكابيين الثانى ، وكان يهوذا النبيل يعظ القوم أن ينزه وا أنفسهم عن الخطيشة إذ رأو بعيونهم ما أصاب الذين سقطوا لاجل الحطيئة ثم جمع من كل واحد تقدمة (صدقة) فبلغ المجموع ألنى درهم من الهضة فأرسلها إلى أورشليم ليقدم بها ذبيحة عن الخطيئة وكان ذلك من أحسن الصنيع وأتقاه لاعتقاده قيامة الموتى لانه لو لم يكن مترجيا من أحسن الصنيع وأتقاه لاعتقاده قيامة الموتى باطلا وعبنا ولاعتباره قيامة الذبن سقطوا لكانت صلاته من أجل الموتى باطلا وعبنا ولاعتباره أن الذبن رقدوا بالثقوى قد ادخر لهم ثواب جميل ، ا. ه (المكابين الثانى الثانى

(ث) وفى الاصحاح السابع والثلاثين من سفر حزقيال (ذو الكفل) ما يَوْكُد حَقِيقة بعث الاموات .

٣ - وأما في الإنجيل فواضح من الاناجيل كلها تصريح المسيح عيسى عليه السلام بالبعث ففي إنجيل مرقس يقول المسيح ، وأما من جهة الاموات

أنهم يقومون أفما قرأتم في كتاب موسى في أمر العليقة كيف كلمه الله قائلا: أنا إله إبراهيم وإله إسحق وإله يعقوب؟ ليس هو إلمه أموات يل إله أحياء فأنتم إذا تضلون كثيراً، (مرقس ١٢: ٢٦ – ٢٧) يريد أن يقول إن الله تعالى نادى على موسى في طور سيناء وهو ذاهب ليرى ناراً، وقال له كما جاء في التوواة وأنا إله أبيك: إله إبراهيم وإله إسحق وإله يعقوب، (خروج بن الله كان الله حياً فإذا إبراهيم وإسحق ويعقوب أحياء عنده يرزقون ولو كانوا أمواتا ما تحدث عنهم.

وفى سفر الاعمال . فغاية , الناموس والانبياء . . . أنه سوف تكون قيامة للاموات : الايرار والاثمة ، [أع ٢٤: ٢٤ – ١٥] .

وفى إنجيل برنابا سأل بطرص المسيّج هذا الدوّال (أيذهب جسدنا الذي لنا الآن إلى الجنة؟) فأجاب المسيّح بما نصه: \_\_

، أجاب يسوع: احذر يا بطرس من أن تصير صدوقيـا فان الصدوقيون يقولون:

أن الجسد لا يقوم أيضاً وأنه لا توجد ملائكة (٥) لذلك حرم على جسدهم وروحهم الدخول فى الجنة وهم محرومون من كل خدمة الملائكة فى هـذا العالم. أنسيتم أيوب الذي وخليل الله كيف يقول: «أعــــلم أن إلهى حى وأنى سأقوم فى اليوم الاخير مجسدى وسأرى بعينى الله مخلصى.

ولكن صدقونى أن جسدنا هذا يتطهر على كيفية لا يكون له معها خاصة واحدة من خصائصه الحاضرة لانه سيتطهر منى كل شهوة شريرة ، وسيعيده الله إلى الحال التي كان عليها آدم قبل أن أخطأ .

<sup>(</sup>ه) في سفر أعمال الرسل هكذا , لان الصدوقيين يقولون . إن ليس قيامة ولا ملاك ولا روح ، (أعمال ٢٣ : ٨)

رجلان يخدمان سيداً واحداً في عمل واحد أحدهما يقتصر على النظر في العمل وإصدارالاوامر. والثانى يقوم بكل ما يأمره به الاول ، أقول: أزون من العمل أن يخص السيد بالجزاء من ينظر ويأمر فقط . ويطرد من بيته من أنهك نفسه في العمل ؟ لا البته.

فكيف يحتمل عدل الله هذا؟ إن نفس الإنسان وجسده وحسه تخدم الله فالذنس تنظر وتأمر بالخدمة فقط لأن النفس لما كانت لا تأكل خبراً فهي لا تصوم ولا تشعر بالبرد أو الحرر ولا تمرض ولا تقتل لانها خالدة وهي لا تتكا بد شيئاً من الآلام الجسدية التي كان يتكابدها الجسد بفعل المناصر أقول . هل من العدل أن تذهب النفس وحدها إلى الجنة دون الجسد الذي أنهك نفسه بهذا المقدار في خدمة الله ؟

قال بطرس: يا معلم لما كان الجسد هو الذي خمل النفس على الخطيئة فلا ينبغي أن يوضع في الجنة . أجاب يسوع: كيف يخطىء الجسد بدون النفس ؟ حقا إن هذا محال فاذا نزعت رحمة الله من الجسد قضيت على النفس بالجحيم . لعمر الله الذي تقف نفسي في حضرته : إن الله يعد الخاطيء مرحمته قائلا : أقسم بنفسي أن الساعة التي يندب فيها الخاطيء خطيشته هي التي أنسي فيها إلى الابد(٦) ، فأي شيء يأكل إذا أطعمة الجنة . إذا كان الجسد لا يذهب المي هناك ؟ هل النفس ؟ لا البنة لانها روح .

<sup>(</sup>٦) لاحظ أن المسيح يستدل على صحة أقواله من التوراة العبرانية لقد استدل أولا من سفر أيوب وهو يستدل ثانيا من سفر حزقيال والنص هكذا فى حزقيال ولا من سفر أيوب وهو يستدل ثانيا من سفر حزقيال والنص وفعل حقا وعدلا وفإذا رجع الشرير عن جميع خطاياه التي فعلما وحفظ كل فرائضى وفعل حقا وعدلا فحياة يحيا . لا يموت محمل عمل عمل عياء وحزقيال ١٨ : ٢١ - ٢٢)

أجاب بطرس: أيأكل إذا المباركون فى الفردوس؟ ولكن كيف يبرز الطعام دون نجاسة؟ .

أجاب يسوع: أى ركة ينالها الجسم إذا لم يأكل ولم يشرب؟ من المؤكد أنه من اللائق أن يكون النمجيد بالنسبة إلى الشيء الممجد ولكنك تخطيء يا بطرس في ظنك أن طعاماً كهذا يبرز نجاسة . لان هذا الجسم في الوقت الحاضر بأكل أطعمة قابلة للفساد ولهذا يحصل الفساد ولكن الجسم يكون في الجنة غير قابل للفساد . وغير قابل الآلم وخالداً وخالياً من كل شقاء . والاطعمة التي غير قابل لا عيب فيها لا تحدث أدني فساد . هكذا يقول الله على لسان اشعياء (٧) النبي ساكبا ازدراء على المفبرذين , يجلس خدمي على مائدتي في بيتي . ويتلذذون بالتهاج مع حبور ومع صوت الاعواد والاراغن ولا أدعهم محتاجون شيئا ما . أما أنتم أعدائي فتطرحون خارجا عني . حيث تموتون في الشقاء . وكل خادم لى يمتهنكم ، .

ثم يمين برنابا أن المسيح شرح لتلاميذه معنى قول الله تعالى (يتلذذون) وقال : وقال يسوع لقلاميذه : ماذا يجدى نفعا قوله يتلذذون؟ حقا إن الله يتكام جليا. ولكن ما فائدة الانهر الاربعة من السائل النمين في الجنة مع تمار وافرة جدا؟ فن المؤكد أن الله لا يأكل، والملائكة لا تأكل، والنفس لا تأكل، والحس لا يأكل، والحس لا يأكل، والحس المائل بل المجدد الجنة هو طعام الجسد أما النفس والحس فلهما الله وعادئة الملائكة والارواح المباركة وأما ذلك المجد فسيوضحه بأجلى بيان رسول الله كل الله عد أدرى بالإشياء من كل محلوق لأن الله قد خاق كل شيء حبا فيه .

<sup>(</sup>۷) فی سفر اشعباء هکذا , قال السید الرب : هو ذا عبیدی یأکلونی وأنتم تجوعون هم ذا عبیدی یشر بونو أنتم تعطشون هو ذا عبیدی یفر حون و أنتم تحزنون، هو ذا هبیدی یتر نمون من طیبة القلب ... النخ (اشعباء ٦٥ : ١٣ – ١٤).

(۸) یقصد محمد رسول الله صلی الله علیه وسلم .

قال برتولوماوس: يا معلم أيكون بجد الجنة لمكل واحد على السواء؟ فإذا كان على السواء فهو ليس من العدل. وإذا لم يكن على السواء فالاصغر يحسد الاعظم. أجاب يسوع: لا يكون على الدواء لان الله عادل ؟ وسيكون كل واحد قنوعا إذ لا حسد هناك قل لى يا برتولوماوس: يوجد سيد عنده كشيرون من الخدمة ويلبس جميع خدمه هؤلاء لباسا واحداً أيحزن إذا الغلمان اللابسون لباس الغلمان لانه ليس لهم ثياب البالغين ؟ بل بالعكس لو أراد البالغون أن يلبسوهم ثيابهم الكبيرة لتغيظوا لانه لما لم تكن الاثواب موافقة البالغون أن يلبسوهم ثيابهم الكبيرة لتغيظوا لانه لما لم تكن الاثواب موافقة لحجمهم يزعمون أنهم: سخرية . فارفع إذا يا برتولوماوس قلبك لله في الجنة فترى أن للجميع بحداً واحداً ، ومع أنه يكون كثيراً الواحد وقليلا للآخر فترى أن للجميع عبداً واحداً ، ومع أنه يكون كثيراً الواحد وقليلا للآخر فترى أن للجميع عبداً واحداً ، ومع أنه يكون كثيراً الواحد وقليلا للآخر فترى أن للجميع من الحسد ، ( برنابا ١٧٣ : ٧ إلى آخر ١٧٦ ) .

والربانيون والاحبار من السامريين والعبرانيين قد اعترف كثير منهم بيوم القيامة . ومن هؤلاء : \_\_

۱ -- المؤرخ السامرى الذى لم يسلم أبو الفتح بن أبى الحسن السامرى الدننى ألف تاريخه المسمى و التاريخ الم تقدم عن الآباء ، سنة ست وخمسين وسبع مائة من الهجرة وقال فى مقدمته : \_\_\_\_

٢ – وابن كمونة: سعد ابن منصور البغدادى الإسرائيلي المتوفى سنة ثلاث وثمانين وست ومائة من الهجرة في مدينة الحلة ببغداد يقول: –
 يعب أن يكون الاصل الاول فيا يسنه النبي الحقيق: أن يعرف الناس

أن لهم صانعا واحداً حيا قادراً لا شريك له في ملكه ولا شبيه ولا نظير . عالما بااسر والعلانية ، لا يعزب عن علمه شيء في السموات ولا في الارض ، وأن من حقه أن يطاع ، وأنه قد أعد السعادة لمن أطاعه ، والشقاوة لمن عصاه ، وأن يقرر عندهم أمر المعاد الاخروى . وأن هناك من اللذة الابدية ما هو ملك عظيم ومن الالم ما هو عذاب مقيم (٩) ، ا . ه .

٣ - وفي كتاب: والتلبود، اعترافات صريحة من الربانيين والاحبار بالبعث فنص المشنة الخامسة هكذا: وقال يوسى بن يوحانان: ليكن بيتك مفتوحا على الرحب والمسعة ولتكن الفقراء كبنى بيتك، ولا تكثر الحديث مع المرأة . وخصوصا امرأة قريبك . وقد استقد الأثمة على هذا الكلام فقالوا: كل من أطال الكلام مع المرأة يسبب المضرر لنفسه ويلتهى عن درس الناموس وآخرته ميراث جهنم ..

وفى شرح المشنة السادسة ما نصه: وكان فى الائمة الاسرائيلية حزبان حزب الصادوقيين الذين كانوا لا يؤمنون بالبعث وخلود البعث وخلود النفس ولا يعتبرون سوى أسفار موسى الخسة وحزب الكتبة الذين كانوا يؤمنون بما يؤمن به اليمود إلى يومئا هذا، أى بأسفار الانبياء وبالبعث وخلود النفس.

و نص المشنة الا ولى من الفصل الثانى هكذا : قال رقى يهودا هناسى : « ماهى الطريق القويمة التي يجدر بالإنسان اختيارها ؟ هى تلك التي تمجد سالكها وترفع مقامه بين الناس . احرص على الفرض الحفيف حرصك على الفرض الثقيل . لا تلك لا تعلم قيمة أجر الفروض . واحسب خسارة الفرض . بجانب أجره . وملذة المعصية بجانب قصاصها . تأمل في ثلاث أمور فلا تصل إلى سبيل المعصية : اعلم ما فوقك : عين ترى ، وأذن تسمع : وكل أعمالك محصية في سفر » .

<sup>(</sup>٩) ص ١٤ - ١٥ تنقيح الابحاث في الملل الثلاث \_ طبع جامعة كاليفورانيا بعناية : موسى بركلمان .

ويقول المفسر لهذه المشغة ما نصه : , هي تلك التي تمجد سالكها : قصد هنا المجد السماوى ، والآجر العتيد الذي وعد به أثمة التلود لمن عمل صالحاً وسلك بحسب فروس الناموس لآن التوراة لم تفصح عن المعاد إفصاح التلوديين خصوصاً بعد عودتهم من سبي بابل ، .

ويقول فى تفسير العبارة , كل أعمالك محصية فى سفره ، ما نصه : , قد حسم بعضهم هذا الفكر لدرجة أنه قال : إن روح الإنسان تصعد فى كل مساء أمام عرش الديان فتكتب بيمينها ما تكون قد اقترفت أو أحسنت فى يومها ، وتغالى بعضهم فقال : إن كل معصية يرتكبها الإنسان فى دنياه توجد شيطانا يصعد أمام كرسى الديان ويهتف دا مما , أنا خلقت من معصية فلان ابن فلان الذى ارتكبها فى الميوم الفلانى ،

ويعلق الدكتور شمون على هذا التفسير بقوله : دكلها أقوال يعذر قاتلوها لانهم إنماكانوا يخاطبون أبناء ذلك العهد البعيد المعاصرين لهم . وكلنا يعلم ما كان عليه بنو الإنسان في تلك الائزمان النائية من خشونة الطباع ، .

ونص المشنة الأولى من كتاب الزهر هكذا: قال ربى عقابيا بنى مها لا لئيل ونص المشنة الأولى من كتاب الزهر هكذا: قال ربى عقابيا بنى مها لا لئيل و تأمل في ثلاثة أمور فلا تقع في الخطيئة: من أين نشأت ؟ إلى أين تصير؟ أمام من أنت مزمع أن تؤدى الحساب على أعمالك ؟ أما منشأك فنطفه نتنة . وأما مصيرك فنرب ورمة ودودة . وأما محاسبتك فستكون أمام ملك الملوك الافدس . مبارك هو (٤) ، .

<sup>(</sup>۱۰) أنظر «التلمود ، أصله ، وتسلسله ، وآدابه ، ـ الدكتور شمعون يوسف مويال ـ مطبعة العرب بمصر سنسة ١٩٠٩م تساوى سنة ٥٧٦٩ من آدم عليه السلام .

ومن النصوص التي ذكرناها يتضح تمام الوضوح : اعتراف أهل الكناب ببعث الناس من القبور إلى الحياة الآخرة . وكذلك يعترف المسلمون . فقد جاء في القرآن الكريم : , مالك يوم الدين ، .

لكن . هل يبعث الله الإنسان من الموت للحساب مجسده وروحه على هيئته التي كان عليها فى الدنيا؟ أم يبعث روحه فقط ويكون حسابه و نعيمه أوهذا به لروحه وليس لجسده كما تسكون الأحلام؟ يقول كثيرون من المسلمين وأهل الكتاب بأن البعث للجسد والروح ، ويقول النصارى : أن البعث للروح فقط كما تكون الاحلام، ومثل قولهم يقول بعض فلاسفة المسلمين وأهل الكتاب ,

ويستند النصارى على قولهم بالبعث الروحانى: على إجابة المسيح عن سؤال الصدوقيين للمسيح عن المرأه التى يكون لها سبعة أزواج . فى يوم القيامة تكون لمن من السبعة ؟ كما سنبين فى التعليقات . ويقول بعض فلاسفة المسلمين : إن ما ورد فى القرآن عن النعيم والعذاب ورد على سبيل التمثيل وليس على سبيل الحقيقة كما يقول تعالى . مثل الجنة التى وعد المتقون . . . إلخ ، وعلى ذلك فالبعث للارواح وليس للاجساد .

واختلف المسلمون أيضاً في جسد الإنسان الذي سيبعث . هل جسد الإنسان نفسه هو الذي سيكون يوم القيامة ؟ أم سيبعث الإنسان مجسد جديد؟

والحقيقة التي لا مراء فيها: أن البعث من القبور إلى الحياة الآخرة سيكون للجسد والروح معاً . لما هو واضح من قوله تعالى , كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب ، ولما هو واضح من الادلة التي أوردها العالم الجليل مؤلف هذا الكتاب ، ونفس الجسد الذي كانت فيه الروح في الدنيا هو نفسه الجسد الذي كانت فيه الروح في الدنيا هو نفسه الجسد الذي سيكون محلا المنعيم أو العذاب : (أنظر في هذا الموضوع . كتب الإمام الغزالي والفيلسوف ابن رشد) .

وأخيراً نقول: \_

هذا ما وفقنا الله تعالى إليه . وتسأله تعالى الهداية والتوفيق .

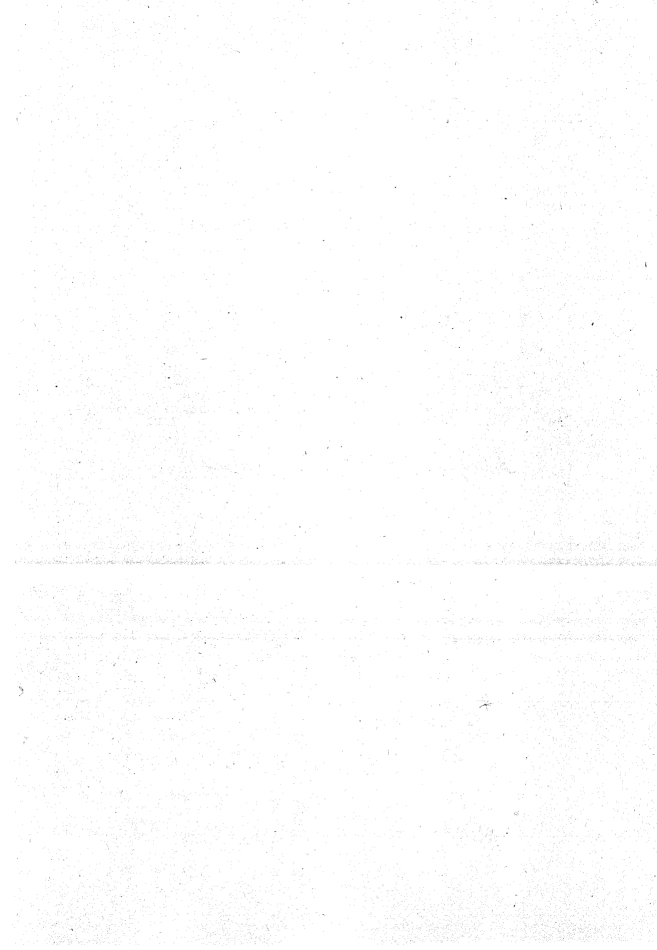
وربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا ، وهب لنا من لدنك رحمة . إنك أنت الوهاب . ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ريب فيه إن الله لا يخلف الميماد ، .

وخالص الشكر والنقدير على المراجعة والتوجيه لصاحب الفضيلة الاستاذ الشيئة محود مصطفى بدوى شيخ معهد شربين الديني . جزاء الله خير الجزاء .

(احمدحجازی السقاک

المنصورة . ميت طريف . في ( غرة جمادي الأولى من سنة ١٣٩٨ م

# يك المال الم



## المالي التي

الحد لله على ما منح من الهدى ، وجعل السنة المطهرة قدوة لمن يقتدى ؛ الذى خلق فأحيا ، وحكم على خلقه بالموت والفنا ، والبعث إلى دار الجزاء والفصل والقضا ، لتجزى كل نفس بما تسمى كما قال فى كتابه جل وعلا ( انه من يأت ربه مجرما فإن له جهنم لا بموت فيها ولا يحيى ومن يأته مؤمنا قد عمل الصالحات فأو اللك لهم الدرجات العلى ، جنات عدن تجرى من تحتها الانهار خالدين فيها وذلك جزاء من تزكى والصلاة والسلام على خير من أفيضت عليه مجار المكارم والمندى ، ولاحت عليه لوائح الصدق والصفا ، واهتدى بما أنول عليه من ربه وإليه أمته هدى ، وأنقذها من شرك الردى ، ولم يتركها سدى ، فن أطاعه ووالاه فقد رشد ونجا ، ومن عصا وناوأه فقد ضل وغوى ، وعلى آله وصحبه وحزبه صلاة وسلاما دائمين على طول المدى .

وبعد : فهذا كتاب في أحوالى النار وأصحابها ، وأهوال الجحيم وأرباها نسجته على منوال كتابر في أحوال الجنة وأهاليها وحقائق نعمها وموالمها ، والباعث على جمعه أن الحافظ الإمام ناصر السنة والإسلام محمد بن أبي بكر بن القيم بوأه الله في دار السلام ، ألف كتابا جامعا لم يسبق إليه في ما جاء في نسيم الجنان ومدارج الرضوان والغيران ، وهو باب من أبواب النرغيب ، وقد سبقت رحمة الله سبحانه وتعالى على غضبه كما ورد ذلك في صحاح الاحاديث ، ولم أفف له ولا لغيره على كتاب مستقل في ذكر النار ، وأهوال الجحيم وما يقابل الراحة والعيش الآخر في دار النعيم ، وهذا باب من أبواب النرهيب ، وحاجة المسلم إليه أشد من الحاجة إلى الأولى ، لأن الإيماني بين الحوف والرجا ، والمرء ، بين الشوف والرجا في الراجي ، بين الشوف في الحاقف ما لا يفعل الرجا في الراجي ،

والخشية تميز تميزاً كافياً وافيا بين الهالك والناجى، وأن دين الاسلام ورد بالمهلكات كا جاء بالمنجات، وأن النبي صلى الله عليه وسلم رغب وحدر وبشر وأنذر، فهو المخبر الصادق بكلا الامرين إخباراً لا يخفى على ذى عينين، ولحكن الشيطان اللرجيم غرهم بالغفران والاحسان، وكادتهم النفس الاماره بالسوء ووعدتهم بالرضوان والجناف، ودخل عليهم إبليس من باب الرجاحي أضلهم عن طريق الهدى، فقالوا سيغفر لناكما قال من قبلهم من الامم، أضلهم عن طريق الهدى، فقالوا سيغفر لناكما قال من قبلهم من الامم، ولم يعلموا أن بطش ربهم المديد الآلم، وأن الدار الآخرة منقسمة إلى قسمين: رياض الجنة وحفر النار، والعبد بين مخافتين إما أن يصير إلى النعيم بفضله مسحانه، وإما أن يصار به عدلا منه إلى دار البوار، وكل من قنع بالوجا ولم يلم بالحزف، لم يعلم بعاقبة أمره، ولم يعرف نفعه من ضره، وإنما المؤمن الناجى من آمن بالله ورسوله واليوم الآخر وعمل صالحاً، وأقلع نفسه في هذه الدار عما يوبقه ويهلكه عذبا كان أو مالحاً.

وفى حديث شداد بن أوس قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ، الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت ، والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنى على الله ، قال فى مجالس الابرار ؛ هذا الحديث من حسان المصابيح ، انتهى : وما أحسن ما قال بعض العارفين .

عجبت من شيخى ومن زهدم وذكره النسار وأهوالها يكره أن يشرب في فضـة ويسرق الفضـة إن نالها

ووعد المغفرة في كتاب الله منوط بِالايمان, والعمل الصالح جميعا، فن أقر بلسانه أن الآخرة خير وأبقى، ثم ترك العمل واشتغل بالمعاصى فهو من المغرورين بالدنيا والمسرورين بها والحبين لها، والحكار هين للموت خيفة فوات لذتها لا خيفة فوات لذات الآخرة: وحول عقامها ، فهؤلا. هم الذين غرتهم الحياة الدنها وهم عن الآخرة هم غاظرن.

وأما الذين غوهم بألقه الغرورة بم الذين يعملون الأعبال ويشتفلون بالمنكرات ويقولون أن الله رحيم ، نرجو رحمته ، وكريم نتمتى مغفرته ، وهذا التمنى هو الغرور الذى غير الشيطان اسمه وسماه رجاء حتى خدع به كثيراً من الناس ، وقد شرح الله الرجاء بقوله ( الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله أولئك يرجون وحمة الله ) وقيل للحسن قوم يقولون نرجوا الله ويضيعون العمل فعال هيهات ، هلكت أمانيهم يتردون فيها : من رجا شيئا طلبه ، ومن خاف شيئاً هرب منه ، وكما لا ينبت في الدنيا زرع إلا بالحسرت كذلك لا يحصل في الآخرة أجر و ثواب إلا بالإ يمان الخالص والعمل الصالح والنية الصادقة ، وأن الله تمالى كما كان غافر الذنوب وقابل التوبة فهو شديد العقاب أيضاً وأنه مع كونه كريما رحياً خله المكفار في النار أبد الآباد ، مع أن كفرهم لا يضره بل سلط العذاب والمحن والأمراض والعلل والفقر والجوع على عباده في الدنيا مع كونه رحيا كريما قادراً على إذالتها ،

فمن كانت سنته فى عباده كذلك كيف يغتر به العبد ولا يخافه ، وقد خوف عساده .

ورجاء أكثر الحلق في هذا الزمان هو سبب فتورهم عن العمل وإقبالهم على الدئيا وإعراضهم عن طاعة ألقه تعالى وإعمالهم المسعى للآخرة ، وهم لا يعلمون أنه غرور وايس برجاء ، وقد غلب الغرور على آخر هذه الامة كما غلب الطاعة على أولها .

قال الغزالى: قد كان النساس فى الزمان الآول يواظبون على الطاعات والعبادات ، ويبالغون فى الاحتراز عن الشبهات والشهوات ، ومع ذلك كانوا يخافون على أنفهسم ويبكون فى الخلوات ، وأما الآن فنرى الحلق آمنين فرحين غير خاتفين مع إصرارهم على المعاصى وانهما كهم فى الدنيا وإعراضهم عن

طاعة الله ، ويزعمون أنهم واثقون بكرم الله تعالى وفضله ، وراجون لعفوه ومغفرته ، ويقولون نعمته واسعة ورحمته شاملة . وأى شيء من معاصى العباد فى بحار مغفرته ؟ ويسمون تمنيهم واغترارهم رجاء ويقولون أن الرجا محمود فى الدين ، فكأنهم يزعمون أنهم عرفوا من كرم الله وفضله ما لم يعرفه الانهياء والسلف المصالح . انتهى ،

هذا وكان يخطر فى خلدى قديما مند ألفت كتاب (مثير ساكن الغرام المى روضات دار السلام) أن أؤلف كتابا فى أهوال النار وأهلها وصفة الجحيم حزنها وسهلها ، مقتصرا فى ذلك على ما ورد فى آيات المكتاب العزيز وأدلة السنة المطهرة البيضاء . فلم يتفق لى هذا المراد لعوائق عاقتنى وضاقت بها على العبراء ؛ إلى أن حصل الآن فرصة نذرة فانتدبت لتحرير هذا المرام ظناً منى أنه لم يسبق إلى مثل هذا التأليف قبلي أحد من الأعلام ، ولو كنت وقفت على مثل هذا الجمع لأحدمنهم لم أكلف نفسي لجمع هذا الكتاب الموعود ، ولم أدخلها فى هذه العقبة الكثود ، ولكن الله يوفق بما شاء من عباده ، وله فى أيام دهرهم نفحات ألا فليتعرضوا لها فى بلاده . وسميت هذا (يقظة أولى الاعتبار مما ورد فى ذكر النار وأصحاب النسار ) . ورتبته على مقدمة وأبواب وخاتمة . أجارنا الله تعالى عن النار الحاطمة .

### ( فى بيان أن الشرائع متفقة على إثبات الدار الآخرة التحرة التي فيها الجنة والنار )

أعلم أن الله سبحانه صرح باسم الجنة فى أول التوراة عند الكلام على ابتداء خلق العالم . ولفظها : و وضع هناك آدم الذى خلقه (١١) ، ا . ه

ثم ذكر أن منها خرج نهر . وتفرع عنه : فيشون وحداقل وجيحون والفرات (١٢) .

فهذه هي الجنة التي وود.ذكرها في القرآن الكريم(١٣). وصبح عن النبي صلى الله عليه وسلم أن هذه الاربه ـــة الانهار خارجة منها ، كما في دواوين الإسلام وغيرها . واعترف بها رأس زنادقة اليه-ود: موسى بن ميمون القرطي الاندلسي في تأليفه ، المسمى ، المشنا ، في الفقه (١٤) . وفي كتاب اللغات

<sup>(</sup>١١) الاية السابعة من الاصحاح الثاني من سفر التكوين .

<sup>. (</sup>١٢) الاية العاشرة وما بعدها من الاصحاح الثاني من سفر التـكوين .

<sup>(</sup>١٣) . وقلمنا يا آدم : إسكن أنت وزوجك الجنة وكلا منها رخدا حيث شئنما ولا تقربا هذه للشجرة فتكونا من الظالمين ، [ البقرة ٣٥ ] .

<sup>(</sup>۱۶) كتاب موسى بن ميمون المشار إليه له ديه حزاقاه ، وتفسيره داليه القوية ، وقد أطلق عليه اسم دالمشناه، لشهه بالمشناة الموجودة في التلمود . ومعنى دالمشناة ، المتن ويقابله دالجارا ، أي التفسير المعتن.

فى حرف العين قال: ومعنى اسم عدن: التلذذ والتنعم(١٥). ثم قال: إن تلك هى جنات النعيم، وفردوس السعادة، والصالحون باقون فيها ليستلذوا من نور الله. قال الذي أشعياء فى حقيقة ذلك النلذذ. هو ما لا عين تقدر أن تراه(١٦)، ١. ه.

دافدسن الطبعة الثانية سنة ١٩٧٠م في بيروت تحت كلمة ، عدن ، ، عدن ؛ دافدسن الطبعة الثانية سنة ١٩٧٠م في بيروت تحت كلمة ، عدن ، ؛ ، عدن ؛ هذه العكلمة تعني ، سرور ، أما الجنة ومعناها ، الفردوس ، وهي اسم فارسي لحكان مسر كهذا ، لذا فإنها قد استعملت الإشارة إلى جنة عدن ، وفي التفسير المذكور عن مكان الجنة : ، لا يمكن تحديد مكان هذه الجنة بالضبط ، ولا أدرى أأخذوا هذا الرأى من المعتزلة برحمهم الله تعمالي وبحزل لهم الآجر والثواب أم أخذه المعتزلة عن أسلافهم ؟ يقول المعتزلة ، إن آدم أهبط من بستان على ربوة من الآرض ، ويقول أهل السنة إن الجنات سبع ، أعلاها وأفضلها الفردوس وفوقها عرش الرحمن ومنها تتفجر أنهار الجنة فجنة المأوى فجنة الحلا فجنة النعيم فجنة عدن فداو السلام فدار الحلال . هذا ما ذهب إليه ابن عباس وجماعة وذهب الجهور إلى أنها أربع بدليل ما في سورة الرحمن وقبل الجنة واحدة وما تقدم أسهاء لمسمى واحد إذكل اسم صالح لها ، والجنة والنار موجودتان الان ، والجنة هي المناح منها آدم عليه السلام خلافا للمعتزلة الذاهبين إلى أنهما سيوجدان في الاخرة . . ، الخ ، (أنظر رشر والحريدة المدردير ص ٥ ه حليمة اللاخرة . . . الخ ، (أنظر رشر والجنة المدردير ص ٥ ه حليمة المناح والخريدة الدردير ص ٥ ه حسلة عليم الآذهر .

(١٦) هذا النص استشهد به القديس بولس في رسالته الأولى إلى أهل كونشوس في الآية التاسعة من الاصحاح الثاني ونصاستشهاده هكذا: « بل كما هو مكتوب: ما لم ترعين، ولم تسمع أذن ولم يخطر على بال إنسان ما أعده الله للذين يحبونه، يشير عا هو مكتوب إلى المكتوب في سفر أشعياء في الاصحاح الرابع والستين الآية الرابعة أو إلى المكتوب في سفر أشعياء في الإصحاح الخامس والستين الآية السابعة عشرة والمشيخ معديق قال قال الني أشعياء في حقيقة ذلك التلذذ «هو ما لاعين

والنوراة أيضاً صرحت باسم النار ، ولفظها , سول واش ، قال علماء الهود ، ومعنى اللفظين جهنم . وفيها غير ذلك من الآيات كثير ، كما فى الاصحاح الثامن عشر من سفر اللاويه ( الاحبار ) وافظه : « أحكامي تعلمون ، وفرائضي تحفظون . لتسلكوا فيها ، أنا الرب إلهم ، فتحفظون فرائضي وأحكامي التي إذا فعلها الإنسان يحيا بها . أنا الرب(١٧) ، ا. ه ، ولا حياة دائمة في الدنيا بل في الآخرة ، وفي الإصحاح ( الفصل ) الخيامسي من سفر الامثال لسليان عليه السلام ، ويجعلهم بعد الموت إلى الجحيم (١٨) ا . ه وفي الاصحاح السليان عليه السلام ، ويجعلهم بعد الموت إلى الجحيم (١٨) ا . ه وفي الاصحاح السليان عليه السلام ، ويجعلهم بعد الموت إلى الجحيم (١٨) ا . ه وفي الاصحاح السليان عليه المسرين من نبوة أشعيداء ما افظه : « تحييا أموا تك . تقوم السادس والعشرين من نبوة أشعيداء ما افظه : « تحييا أموا تك . تقوم

= تقدر تراه ، ولم يوضح رقم الاصحاح وعلى أية حال يقول مفسرو النصارى في تفسير كلام بولس في كورنثوس الأولى ٢ : ٩ ما نصه : وهذا الاقتباس يعيد للذكرى آيتين في أشعيا . ( ٦٤ : ٤ و ٦٥ : ١٧) ولكن الظاهر أنه غير مستمد منهما وهو وارد في رسالتي اكليمندس الروماني الأولى والثانة وفي كتابات الغناطسة في القرن الثاني وفي كتابين من كتب الصلاة في للعبود الأولى . ومايزال المصدر الذي أخذ عنه هذا الاقتباس مشكلة لم تحل حتى الان ، وصياغته المنظومة تدل على أنه ربما نقل عن ترنيمة مسيحية في عصر مبكر ، [أنظر تفسير رسالة كورنثوس الأولى تأليف الدكتور براون ، نقله إلى العربية حبيب سعيد \_ صدر عن جعية نشر المعارف المسيحية \_ بولاق \_ مصر ] .

(١٧) سفر اللاويين ويسمى سفرالاحبار : الآية الرابعة والخامسة منالاصحاح (الفصل) الثامن عشر .

(١٨) توجد آيتان بهذا المعنى فى الاصحاح الخامس من سفر الامثال الاية الحادية عشره والآية الثانية والعشرون ولا أدرى إلى أى الآيتين يشير؟ وعلى كل : سياق الحديث لايشير إلى القيامة . بل إلى الابتعاد عن الزنا لثلا بهلك الجسد وتنحط قوته والآيتين هكذا : , فننوح فى أواخرك عند فنا للحاك وجسمك ، .. , الشرير تأخذه آثامه وبحبال خطيته يمسك ، .

الجُمْت (١٩) ، ا ه وفى سفر دائيال ما لفظه: , وكثيرون من الراقدين فى ترأب الآرض يستيقظون . هؤلاء إلى الحياة الآبدية ، وهؤلاء إلى العار ، والازدراء الآبدى (٢٠) ، ا . ه

وأما الزبور (٢١) ففيه نصوص كثيرة ، في التصريح بذكر النار , جاء في المزمور التاسع والاربعين ما لفظه : , مثل الفنم المهاوية يساقون . الموت يرعاهم . ويسودهم المستقيمون غداة . وصورتهم تبلي , الهاوية مسكن لهم : إنما الله يفدى نفسى ، من يد الهاوية . لأنه يأخذني (٢٢) ، ا . ه وفي المزمور الخامس والخسين . في نسطهم الموت ، لينحدروا إلى الهاوية أحياء . لأن في مساكهم ، في وسطهم شروراً (٢٣) ، ا . ه ,

وفى المزمور السادس ما لفظه : , وأنت يا رب فحتى متى ، عد يا رب : نفسى ، خلصنى من أجل رحمتك ؛ لأنه ليس فى الموت ذكرك ، فى الهاوية

<sup>(</sup>١٩) هذا النص في الاصحاح السادس والعشرين من سفر أشعياء الاية الناسعة عشر. ولا يقصد به أشعياء يوم القيامة بل يقصد: أن اليهود سيستيقظون وقت مجىء نبي الإسلام صلى الله عليه وسلم على حد قوله تعالى و أو من كان ميتا فأحييناه وجعلنا له نورا يمشى به في الناس كن مثله في الظلمات ليس يخارج منها ، بدليل قوله في أول الاصحاح: وافتحوا الابواب لتدخل الامة البارة الحافظة الأمانة . . . إلخ ، وبدليل قوله بعد النص: استيقظوا ترنموا ياسكان التراب لان طلاً عشاب . . . إلخ ،

<sup>(</sup>٢٠) الآية الثانية من الاصحاح الثاني عشر من سفر دانيال.

<sup>(</sup>٢١) يسمى الان سفر المزامير .

<sup>(</sup>٢٢) الايتان الرابعة عشره والخامسة عشرة من المـزمور التاســــع والاربعين حسب ترجمة البروتستانت بمصر سنة ١٩٧٠م.

<sup>(</sup>٢٣) الآية الخامسة عشرة من المزمور الخامس والخسين . بروئستانت .

من يحمدك؟ (٢٤)، ا ه وفي المزمور التاسع ؛ والشرير يعلق بعمل يديه...الأشرار يرجعون إلى الهاوية (٢٥) ، ا . ه وفي المزمور السادس عشر :

ر جسدى أيضاً يسكن مطمئناً . لأنك لن تترك نفسي في الهاوية . لن تدع تقيك مرى فساداً (٢٦) ، ا. ه .

### 中華中 本 女 女 女 女

وفى الإبجيل ذكر الجنة والنار فى مواضع كثيرة ففى الاصحاح الحامس من الانجيل الأول إنجيل متى دومن قال يا أحمق يكون مستوجب نار جهم \_ إلى قوله \_ ولا يلقى جسدك كله فى جهنم(٢٧) ، وفى الاصحاح العاشر من متى : د بل خافوا بالحرى من الذى يقدر أن يهاك النفس والجسد كليهما فى جهنم(٢٨) ، ا. ه ،

وفى ذلك تصريح بحشر الأجساد. وفى الاصحاح الثالث عشر من متى: ديرسل ابن الإنسان ملائكته فيجمعون من ملكوته جميح المعاثر وفاعلى الإثم

<sup>(</sup>٤) الايات:الثالثة والرابعة والحامسة من المزمور السادس\_ بروتستنت .

<sup>(</sup>٤٠) الايتان السادسة غشرة والسابعة عشرة من المزمور للتاسع ــ بروتستنت .

<sup>(</sup>٢٦) المزمور السادس عشر الاية التاسمة والعاشرة ــ بروتستنت .

<sup>(</sup>٢٨) الآية الثامنة والعشرون من الاصحاح العاشر من إمجيل متى . وهذه الآية فى ثنايا وصية المسيح عيسى عليه السلام لتلاميذه أن يصرحوا بمجىء نبى الإسلام صلى الله عليه وسلم ولا يخافون من الاضطهاءات . وقد لقب المسيح عليه السلام نبى الاسلام بلقب , ابن الانسان ، اللقب الذى تحدث به عنه دانيال النبى فى الاصحاح الثانى والسابح من سفره .

ويطرحونهم فى أتون الناو. هناك يكون للبكاء وصرير الاسنان (٢٩) ، . وفي الاصحاح للناسع من إنجيل مرقس ما لفظه : , وتمضى إلى جهنم إلى النار التي لا تطفأ . حيث دورهم لا يموت والنار لا تطفأ (٣٠) ، . وفي الاصحاح السادس عشر من إنجيل لوقا ما لفظه : , ومات الذي ودفن فرفع عينيه في الهاوية وهو في العذاب (٣١) ، ا. ه .

وفى الاصحاح الثامن عشر من متى : صرح بذكر دخول النار المؤبدة وبذكر دخول جهنم(٣٢) . وفى الاصحاح للثانى والعشرين من متى ما لفظه : د فى ذلك اليوم جاء إليه صدوقيون . الذين يقولون ليس قيامة (٣٣) ، ا. ه .

فانظر إلى هذا النص الصريح بالقيامة . وإلى التصريح بأن الذين يقولون: لا قيامة هم الصدوقيون . وكفى جذا دافعاً فى وجه من زعم أن إثبات

<sup>(</sup>٢٩) الآيتان: واحد وأربعون واثنان وأربعون من الاصحاح الثالث عشر من متى . ولا يشير المسيح بهذا النص إلى يوم القيامة . بل يشير إلى بحى نبي الاسلام صلى الله عليه وسلم ويلقبه بلقب دان الانسان، والمراد بملائكته: أتباعه وصحب ابته حين برسلهم لفتح البلاد الاسرائيلية لنشر الاسلام فيهلكون الاشرار الظر كتابنا: البشارة بنبي الاسلام في التوراة والابجيل].

<sup>(</sup>٣٠) الآيات: ثلاثة وأربعون إلى ستة وأربعين من الاصحاح التـاسع من البحيل مرقس .

<sup>(</sup>٣١) الآية الثانية والعشرون من الاصحاح السادس عشر من لوقًا.

<sup>(</sup>٣٢) وفى الآية الثامنة من الاصحاج الشامن عشر من متى : , فإن أعثر تك يدك أو رجلك فاقطعها وألقها عنك خير لك أن تدخل الحياة أعرج أوأقطع من أن تلقى فى النار الابدية ولك يدان أو رجلان ، .

<sup>(</sup>٣٣) الآية الثالثة والعشرون من الاصحاح الثاني والعشرين من متى م

ذلك زنادقة في الشريعة السابقة كما ذكره زنادقة في هذه الشريعة المحمديه .

وفى الاصحاح الخامس والعشرين من متى . ما لفظه : , ثم يقول أيضا للذين عن اليسار: اذهبرا عنى يا ملاعين إلى النار الابدية الممدة لإبليس وملائكته (٣٤)، .

وفى هذا التصريح بما لا يحتاج إلى زيادة . وهذه النقول من الانجيل الذي جمعه متى (٢٥) ونحوه أيضا فى الاناجيل الاخرى التى جمعها يوحنا ومرقس وغيرهما . وفى إنجيل لوقا فى الاصحاح العشرين منه . و وأما أن المسوتى يقومون : فقد دل عليه موسى (٢٦) ، وفى الاصحاح الثالث والعشرين أن المسيح قال للمصلوب ما لفظه : وقال له يسوع : الحق أقولى لك : إناك الميوم تكون معى فى الفردوس (٣٧) ، انتهى ، وفى الابجيل الذي جمعه يوحفا في الاصحاح الحامس ، ما لفظه : فإن تأتى ساعة فيها يسمع جميع الذين فى القبور صوته فيخرج الذين فعلوا الصالحات إلى قيامة الحياة ، والذين عملوا المسيآت إلى قيامة الدينونة (٣٨) ، وفى الاصحاح السادس من يوحنا ، أن كل من يرى الابن ويؤمن به . تكون له حياة أبدية . وأنا أقيمه فى اليوم الاخير (٣٨) ،

<sup>(</sup>٣٤) الآية الحادية والاربعون من الاصحاح الخامس والعشرين من متى . وفي هذه الآية في سياق الحديث عن , ابن الانسان , .

<sup>(</sup>٣٥) ليست نصوصه من متى فقط . بل من متى ومرقس ولوقا .

<sup>(</sup>٣٦) الآية السابعة والثلاثون من الاصحاح العشرين ءن لوقا .

<sup>(</sup>٣٧) الآية الثالثة والأربعون من لوقا الاصحاح الثالث والعشرين .

<sup>(</sup>٣٨) الآيتان الثامنة والعشرونوالتاسعة والعشرونمن الاصحاح الحامس من يوحناوهو لا يشير بالآيتين إلى يوم القيامة. بل المتعبير بجازى عن «ابن الانسان».

<sup>(</sup>٣٩) انظر فصل أقنوم الابن في كتابنا ، أقانيم النصاري . وهذه الآية رقم أربعة في الاصحاح للسادس من يوحنا .

وفى الإصحاح الثامن من يوحنا ما لفظه: , الحق. الحق أقول لـكم: إن كان أحد يحفظ كلامى. فلن يرى الموت إلى الابد(٤٠) ، انتهى.

<sup>(.</sup> ٤) الآية الحادية والخسون منالاصحاح الثامن من يوحنا وهي مكررة كـثيراً في بوحنا .

التوراة العبرانية وضع فيها الاحبار النص عن يوم القيامة محتملاً لمعنيين إما الجزاء في الدنيا وإما الجزاء في الآخرة ، وأما الوراة السامرية ففيها النص واضح عن يوم القيامة في الدنيا وإما الجزاء في الآخرة ، وأما الوراة السامرية ففيها النص واضح عن يوم القيامة القيامة كما بينا في النقديم والشيخ صديق حسن خان لم يذكر نصاً على يوم القيامة من توراة موسى [ الاسفار الجسة] وإنما كما رأينا نقل نصوصاً من أسفار الانبياء وبعض النصوص التي ذكرها لا تدل صراحة على القيامة والنص الذي ذكره من توراة موسى عن الجنة كما رأينا محتملا البستان في الأرض ومحتملالدار الثواب . فكيف يلوم الشيخ صديق الشيخ ابن أبي الحديد؟ والنصاري إلى الآن يقولون بالبحث الروحاني [ أنظر تفسير متى هذي للاصحاح الثاني والعشرون من متى الاية النائمة والعشرون وما بعدها \_ الجزء الرابع ] وذلك لانهم يعتمدون على الدوال الذي قدمه الصديقيون للمسيح عن المرأة التي تزوجت سبع رجال. يوم القيامة تكون الذي قدمه الصديقيون في يوم القيامة ؟ وما طلبوامن المسيح دليلا عليه ؟ ولم يحد المسيح في المسيح المسيح في المسيح في ا

الملاحدة ابن سينا حيث قال ان النصارى أثبتوا بعث الابدان وخلوها عن المطعم والملبس والمشرب والمنكح (٤٢)، انتهى .

قال شيخنا العلامة المجتهد المطلق محمد بن على الشوكان في المقالة الفاخرة في اتفاق الشرائع على اثبات الدار الآخرة : إن أصل هذه المقاله الملعينة

= النوراة العبرانية نصاصريحاً على القيامة فلذلك التمس دليلا عقلياً مستنبطا من آية في التوراة. هذه الاية التي تقول إن الله كلم موسى وقال له : أنا إله إبراهيم وإسحق ويعقرب ووجه الاستنباط : لو كان إبراهيم بعد عا مات قد قضى عليه وتلاشى من الوجود لقضى أيضاً على علاقه الله به كإله ولكن الله في الوقت الذي تحدث مع موسى قال ، أنا إله إبراهيم ، ولذلك فسلا بد أن إبراهيم كان حيبا و قتئذ ، الأمر الذي يبرهن على خلود النفس في حالة السعادة وهذا يتبعه بلا شك قيامة الجسدلان انفصال النفس عن "الجسد انفصالا نهائياً أبدياً لا يتنق مع سعادة أو لئك الذين اتخذوا الله إلها لهم .

أبى الحديد . وناقل الكفر ليسبكافر إن النصارى أنبتوا بعث الآبدان وخاويا أبى الحديد . وناقل الكفر ليسبكافر إن النصارى أنبتوا بعث الآبدان وخاويا عن المطعم والملبس لآنهم قالوا بالنعيم الروحانى واستندوا في ذلك على ما جاء في الإنجيل ونصه : • في ذلك اليوم جاء إليه صدوقيون الذين يقولون ليس قيامة فسألوه قائلين : با معلم قال موسى : إن مات أحد وليس له أولاد يتزوج أخوه بامرأته وبقم نسلا لاخيه فكان عندنا سبعة أخوة وتزوج الاول ومات وإذ لم يكن له نسل ترك امرأنه لاخيه وكذلك الثانى والثالث إلى السبعة وآخر الكل ماتت للرأة أيضاً فني القيامة لمن من السبعة تكون زوجة ؟ فانها كانت للجميع . فأجاب يسوع . وقال لهم : تصلون إذ لا تعرفون الكتب ولا قوة الله . لانهم في القيامة لا يتزوحون ولا يتزوحون بل يكونون كملائكة الله في المسماء ، [مت ٢٧ : لا يوجون ولا يتزوحون الما يكونون كملائكة الله في المسماء ، [مت ٢٧ : عن المسمح في إنجيل من أما ما جاء عن المسمح في إنجيل برنابا ففيه تصريح بالنبعيم الجسماني وهو الصحح .

والرواية عن التورأة والانجيل المكذوبة ، مقالات قالها جماعة من متزندقة اليهود النصارى كابن ميمون وأضرابه(٤٣).

وأنهم أى اليهود كفروه ولعنوه بسبب هذه المقالة ، وقد وقع من هذا الملمون التحريف لما فى التوراة وتلقى ذلك عنهم زنادقة المالة الاسلامية استرواحاً منهم لما يتضمن من القدح فى شرائع الله سبحانه: انتهى .

ثم نقل ما فى التوراة والزبور والانجيل نحو ما ذكرنا وزاد فى الفقول فى رسالته التى سماها ( ارشاد الثقات إلى اتفاق الشرائع على التوحيد والمعاد والنبوات) وهدف للكتب الثلاثة الالهية موجودة عشدنا باللسان العربى فاستفاد من ذلك أن الامر خلاف ما قاله زنادقة الملة اليهودية والملة النصرانية ثم تعقب الشوكانى رحمه الله ابن ميمون وابن أبى الحديد وأوضح فساده ثم قال:

وأما نصوص القرآن فهو من فاتحته إلى خاتمته مصرحة بالجنة والنار وبعثه الأجسام وتنعمها أو تعذيبها بما اشتمل عليه القرآن من أنواع ذلك ، ومن تتبع ما فى كتاب الله سبحانه من حكاية نعيم أهل الجنة وعذاب أهل النار عن الملل السالفة وعن كتب الله المنزلة عليها وجده كثيراً جداً لا يتسع المقام لبسطه ، وقد بعث النبي (ص) وأهل الملة اليهودية والملة النصرانية في أكثر بقاع الارض ولم يسمع عن أحد منهم أنه أنكر ذلك أو قال هو خلاف ما في التورآة والانجيل ، وقد سكن النبي (ص) في المدينة الشريفة ونزل عليه أكثر القرآن

<sup>(</sup>٤٣) لا يوجد من النصارى من ينكر البعث. والذى أنكره من اليهود طائفة الصدوقيين من العبرانيين وقد اعترف به السامريون وطائفة الغربسيين من العبرانين وابن ميمون لم ينكر البعث مطلقاً إنما أنكر البعث الجسماني وأثبت البعث الروحاني كما يقول الشيخ صديق . و وإنما أنكر أن يكون فيه لذات حسية جسمانية ... إلى عمر

بها، وكان اليهود متوافرين فيهـا وفيا حولها من القرى المتصلة بها، وكانوا يسمعون ما ينزل الله على رسوله (ص) من القرآن وينكرون ما ورد مخالفا لما في التوراة ومجادلون أبلغ مجادلة، كها حكى ذلك القرآن الكريم وتضمئته كتب السير والتاريخ، ولم يسمع أن قائلا قال إنك تحكى عن النوراة ما لم يكن فيها من البعث ونعيم الجنة وعذاب النار، وقد كانوا يتهالكون على ذلك ويبالغون في تتبعه بل كانوا في بعض الحالات ينكرون وجود ما هو موجود في التوراة كالرجم (٤٤).

فكيف يسكتون عن هذا الآمر العظيم مع ساعهم لحكاية القرآن له عنهم وعن التوراة، وهل كانوا يعجزون عند أن يسمعوا ما حكاه الله عنهم من تولهم (وقالوا لن تمسنا النار إلا أياماً معدودة) أن يقولوا ما قلنا هذا ولا نعتقده ولا جاءت به شريعة موسى ، وهكذا عند سماعهم قوله تعالى (إن هذا لني الصحف الأولى صحف إبراهيم وهوسي )

وبهذا تبين أن هذه المقالة لم يسمع بها اليهود ولا النصارى إلا فى عصر رأس الزنادقة ان ميمون عليه لعائن الله تعالى . انتهى كلامه .

وكلام ابن ميمون هذا كما هومخالف للملة اليهودية ولما جاءت به التوراة ولما قاله علماء اليهود هو أيضاً مخالف للملة النصرانية(٤٥) ولما جاء به الانجيسل

<sup>(</sup>٤٤) حكم الرجم مذكور فى الإصحاح الثانى والعشرين من سفر التثنية . ومن النصوص : « إذا كانت فتاة عذراً مخطوبة لرجل فوجدها رجل فى المدينة واضطجع معها فأخرجوهما كليهما إلى باب تلك المدينة وأرجموهما بالحجارة حتى يموتاً ع

<sup>(</sup>٤٥) الملة النصرانية ليست شريعة منفصلة عن شريعة موسى · لأن المسيح صرح بقوله , ما جئت لانقض الناموس أو الانبياء ، [متى ٥ : ١٧] ما جاء لنسخ شريعة القوراة ولا لإبطال كتب الانبياء الذي أتو من بعد موسى بل جاء (م٣ – يقظة)

وقاله علماء النصارى ، ومخالف أيضاً لما جاءت به الشريعة الداؤدية (٤٦) وما صرح به الزبور ومخالف أيضاً لما جاءت به الملة الاسلامية وما صرح به القرآن الكريم وأجمع عليه علماء الاسلام بل مخالف لشراتع الانبياء جميعا كما حكى ذلك عنهم القرآن فنحن وإن لم نقف على غير التوراة والزبور والانجيل من شرائع الانبياء السابقة فقد حكاها لنا القرآن فى غير موضع كقوله تعالى (وقالوا لن يدخل إلجنة إلا من كان عودا أو نصارى) وقوله (يا بنى إسرائيل اعبدوا الله من يشرك بالله فقد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار) وقوله عاكياً عن مؤمن آل فرعون (٧٤) (يا قوم إلى أخاف عليكم يوم التناء عاكياً عن مؤمن آل فرعون (٧٤) (يا قوم إلى أخاف عليكم يوم التناء يدخلون الجنة يرزقون فيها بغير حساب) وقوله (إذ قال الله يا عيسى إنى متوفيك ورافعك إلى) إلى قوله ( وجاعل الذين انبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة) إلى آخر الآيات بطولها .

للإصلاح فان ترجمة , بل لا كمل ، فى الأصل اليونانى , بل لاصحح ، وعلى ذلك فكل ما تركه موسى ملزم تمام الإلزام للنصارى . وكان المسيح يحل بعض ما حرمه علماء اليهود على الناس من التشديدات النى ابتدعوها . كفسل الآيدى قبل الطعام ونحوه وما كان يحل بنصوص من الإنجيل لتحريم موجود بنصوص فى التوراة فالمسيح لم يغير من التوراة كلة واحدة .

<sup>(</sup>٤٦) لم يكن الزور الذي نزل على داود عليه السلام شريعـــة منل شريعة موسى . بل هوعبارة عن أدعية وتسابيح وتذؤات عن نبى الاسلام صلى الله عليه وسلم مثل الانجيلسواء بسوا. .

<sup>(</sup>٤٧) ظهر من آثار المصريين القدماء اعترافهم بالبعث ففي قصة الفلاح القصيح: واكبح حماح السارق ودافع عن الفقير ، ولا تكن ضد الشاكى . واحدر من قرب الآخرة ، [ الآدب المصرى القديم ج ١ ص ٦٨ - سليم حسن ] .

والحاصل أن هذا أمر اتفقت عليه الشرائع ونطقت به كتب الله عزوجلي سابقها ولاحقها وتطابقت عليه الرسل أولهم وآخرهم ، ولم يخالف فيه أحد ، وهكذا اتفق على ذلك أتباع جميع الانبياء من أهل الملل والنحل ولم يسمع عن أحد منهم أنه أنكر ذلك إلا ما تقدم من ابن ميمون الملعون وأفراخه فانه وقع منه كلام في إنكار المعاد ، ثم اختلف كلامه في ذلك فتارة يثبته وتارة ينفيه وإنما أنكر أن يكون فيه لذات حسية جسمانية بل لذات عقلية روحانية ، ثم تلقى ذلك عنه من هو شبيه به من أهل الاسلام كابن سينا (٨٤) فقلده ونقل عنه فلك عنه من هو شبيه به من أهل الاسلام كابن سينا (٨٤) فقلده ونقل عنه

(٤٨) ابن سينا من فلاسفة المسلمين الذبن اعترفوا بالبعث. ثم اختلف مفسرو كلامهم: هل يقولون بالبعث الروحانى أم الجسمانى والروحانى معا؟ جمهدور المفسرين لكلام ابن سينا يقرون أنه ينكرالبعث الجسمانى ولا ينكر البعث الروحانى غير أنه توجد إشارات فى كتابه الإشارات يمكن أن تكون منه اعترافا بالبعث الجسمانى والروحانى معا.

يقول ابن سينا في الإشارات: وإن العقاب للنفس على خطئها \_كما ستعلم \_ هو كالمرض للبدن على فهمه ، فهو لازم من لوازم ما ساقت إليه الاحوال الماضية التي لم يكن من وقوعها بد وأما الذي يكون على جهة أخرى من مبدأ له من خارج فحديث آخر ، ا. ه.

ويقول شارح الإشارات فى تعليقه على هذا النص بعد أن يبين عقاب النفس من داخل ذاتها : ... لكن الايات الواردة بالوعيد فى الكتب الإلهية لو أجريت على ظواهرها لاقتضت القول بعقاب جسمانى وارد على بدن المسىء من خارج على ما يوصف فى النفاسير والاخبار ، ا. ه.

فأشار الشيخ إلى ذلك بقوله:

وأما العقاب الذي يبكون على جهة أخرى من مبـدأ له من خارج فحديث آخر . أي اثباته على الوجه المشهور لكان سمياً ، ثم يقول ابن سينا : - =

ما يفيد أنه لم يأت في الشرائع السابقة على الشريعة المحمدية إثبات المعاد تقليداً لذلك اليهودى الملعون المزنديق مع أن اليهود قد أنكروا عليه هذه المقالة وسموه (٤٩) كافراً وتبع ابن سينا ابن أبي الحسديد شارح نهج البلاغة وهلم جرا.

<sup>= «</sup>ثم إذا سلم معاقب من خارج فإن ذلك أيضا يكون حسنا لآنه قدكان يجب أن يكون التخويف موجودا في الآسباب التي تثبت فننفع في الآكثر، والتصديق تأكيد للتخويف . فاذ عرض من أسباب القدرإن عارض واحد مقتضى التخويف والاعتبار قركب الخطأ وأتى بالجريمة وجد التصدق لآجل الغرض العام وإن كان غير ملائم لذلك الواحد . ولا واجبا من مخذار رحيم . لو لم يكن هذاك إلا جانب المبتل بالقدر ولم يكن في المفسدة الجزئية لمصلحة عامة كثيرة . لكن لا يلتفت لفت الجزئي لآجل الكلي كما لا يلتفت لفت الجزء لآجل الكل فيقطع عضو يؤلم لأجل إلبدن بكليته المسلم ، ا . ه .

ويتناول شارح الاشارات النص بالشرح والتحليل ثم يختم شرحه بقوله :

وقد تبين من ذلك: أن ما ورد به التنزيل إذا حمل على ظاهره لم يكن مخالفاً للاصول الحكيمة ، ا. ه .

<sup>[</sup>كتاب الإشارات من ٧٤٧ – ٧٤٤ إخراج الذكتور سليان دنيا ] .

<sup>(</sup>٤٩) اليهود إلى يودنا هذا: يعتقد كثير منهم أن ابن ميمون مات مسلما .

# ﴿ باب ﴾

#### ه ( في بيان وجود النار الآن )،

اعلم أنه لم يزل أصحاب رسول الله صل الله عليه وسلم والتابعون وتابعوهم وأهل السنة والحديث قاطبة . وفقهاء الاسلام وأهل النصوف والزهد على اعتقاد ذلك وإثباته ، مستفدين في ذلك إلى نصوص الكتاب العزيز والسنة المطهرة ، وما علم بالضرورة من أخبار الرسل كلهم من أولهم إلى آخرهم ، كا تقدم في المقدمة ، فانهم دعوا الامم إليها وأخبروا بها إلى أن تبغت نابغة من أهل البدع والاهواء فأنكرت أن تكون الآن مخلوقة موجودة ، وقالت بل الله ينشئها يوم المعاد . وأن خلق النار قبل الجزاء عبث فانها تصير معطلة مدداً متطاولة ليس فيها سكانها ؛ فردوا من النصوص الاصول والفروع ، وضلارا كل من خالف بدعتهم هذه بما لا يسمن ولا يغني من جوع . ولهذا صار السلف الصالح ومن نحا نحوهم تذكرون في عقائدهم أن الجنة والنار مخلوقيّان الآن موجودتان في الحال ، ويذكر من صنف في المقالات أن هذه مقالة أهل السنة والحديث كافة لا يختلفون فيها ، منهم أبو الحسن الاشعرى إمام الاشاعره في كتابه ( مقالات الاسلاميين واختلاف المضلين ) .

وقد ذكر الله تعالى النار فى كتابه فى مواضع كثيرة يتمسر حدها ويفوت عدما ووصفها . وأخبر بها على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم ونعتم افقال عز من قال ( فاتقوا النار التى وقودها الناس والحجارة أعدت للسكافرين ) وقال ( وانقوا النار التى أعدت للكافرين ) وقال ( إنا أعتدنا المظالمين نارا أحاط بهم سرادقها ) وقال ( إنا أعتدنا جمهم للكافرين نزلا ) وقال ( وأعتدنا لمن كذب بالساعة سعيرا ) وقال نمالى ( أغرقوا فأدخلوا نارا ) وقال ( وأعد لمن كذب بالساعة سعيرا ) وقال نمالى ( أغرقوا فأدخلوا نارا ) وقال ( وأعد

لهم جهنم وساءت مصيرا) وقال (فانا أعتدنا للـكافرين سعيرا) وقال (وأعتدنا للم جهنم وساءت مصيرا) وقال (وأعتدنا للم خذاب السعير) وقال (النار يعرضون عليها غدواً وعشيا) إلى غير ذلك من الأدلة القطعية التي كلها صيغ موضوعة للمضى حقيقة فلا وجه للعدول عنها إلى المجازات إلا بصريح آية أو صحيح دلالة وأنى لهم ذلك ؟.

وفى الصحيحين من حديث ابن عمر رضى الله عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال وإن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشى إن كان من أهل الجنة فن أهل الجنة وإن كان من أهل النار فن أهل النار ، يقال هذا مقعدك حتى يبعثك إلله يوم القيامة ، وفيهما أيضا أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى في صلاة الكسوف النار فلم ير منظررا أفظاع من ذلك ، وفي البخارى عن عمران بن حصين عن النبي صلى الله عليه وسلم قال اطلاعه ، ورواه الترمذي والنساقي أيضا .

وفى الصحيح (باب صفة النار وأنها مخلوقة الآن) وعن أبي ذرعن النبي صلى الله عليه وسم ، أبردوا بالصلاة فان شدة الحر من فيح جهنم وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اشتكت الدار إلى وبها فقالت رب أكل بعضى بعضاً فأذن لها بنفسين نفس في الشتاء ونفس في الصيف فأشد ما تجدون من الحر وأشد ما تجدون من الخر وأشد ما تجدون من الخر وأشد ما تجدون من الخر وأشد ما تجدون من المربير ، دواه البخارى أي من ذلك التنفس.

وعن ابن عباس وابئ عمر رضى الله عنهم قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الحمى من فيح جهنم فأبردوها بالماء . رواه البخارى وفى رواية من فور جهنم رواه عن رافع بن خديم.

وكل ذلك يفيد وجود النار الآن، وفي مسد أحمد وسنن أبي داود والنسائى من حديث ابن عمر رضى الله عنهما , واقد ادنيت النار منى حتى جعلت أتقيها خشية أن تغشاكم ، الحديث وفي صحيح مسلم من حديث أنس رضى الله عنه أنه صلى الله عليه وسلم قال لو رأيتم ما رأيت الضحكتم قليلا ولبكيتم كثيرا قالو وما رأيت يارسول الله ؟ قال رأيت الجنة والنار .

وفى مسند أحمد ومسلم والسنن من حديث أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله دص، قال: لما خلق الله الجنة والنار أرسل جبريل إلى الجنة فقال اذهب فانظر إليها وإلى ما أعددت لأهلها فيها فذهب فنظر إليها وإلى ما أعد الله لاهلها فيها فرجع وقال بعزتك لا يسمع بها أحد إلا دخلها فأمر الجنة فحفت بالمكاره فقال فارجع فأنظر اليها وإلى ما أعددت لأهلها. قال فنظر إليها ثم رحع فقال وعزتك لقد خشيت أن لا يدخلها أحد، ثم أرسله إلى النار وقال اذهب فانظر إليها وإلى ما أعددت لاهلها فيها فنظر اليها فاذا هي يركب بعضها بعضا ثم رجع فقال وعزتك لا يدخلها أحد سمع بها فامر بها فحفت بالشهوات ثم قال اذهب فانظر إلى ما أعددت لاهلها فيها قال الترمذي فرجع فقال وعزتك لا يدخلها أحد سمع بها فرجع فقال وعزتك لا يدخلها، قال الترمذي

وفى الصحيحين من حديثه أيضاً يرفعه . حجبت الجنة بالمكاره وحجبت النار بالشهوات ، وفى الباب أحاديث كثيرة ، وقال الشيخ أحمد ولى الله المحدث الدهلوى في عقائده ؛ الجنة والنار حق وهما مخلوقتان اليوم باقيتان الحدث الدهلوى ، ونحوه ومثله في المكتب الآخرى المؤلفة في أصول الدين.

# ﴿ باب ﴾

#### ه أن النار لا تفنى ولا يفنى ما فيها ).

قال تعالى (أواشك أصحاب النارهم فيها خالدون) وهذه الآية في مواضع من الفرآن السكريم وقال تعالى (يدخله نار خالدا فيها) وقال تعالى ( فجزاؤه جهم خالداً إلىها ) وقال تعالى (أواشك حبطت أعمالهم وفي النار هم خالدون ) وقال تعالى : . فأن له نار جهنم خالداً فيها، وقال وفادخلوا فار جهنم خالدين فيها، وهذه في غير موضع من القرآن ، وقال (لو كان هؤلاء آلهة ما وردوها وكل فيها خالدون) وقال (في جهنم خالدون تلفح وجوههم النار ) وقال ( إن المجرمين في عذاب جهنم خالدون ) وقال (في خارجين من النار خالدين فيها أبداً ) وقال (وما هم بخارجين من النار ).

وعن ابن همررضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال (يدخل أهل الجنة الجنة وأهل النارالنار ثم يقوم . وفن بإنهم يا أهل الجنة لا موت ويا أهل النار لاموت كل خالد فيا هو فيه ) أخرجه الشيخان وفي رواية عنه عندهما فيزداد أهل الجنة فرحا إلى فرحهم ، ويزداد أهل النار حزنا إلى حزنهم .

وعن أنى سعيد الحدرى رضى الله عنه عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال ويها ، بالموت في صورة كبش أملح غيوقف بين الجنة والنار ثم يقال يا أهل الجنة فيطلعون مشفقين ، ويقال يا أهل النار فيطلعون فرحين ، فيقال هل تعرفون هذا فيقولون نعم هذا الموت ، فيذبح بين الجنة والنار ويقال يا أهل الجنة خلود ولا موت فيها ، ويا أهل المنار خلود ولا موت فيها ، أخرجه البخارى ومسلم .

وفى هذا عدة أحاديث عن أبي هريرة عن الترمذي وصححه والحاكم وابن ماجة ، وهن أنس عن أبي يعلى والبزار والطبراني وفيه . فيذبح كما تذبح الشاة فيأمن هؤلا. وينقطع رجاء هؤلا. ، فثبت بما ذكر من الآيات

المصريحة والأخبار الصحيحة خلود أهمل الدارين خلوداً مؤبداً كل بما هو فيه من نعيم وعذاب أليم.

وعلى هذا اجماع أهل السنة والجماعة فأجمعوا على أن عذاب الكفار لا ينقطع كما أن نعيم أهل الجنة لا ينقطع ، ودليل ذلك الكتاب والسنة وزعمت الجهمية أن الجنة والنار تفنيان ، قال هذا جهم بن صفوان أمام الممطلة وليس له فى ذلك سلف قط لا من الصحابة ولا من التابعين ولا أحد من أثمة الدين ولا قال به أحد من أهل السنة .

نعم حكى بعض العلماء فى أبدية النار قولين وحاصل ذلك كله سبعة أقوال: (أحدها) قول الخوارج والمعتزلة أن من دخل الدار لا يخرج منها أبدا بل كل من دخلها يخلد فيها أبد الآباد.

(الثانى) قول من يقدول أن أهلها يعذبون فيها مدة ثم تنقلب عليهم وتبق طبائعهم نارية يتلذذون بالنار لموافقتها لطبائعهم وهذا قول محيى الدين بن عربى الطائى فى كتابه ( فصوص الحسكم ) وغيره من كتبه .

(الثالث) قول من يقول إن أهل النار يعذبون فيها إلى وقت محدود ثم يخرجون منها ويخلفهم فيها قوم آخرون وهذا القول حكاه اليهود للنبي صلى الله عليه وسلم فكذبهم فيه وقد كذبهم الله تمالى أيضاً في قوله ( وقالوا ان تمسنا النار إلا أياماً معدودة قل أتخذتم عند الله عهدا فلن يخلف الله عهده أم تقولون على الله ما لا تعلمون ؟ بلى من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النارهم فيها خالدون ) فهذا القول إنما هو قول أعداء الله اليهود فهم شيوخ أربابه والقائلين به وقد دل القرآن والسفة واجماع الصحابة والتابعين وأثمة الدن على فساده ،

( الرابع ) قول من يقدول يخرجون منها ونبقى ناراً بحالهما ليس فيها

أحد يعذب ذكره شيخ الاسلام ابن ثيميه رحمه الله تعالى عن بعض أهل الفرق قال: والفرآن والسنة يردان هذا القول.

( الخامس ) قول من يقول تفى الغار بنفسها لانها حادثة كانت بعد أن لم تكن ، وما ثبت حدوثه استحال بقاؤه وأبديته ، وهدا قول جهم بن بن صفوان وشيعته ولا فرق عنده بين الجنة والنار.

( السادس ) قول من يقدول تفى حياتهم وحركاتهم ويصيرون جهادآ لا يتحركون ولا يحسون بألم ، وهذا قول أبى الهذيل العلاف أحد أثمة المعتزلة طردا لامتناع حوادث لانهاية لها ، والجنة والنار عنده سواء في هذا الحركم .

( السابع ) قول من يقول إن الله تعالى يفنيهما لآنه ربها وخالقها ، لآنه تعالى على زعم أرباب هذا القول جعل لها أمداً تنتهى إليه ثم تفنى ويزول عذابها .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية . وقد نقل هذا عن طائفة من الصحابه والتابعين، ولشيخ الإسلام وتلميذه الإمام المحقق الحافظ ابن القيم رحمهما الله تعالى ركون إلى هذا المقول ، وذكر ابن القيم على تأييده بضعا وعشرين وجها ثم قال : وماذ كرناه في هذه المسألة من صواب في الله وهو المنان به ، وما كان من خطأ فمني ومن الشيطان والله ورسوله بريثان منه . والله عند لسان كل قائل وقصده والله أعلم : انتهى .

وقد ألف العلامة الشبيخ مرعى المكرمى الحنبلى رسالة سماها ( توفيق الفريقين على خلوه أهل الدارين ) وفى الباب رسالة للسيد الإمام محمد بن اسماعيل الامير ، ورسائة للقاضى العلامة المجتهد محمد بن على الشوكانى حاصلهما بقاء الجنبة والنار وخلود أهلهما فيهما ، وهو الحق الذى دلت عليه أدلة الكتاب والسنة وإجماع الاثمة والله أعلم .

قال القرطبي: أجمع علماء أهل السنة على أن أهل النار مخلدون في غير خارجين منها كايليس وفرعون وهامان وقارون وكل من كفر ورتكبر وطفى وتجبر فإن له نار جهنم لا يموت فيها ولا يحيى، وقد أعدهم الله عذابا أليما فقال عز وجل (كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب) وأجمع أهل السنة أيضاً على أنه لا يبقى فيها مؤمن ولا يخلد فيها إلا كافر جاحد. فأعله .

وقد زل هذا بعض من ينتمى إلى العلم والعلماء : فقال انه يخرج من الناركل كافر ومبطل وشيطان وجاحد ويدخل الجنة وأنه جائز فى العقل أن تنقطع صفة الرحم فيلزم الفضب ، فيعكس عايه فيقال وكذلك جائز فى العقل : أن تنقطع صفة الرحم فيلزم عليه أن تدخل الانبياء والاولياء النار يعذبون فيها ، وهذا فاسد مردود بوعده الحق وقوله الصدق قال تعالى فى حق أعل الجنان (عطاء غير بجذوف) أى غير مقطوع وقال ( وما هم منها بمخرجين ) وقال ( لهم أجر غير معنون ) وقال ( لهم فيها نعيم عقيم خالدين فيها أبداً ) وقال فى حق الكافرين ( لا يدخلون الجنة حتى يليج الجمل فى سم الخياط ) وقال ( فاليوم لا يخرجون منها ولا هم يستعتبون ) وهذا واضيج .

وبالجملة فلا مدخل للعقول فيمن اقتطع أصله بالاجماع والنقول. ومن لم يجمل الله له نور افحا له من نور ، انتهى .

ولعل القرطبي أراد بقوله د زل هنا بعض ، الشيخ محي الدين بن عربي صاحب الفتوحات فانه ذهب إلى ذلك وتبعه من تبعه من علماء الشريعة ، وبناء هذا القول على أنه ترجح في أنظارهم سبق رحمة الله على غضبه كا كا ورد بذلك الحديث الصحيح في البخاري وغيره وعلى أن الحلف في الوعيد جائز وفي الوعد لا يجوز، ولكل وجهة هو موليها ، ولكن لاريب في أن ظاهر النظم القرآني وواضح النص السي : خلود كل من أهل الغار في أن ظاهر النظم القرآني وواضح النص السي : خلود كل من أهل الغار

والجنة في كل من الجنة والنار. وهو الحق المطابق بالأدلة الشرعية المجمع عليها المصار إليها. والله أعلم وعلمه أتم وأحكم.

( مسئدلة ) مسئل شيخ الإسلام أحمد بن تيمية رحمه الله عن حديث روى عن أنس بن مالك عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال وسبعة لا تموت ولا تفنى ولا تذرق الفناء : النار وسكانهـا ، والجنة وسكاما واللوح والدلم والسكرسي والعرش ، فهل هذا الحديث صحيح أم لا .

فأجاب رحمه الله: هذا الحديث بهذا اللفظ ليس من كلام ألنبي صلى الله عليه وسلم وإنما هو من كلام بعض العلماء ، وقد اختلف سلف الامة وأثمتها وسائر أهل السنة والجماعة على أن من المخلوقات ما لا يعدم ولا يفني بالكلية كالجنة والنسار والعرش وغير فالك ولم يقل بفناء جميع المخلوقات الاطائفة من أهل المكلام المبتدعة كالجهم بن صفوان ومن وافقه من المعتزلة ونحوهم وهذا قول باطل مخالف لكتاب الله وسنة رسوله وإجماع سلاس الآمة وأثمتها ، وقد دلت الآدلة على بقاء الجنة والنار وأهلهما وبقاء غير ذلك، وقد استدلى طوائف من أهل المكلام والمتفلسفة على امتناع فناء جميع الخارغات بأدلة عقلية . انتهى ولا يتسع المقام لذكرها هنا .

本中市 本 本中市

### ﴿ باب ﴾

ه ( في ذكر مكان النار ، وأين هي ؟ على مقتضى الآثار : وكذا مكان الجنة ﴾ ه

فاعلم أن الجنة فوق السماء السابعة وسقفها عرش الرحمن كما قال تعالى فى محكم القرآن (ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى عندها جنة المأوى) وقد ثبت أن سدرة المنتهى فوق السماء السابعة : وقال تعالى (وفي السماء رزقكم وما توعدون) قال مجاهد هو الجنة ، وتلقاء الناس عنه رواه ابن أب مجبح ، وفي رواية عنه : هو الجنة والنار . حكاه ابن المنذر في تفسيره .

وعن عبد الله ابن سلام قال : قال أكرم خليفة الله أبو القاسم (ص) وإن الجنة في السماء ، أخرجه أبو نعيم ، وعنده أيضاً عن ابن عباس وأن الجنة في السماء السابعة ، ويجملها الله تعالى حيث شاء يوم القيامة ، وجهنم في الارض السابعة ، وعن ابن مسعود رضى الله عنه و الجنة في السماء السابعة فإذا كان يوم القيامة جعلها الله حيث شاء والنار في الأرض السابعة فاذا كان يوم القيامة جعلها الله حيث شاء ، أخرجه ابن مندة .

وقال مجاهد قلمت لابن عباس , أين الجنة ؟ قال فوق سبع سموات ، قلت فأين النار ؟ قال تحت سبعة أبحر مطبقة ، رواه ابن منده ، قال الشوكانى فى فتح القدير ؛ والاولى الحل على ما هو الاعم من هذه الاقوال فان جزاء الاعمال مكتوب فى السماء والقدر والقضاء ينزل منها والجنة والنار فيها . انتهى .

وعن ابن عمر رضى الله عنه قال قال رسول الله (ص) وإن جهنم عيطة بالدنيا . وإن الجنة ما عيطة بالدنيا . وإن الجنة ما أخرجه أبو ندم في تاريخ أصبهان .

وعن معاذ بن حبل رضى الله عنه سئل رسول الله (ص) من أبن بيحاء بجهم يوم الفيامة ؟ قال يجاء بها من الأرض السابعة لها سبعون ألف زمام يتعلق بكل زمام سبعون ألف ملك تصبح إلى أهلى إلى أهلى فاذا كانت من العباد على مسير مائة سنة زفرت زفرة فلا يستى ملك مقرب ولا نبى مرسل إلا جثى على ركبتيه فيقول رب نفسى نفسى ، وأخرحه جوببر فى تفسيره.

وعن يعلى بن أمية رضى الله عنه أن الذي (ص) قال و البحر هو جهنم، أخرجه أحمد والبيهتي بسند رجاله ثقات ، وعن سعيد بن أبي الحسين قال والبحر طبق جهنم، أخرجه أحمد في الزهد، وعن على بن أبي طالب (رض) قال ما رأيت يهودياً أصدق من فلان زعم أن نار الله الكبرى هي البحر فاذا كان يوم القيامة جمع الله فيه الشمس والقمر والنجوم ثم بعث عليه الدبور فسعرته . أخرجه أبو الشيخ في العظمة والبيهتي من طريق سعيد بن المسيب .

وعن كعب في قوله تعالى ( والبحر لملسجور ) قال البحر يسجر فيصير جهنم آخرجه أبو الشيسخ وعن وهب بن منبه أنه قال: إذا قامت القيامة أمر بالفلق فيكشف عن سقر وهو غطاؤها فتخرج منه نار فاذا وصلت إلى البحر المطبق على شفير جهنم وهو بحر البحور نشفته اسرع من طرف المين وهو حاجز بين جهنم والارضين السيع، فاذا نشفت اشتعلت في الارضين السبع فتدعها جمرة واحدة، أخرجه البيهتي في شعب الإيمان.

وقيل إن النار فى السماء كالجنة لما روى أحمد من حديث حديفة رضى الله هنه عن النبي (ص) قال أتيت بالبراق فلم نزايل طرفة عين أنا وجبربل حتى أتيت بيت المقدس وفتحت لنا أبواب السماء ورأيت الجنة والنار ، وأخرج أيضاً عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال رأيت ليلة أسرى في الجنة والنار

في السماء ، وقرأ هذه الآية ( وفي السماء رزقـكم وما توعدون ) فـكَأْنَى لم أقرأها .

قال السفاريني وايس في هذا ونحوه حجة على أن النار في السماء لجواز أن يراهًا في الارض وهـو في السماء، وهذا الميت يرى وهو في قبره الجنة والنار وليست الجنة في الاضر، وثبت أنه صلى الله عليه وسلم رآهما وهو في صلاة الكسوف وهو في الارض.

قال الحافظ ابن رجب وحديث حذيفة إن ثبت فالسماء ظرف للرؤية لا المرثى . وفى حديث ضعيف جداً أنه (ص) رأى الجنة والنار فوق السموات فلو صح على حمل ما ذكرنا .

والحاصل أن الجنة فوق السها. السابعة وسقفها العرش ، وإن النار ، في الأرض السابعة على الصحيح المعتمد وبالله التوفيق ؛ انتهى .

أقول قال السيوطى فى اتمام الدراية شرح النقاية : ونعتقد أن الجنة فى السماء وقيل فى الأرض وقيل لم الموقف حيث لا يملمه إلا الله ، والذى اخترته هو المفهوم من سياقي القرآن والحديث كقوله تعالى فى قصة آدم ( قلما الهبطوا مهم ) وفى الصحيح سلوا الله الفردوس فإنه أعلى الجنة وفوقه عرش الرحمن ، ومنه تفجر أنهار الجنة ، وفي صحيح مسلم ، أرواح الشهداء فى حواصل طيور خضر تسرح من الجنة حيثشاءت ثم تأوى إلى قناديل معلقة بالعرش، وتقف عن النار أى تقول فيها بالوقف أى محلها حيث لا يعلمه إلا الله ، فلم يثبت عندى حديث اعتمده فى ذلك وقيل تحت الارض لما روى ابن عبد البر وضعفه من حديث ان عمر مرفوعا لا يركب البحر إلاز غا أو حاج أو معتمر فان تحت البحر ناراً . وووى عنه أيضاً موقوفا لا يتوضأ بماء البحر لأنه طبق جهم وضعفه ، وقبل هى على وجه الارض لما روى وهب أيضاً .

قال أشرف ذو القرنين على جبل قاف فرأى تحته جبالا صغاراً \_ إلى أن قال \_ يا قاف أخبرنى عن عظمة الله فقال إن شأن ربنا لعظيم . إن ورائى أرضاً مسيرة خسيائة عام فى خسيائة عام من جبال ثلج يحطم بعنها بعضا ولو لا هى لاحترقت من جبنم . وروى الحارث بن أسامة فى مسئده عن عبد الله بن سلام قال : الجنة فى السماء والنار فى الارض ، وقيل محلها فى السماء . انتهى كلام السيوطى ومثله فى الذذكرة للقرطبى قال . فهذا يدل على أن جهنم على وجه الارض والله أعلم ، ووضعها وأين هى من الارض . انتهى .

وقال الشبيخ أحمد ولى الله المحدث الدهلوى فى عقيدته: ولم يصرح نص بتمين مكانهما بل حيث شاء الله تعالى إذ لا إحاطة لنا بخلق الله وعوالمه، انتهى . أقول وهذا القول أرجيج الاقوال وأحوطها إن شاء الله تعالى .

本本 立本 本本

# ﴿ باب ﴾

#### ( في آيات من الكتاب العزيز وردت في جمنم ).

قال القرطبي في التذكرة: ذكر الله تعالى النار في كتابه ووصفها وأخبر بها على لسان نبيه (ص) ونعتها وأوعد بها الكافرين وخوف الطفاة والمتمردين والعصاة من الموحدين لينزجروا عما نهاهم، والآى في هذا المعنى كثيرة، انتهى وهذا الكثير أذكره في بابين فهذا الباب أوردت فيه ما ورد من ذكر النار في الكتاب ثم أنبعه بباب آخر أذكر فيه ما ورد في صفة النار وأهلها وإن كان في هذا الاختيار والترتيب بعض التكرير وباقه التوفيق .

قال تعالى ( فاتقوا النار التي وقودها الناس والحجارة أعدت المكافرين). الوقود بالفتسح الحطب وبالضم التوقد وفيه دليل على عظم تلك النار وقوتها . وفي هذا من النهويل ما لا يقادر قدره من كون هذه النار تتقد بالناس والحجارة فأوقدت بنفس ما يراد إحراقه بها ، ومعنى ( أعدت ) جعلت عدة لعذا يهم وهيئت كذلك قاله ابن عباس .

وعن أنس قال تلا رسول الله (ص) هذه الآية فقال أوقد عليها أان عام حتى احرت وألف عام حتى اجرت وألف عام حتى اسودت فهى سوداء مظلمة لا يطفأ لهيبها، أخرجه ابن مردويه والبيهةى فى شعب الإيمان وأخرج ابن أبى شيبة والترمذى وابن مردوية والبيهةى عن أبى هريرة مرفوع مثله وأخرج أحمد ومالك والبخارى ومسلم عنه بلنظ أن رسول الله (ص) قال ( نار بهنى آدم التى يوقدون جزء من سبعين جوزء من نار جهنم. قالوا يا رسول الله إن كانت لمكافية قال فانها قد فضلت عليها بتسمة وستين جرء كلين مثل حرها.

وعن أبى هريرة قال ترونها حمراء مثل ناركم هذه الني توقدون ، إنها لأشد سوادا من القسار ، قال الشوكاني في فتح القدير : والآية دلت على أنها مخلوقة إذ الآخبار عن إعدادها بلفظ الماضي دليسل على وجودها وإلا لزم الكذب في خبر الله تعالى ، فما زعمت المعتزلة من أنها تخلق يوم الجزاء مردود وتأويلهم بأنه يعبر عن المستقبل بالماضي لتحقيق الوقوع ومثله كثير في في القرآن مدفوع بأنه خلاف الظاهر ولا يصار إليه إلا بقرينة والاحاديث الصحيحة المتقدمة تدفعه . انتهى .

وقال تعالى ( والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أوائك أصحاب النارهم فيها خالدون). أى لا يخرجون منها ولا يموتون فيها والخلد والخلود البقاء الدائم الذى لا ينقطع وقد يستعمل بجازاً فيما يطول : دام أو لم يدم ، والمراد هنا الاول لما تشهد له الآيات والاحادبث .

وعن أبن مسعود قال: قال رسول الله (ص) لو قبل الأهل النار إنكم ماكثون فى النار عدد كل حصاة فى الدنيا لفرحوا ولو قبل الأهل الجنة إنكم ماكثون عدد كل حصاة لحزنوا ولكن جعل لهم الابد · أخرجه الطبرانى وابن مردويه وأبو نعيم وقال ابن عباس يخبرهم أنه الثواب بالخير والشرمقيم على أهله أبداً الانقطاع له .

وقال تعالى (وقالوا لن تمسنا النار إلا أياماً معدودة) أى قدراً مقدرا يحصرها العدد ويلزمها فى العادة القلة ثم يرفع عنا العذاب قاله اليهود، وفى سبب نزولها فى الحديث قال رسول الله صلى الله عليه وسلم كذبتم بل أنتم خالدون مخلدون فيها، قال عكرمة وهذه الآية فى مواضع من القرآن.

وقال تعالى (ولاتسئل عن أصحاب الجحيم) وهى النار الشديدة التأجم وكل نار بعضها فوق نار، وقال أبو مالك : الجحيم ما عظم من النار، وقال تعالى (ومن كفر فأمتعه قليلا ثم اضطره إلى عذاب النار وبئس المصير) أي سأرزقه في الدنيا مدة حياته ثم ألزه لز المضطر إلى عذابها.

وقال تعالى (وما هم بخارجين من النار) فيه دليل على خلود الكفار في النار وظاهر هذا التركيب يفيد الاختصاص وجعله الزمخشرى للنقوية لغرض له يرجع إلى المدهب والبحث في هذا يطول، وعن ثابت بن معبد قال ما زال أهل النار يأملون الجروج منها حتى نزلت هذه الآية .

وقال تعالى (أوائلك ما يأكلون فى بطونهم إلا النار) ذكر البطون دلالة وتأكيداً على أن هذا الاكل حقيقة ، وقال تعالى ( فا أصبرهم على النار) مسناه المتعجب والمراد تعجب الخلق من حال هؤلاء الذين باشروا الاسباب الموجبة لعذاب النسار فكأنهم بهذه المباشرة للاسباب صبروا على المعقوبة فى نارجبنم .

وقال تعالى ( وقنا عذاب الهار ) وقال تعالى ( وإذا قبل له اتق الله الخدته العزة بالإثم فحسب جهنم ولبئس المهاد ) أى كافيه معاقبة وجزاء وسميت مهادا لآنها مستقر الكفار ، وقبل أنها بدل لهم من مهاد والمهاد الفراش ، قال جاهد بدّسما مهدوا لأنفسهم ، وقال ابن عباس بدّس المنزل وهسدا من باب النهكم والاستهزاء .

وتمال تعالى (أولئك يدعون إلى النار) أى إلى الاعمال الموجبة للنار فكان فى مصاهرة المشركين ومصاهرتهم ومصاحبتهم من الخطر النظيم ما لا مجوز للمؤمنين أن يتعرضوا له ويدخلوا فيه، وقال تعالى (أولئك هم وقود النار) أى حطب جهتم الذى تسعر به، وقال تعالى (قل للذين كفروا ستغلبون وتحشرون إلى جهنم وبئس المهاد) الجلة مستأنفة تهويلا وتفظيماً أى بئس ما مهد لهم فيها ، وقال تعالى (وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقد كم منها) وشفا كل شيء حرفه أى كنتم على طرفها من مات منكم وقع فى النار فبعث الله عمداً صلى الله عليه وسلم واستنقذكم به من تلك الحفرة.

وقال تعالى ، واتقوا النار التى أعدت للحكافرين ، قال بعضهم إن هذه الآية أخوف آية فى القرآن حيث أوعد الله المؤمنين بالنار المعدة للكافرين إن لم يتقوه ويجتنبوا محارمه ، وقال تعسالى ، مأواهم النار وبش مثوى الظالمين ، أى مسكنهم الذبن يستقرون فيه وكلمة , بئس ، تستعمل فى جميع المذام ، وفى جعلها مثواهم رمز إلى خلودهم فان المثوى مكان الإفامة المنبثة عن المكث ، والماوى المسكان الذي يأوى إليه الإنسان ، وقدم المأوى على المثوى لأنه على الترتيب الوجودى يأوى ثم يثوى .

وقال تعالى ، ومأواه جهم وبيس المصير ، أى المرجع يعنى الغال والمتخلف عن رسول الله (ص) : وقال تعالى ، ذوقوا عذاب الحريق ، والحريق اسم النار الملتهة وإطلاق الذوق على إحساس العذاب فيه مبالغة بليغة ، وقال تعالى ، فمن زحزح عن النار وأدخل الجنة فقد فاز ، المزحزحة التنحية والابعاد ، وقالى تعالى ، سيحانك فقنا عذاب النار ، ربنا إلك من تدخل النار فقد وقال أخذيته وما للظالمين من أنصار ، قال المفضل أخزيته أهلكته وقبل فضحته وأبعدته ، قال سعيد بن المسهب : هذه الآية خاصة بن لا يخرج منها .

وقيل بالحجاز والأول أولى، وقالى تعالى وسيصلون سميرا، أى بأكلهم أموال اليتامى والصلا هو القسخن بقرب النار أو بمباشرتها، والسمير الجر المشتمل وقيل النار الموقدة، وقال تعالى وومن يعص الله ورسوله ويتعد المشتمل وقيل النار الموقدة ، وقال عذاب مهين، أى وله بعد إدخاله التار

عيداب ذو إهانة لا بعرف كتمه. ولا دليل قى الآبة للمعتزلة على أن العصاة والفساق من أهلى الإيمان يخلدون فى النار، قال تعالى, فسوف نصليه نارا، أى عظيمة يحترق فيها.

وقال تعالى , وكنى بجهنم سعيرا ، أى ناراً مسمرة لمن لا يؤمن .

وقال تعالى , سوف نصليهم فارا كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ليذوقوا العذاب ، أى آنيناهم مكان كل جلد محترق جلدا آخر غمير محترق فان ذلك أبلغ في العذاب المشخص لان إحساسه لعمل النار في الجلد الدى لم يحترق أبلغ من إحساسه لعملها في الجلد المحترق ، قال معاذ تبدل في ساعة مائة مرة .

وعن ابن مسعود أن غليظ جلد الكافر اثنان وأربعون ذراعاً وقال الحسن تأكلهم النار في كل يوم سبعين ألف مرة ، وقال تعالى (ومن يقتل مؤمنا متعمداً فجزاؤه جهنم خالداً فيها) وليس وراء هذا التشديد تشديد ، ولا مثل هذا الوعيد وعيد .

وقال تعالى (ومن يشاقق الرسول من بعد ما تبين له الهدى ويقبع غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى ونصله جهنم وساءت مصيراً.

وقد استدل جماعة من أهل العلم بهذه الآية على حجية الاجماع ولاحجة في ذلك كما قرره الشوكاني في كتبه وقررته أنا في فتح البيان ، وقالى تعالى (أولئك مأواهم جهنم ولا يجدون عنها محيصا) أي معدلا وقيل ملجأ ومخلصا ومجدا ومهربا ، والمحيص اسم مكان وقيل مصدر.

وقال تمالى ( ألم تسكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيرا ) أى مكانا يصيرون إليه ، والآية تدل على أن من لم

يتمكن من إفامة دينه في بلد كما يجب بأى سبب كان وعلم أنه يتمكن من إقامته في غيره حقت عليه الهجرة ، وفي الباب أحاديث ذكرناها في خاتمة كتاب (العبرة بما جاء في الغزو والشهادة والهجرة) فراجعه.

وقال تعالى ( إن الله جامع المنافقين والسكافرين في جهنم جميعا ) أي كيا اجتمعوا في الدنيا على الكفر والاستهزاء ، وقال تعالى ( إن المنافقين في الدرك الاسفل من النار وان تجد لهم نصيرا ) أي في الطبق الذي في قعر جهنم ، والدرك الطبق ، والنار دركات سبع بعضها فوق بعض ، وسميت طبقاتها دركات لانها متداركة متتابعة .

فالمنافق فى الدرك الاسفل منها وهى الهاوية لغلظ كفره وكثرة غوائله، وأعلى الدركات جهنم ثم لظى ثم الحطمة ثم السعير ثم سقسر ثم الحجيم ثم الهاوية وسيأتى تفصيل لذلك ، وقد يسمى جميعها باسم الطبقة العليا، أعاذنا الله منها وقيل الدرك بيت مقفل عليهم تتوغد فيه النار من فوقهم ومن تحتهم.

وإيما كان المفافق أشد عذاباً من الكافر الآنه أمن السيف في الدنيا فاستحق الدرك الاسفل في الآخرة تعديلا ، ولأنه مثله في الكفر وضم إلى كفره الاستهزاء بالإسلام وأهـله ، فال ابن مسعود . الدرك الاسفل توابيت من حديد مقفلة عليهم وفي لفظ مبهمة عليهم أي مقلقة لا يهتدى لمكان فتحها ، وعن أبي هريرة نحوه .

وقال تعال (إن الذين كفروا وظلموا ان يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم طريقا إلا طريق جهنم خالدين فيها أبدا) والمعنى يدخلهم جهنم لكونهم افترفوا ما يوجب لهم ذلك بسو. اختيارهم وفرط شقائهم وجحدوا الواضح وعاندوا الدين .

وقال تعالى ( والدين كفروا وكذبوا بآياتنا أوائك أصحاب الجحيم ) أى ملابسوها ، والجملة مستأنفة أن بها اسمية دالة على الثبوت والاستقرار ، وهذه الآية نص قاطع فى أن الحلود ليس إلا للكفار ، لأن المصاحبة تقتضى الملازمة .

وقال تعالى (إن أريد أن تبوء بإثمى وإثمك فتكون من أصحاب الفار ، وذلك جزاء الظالمين )أى من الملازمين لها، قال تعالى (يريدون أن يخرجوا من الفار وما هم بخارجين منها ولهم عذاب مقيم )أى دائم ثابت لا يزول عنهم ولا يتنقل أبداً.

وقد تواترت الاحاديث تواتراً لا يخنى على من له أدنى إلمام بعلم الرواية بأن عصاة الموحدين يخرجون من النار، فن أنكر هذا فليس بأهل المناظرة لانه أنكر ما هو من ضروريات الشريعة .

وقال تمالى ( انه من يشرك بالله فقلد حرم الله عليه الجنة ومأواه النار ) أى مصيره إليها في الآخرة .

وقال تعالى ( ولو ترى إذ وقفوا على النار ) أى حبسوا عليها وقبل ادخلوها وقبل بقربها معانين لها ، والتقدير لرأيت منظرا هائلا وحالا فظيماً وأمراً عجيباً .

وقال تعالى (الذين أبسلوا بما كسبوا لهم شراب من حميم وعذاب أليم بما كانوا يكفرون ) والحبم الماء الحار البالغ نهاية الحرارة ، ومثل قوله تعمالي ( يصب من فوق رؤسهم الحميم ) وهو هنسا شراب يشربونه فيقطع أمعاءهم .

وقال تعالى , لأملان جهنم منكم أجمعين ، وفى هـذا من التهـديك ما لا يقادر قدره، وقال تعالى , لهم من جهشم مهاد ومن فوقهم غواش ، جمع غاشية أى نيرانى تحيط بهم من تحتهم وتغشاهم من فوقهم كالاغطية، قال ابن عباس المواش اللحف ، وبه قال القرطي والمنحاك والسدى.

وقال تعالى ، ولقد فارأنا لجهنم كشيراً من الجن والإنس لهم قلوب لا يفقهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضل أولئك هم الفافلون ، أى جعلهم سبحانه للنار بعدله وبعمل أهلها يعملون ، وقد علم ما هم عاملون قبسل كونهم كا ألبت في الاحاديث الصحيحة .

وعن ابن عمر رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ان الله لما ذرأ لجهنم أخرجه ابن جرير وأبن أبى حاتم وأبو الشيخ وابن النجار(٥٠).

وعن عائشة قالت قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن الله خلق للجنة أهلا خلقهم لها وهم فى أصلاب آبائهم، وخلق للنار أهلا خلقهم لها وهم فى أصلاب آبائهم أخرجه مسلم.

وقال تعالى , إن للمكافرين عذاب النار ، إشارة إلى المقاب الآجل الذي أعده الله لهم فى الآخرة ، وقال تعالى ، والذين كفروا إلى جهنم يحشرون ، أى يساقون إليها لا إلى غيرها والمراد المستمرون على الكفر .

وقال تعالى دَ فيجعله ، أى الفريق الخبيث في جهنم . أو لثلث هم الخاسرون ، . أى الكاملون في الحسران .

وقال تعالى , ذوقوا هـذاب الحريق ، أى المحرق والمذوق قد يكون عسوساً وقد يوضع موضع الابتلاء والاحتبار .

<sup>(</sup>٥٠) لم أقف على رجال سنده فلينظر ١ ﻫ . من الأصل .

وقال تعالى , أولئك حبطت أعمالهم وفى النار هم خالدون ، وفى هذه الجلة الإسمية مع تقديم الظرف المتعلق بالخبر تأكيد لمضمونها . وقال تعالى و والذين يكنزون الذهبوالفضة ولا ينفقونها فى سبيلي الله فبشرهم بعداب أليم ، يوم يحمى عليها فى نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم ، هذا ما كنزتم لانفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون ، .

والبشارة بالعذاب من باب النها وأن النار توقد على ما ذكر من الاعضاء وهى ذات همى وحر شديد ، وقال تعسالى ، وإن جهنم لحيانة بالكافرين ، أى مشتملة عليهم من جميع الجوانب لا يجدون عنها معاصاً ولا يتمكنون من الحروج منها بحال من الاحوال ، وهذا وعيد لهم على ما فعلوا ، وقال تعالى ( ألم يعلم أنه من يحسادد الله ورسوله غإن له نار جهنم ما فعلوا ، وقال تعالى ( ألم يعلم أنه من يحسادد الله ورسوله غإن له نار جهنم خالداً فيها غلك الحزى العظيم ) أى يخالفهما وأصل المحاددة وقوع هذا فى حدردك في حديد الله المنافقين والمنافقات والكفار نار جهنم خالدين فيها هي حسبهم ولعنهم الله والمعنى يصلونها مقيمين فيها مقدرين الحلود والنار كافيهم جزاء وعقاعاً لا يحتاجون إلى زيادة على عذابها .

وقال تعالى (قل نار جهنم أشد حراً لوكانوا يفقهون) أى حراً كثيراً فى زمن كبير بل غير متناه أبد الآبدين ودهر الداهرين ، وقال تعالى ( ومأواهم جهنم بما كانو يكسبون ) والمأوى كل مكان يأوى إليه ليلا أو نهاراً .

وقال تعالى (أفن أسس بنيانه على تقوى من الله ورضوان خير أم من أسس بنيانه على شفا جرف هار فأنهار به فى نار جهنم والشفا الشفير يقال اشفا على كذا إذا دنا منه وقرب أن يقع فيه والجرف ما ينجرف بالسيول

وهى العبوانب التى تنخفر بالماء ، وقيل المكان الذى أكل الماء تحته فهو إلى السقوط قريب ، وقيل البشر الذى لم تطو ، وقيل هو الهوة ، والاجتراف اقتلاع الشيء من أصله والهار الساقط .

قال أبن عباس أى صيرهم نفاقهم إلى النار وجاء بالانهيار الذى هو للجرف ترشيحاً للمجاؤ، فسبحان الله ما أبلغ هذا الحكلام وأقوى تراكيبه وأوقع معناه وأفصح مبناه، وقال تعالى ( من بعد ما تبين لهم أنهم أصحاب المجحم) فيه النهى عن الاستغفار للمشركين الذين هم أهل النار.

وقال تعالى ( لهم شراب من حميم وعذاب أليم) وهو الماء الحار الذي قد انتهى حره وكل مسخن عند العرب فهو حميم، وقال تعالى ( أوائك الذين ليس لهم في الآخرة إلا المنار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا بعملون ) الآية خاصة بالكفار، وقال تعالى ( ومن يكفر به ) أى بالنبي أو القرآن (من الآحزاب فالنار موعده ) أى من أهل النار لا محالة وفي جعل النار موعداً اشعار بأن فيها مالا يحيط به الوصف من أفانين العذاب.

عن أبي هريرة رضى, الله عنه قال : قال رسول الله (ص) ، والذى نفس محمد بيده لا يسمع بى أحد من هذه الآمة لا يهودى ولا نصرانى ومات ولم يؤمن بالذى أرسلت به إلا كان من أصحاب النار، أخرجه البغوى بسنده . قال سعيد بن جبير ما بلغنى حديث عن رسول الله (ص) على وجهه إلا وجدت مصداقه فى كناب الله حتى بلغنى هذا الحديث فقلت أين هذا في كتاب الله؟ حتى أتيت على هذه الآية .

وقال تعالى ( ولا تركنوا إل الذين ظلموا فتمسكم النار ) وفيه أن الظلمة أهل النار ومصاحبة النار توجب لا محالة مسها ، وهذا فيمن ركن إلى من ظلم فكيف بالظالم نفسه ؟ وقال تعالى ( وتمت كلمة ربك لاسلان جهنم من

الجنة والناس أجمعين ) أي من يستحقها من الطائفتين .

رقال تعالى (أولئك الأغلال في أعناقهم وأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون) جمع غل بالضم وهو طوق من حديد يجعل في العنق وتشد به اليد إلى المنتى أى يطون بها يوم القيامة كما يقاد الاسير ذليلا بالغل، وقال تعالى (وعقبي المسكافرين النار) أى ليس لهم عاقبة ولا متتهي إلا ذلك.

وقال تعالى (من وراثه جهنم) أى من بعده وقيل من أهامه (ويسقى من ماء صديد) أى ما يسيل من الجلود واللحوم، وهو دم مختلط بقبح يسيل من جلد الكافر ولحمه. وقال مجاهد هو القبيح والدم، وقال القرظى هو ما يسيل من فروج الزناة يسقاه الكافر (يتجرعه ولا يكاد يسينه) أى يبتلعه.

وعن أبى أمامة عن النبى (ص) قال يقرب إلى فيه فيكرهه فإذا أدفى منه شوى وجهه ووقعت فروة رأسه فاذ شربه قطع أمعاءه حتى يخرج من دبره يقول الله (وسقوا ماء حميا فقطع أمعاءهم)، وقال (وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل يشوى الوجوه السرال وساءت مرتفقا) أخرجه أحمد والنرمذي واستغربه والنسائي وابن أبي الدنيا وأبو يعلى وابن مردويه والسبق وأبو نعيم في الحلمية.

(ويأتيه الموت من كل مكان) أى من كل جهة من الجهات الست أو من كل موضع من مواضع بدنه ، والمراد بالموت البلاء الذى يصيب المكافر في النار سهاه مونا لشدته (وما هو بميت) حقيقة فيستريح وفيل تعلق نفسه في حدجرته فلا تخرج من فيه فيموت ولا ترجع إلى مكانها من جوفه فيحيا ، ومثله قدوله (لا يموت فيها ولا يحيا) وقيل ما هو بميت لقطاول شدائد الموت

به وامتداد سكراته عايه (ومن ورائه عذاب غليظ) أى شديد يستقبل فى كل وقت عذابا أشد مما هو عليه، قبل هو الخلود فى النار وقبل حبس الانفاس.

وقاله تعالى (الذين بدلوا نعمة الله كفراً وأحلوا قومهم دار البوار جهنم يصافرنها وبئس المقرار) أى قرارهم فيها، أو بئس المقر جهنم ، والبوار الحلاك ، وقال تعالى ( لا جرم أن لهم النار وأنهم مفرطون) أى مقدمون إلى النار ، وقيل متروكون منسيون فيها ، وقيل معجلون إليها ، وقيل مسرفون في الذنوب ، وقرى ، بكسر الراء أى مضيعون أمر الله .

وقالي تعالى ( وجعلنا جهذم للمكافرين حصيراً ) أى سجنا و محبسا لا يخلصون عنها أبداً ، وقبل فراشا ومهاداً ، وقال تعالى ( ثم جعلنا له جهنم يصلاها مذموما منسوراً ) أى ملوماً من الخلق مطروداً من رحمة الله مبتعداً عنها أي وقال تعالى ( و تجمعل مع الله إلها آخر فتلقى في جهنم ملوماً مدحوراً ) ومعناه ما تقدم آنفاً ، وقال تعالى ( فن تبعك منهم فإن جهنم جزاءكم جزاء موفوراً أى وافرا مكلاً ، وقيل موفراً بإضهار تجازون .

وقالى تعالى (وعرضنا جهنم يومئذ للسكافرين عرضا) أى أظهر ناها حنى شاهدوها يوم جمعنا لهم ، وفى ذلك وعيد السكفار عظيم لما محصل لهم عند مشاهدتها من المنزع والروعة ، وقال تعالى (إنا أعتدنا جهنم للسكافرين نزلا) يتمتعون به عند ورودهم ، والنزل المأوى والمنزل، والمعتى أن جهنم معدة لهم كا يعد المنزل المضيف .

وقال تعالى (ثم لنحصرنهم حول جهنم جثيباً) أى جانين على ركبهم لل يصيبهم من هول الموقف وروعة الحساب ، وقيل جثيباً أى جماعات ، وقال ابن عباس قموداً . وقال تعالى (وإن منكم إلا واودها) أى النار (كان على ربك حكما مقضيا) أى أمراً محتوماً لازما قد قضى سبحانه أقه

#### لا بد من وقوعة لا محالة بمقتضى حكمته لا يايجاب غـير، عليه .

وقد وردت أحاديث تدل على إخراج المؤمن الموحد من النار المسلم معروفة ، وقال تمالى ( ونسوق المجرمين إلى جهنم ورداً ) أى مشاة عطائاً ، قيلى يساقون إلى النار باهانة واستخفاف كأنهم نعم عطاش تصاق إلى الماء ، وقال تعالى ( إنه من يأت ريه بجرما فان له جهنم لا يموت فيها ولا يحيا ) وهذا تحقيق لكون عذا به أبقى وقال تعالى ( ومن يقل منهم إنى إله من دونه فذلك نجزيه جهتم كذلك نجزى الظالمين ) أى الواضعين الإلهية والعبادة فى غير موضعها .

وقال تعالى ( لا يكفون عنى وجوهم النسار ولا عن ظهورهم ) أى لا يقدرون على دفعها من جانب من جوانهم ، وقال تعالى ( إنكم ما تعبدن من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون ) أى وقود النار وحطها . وكل ما أوقدت به النار أو هيجتها فهو حصب قاله الجوهرى ، وقال أبو عبيدة : كل ما قذفته في النار فقد حصبها به ، وقال تعسالى ( ونذيقه يوم الفيامة عذاب الحريق ) أى عذاب النار المحرقة ، وقال تعالى ، أولئك أصحاب الجحيم ، أى النار الموقدة .

وقال تعالى (أفأنبئكم بشر من ذلكم؟ النار وعددها الله الذين كفروا وبشس المصير) أى الموضع الذى يصيرون إليه، وقال تعالى , فى جهيم خالدون تلفح وجوههم النار وهم فيها كالحون ، أى تحرقها ، والسكالح الذى قد شمرت شفتاه وبدت أسنانه .

وعن أبى سعيد الحدرى رحمى الله عنه عن النبي صلى الله عليب وسلم في الآية قال: تشويه النار فتتقلص شفته العليا حتى تبلغ وسط رأسه وتسترشي

شفته السفلي حتى تضرب سرته ، أخرجه الترمذي ، وقال حـــدبث حسن صحيح غريب ، وقال تعالى ، ومأواهم النار ولبئس المصير أي المرحع .

وقال تعالى , وأعتدنا لمن كذب بالساعة سعيرا ، وهى النسار المشتعلة ، والنار موجودة اليوم لهذه الآية ، وقال تعالى , فكبت وجوههم فى النار ، أى طرحوا عليها ، وقال تعالى , أليس فى جهنم مثوى الكافرين، أى مكان يستقرون فيه ، والاستفهام للتقرير ، وهذه فى مواضع القرآن .

قال تعانى دولوكان الشيطان يدعوهم إلى عذاب السعير، أى النار المستمرة وقال تعالى د وأما الذين فسقوا فمأواهم النار، أى منزلهم الذى يصيرون إليه ، وقال تعالى د إن الله لعن الكافرين وأعد لهم سعيراً خالدين فيها أبداً ، أى بلا انقطاع ، وهذا تأكيد لما استفيد من « خالدين » .

وقال تعالى , ومن يذغ منهم عن أمرنا نذقه عداب السعير ، قال أكثر المفسرين وذلك في الآخرة . وقال تعالى , ونقول الذبن ظلموا ذوقوا عذاب النار التي كنتم بها تكذبون ، أى الدنيا . وقال تعالى , إنما يدعوا حزبه ليكونوا من أصحاب السعير ، أى من أعل النار ، وقال تعالى , الذين كفروا لهم نار جهنم لا يقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها كذلك نجوزى كل كفور ، . وقال تعالى , هذه جهنم التي كنتم توعدون ، أى بها في الدنيا على ألسنة الرسل ، وقال تعالى , فاهدوهم إلى صراط الجحيم , أى عرفوا هؤلاء المحصورين طريق النار وسوقوهم إليها ، وقال تعالى , فطلع فدرآه في سواء الجحيم ، أى في وسطها .

وقال تمالي وثم إن مرجعهم لإلى الجحيم ، أي بعد شرب الحيم وأكل

الزقوم. وقال تعالى , ابنوا له بنيانا فألقوه في الجحيم (١٥). أى النار شديدة الاتقاد، وقال تعالى , إلا من هو صال الجحيم ، أى من أهل النار، وألسلي الدخول ، وقال تعالى , وإن للطباغين لشر مآب ، جهنم يصلونها فبئس المهاد، أى الفراش ، وقال تعالى لإملان جهنم مئك وبمن تبعك منهم أجمعين ، أى مى ذرية آدم ، وقال تعالى , قل تمتع بكفرك قليلا إنك من أصحاب النار، أى مصيرك إليها عن قريب وإنك ملازمها ومعدود من أهلها على الدرام، وهو تعليل لقلة المتمنع ، وفيه من التهديد أمر غظيم .

وقال تعالى , أفأنت تثقد عن في النار ، أي حقت عليه كلمة العداب .

وقال تعالى , وكذلك حقت كلمة ربك على الذين كفروا أنهم أصحاب النار ، أى لأجل أنهم مستحقون للنار ، وقال تعالى , وقهم عذاب الجحيم ، أى احفظهم منه واجعل بينهم وبينه الوقاية ، وقال تعالى , إن المسرفين هم أصحاب النار ، أى المستكثرين من معاصى الله ، وقيل السفاكون المدماء بغير حقها ، وقيل الجبارون المتكبرون ، وقال تعالمى ,إن الذين يستكبرون عيادتى سيدخلون جهنم داحرين ، أى ذليلين صاغرين ، وهذا وعيد شدبد لمن استكبر عن دعاء الله ، وقال تعالى (ثم في النسار يسجرون) أى توقد بهم النسار و تملا بهم النسار و تملا بهم .

وقال نعالى . ادخلوا أبواب جهنم فبئس مثوى المتكبرين، وتقدم نحق

<sup>(</sup>١٥) المراد به نار الدنيا ، وهو جزء من نار الآخرة . ١. ه . من الاصل .

هذه الآية ، وغال تعالى , ذلك جزاء أعداء الله النار لهم فيها دار الحلد ، أى دار الإقامة التي لا انقطاع لها ولا انتقال عنها . وقال تعالى , أفن يلقى في النار خير أم من يأتى آمنا بوم القيامة ، الاستفهام للتقرير ، والغرض منه النبيه على أن الملحدين في الآيات يلقون في النار . وقال تعالى , إن المجرمين في عداب جهم خالدون ، أي أهل الإجرام الكفرية . وقال تعالى , أعد لهم جهنم وسامت مصيرا ، وقد تقدم نحو هذه الآية .

وتمال تعالى ، إن أعتدنا للمكافرين سعيرا ، أي النار الشديد الحر .

وقال تعالى , يوم يدعون إلى نار جهنم دعا ، الدع الدفع حنف وجفوة ، قال مقاتل تغل أيسيهم إلى أعناقهم وتجمع نواصيهم إلى أقدامهم ثم يدفعون إلى جهنم دفعاً على وجوههم ، وقال تعالى , مأواكم النار هي مولاكم ويئس المسبر ، أي أن أولى بكم وقيل هي ناصركم على طريقة قول الشاعر ، تحية بينهم ضرب وجمع .

وقال تعالى و حسبهم جهنم يصلونها فبئس المصير ، تقدم نحو هذه الآية ، وقال تعالى و ولهم فى الآخرة عذاب النار ، أى وإن نجوا من عذاب الدتما : وقال تعالى وقال تعالى و فكان عافيتهما أنهما فى النهار خالدين فيها ، وقال تعالى و وأعتدتا لهم عذاب السعير وللذين كفروا بربهم عذاب جهنم وشيل المصير ،

وقال تعالى و أغرقوا فأدخلوا نارا ، وهى نار الآخرة ، وهذا من التعبير عن المستقبل بالماضى لتحقيق وقوعه ، ومثله قوله و النار يعرضون عليها غدوآ وعشيا ، وقال تعالى و وأما الفاسقون فكانوا لجهنم حطبا ، فيه دليل على ان الجمي الحكافر يعذب في النار .

وقال تعالى , ومن يعص الله ورسوله فإن له نار جهنم خالدين فيها أبدآ . . وقال تعالى , إنا أعندنا السكافرين سلاسل وأغلالا وسميرا . . وقال تعالى , إنا أعتدنا للمكافرين سلاسل وأغلالا وسعيرا , وقال تعالى , وبرزت الجحيم لمن يرى ، أى أظهرت النار المحرقة إظهاراً بينا مكشوفا لا يخفى على أحد قال مقاتل كشف عنها الفطاء فينظر إليه الحلق والظاهر أنها ترزلكل داء .

وقال تعالى , وإذا الجحيم سعرت ، أى أجبجت وأوقدت لأعداء الله إيقادا شديداً أو زيد في إحمائها .

وقال تعالى . إن الفجار لفى جحيم ، أى نار , يصلونها يوم الدين وما هم عنها بغائبين ، وقال تعالى ، إن كتاب الفجار لنى سجين وما أدراك ما سجين كتاب مرقوم ويل يؤمئذ للمكذبين ، وفى تفسير ، سجين ، أقوال ذكرناها فى تفسير فتح البيان وأولاها ما فسر به سبحانه فى هذه الآية .

وقال تعالى دويتجنبها الأشقى الذى يصلى النار الكبرى، أى العظيمة الفظيعة لانها أشد حراً من غيرها وهي نهار جهذم والنار الصغرى نهار الدنيا وقال الزجاج هي السفلي من أطباق النهار وقيل أن في الآخرة نيرانا ودركات متفاضلة فكما أن السكافر أشتى العصاة فكذا يصلى أعظم النيران.

وقال تعالى « وجى ، يومئذ بجهنم يومئذ يتذكر الإنسان وأنى له الذكرى » . قال الواحدى قال المفسرون جى ، بها يوم القيامة مزمومة بسبعين ألف زمام مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها حتى تنصب عن يسار العرش فلا يبقى ملك مقرب ولا نبى مرسل إلا جثى لركبتيه يقول يا رب نفسى نفسى .

قلت وهذا الذي نقله قد أتى مرفوها عن رسول الله صلى الله عليه وسلم كما تقدم فى الباب .

وقال تعالى , عليهم نار .ؤصدة ، أى مطبقة مغلقة الأبواب .

وقال تعالى , سندعوا الزبانية ، أى الملائكة الفلاظ الشداد وهم خزنة جهنم قاله الزجاج وقال قتادة هم الشرط فى كلام العرب ، وقال تعالى ، نار حامية ، أى قد انتهى حرها وبلغ فى الشدة إلى الغاية .

وقال تعالى , لترون الجحيم ثم لترونها عين اليقين ، أى الرؤية التي هى نفس اليقين .

\*\* \*\*

#### 

قال تعالى ( بلى من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدرن) المراد بالديئة هنا الجنس ، ولا بد أن يكون سببها محيطاً به من جميع جوابه فلا تبقى له حسنة ، وسدت عليها مسالك النجاة ، والخدلود في النار هو للكفار بالشرك فيتعين تفسير السيئة والخطيئة في هذه الآية بالمنفض والثرك ، وجدا يبعل تشبئ المعترلة والخوارج (۱) لما ثبت في السنة تواترا من خروج عصاة الموحدين من النار ، قال الحسن كل ما وعد الله عليه النسار فهو الخطيئة .

وقال تعالى (ولا نسأل عن أسحاب الجمعيم) أى عن حالهم التي تكرن لهم في القيامة فانها شذية ، ولا يمكنك في هذه الدار الاطلاع عليها ، وهمنا فيه تخويف لهم وتسلية له صلى انه عليه وسلم ، وعن محمد بن كعب القرظي قال : قال رسول الله وصر ، لبت شعرى حا فعل أولى ؟ فنزلت هذه الآية . أخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر ، قال السيوطي مذا مرسل عنديف الإسنساء ثم رواء عن داود بن عاصم مرفوعا وقال هو معصل الاسناد لا تقوم به الحيجة ولا بالذي قبله .

قلت : وأخبار إسلام أبوى النبي رص، أضعف من ذلك.

وقال تعالى ( إن الذين كمفروا وماتوا وهم كمفار أولئك عليم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين خالدين فيها لا يتخذف عنهم العذاب ولا هم ينظرون ) . واستدل به على جواز لدن الكفار على العموم ، قال القرطبي ولا خماذه في

<sup>(</sup>١) أكد رأى المعتزلة في عصرنا: الإمام الشيخ محمد عبده في تفسير المنار وأكدناه في كتابنا: , الله وصفاته في اليهودية والنصرانية والإسلام ، نسر النهائة العربية ، سنة ١٩٧٨ .

ذلك ، قال بن المربى أن لعن العاصى المعين لا يجوز باتفاق ، وقال تعمالى ( والذين كفروا أولياق هم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ) .

وقال تعالى (إن الذين كفروا لن تغنى عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئاً وأولئك هم وقود النار). وقال تعالى (فأما الذين اسودت وجوههم أكفرتم بعد إيمانكم فذوقوا المعذاب بما كنتم تكفرون) قيل هم أهل الكتاب وقيل المرتدون وقيل المبتدءون وقيل الكافرون فيلقون فى النار، وقيل هم المنافقون.

وقال تعالى ( واتقوا النسار التي أعدت للمكافرين). فيه أنه يمكفر من استحل الربا وهذه الآية أخوف آية في القرآن حيث أوعد الله المؤمنين بالنار المعدة للمكافرين إن لم يتقوه ويجتنبوا محارمه، وقال تعالى « إن الذين يأكلون أمول اليتامي ظلماً إنما يأكلون في بطونهم ناراً وسيصلون سعيرا).

عن أنى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : يبعث يوم القيامة قوما من قبورهم تتأجج أفواههم نارا . فقيل يا رسول الله من هم ؟ قال ألم تو أن الله يقول الاية · أخرجه بن أبى شيبة وأبو يملى والطبرانى وابن حبان فى صحيحه وابن أبي حاتم .

وعن أبى سعيد الخدرى قال حدثنا النبى وص، عن ليلة أسرى به قال نظرت فاذا بقوم لهم مشافر كمشافر الإبل وقد وكل بهم من يأخذ بمشافرهم ثم يجعل في أفواههم صخرا من نار فيقذف في في أحدهم حتى يخسرج من أسافلهم ولهم خوار وصراخ فقلت يا جبريل من هؤلاء؟ قال هؤلاء الذين يأكلون أموال اليتامي ظلما ، الآية . أخرجه ابن جرير وابن أبي حاتم .

وقال تعالمي و ومن بعص الله ورسوله ويتعد حدوده يدخله نارا خالدا فيها وله

عَذَاب مَهِينَ ، والَّايَة فى قُسمة المواريث فَاذَا لَم يَرْضَ فَيهَا لَقْسَمَةُ اللَّهُ وَتَعَدَّى حَدُهُ كَفُرُ إِذَا لَمْ يَتِّبٍ .

وقال تعالى , إن الذين كفروا بآياتنا سوف نصليهم ناراً كلما فضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب ، أى كلما احترقت جلودهم أعطيناهم مكان كل جلد محترق جلداً آخر غير محترق ، فان ذلك أبلغ فى العذاب للشخص ، وقيل المراد بالجلود السرابيل ، ولا موجب لترك المعنى الحقيقي هنا قال ابن عمر يبدلون جلوداً بيضاء مثال القراطيس وتقدم هذه الآية في الباب السابق .

وقال تعالى دولو ترى إذ وقفوا على الفار فقالوا يا ليتنا نرد ولا تكذب بآيات وبنيا وتكون من المؤمنين ، بل بدا لهم ما كانوا يخفون من فبيل الما قوله - قال فذوقوا المذاب بما كنتم تتكفرون ، قد خسر الذين كذبوا بلقاء الله حتى إذا جاءتهم الساعة بفتة فقلوا يا حسرتنا على ما فرطنا فيها وهم يحملون أوزارهم عل ظهورهم ألا ساء ما يزرون ، .

وقال تعالى , كلا دخلت أمة لعنت أختها حتى إذا أدركوا فيها جميعا قالت أخراهم لأولاهم ربنا هؤلاء أضلونا فأتهم عذابا ضعفا من الثار، قال لكل ضعف ولكن لا تعلمون ) قال السدى يلعن المشركون المشركين واليهود اليهود والتصارى النصارى والصابئون الصابئين ، والمجوس المجوس ، تلعن الآخرة الأولى ولكل طائفة منهم ضعف من العذاب . أما المقادة فبكفرهم وتقاليدهم ، قاله المكرخى .

وقال تعالى , ونادى أصحاب الجنة أصحاب النار أن قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقا فهل وجدتم ما وعد ربكم حقاً قالوا نعم فأذن مؤذن بينهم أن لعنة الله على الظالمين الذين يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجاً وهم بالآخرة

كافرون ، وهذه المناداة لم تكن لقصد الاخبار الهم بما نادرهم به يل القصد تبكيتهم وإيقاع الحسرة في قلوبهم ، عن ان عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم لما وقف على قليب بدر تلا هذه الآية أخرجه ابن أبي شيبة وأبو الشيخ وابن مردويه .

وقال تعالى , ونادى أصحاب النار أصحاب الجنة أن أفيضوا علمينا من الماء أو مما رزقكم الله قالوا إن الله حرمهما على الكاغرين الذين التخذوا دينهم لهوا ولعبا وغرتهم الحياة الدنيا فاليوم ننساهم كما نسوا لعّا. يومهم هذا وما كانوا بآياتنا يجحدون .

قال ابن عباس ينسادى الرجل أخاه فيقسول يا أخى أغثى فانى قد احترقت فأفض على من الماء فيقال أجبه فيقول و إن الله حرمهما على المحافرين ، ومدى تنساهم نتركهم فى النار ، وقال بجاهد نؤخرهم جياعا عطاشا وقيسل نفعل بهم فعل الناسى بالمنسى من عدم الاعتماء بهم وتركهم فى النار تركاكليا . قال ابن عباس نسيهم من الحير ولم ينسهم من الشر ، وسمى جزاء نسيانهم بالنسيان بجازا لآن الله لا ينسى شيئاً .

وقال تعالى و ولو ترى إذ يتونى الذين كفروا الملائكة يضربون وجوهم وأدبارهم ذوقوا عذاب الحريق ، أى جهة الإمام وجهة الخلف يمنى أستاههم ، كنى عنها بالأدبار ، وقيل ظهورهم بمقامع من حديد وهدذا نص فى أن ملائكة الموت عند قبضها لروح الدكافر تضربه بما ذكر وتقول له ما ذكر، ولم ولما كنا محجوبين عن رؤية ذلك وسماعه ، واختلفوا فى وقت هذا الضرب، فقيل يكون عند الموت تضربهم بسياط من نار ، وقيل هو يوم القيامة حين يسيرون بهم إلى النار .

وقال ابن جریعج: برید ما أقبل من أجسادهم وأدبر . وقال تعالى ( یوم یحمی علیہ۔۔ ا فی نار جہنم فتکوی بها جباههم وجنوبهم

وظهورهم هذا ما كنزتم لانفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون) أى النار توقد عليها وهى ذات حمى وحر شديد، وخص النلائة لان التألم بكيها اشد لما فى داخلها من الاعضاء الشريفة، وقيل ليكون الكى فى الجهات الاربع، من قدام وخلف وعن يمين ويسار، وقيل لان الجمال فى الوجه والقوة فى الظهر والجنبين، والإنسان إنما يطلب المال للقوة والجمال، وقبل غير ذلك بما لا يخلو هن تكلف وبعد.

وقال تعالى (والذين كسبوا السيئات جزاء سيئة بمثلها وترهقهم ذلة ، ما لهم من الله من عاصم كأ بما أغشيت وجوههم قطعاً من الليل مظلماً أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون) المراد بالسيئة إما الشرك أو المعاصى والرهق الغشيان . والذلة الحزى والهوان ، والقطع بفتح الطاء جمع قطعة أى طائفة من الليل ، فقيل ظلمة آخر الليل وقال الاخفش سواد الليل .

وإطلاق الخلود هنا مقيد بما تواتر فى السنة من خروج عصاة الموحدين . وقال تعالى ( يقدم قومه ) أى فرعون (يوم القيامة) أى يصير متقدماً سابقا لهم إلى عذاب النار ، كما كان يتقدمهم فى المدنيا ( فأوردهم النار وبئس الورد المورود ) أى المدخل المدخول فيه وهو النار ( وأتبعوا فى هذه الدنيا لعنة ) أى طرداً وإبعاداً من الإسم بعدهم يوم القيامة ( بئس الرفد المرفود ) أى المعون المعان ، أو العطاء المعطى .

وقال تمالى ( فأما الذين شقوا فنى النار لهم فيها زفير وشهيق خالدين فيها ما دامت السموات والأرض إلا ما شاء ربك ) قال الزجاج: الزفير من شدة الانين وهو المرتفع جداً .

قال وزعم أهل اللغة من البصربين والمكوفيين أن الزفير بمنزلة ابتداء صوت الحمير ، والشهيق آخره ، وقيل الزفير للحمار والشهيق للبغل ، وقيل الزفير الصوت الشديد والشهيق الصوت الضعيف ، وقيسل الزفير إخراج النفس والشهيق ردها ، وقيل الزفير من الصدر والشهيق من الحلق . وقيل الزفير ترديد النفس في الصدر من شدة الخوف حتى تنتفخ منه الاصلاع ، والشهيق النفس الطويل الممتد أو رد النفس إلى الصدر ، والمراد بهما الدلالة على شدة كربهم وغمهم وتشبيه حالهم عن استولت الحرارة على قلبه وانحصر فيه روحه .

وفال الليث: الزفير أن يملا الرجل صدره حال كونه في الغم الشديد من النفس ويخرجه ، والشهيق أن يخرج ذلك النفس ، وهدو قريب من قولهم تنفس الصعداء.

واختلف أهل العلم فى معنى هذا التوقيت والاستثناء اختلافاً شديداً ، لأنه قد علم بالأدلة القطعية تأبيد عذاب الكفار فى النار وعدم انقطاعه عنهم ، والكلام على ذلك يطول جداً ، فارجع إلى تفسيرنا فتح البيان ففيه ما يشفى ويكفى لفهم هذا المقام.

وقال تعالى (وترى المجرمين يومئذ مقرنين في الاصفاد سرابيلهم من قط ان وتغشى وجوههم الذار ليجزى الله كل نفس ما كسبت إن الله سريع الحساب ) المراد بالمجرمين المشركون . وهدني مقرنين مشدودين يجعل بعضهم مقروناً مع بعض أى بحسب مشاركتهم في العقائد ، أو قرنوا مع الشياطين أو جعلت أيديهم مقرونة إلى أرجلهم ، والمقرن من جمع في القرن ، وهو الحبل الذي يربط به ، والاصفاد الاغلال والقيود ، قاله قتادة .

وقال ابن عباس الكبول ، وعنه يقول فى وثاق . وقال سعيد بن جبير السلاسل والسرابيل القمص، قاله السدى ، وعن ابن زيد مثله واحدها سربال والمعى قصانهم من قطران تطلى به جلودهم حتى يعود ذلك الطلاء كالسرابيل، وخص القطران لسرعة اشتعال النار فيه ولذعه مع نتن رائحته ووحشة لونه ,

وقال جهاعة هو النحاس المذاب , وبه قال عمر وابن عباس قال عكرمة : هذا القطران يطلى به حتى يشتمل نارا ، وقال سعيد بن جبير القطر : الصفر ، والآن الحار ، وعن عكرمه نحوه .

والقطران فيه لغات، وهو ما يستخرج من الشجر فيطبخ ويطلى به الإبل ليذهب جربها لحدته، وقيل هو دهن ينحلب من شجر الابهل والعرعر والتوت كالزفت تدهن به الإبل إذا جربت وعو الهناء، ولو أراد الله المبالغة في إحراقهم بغير ذلك لقدر، ولكنه حذرهم بما يعرفون.

وعن أبى مالك الاشعرى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: الناشية إذا لم تقب قبل موتها تاهم يرم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب ، أخرجه مسلم وغيره.

ومعنى (تغشى) تعلو أى تضرب النار الوجوه وتخللها ، وقلوبهم أيساً ، وخص الوجوه لأنها أشرف ما فى البدن ، وفيها الحواس المدركة أعادنا الله منها .

وقال تعمالى (وإن جهنم لموعدهم أجمعين سبعة لها أبواب لمكل باب منهم جزء مقسوم) أى موعد الغاوين فهم يدخلون من أبولها، وإنما كانت سبعة لكثرة أهلها ولكل باب من الانباع الغواة نصيب وقدر معلوم متميز عن غيره، والجزء بعض الشيء، والمراد به هنا الحزب والطائفة والفريق، وقيل المراد بالابواب الاطباق طبق فوق طبق.

قال ابن جريج: النار سبع دركات، وهي جهنم ثم لظي ثم الحطمة ثم السعير ثم سقر ثم الجحيم ثم الحاوية، فأعلاها للموحدين والثانية لليهود والنالثة للنصاري والرابعة للصابئين والخامسة للمجوس والسادسة للمشركين والسابعة المعنافقين ، فجهنم أعلى الطبقات ثم ما بعدها تحتما ثم كذلك .

والمعنى أن الله تعالى يجزى. أتباع إبليس سبعة أجزاء، فيدخل كل جزء وأسم دركة من النار ، والسبب فيه أن مراتب الكفر والمعاصى مختلفة فلذلك اختلفت مراتبهم فى النار ، قال الخطيب : تخصيص هذا العدد لأن أعلما سبع فرق ، وقيل جعلت سبعة على وفق الاعضاء السبعة من المعين والأذن واللسان والبطن والفرج واليد والرجل لأنها مصادر السيئات , فكانت مواردها الابواب السبعة . ولما كانت هى بعينها مصادر الحسنات بشرط النية والنية من أعمال المقلب زادت الاعضاء واحداً ، فجعلت أبواب الجنة تمانية . ا. ه

أقول الحكمة فى تخصيص هــــذا العدد لا تنحصر فيا ذكر بل الأولى تفويضها إلى جاعلها سبعة وهو الله سبحانه ، إلا أن يرد به خبر صحيح عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فيجب المصير إليه .

عنى على قال: أطباق جهنم سبعة بعضها فوق بعض: فيعلى الأول ثم الثانى ثم الثالث حتى يملى كلها، وعن بن عمر قال: قال رسول الله دص، الجهنم سبعة أبواب: باب منها لمن سل السيف على أمنى . أخرجه البخارى فى تاريخه والترمذى واستفريه . وعن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الاية: جزء أشركوا بالله وجزء شكوا فى الله وجزء غفلوا عن الله ، أخرجه أبن مردويه والخطيب فى تاريخه .

وقد وردت في صفة النار وأهوالها أحاديث وآثار كثيرة تأتى في محلها .

وقال تعالم (فادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مثومى المتكبرين) يقال لهم ذلك عند الموت ، وقد تقدم ذكر الأبواب، وأن جهنم درجالك بعنها فوق بعض ، أى ليدخل كل صنف في الطبقة التي هو موعود بها . وإنما

قبل لهم ذلك لآنه أعظم في الخزى رالغم، وفيه دليل على أن الكفار بعضهم أشد عذاباً من بعض ، والمراد تكبرهم عن الإيمان والعبادة كما في قوله تعالى ( إنهم كانوا إذا قبل لهم لا إله إلا الله يستكبرون) وقال تعالى ( ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم عمياً وبكا وصها مأواهم جهم كاما خبت زدناهم سعيراً ، ذلك جزاءهم بأنهم كفروا بآياتنا ) وهذا الحشر فيه الوجهان للمنسرين .

(الأول ) إنه عبارة عن الإسراع بهم إلى جهم .

(الثانى) إنهم يسحبون يوم القيامة على وجوههم حقيقة كما يفعل فى الدنيا بمن يبانغ فى إهانته وتعذيبه . وهذا هو الصحيح لقوله سبحانه ( يوم يسحبون فى النار على وجوههم ) .

ولما صبح فى السنة عن أنس رضى الله عنه قال: قيل يا رسول الله كيف يحشر اللناس على وجوههم ؟ قال : الذى أمشاهم على أرجلهم قادر على أن يمشيهم على وجوههم ، أخرجه البخارى ومسلم وغيرهما .

وعن أبى هـريرة رضى الله عنـه قال: قال رسول الله وصه: يحشر الناس يوم القيامة على ثلاثة أصناف: صنف مشاة وصنف ركبانا وصنف على وجوههم ؟ قال إن الذى على وجوههم على أقـدامهم قادر على أن يمشيهم على وجوههم ؟ أما إنهم يبتغون بوجوههم كل حدب وصوب ، أخرجه أبو دادد والترمذى وحسفه البيهقى، والحدب: ما ارتفع الارض.

وفى الباب أحاديث ، والاعمى الذى لا يبصر ، والابكم الذى لا ينطق، والاصم الذى لا يسمع ، أى هذه هيئة يبعثون عليها فى أقبح صورة وأشنع

منظر ، قد جمع الله لهم بين عمى البصر وعدم النطق وعدم السمع ، صع كونهم مسحوبين على وجوههم . وقد أنبت الله تعالى لهم الرؤية والسكلام والسمع فى قوله ( ورأى المجرمون النار ) وقوله ( دعوا هنالك نبورا ) .

وقوله (سمعوا لها تغيظاً وزفيرا) فالمعنى هنا عميا لا يبصرون ما يسرهم، كا لا ينطقون بحجة ، صما لا يسمعون ما يلذ مسامعهم ، وقيل هذا حين يقال لهم اخستوا فيها ولا تكامون ، وقيل يحشرون على ما وصفهم ثم يماد إليهم هذه الاشياء بعد ذلك ، ثم من وراء ذلك المكان الذين يأوون إليه كلما سكن لهب النار بأن أكلت جلودهم ولحومهم زادهم الله تسعراً وهو التلهب والتوقد أى فتعود ملتهبة ومتسعرة فإنهم لهم لما كذبوا بالاعادة بعد الافناء جزاهم الله بأن لا يزالوا على الإعادة والإفناء .

وقد قيل أن فى خبوء النار تخفيفاً لعذاب أهلها فكيف يجمع بينه وبين قوله ( لا يخفف عنهم العداب) وأجيب بأن المراد بعدم التخفيف أنه لا يتخلل زمان محسوس بين الحبوء والتسعر ، وقيل أنها تخبو من غير تخفيف عنهم من عذابهم ، وقيل ضعفت وهدأت من غير أن يوجد نقصان في يلامهم لأن الله تعالى لا يفتر عنهم ، وقيل معناه أرادت أن تخبو ، وقيل نضرعت جلودهم واحترقت وأعيدوا إلى ماكانوا عايه وزيد في سعير النار لتحرقهم أعاذنا الله تعالى هنا .

وقال تعالى (انا أعندنا للظالمين نارآ أحاط بهم سرادقها وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل يشوى الوجوه بئس المشراب وساءت مرتفقا). السرادق الذي يمد فوق صحن الدار وكل بيت من كرسف أى قطن فهو سرادق، فأرسى معرب، يقال بيت مسردق، وقال ابن الأعرابي سرادقها سورها وقال القتيبي : السرادق : الحجرة التي تكون حول الفسطاط.

والمعنى أنه أحاط بالكفار سرادق النار على نشبيه ما يحيطهم من النار بالسرادق المحيط بمن فيه ، قال ابن عباس حائط من نار ، وعن أنى سعيد الحدرى ( رض ) عن النبي صلى الله عليه وسلم قال سرادق الغار أربعة جدر كثافة كل جدار منها مسيرة أربعين سنة ، أخرجه أحمد والترمذي والحاكم وصححه وغيرهم .

وعن يعلى ابن أمية قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن البحر هو من جهنم ثم تلا ( ناراً أحاط بهم سرادقها ) أخرجه أحمد مطرلا ورجاله ثقات قاله في مجمع الزوائد ورواه البخاري والحاكم وصححه.

وان يطلبوا الانقاذ من شدة العطش بضربوا ويعذبوا بالحديد المذاب وهو المهل، قال الزجاج أنهم يغاثمون عاء كالرصاص المذاب والصفر، وغيل هو دردى الزيت أى ما بقى فى أسفل الأنا. ووجه الشبه وجود الثخن والرداءة فى كل منهما، وقال أبو عبيدة والاخفش المكر وكل ما أذيب من جواهم الأرض من حديد ورصاص وبحاس، وقبل هو ضرب من القطران:

وعن أبى سعيد الحدرى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال كعكر الزيت فإذا قرب إليه سقطت فروة وجهه ، أخرجه أحمد والترمذى وأو يعلى وابن جرير وابن حبان والبيبق في البعث وعن ابن عباس قال ما غلظ كدردى الزيت ، وعن ابن مسعود أنه سئل عن المهل فدعا بذهب وفيشة فأذابه فلما ذاب قال هذا أشبه شي ، بالمهل الذي هو شرابه أهل النار ولونه لون السماء غير أن شرابهم أشه حراً من هذا .

وعق ابن عمر هل تدرون ما المهل هو مهل الزيت يعني آخره وأنه إذا قدم إليهم صارت وجوههم مشوية لحرارته، والشي الانصاح بالنار من غير احراق، وقوله ( مرتفقاً ) أى متكأ، وقيل مجلساً ومنزلا، وقيل مجتمعاً وبه قال مجاهد .

وقال تعالى ( ورأى المجرمون النار فظنوا أنهم مواقعوها ولم يجدوا عنها مصرفاً ) أى عاينوها من مسسيرة أربعين عاماً وأيقنوا أنهم داخيلون وواقعون فيها والمواقعة المخالطة بالوقوع فيها ، وقيل إن الكفار يرون النار من مكان بعيد فيظنون ذلك ظناً ولم يجدوا عنها معدلا يعدلون إليه وانصرافا لان النار قد أحاطت بهم من كل جانب ، وقيل ملجاً يلجؤن إليه ، والمعنى متقارب .

وقال تعالى ( ونفخ فى الصور فجمعناهم جمعاً وعرضنا جهنم يومئذ إلله كافرين عرضا ، الذين كانت أعينهم فى غطاء عن ذكرى وكانوا لا يستطيعون سمماً ، أفحسب الذين كفروا أن يتخذوا عبادى من دونى أولياء ؟ إنا أعتدنا جهنم للكافرين نزلا قل هل ننبشكم بالاخسرين أعمالا الذين ضل سعيهم فى الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً أوائك الذبن كفروا بآيات ربهم وافائه فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزنا ذلك جزاؤهم جهنم على كفروا واتخذوا آياتى ورسلى هزوا ).

الصور القرن والنفخ فيه للبعث وهي النفخة الثانية ويكون جمع الخلائق بعد تلاشي أبدانهم ومصيرها تراباً ويكون جمعاً تاما على أكمل صفة وأبدع هيئة وأعجب أسلوب في صعيد واحد وفي عرض جهنم لهم وعيد عظيم لما يحصل معهم عند مشاهدتها من الفزع والروعة والفطاء الفشاء والستر وهو ما غطي الشيء وستره من جميع الجسسوانب، والمدراد بالذكر الآيات وكانوا لا يقدرون على الاستماع لما فيه الحق من كلام الله وكلام رسوله لغلبة

الشقاوة عليهم ولشدة عداوتهم لهما والحسيان الظن ، والنزل الذي يعد للضيف وفيه تهكم بهم كقوله ( فبشرهم بعذاب أليم ) .

قال ابن الاعرابي تعقول العرب ما لفلاف عندنا وزن أي قدر لخسته ويوصف الرجل بأنه لا وزن له لختفه وسرعة طيشه وقلة تثبته . والمعنى أنهم لا يعقد بهم ولا يكون لهم عند الله مغزلة وقدر .

عن أبى هريرة رضى الله عنه أبى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إنه ليأنى الرجل العظيم السمين يوم القيامة لا يزن عقد الله جناح بعوضة واقرؤا إن شئتم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً . أخرجه البخارى ومسلم .

وقال تعالى ( فوربك انمحشرنهم والشياطين ثم لفحضرنهم حول جهنم جثيبا ثم لننزعن من كل شيعة أيهم أشد على الرحن عتبا ثم لنحن أعلم بالذين هم أولى بها صليا وإن منكم إلا واردها كان على ربك حتما مقضيا). المعنى نسوقهم إلى المحشر بعبد إخراجهم من قبورهم أحياء كا كانوا مع شياطينهم الذين أغووعم وأضلوهم في سلسلة ثم نحضرهم حول النار من خارجها قبل دخولها أو من داخلها جائين على ركبهم لما يصيبهم من أهوال المواقف وروعة المحاسبة ثم تنزعن من كل أمة وفرقة وأهل دين ومالة من المواقف وروعة المحاسبة ثم تنزعن من كل أمة وفرقة وأهل دين ومالة من المواقف وروعة المحاسبة ثم تنزعن من كل أمة وفرقة وأهل دين ومالة من المواقف وروعة المحاسبة ثم تنزعن من كل أمة وفرقة وأهل دين ومالة من الفواة .

وقال تعالى ( إن الفين فرقوا دينهم وكانوا شيعـــاً لست منهم في شيء ) انتهى .

يمى ينزع من كل طوائف ألغى كالروافض والخوارج والنواصب والمقلدة لآراء الرجال والمتبعة الفلاسفة الصلال وغيرهم أحصاهم وأحتاهم، فإذا اجتمعوا طرحهم في جهنم وهم أولى بصليهــــا أو صليهم أولى بالنار،

وما من أحد مسلماً كان أوكافراً إلا وصاليها وداخلها ثم يتجى الله الذين اتقوا ويذر الظالمين فيها جثيا ، وهذه أخوف آية .

وقال تعالى (ومن أعرض عنه فإنه يحمل يوم القيامة وزراً) أى اثماً عظيماً وعقوبة ثقيلة بسبب إعراضه (خالدين فيها وساء لهم يوم القيامة حملا يوم ينفخ فى الصور ومحشر المجرمين يومئذ زرقا ) المراد بالمجرمين المشركون والمكافرون والعصاة المه المخذون بذنوبهم التى لم يغفرها الله الهم والزرقة الحضرة فى العين كعين الشهور .

والعرب تتشاءم بها لآن الروم كانوا اغدى عدوهم وهم زرق وهى أسوأ ألوان العين وأبغضها إلى العرب ، وقال الفراء زرقا أى عديا وقال الآزهـــرى عطاشا وهو قول الزجاج ، وقيل إنه كناية عن الطمع الكاذب إذا تعقبه الخيبة ، وقيل هو كناية عن شخوص البصر من شدة الحرص ، والقول الأول أولى . والجمع بين هذه الآية وبين الآية السابقة الحرص ، والقول الأول أولى . والجمع بين هذه الآية وبين الآية السابقة (عميا وبكما وصما) ما قيل من أن ليوم القيامة حالات ومواطن تختلف فيها صفاتهم ويقنوع عندها عذابهم ، فيكونون في حال زرقا ، وقي حال عميا .

وقال تعالى (لو كان هؤلاء آلهة ما وردوها ، وكل فيها خالدون ، لهم فيها زفير وهم فيها لا يسمعون ) وفى هذا تبكيث لعباد الاصنام وتوبيخ شديد لمن يتخف من دون الله أرباباً ، والزفير هو صوت نفس المفموم والمراد هنا الآنين والبكاء والتنفس الشديد والعويل، ولا يسمع بعضهم زفير بعض لشمدة الهول ؛ قال ابن مسعود فى الآية ، إذا بقى فى النار من يخلد فيها جعلوا فى توابيت من نار ، ثم جعلت تلك التوابيت فى توابيت أخر عليها مسامير من نار فلا يسمعون شيئاً ولا يرى أحد منهم أن فى النار أحداً يعدب غيره ، وقيل لا يسمعون شيئاً لا يهم بحشرون

صها، وإنما سلبوا السباع لأن فيه بعض تروح وتأنس ، وقيل لا يسمعون ما يسرهم بل يسمعون ما يسوءهم .

وقال تعالى (غالذين كفروا قطعت أبم ثياب من نار يصب من فوق رؤسهم الحميم يصهر به ما فى بطونهم والجلود ولهم مقامع من حديد كلسا أراديا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها وذوقوا عداب الحريق) أى قدرت لهم على قدر جشهم لأن الثياب الجدد نقطع على مقدار بدن من يلبسها ، شبه إعداد النار وإحاطتها بهم بتقطيع ثياب لهم ، وجمع الثياب لآن النار لتراكها عليهم كالثياب الملبوس بعضها فوق بعض . وقيل إنها من نحاس قد أذيب فصار كالنار ، وهي السرابيل المذكورة في آية أخرى ، قائه سعيد ابن جبير وزاد لبس من الآلية إذا حي أشد حراً منه .

عن أبي هريرة رضى الله عنه أنه تلا هذه الاية ، فقال سمعت رسول الله عس يقول: (إن الحميم ليصب على رؤسهم فينفذ الجمجمة حتى يخلص إلى جوفه فيسلت ما فى جوفه حتى يمرق متن قدميه وهو الصهر ثم يعاد كاكان) أخرجه الترمذي والحساكم وصححاه وابن جرير وابن أبي حائم وغيرهم . وقال ابن عباس يمشون وأمماؤهم تقساقط ، وعنه قال : يسقون ماء إذا دخل فى بطونهم أذابها والجلود مع البطون ، والمقمعة المطرقة وقيل السوط ، وسميت بالمقامع لأنها تقمع المضروب ، أي تذلله .

وعن أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه عن رسول الله (ص) قال:

(لو أن مقمعاً من حديد وضع في الارض فاجتمع الثقلان ما أقلوه من الأرض به ولو ضرب الجبل بمقمع من حديد لتفتت ثم عاد كما كان) أخرجه أحمد وأبو يعلى والحاكم وصححه البيهق .

وعن سلمان قال النارسودا. مظلة لا يضيء لهيبها ولا جمرها ،ثم قرأ (كلما أرادوا) الآية ، والمراد إعادتهم إلى معظم النار لا إنهم ينفصلون عنها بالسكاية ثم يعودون إليها ، وقيل لهم ذوقوا عذاب المحرق الغليظ المنتشر العظم الإهلاك البالغ نهاية الإحراق .

وقال تعالى ( دالذين سعوا في آياتنا معاجزين أوائك أصحاب الجحيم) أى اجتهدوا في إبطالها حيث قالوا القرآن شعر أو سحر أو أساطير الاواين أو التلاوة دون العمل ظانين ومقدرين أن يعجزوا الله ويفوتوه ، وقيل معاندين أو مراغمين ومشاقين ، فهم أصحاب النار الموقدة .

وقال تعالى (اخستوا فيها ولا تكلمون) أى اسكتوا فى جهنم سكوت هوان ولا تكلمون رأسا ،أو فى إخراجكم من النار أو فى رفع العداب عنكم م قال الحسن هو آخر كلام بتكلم به أهل النار وما بعد ذلك إلا المزفير والشهيق وعواء كعواء الكلاب.

وقال تعملل (وأعتدنا لمن كذب بالساعة سعيراً إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظاً وزفيرا) أى إذا رأتهم وهى بعيدة عنهم، قيل بينها وبينهم مسيرة مائة عام وقيل خمسانة عام، وذلك إذا أتى بجهنم تقاد بسبعين ألف زمام يشد بكل زمام سبعون ألف ملك لو تركت لاتت على كل بار وفاجر ، فترى تزفر زفرة لا تبقى قطرة من دمع إلا بدت ، ثم تزفر الثانية فتقلع القلوب من أما كنها وتبلغ القلوب الحناجر وعن رجل من الصحابة قال النبي ص : (من يقل على ما لم أقل أو ادعى إلى فير أبيه وانتمي

إلى غير مواليه فليتبوأ بين عيني جهنم مقعداً قيل يا رسول الله وهل لها من عينين، قال نعم أما سمعتم الله يقول ( إذا رأتهم من مكان بعيد ) . أخوجه عبد بن حمد وابن جرير من طريق خالد بن دريك ونحوه عند رزين فى كتابه وصححه بن العربي فى قبسه وأخرج الترمذي من حديث أبي هريرة .

قال: قال رسول الله وص، (يخرج عنق من النار يوم القيامة له عينان يصران وأذنان يسمعان ولسان ينطق يقول إنى وكلت بثلاث: كل جبار عنيد وبكل من دعا مع الله إلها آخر وبالمصورين) وفى الباب عن أبي سعيد قال أبو عيسى هذا حديث حسن غريب صحيح والنغيظ الغليان إذا غلا . صحيده من الغضب يعنى أن لها صوتا يدل على التغيظ على الكفار أو لغليانها صوت يشبه صوت المفتاظ ، وتقدم الكلام على زفير .

وقال تعالى ( وإذا ألقوا منها مكانا ضيقا مقرنين . دعوا هنالك ثبورا ، لا تدعوا اليوم ثبوراً واحدا وادعوا ثبوراً كثيرا) .

عن يحيى بن أسيد أن رسول الله وص، سئل عن هذه الآية فقال (والذى نفسى بيده إنهم اليستكرهون في الناركما يستكره الوتد في الحائط) وعن ابن عباس أنه يضيق عليهم كما يضيق الزج في الرميخ ، والثبور الهلاك والمراد بهذا الجواب عليهم : الدلالة على خلود عذابهم وإقناطهم عن حصول ما يتمنونه من الهلاك المنجى لهم عا هم فيه .

وعن أنس رضى الله عنه قال: قال رسوم الله وص، (إن أول ما يكسى حلته من النار إبليس فيضعها على حاجبيه ويسحبها من خلفه وذريقه من من بعده وهو ينادى يا تبوراه ويقولون يا تبورحى يقف على الناس فيقول يا تبوراه ويقولون يا تبوراه ويقولون يا تبورهم فيقال لهم لا تدعوا اليوم تبوراً واحسداً وادعوا تبوراً كثيراً)

وقال تعالى ( فـكبكوا فيهـا) أى ألقوا فى جهنم على رؤوسهم وقيل قلبوا على رؤوسهم وقيل القى بعضهم على بعض وقبل جمعسوا، قاله ان عباس، وقيل طرحوا وقيل نسكسوا (هم والفاوون) أى المعبودون والعابدون ( وجفود إبليس أجمعون ) وقال تعالى ( ولكن حق القول منى الأملان جهنم من الجنة والناس أجمعين ) هذا هو الذول الذى وجب من الله وحق على عباره ونفذ فيه قضاؤه ، وإنما قضى عليهم بهذا الآنه سبحانه قد علم أنهم من أهل الشقاوة وأنهم عن يختار الضلالة على الهدى .

وقال تعالى (يوم تقلب وجوههم فى النار) يعنى تقلبها تارة على جهة منها وتارة على جهة أخرى ظهراً لبطن ، أو تغير الوانهم بلفح النار فتسود تارة وتخضر أخرى أو تبدل جلودهم مجلود أخرى ، وخص الوجه الآنه أكرم موضع من الإنسان أو يكون الوجه عبارة عن الجملة .

وقال تعالى ( وجعلنا الأغلال في أعناق الذين كفروا هل يجزون إلا ما كانوا يعملون ) أي جعلت الأغلال من الحديد في أعناق عؤلا. في النار ،

وقال تعالى (وهم بصطرخون فيها) من الصراخ رهو الصياح، أى وهم يستغيثون فى النار رافعين أصواتهم ، والصارخ المستفيث، وقال تقالى (هذه جهنم التى كنتم توعدون اصلوها اليوم بما كنتم تكفرون ، اليوم تختم على أفواههم وتكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يسكسبون ) أى توعدون بما فى الدنيا على ألسنة الرسل فادخلوها وقاسوا حرها.

قال المفسرون: إنهم ينكرون الشرك وتكذيب الرسل فيختم الله على أفواههم خيّا لا يقدرون منه على الدكلام ، وتكلم أيديهم بما كانوا يفعلونه، وتشهد أرجلهم عليهم بما كانوا يعملونه باختيارها بمد إقدار الله تعالى لها على الدكلام ليكون أدل على صدور الذنب منهم .

وأخرج أحمد ومسلم والنسائي والبزار وغيرهم عن أنس في الآية قال: كنا عندالنبي (مس) غضطت عني بدت نواجده، قال أتدرون مما ضحكت؟ قلنا لا يا رسول الله ، قال من مخاطبة العبد ربه ، يقول يا رب ألم تجور في من الظلم ؟ فيقول بلي ، فيقول إنى لا أجيز على إلا شاهداً منى ، فيقول كني بنفسك اليوم عليك شهيداً ، وبالكرام الكانبين شهوداً ، فيختم على فيه ويقال لاركانه انطقي فتنطق بأعماله ، ثم يخلي بينه وبين الكلام فيقول بعداً لكن وسحقاً فمنكن كنت أناضل .

وأخرج مسلم والزمدى وابن مردويه والبيهى عن أبي سعيد وأفي هريرة رضى الله عنهما قالا: قال رسول الله (ص): يلقى العبد ربه فيقول الله: ألم أكرمك وأسودك وأزوجك وأسخر لك الخيل والإبل وأذرك ترأس وتراج فيقول إبل أى رب، فيقول أفظننت إنك ملاق، فيقول لا، فيقال إنى أنساك كا نسيتنى، ثم يلقى الثانى فيقول له مثل ذلك ، ثم يلقى الثالث فيقول له مثل ذلك ، ثم يلقى الثالث فيقول له مثل ذلك ، فيقول آمنت بك وبكتابك وبرسولك وصليت وصمت وتصدقت، ويثنى بخير ما استطاع ، فيقول ألا ببعث شاهدنا عليك فيفكر في نفسه من الذي يشهد على ? فيختم على فيه ويقال الفخذه انطقى ، فتنطق فخذه وفحة وعظامه بعمله ما كان ، وذلك ليعذر من نفسه وذلك المنافق وذلك الذي يسخط عليه :

قال تعالى (قل أدلك خير نزلا أم شجرة الزقوم؟ إنا جعلناها فتنة للظالمين انها شجرة تخرج فى أصل الجحيم طلعها كأنه رموس الشياطين فإنهم لآكلون منها البطون ثم إن لهم عليها لشويا من حميم ثم إن مرجعهم لإلى الجحيم).

قال الواحدى : الزقوم شيء مر كريه يكره أهل النار على تناوله فهم

يتزقمونه فهى على هذا مشتقة من التزقم وهو البلع على جهد لكراهتها ونقنها . قال قطرب : إنها شجرة مرة كريهة الرائحة تكون بتهامة من أخبث الشجر . وقال غيره : بل هو كل نبات قاتل ، وقيل شجرة مسمومة متى مست جسد أحد تورم فات جعلها الله محنة لهم لكونهم يعذبون بها ، والمراد بالظالمين هنا الكفار أو أهل المعاصى الموجبة للنار، وهذه الشجرة تنبت في قعر النار وأسفلها وأغصانها ترفع إلى دركاتها .

وعن ابن عبداس قال: لو أن قطرة من زقدوم جهنم أنولت إلى الارض لافسدت على الناس معايشهم ، وتمرها وما تحمله فى تفاهى قبحه وهو له وشناعة منظره مثل رءوس الشياطين ، قال الزجاج والفراء : الشياطين حيات هائلة لها رءوس وأطراف وهى من أفبح الحيات وأخبتها وأخفها جسيا، وقبيل هو شجر خشن منتن مر منكر الصورة يسمى ثمزة وءوس الشياطين ، والشوب الخلط والمزج ، والحميم الماء الحار ، وهذا كما قال تعالى ( وسقرا ماء حميا فقطع أمعاءهم ) وقبيل أن الزقوم الحميم نزل يقدم اليهم قبل دخولها أعاذنا الله تعالى وإخواننا المؤمنين من هذا الطعام والشراب .

وقال تعالى (فليذوقوه حميم وغساق) تقدم تفسير الحميم مراراً: والفساق ما سال من جلود أهل النار من القبح ومن الصديد ، والفسقان الانصباب وقبل هو ما قتل برده ، وقبل هو الزمهرير وقبل المتن وقبل هو عين في جهنم يسيل منه كل ذوب حية وعقرب وقال قبادة: هو ما يسيل من فروج النساء الزواني ومن نتن لحوم الكفرة وجلودهم.

وقال الفرظى : هو عصارة أهل النار ، وقال السدى هو الذي يسيل من دموع أهل النار يسقونه مع الحميم وكذا قال ابن زيد، وقال مجاهد ومقاتل :

هو الثلج البارد الذي انتهى برده ، وتفسير الغساق بالبارد أنسب بما تقتضيه لغة المرب وأنسب أيضاً بمقابلة الحميم .

وأخرج أحمد والترمذى وابن جرير وابن أبي حانم وابن حبان والحاكم وصححه وابن مرد به والبيهق في البعث عن أبي سعيد رضى الله عنه قال : قال رسول الله (ص) : لو أن دلوا من عساق يهرق في الدنيا لانتن أهل الدنيا . قال المترمذى لا نعرفه إلا من حديث رشدين بنسعد (قلت) ورشدين هذا فيه مقال معروف (وآخر من شكله أزواج) أى وعداب آخر أو مذوق آخر أو نوع آخر من شكل ذلك العذاب أوالملؤوق أو النوع الأول والشكل المثل أو مذوقات أخر وأنواع أخر من شكل ذلك المذاب أوالملؤوق أو النوع المتقدم . ومعنى أزواج أجناس وأنواع وأشهاه ونظائر ، قال المفسرون هو المزمورين .

(هذا فرج مقتحم معكم) أى الاتباع داخلون معكم إلى الذار بشدة ، والافتحام الالقاء فى الشيء بشدة . فانهم يضربون بمقامع من حديد حتى يقتحموها بأنفسهم خوفاً من تلك المقامع ، وقيل الاقتحام ركوب الشدة والدخول فيها .

وفى الختار قحم فى الآمر رمى بنفسه فيه من غير رويه ( لا مرحبا بهم ) أى لا اتسعت منازلهم فى النار ، والرحب السعة والمعنى لا كرامة لهم ، وهذا إخبار من الله تعالى بانقطاع المودة بين الكفار وأن المودة الى كانت بينهم تصير عداوة ( انهم صالوا النار ) أى كما صليناها ( قالوا بل أنتم لا مرحباً بكم ) أى قال الاتباع عند سماع ما قاله الرؤساء والقادة ، بل أنتم أحقى بما قلتم لنا ، شم علم اذلك بقولهم ( أنتم قدمتوه لنا ) أى العذاب أو الصلى وأوقعتمونا فيه ودعوتمونا إليه بما كنتم تقولون لنا من أن الحق ما أنتم عليه ، وأن الانهاء غير صادقين فيما جاءوا به ( فبئس القرار ) أى بئس المفر جهنم لنا ولكم فير الوار بنا من قدم لنا هذا فرده عسدا با ضعفا فى النار وقالوا ما لنا لا نرى (قالوا ربنا من قدم لنا هذا فرده عسدا با ضعفا فى النار وقالوا ما لنا لا نرى

رجالا كنا نعدهم من الأشرار) أى الأراذل الذين لا خير الهم ولا جدوى.
( اتخذناهم سخريا ) فى الدنيا فأخطأنا ( أم زاغت عنهم الابصار) فلم نعلم مكانهم
( إن ذلك ) أى ما تقدم من حكاية حالهم ( لحق ) واقع ثابت فى الدار
الآخرة لا يتخلف البتة ( تخاصم أهل النار ).

وقال تعالى ( لهم من فوقهم ظلل من النار من وتحتهم ظلل ) أى أطباق من النار وفراش ومهاد وسرادقات وقطع كبار من النار أتنابب عليهم، وإطلاق الفلل عليها تهم وإلا فهى محرقة ، والظلة تقى من الحر وقال تعالى ( ولو أن للذين ظلوا ما فى الأرض جميعاً ومغله معه لافتدوا به من سوء العذاب يوم الفيامة وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون وبدا لهم سيئات ما كسبوا وحاق بهم ماكانوا به يستهزئون ) وفى هذا وعيد لهم عظيم وتهديد بالغ غاية لا غاية وراءها ، قال سفيان الثورى : ويل لاهل الرياء . ويل لاهل الرياء . ويل لاهل الرياء ، هذه آياتهم وقصتهم ,

وقال نعالى (وترى الذين كذبوا على الله وجوههم مسودة) أى لما أحاطً بهم من العذاب ، ولما شهدوه من غضب الله ونقمته .

وقال تعالى (حتى إذا جاءوها فتحت أبوابها) أى أبواب النار ليدخلوها وهي سبعة أبواب ، وكانت قبل ذلك مغلقة (وقال لهم خزنتها ألم يأنكم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربكم وينذرونكم لقاء يومكم هدذا ؟ قالوا بلى ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين ) قبيل أى لهم (إدخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مثوى المتكرين) جهنم واللام فيه للجنس.

وقال تعالى ( النار يعرضون عليها غدواً وعشياً ) أى صباحا ومساء ، وعرضهم عليها إحراقهم بها .

عن أبن عمر رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( إن أعدكم إذا مات عرض علب مقدم بالفداة والعشى إن كان من أهل الجنة فن أهل الجنة وإن كان من أهل النار فن أهل النار ، يقال له هذا مقدك حتى ببعثك الله إليه يوم القيامة ) أخرجه الشيخان وغيرهما ،وزاد ابن مردويه ثم قرأ ( النار ) الآية .

واحتج بعض أهل العلم بهذه الآية على اثبات عذاب الفير أعاذنا الله تعالى منه بمنه وكرمه وقال القرظى إن أرواحهم فى جوف طير سود تغدر على جهنم وتروح كل يوم مرتين فذلك عرضها.

وذهب الجمهور إلى أن هذا المعرض هو البرزخ.

وقال تعالى ( قال الذين في الذار ) أي من الإمم الكافرة مستكرهم وضعيفهم جميعاً ( لحزنة جهنم ) وهم القائمون يتعذيب أعل النار ، وإعالم يقل لحزنتها ، لأن في ذكر جهنم تهو لا وتفظيعا أو لبيان محلهم فيها ، فإن جهنم هي أبعد النار قدراً وفيها أعتى الكفار وأطغاهم ، فلعل الملائكة الموكلين بعذاب أوائك أجوب دعوة لزيادة قرمهم من الله فلهذا تعمدهم أعل النار لطلب الدعوة منهم ( ادعوا ربكم يخفف عنا يوما من العذاب ، قالوا أو لم الك تأثيكم رسلمكم بالبينات ؟ قالوا بلي ، قالوا فادعوا وما دعاء المكافرين إلا في ضياع ويطلان وخسارة وتبار وانعدام وفيه إقناط لهم عن الإجانة .

وقال تعالى (فسوف يعلمون إذ الآغلال فى أعناقهم والسلاسل يسحبول فى الحميم) قال ابن عباس: فينسلخ كل شى، عليهم من جلد ولحم وعرق حتى يصير فى عقبه، حتى إن لحمه قددر طوله وطوله ستون ذراعا ثم يكسى جلداً آخر ( ثم فى النار يسجرون ).

عن ابن عمرو قال : تلى رسول الله وص، هذه الآية فقال : لو أن رصاصة مثل هذه – وأشار إلى جمجمة به أرسلت من السماء إلى الارض ، وهي مسيرة خمسمائة سنة لبلغت الارض قبل الليل ولو أنها أرسلت من رأس السلسلة لسارت أربعين خريفاً الليل والنهار قبل أن يبلغ أصلها ، أو قال قعرها . أخرجه أحمد والترمذي وحسنه والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في البعث والنشور .

وقال تعالى ( ويوم يحشر أعداء الله إلى النار فهم يوزعون ) أى يحبس أولهم على آخرهم ليتلاحقوا ويحتمعوا حتى إذا ما جاءوها شهد عليهم سمعهم وأيصارهم وجلودهم بما كانوا يعملون في الدنيا من المعاصى ، وفي كيفية هذه الشهادة ثلائة أقوال:

أولها : إن الله يخلق النهم والقدرة والنطق فيها فتشهد كما يشهد الرجل على ما يعرفه .

ثانيهـا : أنه تعالى يخلق فى تلك الاعضاء الاصوات والحروف الدالة على تلك المعانى .

(ثااثها) أن يظهر في تلك الاعضاء أحوال تدل على صدور تلك الاعمال عن ذلك الإنسان وتلك الامارات تسمى شهادات (وقالوا الجودهم لم شهدتم علينا؟ قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء وهو خلقكم أول مرة وإليه ترجعون وما كنتم تستترون أن يشهد علكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم ولكن ظننتم أن الله لا يعلم كثيراً بما تعملون وذلكم ظنكم الذي ظننتم بربكم أرداكم فأصبحتم من الحاسرين فإن يصبروا فالنار مثوى لهم وإن يستعتبوا فما هم من المعتبين) أي إن يطلبوا الرضا لم يقع الرضاع عنهم بل لا بد لهم النار، وتمام الكلام على هذه الآية في تفسيرنا و فتح البيان.

وقال تعالى ( فريق فى الجنة وفريق فى السعير ) عن عبد الله بن عمرو قال خرج علينا رسول الله وص، وفى يده كتابان فقال : أتدرون ما هذان الكتابان قلنا لا. إلا أن تخبرنا يا رسول الله قال للذى فى يده اليمنى هذا كتاب من رب العالمين بأسماء اهل الجنة وأسماء آ بائهم وقبائلهم ثم أجل على آخرهم ، فلا يزاد فيهم ولا ينقص منهم ،

ثم قال المذى فى شماله هذا كتاب من رب للعالمين بأسما. أهل النسار وأسماء آبائهم وقبائلهم ثم أجل آخرهم فلل يزاد فيهم ولا ينقص منهم أبدا فقال أصحابه ففيم العمل يارسول الله إن كان أمر قد فرغ منه؟ فقال سددوا وقار وا فإن صاحب الجنة يختم له بعمل أهل الجنة وإن عمل أى عمل أي عمل وإن صاحب النار يختم له بعمل أهل الناد وإن عمل أي عمل أي عمل أي وأن صاحب النار يختم له بعمل أهل الناد وإن عمل أي عمل فال رسول الله رص، بيديه فنبذهما ثم قال فرغ ربكم من العباد فريق فى الجنة وفريق فى السعير.

أخرجه الترمذي وقال هذا حديث حسن صحيح غريب وأحمد والنسائي وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه ، وروى بن جرير طرفا منه موقوفا على ابن عمرو قال هذا الموقوف أشبه بالصواب: قال الشوكائي بل المرفوع أشبه به فقد رفع الشقة ورفعه زيادة ثابتة من وجه صحيح ويقوى الرفع ما أخرجه بن مردويه عن البراء قال خرج علينا رسول الله دص، وفي يده كتاب ينظر فيه قالوا انظروا إليه كيف وهو أمى لا يقرأ ؟ قال فعلمه رسول الله دص، فقال هذا كتاب من رب العالمين بأسماء أمل الجنة وأسماء قبائلهم لا يزاد فيهم ولا ينقص منهم وقال ( فريق في الجنة وفريق في السعير ) ، فرغ ربكم من أعمال العباد . انتهى .

قلت ؛ وأيضاً لا يقال مثل هذا من قبل الرأى ·

ه إذا كان هذا صحيحاً فلم العمل؟ ولماذا أرسل الله الرسل وأنزل الكتب وجعل الجنة والهنار؟ هذا حديث ضعيف ،

وقال ثمال ( إن المجرمين في عذاب جهنم خالدون لا يفتر عنهم وهم فيه مبلسون ) أى آيسون من النجا وقبل ساكنون سكوت يأس، قال تمالي ( ونادوا يا مالك ليقض علينا ربك ) أي بالموت ( قال انكم ما كثون ) أى مقيمون في العذاب ، هانت والله دعوتهم على مالك ورب مالك، قال الخازن سكت عن إجابتهم أربعين سنة انتهى ، والسنة ثلثمانة وستون يوماً واليوم كألف سنة عا تعدون ، قاله القرطي وقبل ثمانين سنة ، وقبل مائة واليوم كألف سنة عاس يمكث عنهم ألف سنة .

وقال تعالى ( إن شجرة الزنوم طمام الأثيم كالمبل يقل فى البطون كفلي المحمد خفوه فاعتملوه إلى سواء الجحيم ثم صبوا فوق. وأسمه من عداب الحميم ذق إنك أنت العزيز الكريم ) تقدم تفسير مثل هذه الآية .

وقال تعالى ( ويل لـكل أغاك أثيم ) الاثم أى لكل كذاب كثير مرتـكب لما يوجبه ، وويل واد فى جهنم أو كلمة عذاب .

وقالى تعالى ( ويوم يعرض الذين كفروا على النار أذهبتم طيبائكم في حيد الله واستمتعتم بها فاليوم تجزون عداب الهون بما كنتم تفسقون ) عرض الشخص على التدر أشد في إهانته من عرض النار عليه إذ عرضه عليها يفيد أنه كالحطب المخاوق للاحتراق ، وقبل في الدكلام قلب أن تعرض النار عليهم ، ومعنى المخاوق للاحتراق ، وقبل في الدكلام قلب أن تعرض النار عليهم ، ومعنى يعرض بعذب ، والهون ما فيه ذل وخزى ، وما أخوف هذه الآية في شأن المترفين المتكبرين عن عبادة الله الخيارجين عن طاعته بفعل السيئات والمحاصى والمستمتمين باللذات العانيسة من المفاكح والمملأبس والمراكب والمساكن النفيسة .

وقال تعالى ( ويوم يعرض الذين كفروا على النار أليس هـذا بالحق

قالوا بلى وربتا قال فذو توا المذاب بما كنتم تكفرون) والإشارة بهذا إلى ما هو مشاعد لهم يوم عرضهم على النار، وفى الاكتفاء بمجرد الاشارة من النهويل من الشار إليه والنفخيم الشأنه ما لا يخفى، كأنه أمر لا يمكن التعبير عنه بانظ يدل عليه .

وقال تعالى ( وسقرا ماء حميا فقطع أمعا هم ) أى مصارينهم فخرجت من أدارهم لفرط حرارته ، وقال تسالى ( الظانين بالله ظن السوء علمهم دائرة السوء وغضب الله عليهم ولعنهم وأعد لهم جهنم وسارت مصير ) وهذا إخبار عن وقوع السوء مهم على ظنهم أن كاسة الكفر تعلى كلمة الإسلام .

وقال تعالى ( ألقبا في جهنم كل كنار عنيد مناع للخير معتد مربب الندى بجال مع الله إلها آخر فألقياه في الدفاب الشديد، قال قرينه بينا ما ألخيته وللكن كان في خلال بهيد، فال لا تختصموا لدى وقد قال ته إليكم الوعيد، ما بهدل القرل لدى وما أنا بظلام للعبيد) الخطاب للمائق والشبيد أو للملكين من خزنة النار أو الواحد على تنزيل تثنية الفاعل منزلة تشنية الفعل وتسكريره، والمعنى كفار للنعم بجانب للإيمان معاد لأهله، ولا يدل خيراً ولا يؤدى ذكاة مفروضة أو كل حق وجب عليه في ماله، ظالم لا تم بتوجيد الله شاك في الحق، وفيها نهى عن الاختصام في مواقف الحساب ونفي الظلم عن الله تمالى على العباد ، ولا مفهوم لقوله ظلام هد.

وقال تعالى ( يوم نقول لجهنم هل امتلات وتقدول هل من مزيد ) جمله الزمخشرى ومن تبعه من باب المجاز وهو مردود لما ورد: تحاجت النار والجنة واشتكت إلى وبها . قال النسق هذا على تحقيق القول من جبنم .

وعن أنس رضى الله عنه قال : قال رسول الله (ص) ( لا تزال جهنم عنه على طريقة المشاكلة . الله يقرب المعانى إلى عقول الناس حسبها يستطيعون الفهم

تلقى فيها وتقول هل من مزيد حتى يضع رب العزة فيها قدمه فينزوى بعضها إلى حض وتقول قط قط وعزتك وكرمك ، ولا يزال في الجنة فضل حتى يغشى. الله لها خلقا آخر فيسكنهم في فضول الجنة أخرجه الشيخان وهذا لفظ مسلم ، وأخرجا من حديث أبي هريرة نحوه وفيه : (فأما المنار فلا تمتليء حتى يضع الله عليها رجله ويقول لها قط ) قط وفي الباب أحاديث ، ومذهب جهور السلف الإيمان بالقدم والرجل من غير تأويل ولا تعطيل ولا تكييف ولا تحريف ولا تحريف ، وإمرارها على ظاهرها وهذا هو الحق الذي لا محيد عنه ه.

فال تعالى (يوم هم على النار يفتنرن) أى يحرقون ويعذبون فيها ، وأصل الفتنة إذابة الجوهر ليظهر غشه ثم استعمل فى التعذيب والاحراق، وقال تعالى (إن المجرمين فى ضلال وسعر يوم يسحبون فى النار على وجوههم ذوقوا مس سقر ) أى فى ذهاب عن الحق وبعد عنه ، وفى نار تسعر عليهم ، وسقر علم لجهنم غير منصرف ومسها مقاساة حرها وشدة عذامها .

وقال تعالى (يعرف المجرمون بسيماهم فيؤخذ بالذراصي والاقدام) المعنى أنها تجهل الاقدام مضمومة إلى النواصي وتلقيهم الملائكة في النار، قال الصحاك يجمع بين ناصيته وقدمه في سلسلة من وراء ظهره، وقيل تسحيهم الملائكة تارة إلى النار بأخذ النواصي وتارة تجرهم على الوجوه وتارة بأخذ أقدامهم، وثارة تجرهم على الوجوه بناصيته وقدميه ويجمع فيكسر تجرهم على رؤسهم، قال ابن عباس تأخذ الزبانية بناصيته وقدميه ويجمع فيكسركما يكسر الحطب في التنور،

وقال تعالى (يطوفون بينها) أى بين جهنم فتحرقهم (وبين حميم آن) أى بين جهنم فتحرقهم (وبين حميم آن) أى فيصيب وجوههم فيحرقون، والآن الذى قد انتهى حره وبلغ غايته وقيل هو واد من أودية جهنم يجمع فيه صديد أهل النار فيغمسون فيه بأغلالهم حتى تنخلع

أمر أى السلف هو التنزيه وما ورد من القدم والرجل يحمل على المجاز أى أمر الله وإذا لم يكن هذا رأى السلف فهل اعتقدوا أن عينا الله مثبقة في سفينة نوح وأن السفينة جرت بهما على الماء كما يقول و تجرى بأعيننا ، ؟ .

أوصالهم ، قال قتادة يطوفون أى يترددون ويسعون مرة في الحيم ومرة في الحيم ومرة بين الجحيم .

وقال تعلى (وأصحاب الشمال ما أصحاب الشمال في سموم وحميم وظل من يحموم لا بارد ولا كريم إمهم كانوا قبل ذلك مترفين ) السموم حر المنار وتقدم تفسير الحميم مراراً واليحموم الشديد السواد ، والمعنى أنهم يفزعون إلى الفلل فيجدونه ظلا من دخان جهنم شديد السواد قال الضحاك النار سودا. وأهلها سود كل ما فيها أسود ، قال ابن عباس مجموم دخان أسود ، وفي لفظ دخان جهنم وقيل واد في جهنم وقيل اسم من أسمائها والأول أظهر .

والنعتان لقوله ظل. لا ليحموم وهذا الظل أشجى لحلوقهم وأشد لتحسر هم، وفي الأمور الثلاثة إشارة إلى كونهم في العذاب دائماً وفيها ذم الترفه لانه منعهم من الانزجار، وشغلهم عن الاعتبار.

وقال تعالى (ثم انسكم أيها الضالون المكذبون لآكلون من شجر من زقوم فالثون منها البطون فشارون عليه من الجيم فشارون شرب الهيم هذا نزلهم يوم الدين ) وتقدم تفسير هذه الآية ، والهيم الإبل العطاش الى لا تروى لداء يصيبها .

وفى الصحاح الهيام أشد العطش ، والعزل الرزق والغذاء وفى هذا تهمكم الآن النزل هو ما يعد للاضياف تكرمة لهم ، ومثل هذا قوله تعالى ( فبشرهم بعذاب أليم ) وقال تعالى ( وأما إن كان من المكذبين العنالين فنزل من حميم وتصلية جحيم ، إن هذا لهو حق اليقين ) أى محصة وخالصة ، والمعنى واصح .

وقال تعالى ( لا يستوى أصحاب النار وأصحاب الجنة ) أى فى الفصل واللرتية ( أصح ب الجنة هم الفائزون ) أى الظافرون بكل مطلوب . الناجون من كل مكروه ، وهذا تنبيه للناس وإيذان بأنهم لفرها غفاتهم وقلة فكرهم

فى المعاقبة وتهالكهم على إيشار العاجلة واتباع الشهوات كأنهم لا يعرفون الفرق بين الجنة والغار والبون العظيم مع أصحابهما وأن الفوز العظيم مع أصحاب الخنة والعذاب الدائم الأليم مسع أصحاب النار، فمن حقهم أن يعلموا ذلك وينبهوا علمه،

وقال تعالى (إذا ألقوا فيها سمدوا لها شهيقاً وهي تفور تكاد تمين من الله على ألقى فيها فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذير؟ قالوا بلى قد جاءنا نذبر فبكذ فا وتلنا ما نول الله من شيء إن أنتم إلا في ضلال كبير وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير فاعتر فوا بذنهم فسحقاً الاصحاب السعير السعير ).

المعنى: إذا طرحوا طرح الحطب في النار سمعوا لها صوتاً مبكرا، كصوت الحمير عند أرل نهقها وهي تغلي غليان المرجل بما فيه، تكاد تقطع من النيظ على الكفار، وكلها ألقى في حمينم جماعة منهم سألهم ملائكة النار عها ذكر في الآية.

فراعاً فاسلكو، ، إنه كان لا ؤمن بالله الدفايم ولا يحض على طعام المسكين فليس له اليوم همنا حيم ، ولا طعام إلا من غسلين لا يأكله إلا الخاطئون) قال المفسرون السلسلة حلى منتظمة كل حلقة منها فى حلقة ، والله أعلم بأى ذراع هى ، وقيل بذراتح الملك قال نوف الشامى كل ذراع سبعون باعاً كل باع أبعد ما بينك وبين مكة ، وكان نوف فى رحب الكوفة قال مقاتل بو أن حلقة منها وصعت على ذروة جبل لذاب كما يذوب الرصاص وقال ابن جريب لا يعرف قدرها إلا الله ، وهذا العدد حقيقة أو مبالغة قال سفيان بلونا أنها تدخل فى دبره، حتى تخرج من فيه ،

وقال سويد بن أبي نهيح بلغني أن جميع أهل النار في تلكُ السلسلة ، والغسلين

صديد أهل النار وما ينغسل من أبدانهم من القيح والصديد وقال أهل اللغة هو ما يجرى من الجراح إذا ما غسلت وقال الضحاك والربيع بن أنس هو شجر يأكله أهل النار ، وقال قتادة هو شمر الطعام وقال ابن زيد لا يعلم ما هو ولا ما الزقوم إلا الله تعالى .

وقال ابن عباس الغسلين الدم والمياء والصديد الذي يسيل من لحومهم . وعن ابي سعيد الحندري عن الذي وص، قالى لو أن دلوا من غسلين يهراق في الدنيا الانتن أهل الدنيا أخرجه الحاكم وصححه وعن ابن عباس أيضاً الغسلين اسم طعام من أطمعة أهل النار .

والتوفيق بين ما هنسا وبين قوله إلا من ضريع وقوله الزقوم وقوله ما يأكاون فى بطونهم إلا النار ، انه يجوز أن يكون طعامهم جميع ذلك أو أن العذاب أنواع والمعذبين طبقات . فمنهم أكلة الغسلين ومنهم أكلة الضريع ومنهم أكلة الزقوم ومنهم أكلة النار ، لكل منهم جزء مقسوم .

وقال تعالى , يود المجرم لو يفتدى من عذاب يومئذ ببنيه وصاحبته وأخيه وفصيلته الى تؤويه ومن فى الارض جيعاً ثم ينجيه ،كلا إنها لظى نزاعة للشوى تدعو من أدر وتولى ، وجمع فأوعى ، . لظى علم لجنهم وهو التلبب ، وقيل هى الدركة الثانية من طباق جهنم ، والشوى الاطراف وجلدة الرأس ومكادم الوجه وحسنه .

قال قتادة تبرى اللحم والجلد عن العظم حتى لا تترك فيه شيئا . وقال الكسائى هى المفاصل، وقال أبو صالخ هى أطراف اليدين والرجلين، وقال ابن عباس تنزع أم الرأس، وفى هذا ذم لمن أدبر عن الحق وأعرض هنسه وجمع المال فأوعاه وكثره ولم ينفقه فى سبيل الحير. ولم يؤد زكاته .

وقال تعالى , ان لدينا أنكالا وجحيما وطعاما ذاغصة وعذابا أليما ، جمع نكل وهو القيد وقبيل الغل من الحديد والآول أعرف في اللغة ، قال مقائل هي أنراع العذاب الشديد وطعام لا يسوغ في الحلق بل ينشب فيه فيلا ينزل ولا يخرج قيل هو الزقوم ، وقبيل الضربع وقبيل شوك العوسج ، والغصة الشنجى في الحلق .

وقال تعالى وسأصليه سقر وما أدراك ما سقر لا تبدق ولا تذر لواحة للبشر هليها تسعة عشر وما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة وما جعلنا عدتهم إلا فتنة للذين كفروا ، السقر النار أو من أسمائها أو دركة منها ، لا تبقى لهم لحما ولا تذر هم عظما ، أو لا تبقى من فيها حيا ولا تذره ميتا ، تظهر لهم وتلوح حتى يروها عيانا كقوله ، ورزت الجميم لمن يرى ، وقيل لواحة مغيرة لهم ومسودة وهذا أرجح من الأول وإليه ذهب جمهور المفسرين وقيل معطشة .

وقال ابن عباس تلوح الجلد فتحرقه وتغير لونه فيصير أسود من الليل وعنه محوقة والمراد بالبشر إما جلدة الإنسان الظاهرة كما قاله الاكثر أو المراد به أهل الثار من الإنس كما قال الاخفش ، وعلى النسار تسعة عشر من الملائكة خزنتها أو من أصناف الملائكة أو من صفوفهم ، وقيل تسعة عشم نقيبا مع كل نقيب جماعة من الملائكة والاول أولى .

قال الرازي وتخصيص هذا العدد لحـكمة اختص الله بما 🕶

وقال تعالى , ما سلككم فى سقر قالوا لم نك من المصلين ولم نك نطعم المسكين ، وكنا نخوض مع الخائضين وكنا نكذب بيوم الدين حتى أتانا آليقين، والصحيح أن هذه الآية في الكفار، قاله سايهان الجمل.

وقال تعالى , إنا اعتدنا للكافرين سلاسل وأغلالا وسعيرا ، تقدم تفسير هذه الامور الثلاثة ، وعن يعلى بن منيسة وهي أمه ، وأبوه أمية رفع الحديث إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ينشى. الله سحابة لاهل الذار سودا مظلة فيقال يا أعلى النار أي شي. تطلبون فيذكرون بها سحابة الدنيا فيقولون ربنا الشراب فنعظ هم أغلالا يزيد في أغلالهم وسلاسل في سلاسلهم ، وجمراً تلهب عليهم رواه الطبراني في الاوسط قال في مجمع الزوائد وفيه من فيهضهف قليل ومن لم أعرفه .

وقال تعالى , انطلقوا إلى ظل ذى الملاث شعب لا ظليل ولا يغنى من اللهب إنها ترمى بشرر كالقصر كأنه جمال صفر، ويل يومئذ للمكذبين هذا يوم لا ينطقون ولا بؤذن لهم فيمتذرون ، أى يقول لهم خزنة جهم انطلقوا إلى ظل من دخان جهم قد سطع ثم افترق ثلاث فرق يكونون فيه حتى يفرغ من الحساب ، وهذا شأن الدخان العظيم إذا ارتفع تشعب شعبا وقيل المراد بالظل هذا السرادق وهو لسان من المنار تجيط بهم ، وهو الظل من يحموم ، وقيل إن الشعب الثلاث هي الضريع والزقوم والغسلين الظل من يحموم ، وقيل إن الشعب الثلاث هي الضريع والزقوم والغسلين باعتبار لونه بالجال أو الجبال .

قال ابن مسعود ليست كالشجر والجبال ولكنها مثل المدائن والحصون .

وقال تعالى , إن جهنم كانت مرصادا للطاغين مآبا لابثين فيها أحقابا لا يدوقون فيها بردآ ولا شراباً إلاحميما وغساقا جزاء وفاقا ، أى جهنم موضع رصد يرصد فيه خزنة النار الكفار ليعذبوهم فيها أن هي في نفسها متطلعة لما يأتى إليها من الكفار ، والاحقاب الدهور جمع حقب قال الواحدى قال المفسرون إنه بضع وثمانون سنة ، السنة ثلثمائة وستون يوماً

اليوم ألف سنة من أيام الدنيا ، وروى مرفوعا من حديث أبى هريرة عند الطبرانى وغيره وسنده ضعيف قاله السيوطنى، وفي الباب أحاديث ذكرناها في فتح البيان .

والمقضود بالآية التأبيد لا التقييد، قال الحسن والله ما هي إلا أنه إذا مضى حقب دخل آخر كذلك إلى الابد .

وقال تعالى , فأما من طغى وآثر الحياة الدنيا فإن الجحيم هي المأوى ، أى أنها منزله الذي ينزله لا غيرها .

وقال تعالى . وأما من أوقى كتابه وراء ظهره فسوف يدعو ثبوراً ويصلى سعيراً ، أى ينادى هلاكه ويدخل النار ويقاسى حرها وشدتها .

وقال تعالى ، تصلى ناراً حامية ، أى متناهية في الحر ، تسقى من عين آنية ، الني انتهى حرها ، ليس لهم طعام إلا من ضريع ، هـو نوع من الشوك لا ترعاه دابة لخبثه يقال له الشعرق في لسان قريش إذا كان رطبا ، فإذا يبس فهو الضريع ، قيل وهو سم قاتل وقيل هو الحجارة وقيل الشجرة في نار يبس فهو الضريع ، قيل وهو سم قاتل وقيل هو الحجارة وقيل الشجرة في نار جمهم ، وقال ابن كيسان هو طعام يضرعون عنده ويذلون وقيل هو الزقوم وقيل واد في جهنم وقال الحسن هـو يعض ما أخفاء الله من العـذاب ، لا يسمن ولا يغني من جوع ، أى كلاهما منفيان عنه .

وقال تعالى دثم رددناه أسفل سافلين ، قال مجاهد وأبو العالية والحسن المعنى ثم رددنا الكافر وذلك أن النار درجات بعضها أسفل من بعض فالكافر يرد إلى أسفل الدرجات السافلة ، ولا ينافى هذا قوله تعالى ( إن المنافقين في الدرك الاسفل من النار ) فلا مانع من كون الكفار والمنافقين مجتمعين في ذلك الدرك الاسفل من النار ) .

وقال تعالم ( إن الذين كفروا من أحمل الكتاب والمشركين في نار جهنم

خالدين فيها أولئك هم شر البرية ) وظاهر الآية العموم وقيل هم الذين عاصروا الرسول صلى الله عليه وسلم والأول أولى ، وشر أفعل تفضيل ، وفى هذا تنبيه على أن وعيد علماء السوء أعظم من وعيد كل أحد .

وقال تعالى (وأما من خفت موازينه فأمه هاوية وما أدراك ماهية نار حامية) أى فسكنه جهنم وسماها أمه لأنه يأوى إليها كما يأوى إلى أمه، والحاوية من أسهاء جهنم وسميت بها الآنه يهوى فيها مع بعد قعرها.

عن أنس رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا مات المؤمن المقته أرواح المؤمنين يسألونه ما غمل فلان ما غملت فلانه فاذا كان مات ولم يأتهم قالوا خولف به إلى أمه الهاوية فبنست الأم وبئست المربية أخرجه ابن مردويه وأخرج من حديث أبى أيوب الانصارى تحوه أيضاً وابن المبارك من حديثه نحوه أيضاً.

وقال تعالى (ثم الرونها عين اليقين) وهي المشاهدة والمعاينة قيل هو إخبار عن دوام بقائهم في النار أي هي رؤية دائمة متصلة وقيسل المعني لو تعلمون اليوم علم اليقين وأنتم في الدنيا لترون الجحيم بعيون قلوبكم وهو أن تتصوروا أمر القيامة وأهوالها .

وقال تعالى ( كلا لينبذن فى الحطمة وما أدراك ما الحطمة نار الله الموقدة التى تطلع على الافئدة انها عليهم موصده فى عمد بمدة ) والمعنى ليطرحن فى النار وليلقين فيها وسميت حطمة لانها تحطم كل ما يلقى فيها وتهشمه ، قيل هى الطبقة السادسة من طبقات جهنم وقيل الطبقة الثانية وقيل الرابعة ، وهذه الهار يخلص حرها إلى القاوب فيعلوها ويغشاها وخص الأفئدة مع كونها تغش جميع أبدانهم لانها محل العقائد الزائغة ، أو لكونه إذا وصل إليها مات صاحبها أى أنهم فى حال من يموت وهم لا يموتون ، وقيل المعنى أنها تعلم بمقدار ما يستحقه

كل واحد من العذاب وذلك بأمارات عرفها الله بها وأنها عليهم مطبقة مغلقة وهم موثوةون في عمد بمددة .

قال مقائل أطبقت الأبواب عليهم ثم شدت بأوتاد من حديد فلا يفتح عليهم باب ولا يدخل عليهم روح ، ومعنى ممددة مطولة ، وقيل العمد أغلال في جهنم وقيل قيود .

وقال تعالى ( تبت يدا أبى لهب وتب ما أغنى عنه ماله وما كسب سيصلى نارآ ذات اشتعال وتوقد وهى نار جهنم أجارنا الله منها برحمته وكرمه إنه على ما يشاء قدير وبالاجابة جدير .

وهـذا آخر الآيات الكريمات الواردة في أحـوال جهنم وأهوال النار وذكر أصحابها وبقيت آيات مكررة جاءت في ذلك ولا حاجة تدعوا إلى إيرادها في هذا الكتاب المبنى على الاختصار.

قال القرطبي في التذكرة (أبواب جهنم وما جاء فيها وفي أهوالها وأسمائها) انتهى ثم ذكر ذلك في أبواب متفرقة وأنى بأحاديث وآثار وردت في هذه الأبواب فها أنا أحذو حذوه في تحرير ذلك مع زيادة على ما ذكره وحذف أا تكرر وتقدم في بابي الآيات مع الإشاره إليه لشلا يطول ذيل الكلام وبالله الاعتصام.

## ﴿ باب ﴾

# ه ( ما جاء فی أن النار لما خلقت فزءت منها )ه الملائكة حتى طارت أفئدتهما )ه

\$**\$** \$\$ **\$**\$

عن محمد بن المنكدر قال : لما خلقت النار فزعت الملائكة وطارت أفته الما فلما خلق آدم سكن ذلك عنهم وذهب إما كانوا بجدون ، أخرجه ابن المبارك ، وقال ميمون بن مهران لما خلق الله جهنم أمرها فزفرت زفرة لم يبق فى السمواه السبع ملك إلا خر على وجهه ، فقال لهم الجبار جل جلاله ارفعوا رؤوسكم أما علمتم أنى خلقتكم لطاعتى وعبادتى وخلقت جهنم الاهسل معصيتى من خلق ، فقالوا ربنا لا نأمنها حتى نرى أهلها فذلك قوله تعالى (وهم من خشيته مشفقون) فالنار عذاب الله فلا ينبغى الاحد أن يعذب بها وقد جاء النهى عن ذلك فقال لا تعذبوا بعذاب الله .

وعن النعمان بن بشير قال سمعت رسول الله وص، يقول أنذرتكم النار أنذرتكم النار فما زال يقولها حتى لو كان فى مقامى هذا سمعه أهل السوق وحتى سقطت خميصة كانت عليه عند رجليه، رواه الدارمي.

وعن يزيد بن سورة قال: رأيت عبادة بن الصامت وهو على حائط المسجعه المشرف على وادى حهم واضعا صدره عليه وهو يبكى فقلت أبا الوليد ما يبكيك قال هذا المسكان الذى أخبرنا رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه رأى فيه جهم، رواه الطبراني قال في مجمع الزوائد ويزيد لم أعرفه وفيه ضمفاء قد و ثقوا.

وعن عمر أن جبريل عليه السلام جاء إلى للنبي صلى الله عليه وسلم حزينا للا يرفع رأسه فقال له رسول الله دص، مالى أراك يا جبريل حزينا قال إنى رأيت لفحة من جهم فلم ترجع إلى روحى بعد، رواه الطبرانى في الاوسط وفيه على بن خلف وهو ضعيف.

وعن عمر بن الحطاب قال جاء جبريل عليه السلام إلى الذي صل الله عليه وسلم فى حين غير حينه الذي كان يأتيه فيه فقام إليه رسول الله صلى عليه وسلم فقال يا جبريل مالى أراك متغير اللون ؟ فقال ما جنتك حتى أمر الله عز وجل بمفاتيح الذار فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم يا جبريل صف لى النار وانعت لى جهنم ، فقال جبريل إن الله تبارك وتعالى أمر أمر بجهنم فأوقد عليها حتى اسودت فهى سوداء مظلة لا تضىء شررها ولا يطنى لهيبها والذي بعثاله بالحق لو أن قدر ثقب ابرة فتح من جهنم لمات من فى الارحى كلهم جميعاً من حره .

والذى بعثك بالحق لو أن خازنا من خزنة جهشم برز إلى أهل الدنيا فنظروا إليه لمات من فى الارض كلهم من قبح وجهه ومن نتن ريحه والذى بعثك بالحق لو أن حلقة من حلق سلسلة أهل النار التي نعت الله فى كتابه وضعت على جبال الدنيا لارفضت وما- تقارت حتى تنتهى إلى الارض السفلى .

فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم حسى يا جبريل لا يتصديح قلبي فأموت قال فنظر رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى جبريل وهو يبكى فقال تبكى ياجبريل وأنت من الله بالمكان الذي أنت فيه فقال ومالى لا أبكى وأنا أحق بالبكا لعلى أكون فى علم الله على غير الحال التي أنا عليها وما أدرى لعلى بالبكا لعلى أكون فى علم الله على غير الحال التي أنا عليها وما أدرى لعلى

أبتلى بما ابتلى به إلميس فقد كان من الملائكة وما أدرى لعلى أبتلى بما بتلى به هاروت رماروت قال فبكى رسول الله صلى الله عليه وسلم وبكى جسريل فما زالا يبكيان حتى نودى أن يا جسريل ويا محمد إن الله عز وجل قد أمنكما أن تمصياه فارتفع جسريل.

وخرج رسول الله صلى الله عليه وسلم قر بقوم من الانصار يضحكون ويلعبون فقال أتضحكون ووراء كم جهنم فلوة علمون ما أعلم لضحكتم قليلا ولبكيتم كثيراً ولما استغتم الطعام والشراب ولخرجتم إلى الصعدات تجأرون إلى الله عز وجل فنودى يا محمد لا تقنط عبادى إنما بعثنك ميسراً ولم أبعثك معسراً، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « سددوا وقاربوا » رواه الطبراني في فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم « سددوا وقاربوا » رواه الطبراني في الاوسط ، وفيه سلام الطويل وهو مجمع على ضعفه ؟ كذا قال الهيثمي في مجمع الزوائد .

#### ( باب )

#### ه ( ما جا. في البكاء عند ذكر النار والخوف منها )ه

عن زيد من أسلم قال جاء جبريل إلى النبي وص، ومعه إسرافيل فلما سلما على النبي وص، فإذا إسرافيل منكسر الطرف فقال النبي وص، يا جبريل مال إسرافيل منكسر الطرف متغير اللون قال لاحت له آنفا حين هبط لمحة من جهنم فذلك الذي يرى كسر طرفه، رواه من وهب.

وعن محمد بن مطرف عن الثقة أن فتى من الآنصار دخلته خشية من الناو فكان يبكى عند ذكر النار حتى حبسه ذلك فى البيت ، فلما دخــــل النبى دص، اعتنقه الفتى فخر ميتا فقال النبى دص، جهزوا صاحبكم فان الفزع من النار فلذ كبده رواه ابن المبارك .

وروى أن عيسى عليه السلام مر بأربعة آلاف امرأة متغيرات الألوان وعليهن مدارع الشعر والصوف فقال عيسى عليه السلام ما المذى غير ألوانكن معاشر النسوة قلن فإن ذكر النار غير ألواننا يا ابن مريم إن من دخل النسار لا يذوق فيها بردا ولا شراباً ذكره الخرائطي في كتاب النشور.

وروى أن سلمان الفارسي لما سمع قوله عز وجل ( إن جهنم لموعدهم أجمعين ) فر ثلاثة أيام هاربا من الخوف لا يعقل فجي. به إلى النبي دص، فسأله فقال له يا رسول الله أنزلت هذه الآية، وإن جهنم لموعدهم أجمعين فو الذي بعثك بالحق لقد قطعت قلمي فأنزل الله تمالي ( أن المتقين في جنسات وعيون ) الآية مُ ذكره الثعلمي وغيره والله أعلم بأسانيدها ولم يتكام عليها القرطبي في التذكرة.

### (باب )

#### \*( ما جَاء فيمن استجار من النار وسأل الله الجنة )\*

عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله وص، من سأل الله الجنة ثلاث مرات قالت الجنة اللهم أدخله الجنة ومن استجاربالله من النار قالت النار اللهم أجره من النار أخرجه الترمذي ، وعن أبي سميد الحدري أو عن أبي حجيرة الأكبر عن أبي هريره رضى الله عته أن أحدهما حدثه عن رسول الله وص، أنه قال إذا كان يوم حار ألق الله سمعه وبصره إلى أهل السهاء وأهل الارض فإذا قال المبد لا إله إلا الله ما أشد حر هذا اليوم اللهم أجرى من حر جهنم قال عز وجل لجهنم إن عبداً من عبادي استجار بي مغك وإني أشهدك اني قد أجرته .

وإذا كان يوم شديد الرد ألق الله سمعه وبصره إلى أهل السماء وأهل وأهل الأرض فإذا قال العبد لا إله إلا الله ما أشد برد هذا اليوم ، اللهم أجرى من زمهرير جهنم ، قال الله عز وجل لجهنم إن عبدا من عبادى استجار في من زمهريرك وانى أشهدك أنى قد أجرته فقالوا وما زمهرير جهنم قال جب يلتى فيه الكافر قد تميز من شدة برده بعضه من بعض ، رواه الهيتى .

قال القرطى فى النذكرة تقرر من الكتاب والسنة أن الأعسال الصالحسة والإخلاص فيها مع الإيمان موصلة إلى الجنان ومباعدة عن النيران وذلك يكثر لا يراده والقطع به مع الموافاة على ذلك يغنى عن ذكر ذلك ، ويكفيك الآن من ذلك ما ثبت فى الصحيحين عن أى سعيد الجنورى رضى الله عنه قال: قال رسول الله دس، . , ما من عبد يصوم يوما فى سبيل الله إلا باعد الله بذلك اليوم وجهه عن النار سبعين خريفا ، قلت الحريق السنة .

وأخرج النسائى عن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى وص، قال و من صام يوما فى سبيل الله زحزح الله وجهة عن النار سبعين خريفا ، وأخرج الله مذى عن أبى أمامة رضى الله عنه عن رسول الله وص، قال : من صام يوما فى سبيل الله جمل الله بينه وبين النار خندقا كا بين المشرق والمغرب ، ويروى كا بين السماء والارض . هذا حديث غريب من حديث أبى أمامة .

وخرج الطبراني عن عبد الله بن عمر قال : قال رسول الله دص، من أطعم أخاء حتى يشبعه وسقاه من الماء حتى يرويه بعده الله من النسار سبع جنادق ما بين كل خندق مسيرة مائة عام ، وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال : قال رسول الله دص، من توضأ فأحسن الوضوء وعاد أخاه المسلم بوعد من جمنم سبعين خريفا . قلت يا أبا حزة ما الخريف قال العام رواه أبو داود في كتابه ، وعن عدى بن حاتم قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول من استطاع منكم أن يستتر من الغار ولو بشق تمرة فليفعل ، أخرجه الشيخان والمفظ لمسلم :

#### ﴿ احتجابُ الجنة والنار وصفة أهلهما ﴾

عن أبي هربرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ,ص، احتجت النار والجنة فقالت هذه يدخلنى الجبارون والمتكبرون، وقالت هذه يدخلنى المجارون المتكبرون، وقالت هذه يدخلنى المضاء والمساكين، فقال الله تعال لهذه: أنت عذا بي أعذب بك من أشاء، وقال لهذه أنت رحمتي أرحم بك من أشاء ولكل واحدة منكما ملؤها، وواه البخاري ومسلم والترمذي وقال هذا حديث حسن صحيح.

قال الحاكم أبو عيسى فى علوم الحديث سئل محمد بن إسحاق ابن خزيمة عن هذا الحديث من الضعيف قال الذى يبرى، نفسه من الحول والقوة يعنى فى اليوم والليلة عشرين مرة أو خمسين مرة ، قال القرطبى ومثل هذا لا يقال من جهة الرأى فهو مرفوع والله أعلم . وأما المساكين فالمراد بهم المتواضعون وهم المشار إليهم فى قوله وص، : اللهم أحيني مسكينا وأمتني مسكينا واحشرى فى زمرة المساكين: ولقد أحسن من قال :

إذا أردت شريف الناس كلهم فانظر إلى ملك فى زى مسكين ذاك الذى عظمت فى الله رغبته وذاك يصلح للدنيا وللدين

्रेक के केरी

#### ( في صفة النار وفي شرار الناس من هم ).

هن عياض بن حمار المجاشمي أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ذات يوم في خطبته أهل النار خمية : المهنعيف الذي لا زبر له (٢٥) الذين هم فيكم تبع لا يبتنون أهلا ولا مألا ، والحائن الذي لا يخفي (٣٥) له طمع وإن دق إلا خانه ، ورجل ويصبح ولا يمسي إلا وهو يخادعك عن أهلك ومالك ، وذكر البخل والكذب والشنظير الفحاش أخرجه مسلم بطوله وعن حارثة بن وهب الحزاعي قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ألا أخبركم بأهمل النار كل عمل جواظ مستكبر ، وفي رواية زنيم ممتكبر ، أخرجه مسلم وابن ماجه ، والجواظ الفليظ ، وقبل الجاني القلب ، والعمل الشديد الخصومة وقبل هو الأكول الشروب الظلوم ، والزنيم المستحلق في قوم ايس هو منهم وقبل المائم .

وعن ابن عمر رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال إن الله لا يعدب من عباده إلا المارد المتمرد الذى يتمرد على الله وأبى أن يقول لا إله إلا الله ، رواه ابن ماجه وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يدخل النار إلا شتى قيـل يا رسول

<sup>(</sup>٥٢) أى لا عقل له ينفك به عن المفاسد ، وينزجر عنها ، فحسبك به ضعفا وخسارة في الدين ، قال أبوالعباس شيخ القرطبي يعنى بذلك أن هؤلاء القوم ضعفاء العقول فلا يسعون في مصلحة دنيوية ، ولا فضيلة نفسية ولا دينية ، بل يهملون أنفسهم إهمال الانعام .

<sup>(</sup>٥٣) أي لا يظاهر ، وهو من الأضداد . ا ه من إلاصل ٠

الله ومن الشق قال من لم يهمل لله بطاعة ولم يعزل له عن معصية رواه ابن ماجه وعنده عن ابن عباس قال قال دسول الله صلى الله عليه وسلم أهل النار من ملا الله أذنيه من انناء الناس شرآ وهو يسمع وعن أنس بزمالك رضى الله عنه قال : مر مجنازة فأنى عليها شر فقال النبي صلى الله عليه وسلم من أننيتم عليه شرا وجبت له النار(ع) أنتم شهداء الله في الارض ، رواه مسلم بطوله قالت عائشة النار دار البخلاء وقال زيد مني أسلم نهاك الله أن تكون أيما فتدخل النار ، وعن ابن عباس أن رسول الله قال من أكل وحده ومنع رفده ألا أنبشكم بشراركم قالوا نعم يا رسول الله قال من أكل وحده ومنع رفده وجلد عبده ، أفأنبشكم بشر من هذا ؟ قالوا نعم يا رسول الله قال من يغض لا يقبل عفرة ولا يغفر ذنباً قال أفأنبشكم بشر من هذا ؟ قالوا نعم يا رسول الله قال من هذا ؟ قالوا نعم يا رسول الله قال من لا يرجى خيره ولا يؤمن شره ، أخرجه الحافظ أبو نعيم من طريق محمد بن كعب القرظى بطوله قال : وهذا الحديث لا يحفظ بهذا من طريق محمد بن كعب القرظى بطوله قال : وهذا الحديث لا يحفظ بهذا السياق عن النبي صلى الله عليه وسلم إلا من حديثه عن ابن عباس .

<sup>(</sup>٤٤) معناه عند الفقها. إذا أثنى عليه أمل الفضل والصدق والعدالة لآن الفسقة قد يثنون على الفاسق فلا يدخل في الحديث ، وكذلك او كان القائل فيه عدوا له وإن كان فاضلا ، لآن شهادته في حياته له كانت غير مقبولة ، وكذلك الحكم في الآخرة قاله القرطي .

#### \* ( في صفة أهل النيار ) ،

عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ألا أنبشكم بأهل النار؟ كل سفيه جعظرى . رواه أحمد ، وفيه البراء بن عبد الله وهو ضعيف ، وعن ابن عمرو ابن العاص أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال عند ذكر أهل الدار «كل جعظرى جواظ مستكبر جماع مناع ، وأهل الجنة الضعفاء للغلوبون ، رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح ،وعن ابن غنم قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يدخل الجنة الجواظ الجعظرى والمتل الزنيم ، رواه أحمد واسناده حسن إلا أن ابن غنم لم يسمع من النبي صلى الله عليه وسلم .

وعن على بن رباح قال بلغنى عن سراقة بن مالك أن الذي صلى الله عليه وسلم قال يا سراقة ألا أخبرك بأهل الجنة وأهل النار ؟ قال بلى يا رسول الله قال أما أهل النار فكل جعظرى جواظ مستكبر وأما أهل الجنة فالضعفاء المغلوبون ، رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح إلا أن فيه راويا لم يسم ، قاله في بجمع الزوائد ، وعن ابن عباس قال سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول ما بعث الله نبياً إلى قوم فقبضه إلا جعل بعده فترة بملاً من تملك الفترة جهنم ، رواه الطبراني في الاوسط ورجاله رجال الصحيح غير صدقة ابن سابق وهو ثقة .

وعن أنى هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم صنفان من أمتى لم أرهما قوم معهم سياط من نار كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات ماثلات مميلات رؤسهن كأسنمة البخت المائلة لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها ، وإن ريحها لتوجد من مسيرة كذا وكذا . أخرجه

مسلم ، قال الخليل : الصنف الطائفة من كل شي. والسوط اسم العذاب وإن لم يكن ثم ضرب ، قاله الفراء .

قال القرطبي وهذه الصفة للسياما. مشاهدة عندنا بالمفرب إلى الآن. انتهى. (قلت) بل هو مشاهد في كل مكان وزمان ويزداد يوما فيوماً عند الامراء والاعيان فنعوذ بالله من جميع ما كرهه الله.

والمعنى أنهن كاسيات بالثيباب، عاريات من الدين لانكشافهن وابدا، عاسبهن ، وقبل كاسيات ثيابا رقاة ايظهر ما تحتها وما خلفها فهن كاسيات فى الظاهر عاريات فى الحقيقة ، وقبل كاسيات فى الدنيا بأنواع الزيئة من الحرام ومما لا يجوز لبسه وما ثلات معناه زائفة عن طاعة الله وطاعة الأزواج وما يلامهن من صياتة الفروج والقستر عن الأجانب، ومميلات معناه يعلن فهدهن الدخول فى مئل فعلهن ، وقبل ما ثلات متبخترات فى مشيتهن ، مميلات يملن رؤسهن وأعطافهن للخيلاء والتبخير ، ومميلات القوب الرجال إليهن بما يبدين من زينتهن وطيب رائحتهن ، وقبل يمتشطن الميلا، وهى مشطة البغايا ، والمميلات المواتى يمشطن غيرهن المشطة الميلاء يغطين رؤسهن بالخر والمقانع ويحملن رؤسهن شيئاً يسمى عندهن النازة ، لا عقص الشعر والذواتب المباح للنساء حسب ما ثبت فى الصحيح عن أم سلسة قالت قلت يا رسول الله انى امرأة أشد ضفر رأسى الحديث .

### ( باب )

### ( أول من يكسى من حلل النار )

عن أنس بن مالك ، أول من يكسى حلة من النار إبليس فيضعها على حاجبه أو حاجبيه ويسحبها من بعده وذربته من بعده أو من خلفه وهو ينادى يا تبوراه وينادون يا ثبورا واحداً وادعوا ثبوراً كثيرا ، رواه أحمد والبزار . قال في مجمع الزوائد ورجالهما رجال الصحيح غير على بن زيد وقد و تق .

### ( باب )

### ه ( ما جاء في أكثر أهل للنار )ه

عن أسامة بن زيد قال ، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : قمت على باب النار فاذا عامة من دخلها النساء · أخرجه مسلم ، ومن حديث ابن عباس فى حديث كسوف الشمس ، ورأيت النار فلم أر منظراً كاليوم قط ورأيت النار فلم أر منظراً كاليوم قط ورأيت أكثر أهلها النساء قالوا بم يا رسول الله ؟ بكفرهن ، قيل أيكفرن بالله ؟ قال يكفرن الإحسان ، لو أحسنت إلى إحداهن الدهي كله ثم رأت منك شيئاً قالت ما رأيت منك خيراً قط.

وعن عمران بن حصين أن رسول الله (ص) قال: إن أقل ساكني الجنة النساء أى لما يغلب عليهن من الهوى والميل إلى عاجل زينة الدنيا لنقصان عقولهن أن تنفذ بصائرها إلى الأخرى فيضعفن عن عمل الآخرة والتأهب لها لميلمهن إلى الدنيا والتزين بها ، ثم مع ذلك هن أقوى أسباب الدنيا التي تصرف الرجال عن الآخري لما لهم فيهن من الهوى فأ كثرهن معرضات عن الآخرة

بأنفسهن: صارفات: عنها أغير عن ، سريعات الانخداع لداعيهن من المعرضين عن الدين . عسيرات الاستجابة لمن يدعوهن إلى الآخرة وأعمالها من المتقين .

وعن ابن عباس قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : اطلعت فى فى الجنة فرأيت أكثر أعلما أفقراء ، واطلعت فى النار فرأيت أكثر أهلما النساء رواه الترمذى ، ، ورواه عن عمران بن حصين أيضاً ، وقال فيه هذا حديث حسن صحيح وكلا الحديثين ليس فيهما مقال .

وعن حارثة بن وهب الحنزاعي يقول: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: ألا أخبركم بأهل الجنة ؟ كل ضعيف هتضعف لو أقسم على الله لابره، ألا أخبركم بأهل النار ؟ كل عقل جواظ متكبر. أخرجه الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح . والعقل الشديد الجافي والجواظ الجموع المنوع . وقيل الكثير اللحم المختال في مشيه ، وقبل القصير البطين .

وعن عبد الرحمن ابن شبل قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن الفساق أهل النساء ، قال رحل الفساق أهل النساء ، قال رحل الفساق أهل النهاء : أو ليس أمهاننا وأخواننا وأزواجنا ؟ قال على ولكنهن إذا أعطين لم يشكرن وإذا ابتلين لم يصبرن ، رواه أحمد ورجاله ورجال الصحيح غير أبى راشد الحبراني وهو ثقة .

وعن حكم بن حزام قال: أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم النساء بالصدقة وحثهن عليها وقال تصدقنى فانكن أكثر أهل النار، فقالت امرأة منهن لم ذلك با رسول الله؟ لانكن تكثرن اللعن وتسوفن الحير وتكفرن العمير. رواه الطبراني في الاوسط ورجاله ثقات.

وعن ابن عباس قالى : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : باب النار لا بدخله إلا من يشفى غيظه بسخط الله . رواه البزار من طريق قدامة بن محمد عن اسماعيل ابن شيبة ، وعما ضعيفان ، وقد وثقا ، وبقية رجاله رجال الصحيحين ، وعنه قال : يؤتى الدنيا يوم القيامة فى صورة عجوز شمطاء ذرق أنيابها مشوه خلقها فنشرف على الخلائق ، فيقال هل تعرفون هذه ؟ يقولون نعوز بالله من معرفة هذه : فيقال هذه الدنيا التى تفاخرتم عليها وبها تقاطعتم الارحام ، وبها تحاسدتم وتباغضتم واغتررتم ثم تقذف فى جهم فتنادى : إى رب أين أتباعى وأشياعى ، فيقول الله تعالى : ألحقوا بها أتباعها وأشياعها .

وعن غالب القطان عن رجل عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: إن العرافة حق ولا بد للنساس من عرفاء ، ولكن العرفاء في النار أخرجه أبو داود. قال أهل العلم: العريف القيم بأمر القبيلة والمحلة يلى أمورهم ويتعرف أخبارهم ويعرف الأمير منه أحوالهم.

ومعنى قوله « إن العرافة حق » يريد أن فيها مصلحة للناس ورفقا بهم ، ألا تراه يقول : لا بد للناس من عرفا. ؟

وقوله وفى النار ، معناه التحذير من الرياسة والتأمر على الناس الـــا فيه من الفتنة والله أعلم .

وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ويل للامراء وويل الامناء وويل للعرفاء ، ليتمنين أقوام يوم القيامة أن ذوا تهم كانت معلقة بالثريا يتذذبون بين السماء والارض وإنهم لم يعملوا عملا(٥٥) أخرجه أبو داود والطيالسي .

<sup>(</sup>هه) أى من هذه الوظائف التي يكثر من أهلها الظلم . والحديث رواه أحمد وحسنه السيوطي .

وهن جبير بن مطعم عن أبيه عن الذي صلى الله عليه وسلم قال , لا بدخل الجنة قاطع , رواه البخارى . قال سفيان : يعنى قاطع رحم وعن عقبة بن عامر قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : لا يدخل الجنه صاحب مكس . رواه أبو داود ، ومفهومهما لمهما يدخلان الغار .

قال أهل العلم صاحب المكس هو الذي يعشر أموال الناس ويأخذ من النجار والمختلفين ما لا يجب عليهم إذا مروا به مكساً باسم العشر والزكاة وليس هو الساعى الذي يأخذ الصدقات والحق الواجب الفقراء .

قال القرطبي: إن التبديل إذا كان في الأعيال وليس هو في العقائد فصاحبه في المشيئة ان عذب فإنه يخرج بالشفاعة، وهكذا القول في أصحاب الكبائر المتوعد عليها بالغار واللعنة، فانهم يخرجون بالشفاعة إذا ارتكبوها على غير وجه الاستحلال.

车中市 立立 事亦应

### ( باب )

#### ( ما جا. في أول ثلاثة يدخلون النار ).

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله رص، : أول ثلاثة يدخلون النار: أمير متسلط وذو ثروة من مال لا يؤدى حقه وفقير فجور، أخرجه أبو بكر ابن أبي شيبة بطوله.

### ( باب )

#### \* ( بعث النار وأول من يدعى يوم القيامة )\*

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال ؛ قال رسول الله وصه : إن أول من يدعى يوم القيامة آدم عليه السلام فيقول يا آدم فيقول لبيك وسعديك فيقول اخرج بعث جهنم من ذريتك ، فيقول يارب كم أخرج ؟ فيقول أخرج من كل مائة تسعة وتسدين . قيل لها يبقى منا يارسول الله ؟ فال إن أمتى في الامم كالشعرة البيضا، في الثور الاسود . أخرجه البخارى .

وعنه قال: قال رسول الله ,ص، . إن إبراهيم يرى أباه يوم الفيامة عليه الغبرة والفترة ، فيقول له إبراهيم : ألم أقل لك لا تمصيني ؟ فيقول اليوم لا أهصيك ، فيقول إبراهيم يارب ألم تعدني إبك لا تخزيني يوم يبعثون ، فأى خزى أخزى من أبي الابعد ؟ فيقول الله تصالى إني حرمت الجنة على الكافرين ، ثم يقال : يا إبراهيم ما تحت رجليك ؟ فينظر فإذا هو بدبخ متلطخ فيؤخذ بقوائمه فيلتى في النار ، أخرجة البخاري ، والفترة غبرة معها سواد ، والذبخ ذكر الضباع .

وفى الحديث دليل على أن الكافر فى النار وإن كان أبا أحد من الرسل، وقد تعصب قوم أولهم السيوطى فى أن أبوى النبى «صه فى الجنة ، واستدل لذلك بأخبار لا تصح ولا تثبت ، وتوقف قوم فى ذلك ، وليس الخوض عندى فى هذا الباب من شأن أهل العلم .

وقد يذجر هذا البحث إلى إساءة الآدب في حق من لا يجوز الإساءة فيه، والله أعلم بحال أبويه وص، وما لهما يوم القيامة ، ولا يلحق عار فيلا شنار له وص، كونسا في النار كا لا يلحق لإراهيم عليه السلام من كون ابه فيمارات) ، يسم نو جاء رسول الله وص، في ذلك شيء وصح لوحب المصير إليه ولا يعبأ بأنوال الرجال وأباطيسل الأخبار ومواضيع الآبار في أرثل عن الإبحاث ، فلا يغير المسلم يقول زيد وعمرو بل عليه أن يسكون على بصيرة من دينه وعني بال من ايمانه وعلى سلامة من إسلامه ، ولا يخوص مع الحاتصين ، فإن الجهل لمقاصد الشرع وضف العقول وفقدان النهم قد غلب على الناس أولهم إني آخرهم إلا من عصمه الله تعالى وفقهه في الدين وقليل ما هم وقليل من عباده الشكور .

وعن أبى الدرداء عن النبى رص، قال إن الله عز وجل يقول يوم القيامة لآدم عليه السلام قم فجهز من ذريتك تسعمائة وتسعة وتسعين إلى النار ، وواحد إلى الجنة ، فبكى أصحابه وبكوا ثم قال لهم رسول الله رص، ارفعوا رؤوسكم فو الذى نفسى بيده ما أمتى فى الآمم إلا كالشعرة البيضاء فى الثور الاسود ، فخفف ذلك عنهم ، رواه أحمد والطبرانى قال فى

<sup>(</sup>٦٥) لشيخ الاسلام بن تيمية فتوى فى أنهما فى النار نشر ناها كملحق لرسالة (أربعون حديثا فى اصطناع المعروف)،

مجمع الزوائد وإسناده جيد .

وعن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله وص، أن الله عز وجل يبعث مناديا ينسادى يا آدم أن الله عز وجل يأمرك أن تبعث بعثا من ذريتك إلى النسار فيقول آدم يارب ومن كم ؟ قال فيقال له من كل مائة تسعة وتسعين فقال رجل من القومة: من هذا الناجى منا بمد هذا يارسول الله قال هل تدرون عا أنتم فى الناس إلا كالشامة فى صدر البعير ، رواء أحمد وأبو يعلى وفيه ابراهيم بن مسلم الهجرى وهو ضعيف .

يا آدم قم فابعث بعثاً إلى النار فيقول وما بعث النار فيقول من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعين إلى النار ، وواحد إلى الجنة ، فشق ذلك على المقوم فقال رسول الله وص، إنى لارجوا أن تكونوا ربع أهل الجنة ، ثم قال انى لارجو أن تسكونوا ثلث أهل الجنة ، ثم قال انى لارجوا أن تسكونوا ثلث أهل الجنة ، ثم قال الله وص، اعملوا لارجوا أن تسكونوا شطر أهل الجنة ، ثم قال رسول الله وص، اعملوا والمشروا فإنسكم بين خليقتين لم تكونا مع أحسد إلا كثرتا ، يأجوج ومأجوج وان أنتم في الناس أو قال في الامم إلا كالشامة في جنب البعير ومأجوج وان أنتم في الدابة ، إنما أمتي جزء من ألف جزء ، وواه البزار ورجاله رجال الصحيح غير هلال ابن خباب وهو ثقة .

وعن أنس قال نزلت ( يا أيها النـاس اتقوا ربـكم ) إلى قوله ( ولـكن عذاب الله شديد).

نزلت على النبى وص، في مسير له فرفع بها صوته حتى جاء إليه أصحابه فقال أتدرون أى يوم هذا . يوم يقول الله لآدم قم فابعث بعثاً إلى المنار من كل ألف تسعمائة تسعة وتسعين إلى الغار ، وواحد إلى الجنة فشق ذلك على المسامين فقال النبى وص، سددوا وقاربوا وأشروا ، فو الذى نفسى بيده ما أنثم في الناس إلا كالشامة في حنب البعير أو كالرقة في ذراع الدابة ، ان ممكم لحليفتين ما كانتا في شيء قط إلا كثرتاه يأجوج ومآجرج ، ومن هلك من كفرة الجن والإنس رواه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح غير محمد بن مهدى وهو ثقة كذا في مجمع الزوائد ،

\*\*\* \*\* \*\*\*

### ( باب )

### ه ( ما جاء فی أول من تسعر بهم جهنم )ه

عن أبي هريرة رضى الله عنه قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن أول ناس يقضى عليهم يوم القيامة رجل استشهد فأتى به فعرفه نعمه فعرفها قال فما عملت فيها ؟ قال قاتلت فيك حى استشهدت ، قال كذبت ولكنك قاتلت فيا وجهه فقد قيل ، ثم أمر به فسحب على وجهه ثم ألقى في النار ، ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن فأتى به فعرفه نعمه فعرفها قال فما عملت فيها ؟ قال تعلمت المعلم وعلمته وقرأت فيك القرآن قال كذبت ولكنك تعلمت العملم ليقال عالم ، وقرأت القرآن ليقال هو قال كذبت ولكنك تعلمت العملم ليقال عالم ، وقرأت القرآن ليقال هو قال كذبت ولكنك تعلمت العملم ليقال عالم ، وقرأت القرآن ليقال هو قال كذبت ولكنك تعلمت العملم ليقال عالم ، وقرأت القرآن ليقال هو قارئ فقد قيل ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقى في النار .

ورجل وسع الله عليه وأعطاء من أصناف المال كله فأتى به فعرغه نعمه فعرفها، قال فما عملت فيها ؟ قال ما تركت من سبيل يجب أن يغفق فيها لا أنفقت فيها لك ، قال كذبت ولكنك فعلت ليقال هو جواد فقد قيل. ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألق فى النار ، أخرجه مسلم والترمذى بممناه وقال فى آخره ثم ضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم على ركبتى فقال يا أبا هريرة أولئك الأسلائة أول خلق الله تسعر بهم النار يوم القيامة .

### ( باب )

### هل على الله الله على الله عل

وإنما قلنا أدراك ولم نقل درجات لاستعال العرب لكل ما تسافل ، درك ، ولما تعالى ، درج ، فيقال للجنة درج وللنار أدراك ، والمتأفقون في الدرك الاسفل منها وهي الهاوية لغلظ كفره وكشره غوائله وتمكنه من أذى المؤمنين ، والنار دركات سبعة أي طيقات ومنازل .

عن كعب الأحبار إن في النار لبثراً ما فتحت ، أبوابها بعد مفلقة ما جاء على جهنم يوم منذ خلقها الله تعالى إلا تستعيذ بالله من شر ما في تلك البئر مخافة إذا فتحت تلك البئر أن يكون فيها من عذاب الله ما لاطاقة لها به ولا صبر لها عليه وهي الهبرك الأسفل من النار ، رواه ابن وهب عن طريق ابن زيد .

وعن ابن مسعود رضى الله عنه في قوله تعالى ( إن المنافقين في الدرك الأسفل من النار ) قال توابيت من حديد مصمتة عليهم في أسفل النار أخرجه ابن المبارك ، وعن على قال هل تدرون كيف أبواب جهنم قلنا هي مثل أبوابنا هذه قال لا هي هكذا بعضها فوق بعض ، رواه أبراهيم بن هارون الغنوى ، قال أهل العلم : أعلى الدركات جهنم وهي مختصة بالعصاة من أمة محمد صلى الله عليه وسلم وهي التي تخلى من أهلها فيصفق الرياح أبوابها ثم لظي ثم الحطمة ثم السعير ثم سقر ثم الجحيم ثم الهاوية .

 أهلها من أهل الآديان على ترتيب لم يرد فى أثر صحيح ، قال الضحاك فى الدرك الاعلى المحمديون وفى الثانى النصارى وفى الثالث الهود وفى الرابع الصابقون وفى الخسامس المجوس وفى السادس مشركو العرب وفى السابع المنافقون .

وقال معاذ بن جبل وذكر علماء السوء من إذا وعظ عنف وإذا وعظ أنف فذاك في أول درك من النيار ومن العلماء من يأخذ علمه مأخذ السلطان فذلك في الدرك الثاني من النار، ومن العلماء من يحرز علمه فذلك في الدرك الثالث من المنار، ومن العلماء من يتخير الكلام والعلم لوجوه الناس ولا يرى سفلة الناس له موضعا فذلك في الدرك الرابع من النار، ومن العلماء من يتعلم كلام اليهود والنصارى وأحاديثهم ليكثر حديثهم فذلك في الدرك الخامس من النيار ومن العلماء من ينصب نفسه للفتيا يقول المناس سلوني فذلك الذي يكتب عند الله متكلفا والله لا يحب المتكلفين، فذلك في الدرك الحداث السابع من النار، ومن العلماء من يتخذ علمه مروءة وعقلا في الدرك السابع من النار، ذكره غير واحد من العلماء قال القرطي من لذلك في الدرك السابع من النار، ذكره غير واحد من العلماء قال القرطي من لذلك بمؤن رأيا وإنما يدرك توقيفا.

ثم من هذه الاسماء ما هو اسم علم للغار كلها بجملتها نحو جهنم وسقر ولظى وسعوم ، فهذه اعلام وليست لباب دون باب فاعلم وفى التنزيل ( وقنا عضاب السموم ) يريد النار ، أجارنا الله منها بجاه محمد صلى الله عليه وسلم وآله(٥٧) .

<sup>(</sup>٧٠) لم نعهد من المؤلف مثل هذا التعبير.

ه( ما جاء أن جهنم تسعركل يوم وتفتح أبوابها إلا يوم الجمعة )ه

عن عبد الله بن عمر أن النبي صلى الله عليه وسلم قال إن جهم السعر كل يوم وتفتح أبوابها إلا يوم الجمعة فإنها لا تفتح ولا تسعر، أخرجه أبونعيم وهذا غريب من حديثه ، ومكحول لم يكتبه إلا من حديث الفعان ، قال القرطبي ولهذا المعنى كانت النافلة جائزة يوم الجمعة عند قائم الظهيرة دون غيرها من الآيام والله عز وجل أعلم.

#### ( !! )

\* ( ما جاء أن جهنم لها سبعة أبواب لكل باب منهم جزء مقسوم )\* تقدم الكلام على ذلك في الباب الثاني من الآيات الكريمة

عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لجهنم سبعة أبواب: باب منها لمن سل السيف على أمتى أو قال أمة محمد صلى الله عليه وسلم خرجة الإمامان الحافظان أبو عبد الله وأبو عيسى وقال هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث مالك بن مغول رحمه الله ، قال القرطبي مالك أبو عبد الله البجلي الكوفي امام ثقة خرج له البخارى ومسلم والأثمة .

وقال أبى ابن كعب : لجهنم سبعة أبواب باب منهما للحرورية ، وعن عطاء الخراسانى قال إن لجهنم سبعة أبواب أشدها غما وكربا وحرا وأنتنها ريحا للزناة الذين ركبوا بعد العلم . رواه أبو نعيم الحافظ .

وعن أنس بن مالك عن النبي صلى الله عليه وسلم في قول الله تعالى يعنى الآية المتقدمة جزء أشركوا بالله وجزء شكوا في الله

آثروا شه واتهم على الله وجزء شفوا غيظهم بغضب الله وجزء صيروا رغبتهم بحظهم عن الله وجزء عتوا على الله ، ذكره الحليمي في كتاب منهاج الدين له وقال ، فإن كان ثابتاً فالمشركون بالله هم الثنوية ، والشاكون هم الذين لا يدرون أن لهم إلها أو لا إله لهم ويشكون في شريعته إنها من عنده أم لا ، والغافلون هم الذين يجحدونه أصلا ولا يتبتونه وهم الدهرية والوثرون شهواتهم هم المنهمكون في المعاصي لتكذيبهم برسل الله وأمره والوثرون شهواتهم هم المنهمكون في المعاصي لتكذيبهم برسل الله وأمره ونهيه ، والشاقون هم القتالون أنبياء الله وسائر الداعين له المعذبون من ونهيه ، والمصاب والعاتون الذين لا يبالون بأن يكون ما منهم حقا أو باطلا فلا يتفكرون ولا يعتبرون ولا يستبدلون والله أعلم عما أراد رسوله صلى الله عليه وسلم إن كان الحديث ثابتاً .

去去去 古幸 李幸辛

#### ه ( ف بعد أبواب جهنم بعضها من بعض )ه وما أعد الله تعالى فيها من العذاب

قال بعض أعلى الدلم في غراء تعالى ( لكل باب منهم جزء مقسوم ) قال من الكفارة والنسافقين والشياطين ، بين الباب والباب خمسائة عام ، فالباب الأول يسمى حشم لأنه بتجبه في وجدوه الرجال والنساء فيأكل لحومهم ، وهو أعرن عداياً من غيره ، والمباب الثاني يقال له لظى نزاعة للشوى ، ويقول آكله لليدين والرجلين ( يدعو من أدبر ) عن التوحيد ( وتولى ) عما جاء به محمد صلى الله عليه وسلم ، والباب الثالث يقال له سقر وإكما سمى سفر لأنه يأكل لحسوم الرجال والنساء لا يبقى لهم لحماً على عظم ، والباب الرابع يقال له الحطمة ، قال تعالى ( وما أدراك ما الحطمة ) الآية تعطم الدخام وشحرق الأفئدة .

وقال تعالى ( تطلع على الآفئدة ) تأخذ النار من قدميه وتطلع فؤاده وتحرق جلودهم وأيديهم وأبدائهم فيكون الدمع حتى ينفذ ، ثم يبكون الدماء حتى تنفذ ، ثم يبكون الفيح حتى إن السفن لو أرسلت تجوى فيما خرج من أعيهم لجرت ، والباب الخامس يقال له الجحيم وإنما سمى الجحيم لانه عظيم ، والجرة الواحدة منه أعظم من الدنيا .

والباب السادس يقال له السعير لأنه يسعر لم يسعر منسذ خلق ، فيه المثمانة قصر في كل قصر المثمانة بيت في كل بيت المثمانة لون من العذاب وفيه الحياة والعقارب والقيود والمسلاسل والاغلال والاسكال وفيه جب الحزن ليس في النار عذاب أشد منه ، إذا فتح الجب حزن أهل النار حزناً

شديداً . الباب السابع يقال له الهاوية من وقع فيه لم يخرج منه أبداً . وفيه بئر اللبب إذا فتح تخرج منه نار تستعيد منه النار ، وفيه الذى قال الله عز وجل ( سأرعقه صعوداً ) وهو جبل من نار تصعده أعداء الله على وجوههم مغلولة أيديهم إلى أعناقهم ، فهم مجموعة أعناقهم إلى أقدامهم والزبانية وقوف على رءوسهم بأيديهم مقامع من حديد ، إذا ضرب أحدهم بالمقمعة ضرب سمع صوتها التقلان ، أبواب النار حديد ، فرشها السخى (٥٨) غشاوتها الظلمة أرضها نحاس ورصاص وزجاج ، النار من فوقهم والنار من غشاوتها الظلمة أرضها غاس ورصاص وزجاج ، النار من فوقهم والنار من خينهم ، لهم من فوقهم ظلل من النار ، ومن تحتهم ظل أوقد عليها ألف عام حتى اسودت ، فهى سوداء مدلهمة مظلمة ، قد مزجت بغضب الله .

وذكر القتيبي في كتاب عيون الاحبار. وذكر عن ابن عباس إن جهم سوداء مظلمة لا ضوء لها ولا لهب، وهي كما قال تعالى (لها سبعة أبواب) على كل باب سبعون ألف جبل سبعون ألف شعب من النار، في كل شعب سبعون ألف شق من نار، في كل شق سبعون ألف واد من نار، في كل واد سبعون ألف حية وسبعون ألف عقرب من النار، في كل قصر سبعون ألف حية وسبعون ألف عقرب، لكل ذنب سبعون ألف نقار لكل نقب الكل ذنب سبعون ألف نقار لكل نقب الكل فنه منها سرادق عن يمين الثقلين وآخر عن شمالهم وسرادق عنا عمين الثقلين وآخر عن شمالهم وسرادق أمامهم وسرادق من فوقهم وآخر من ورائهم، فإذا نظر الثقلان إلى ذلك جثوا على ركبهم وكل ينادى رب سلم سلم.

<sup>(</sup>٥٨) يقالى سخوت النسار أسخوها سخواً ، وذلك إذا أوقدت فاجتمع الجمر والرماد .

قال القرطبي : ومثله لا يقال من جهة الرأى ، فهو توقيف لانه إخبار عن مغيب . انتهى .

ثم نقل عن وهب بن منبه نيموه . وأقول : وهب يحدث عن الإسرائيليين كثيراً ولا يقبل مشل ذلك عنه ولا عن أمثاله ونظرائه إلا أن يرد به دليل من الكتاب أو السنة الصحيحة ، وما ورد في ذلك من القرآن والحديث يكني ويشني ويغني عن غيره .

### ( باب )

\*( ما جاء فى عظم جهنم وأزمتها )\* وكيثرة ملائكتها وفى عظم خلقهم وتفلتها من أيديهم وفى قمع الغبى (ص) إياها وردها عن أهل الموقف

عن ابن مسعود رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : يؤتى بجهنم يوم القيامة لها سبعون ألف زمام مع كل زمام (٥٩) سبعون ألف ملك مجرونها أخرجه مسلم ورواه الطبرانى عن عبد الله بن مسعود أيضاً عن النبي (س) ولفظه « يجاء بجهنم تقاد بسبعين ألف زمام مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها . قال في مجمع الزوائد : ورجاله رجال الصحيح غير حقص بن عمر بن الصباح ، وقد وثقه ابن حبان . انتهى .

زاد زید بن أسلم ؛ فبینا هم إذ شردت علیهم شردة انفلت من أیدیهم ، فلو لا أنهم أدركوها الاحرقت من فی الجمع فأخذوها ، ذكره ابن و هب

<sup>(</sup>٩٠) الزمام ما يوم به الشيء أى يشد ويربط .

بطوله ، وزاد أبو حامد فى كتاب (كشف علم الآخرة) فيجثو كل من فى الموقف على الركب حتى المرسلين ، ويحمل كل واحد منهم يقول : نفسى ففسى لا أسألك اليوم غيرها ومحمد (ص) يقول : أمتى أمتى سلمها ونجها يا رب ، والمس فى الموقف من يحمله ركتاه ، وهو قوله تعالى (وترى كل أمة جائية ، كل أمة تدعى إلى كتابها ) إلى آخر ما قال ، وملائك النار كما وصفهم الله تعالى ( غلاظ شداد ) .

وعن عبد أأرحمن بن زيد قال: قال رسول الله (ص) في خزنة جهنم:
ما بين مفكبي أحدهم كما بين المشرق والمغرب، رواه ابن وهب. وقال ابن
عباس: ما بين منكبي الواحد منهم مسيرة سنة وقوة الواحد منهم «أن يضرب
بالمقمع فيدفع بتلك الضربة سبعين ألف إنسان في قعر جهنم.

وأما قوله تعالى (عليها تسعة عشر) فالمراد رؤساءهم كما تقدم فى باب الآيات ، وأما جملتهم فالعبارة عنهم كما قال تعالى ( وما يعلم جنود ربك الا هو ) قال أهل العلم : إنما خص النبي صلى الله عليه و لم بردها وقيمها وكفها عن أهل المحشر دون غيره من الإنبياء لانه رآها في مسراه وعرضت عليه في صلاته حسب ما ثبت في الصحيح ، وفي ذلك فوائد ثمان ذكرها القرطبي في التذكر (٦٠) ليس في ذكرها هنا كثير فائدة .

<sup>(</sup>٦٠) منها أن فيه دليلا فقهياً على أن الجنة والنار قد خلقتا ، خلافاً للمعتزله المفكرين لخلقهما ، وهو يجرى على ظاهر القرآن فى قوله (أعدت للكافرين) والإعداد دليل على الخلق والايجاد .

### ( !! )

\*(فى كلام جهنم وذكر أدواجها وإنه لا يجوزها إلا من عنده جواذ) \*
عن أبي سعيد الحدري رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إذا جمع الله النياس في صعيد واحد يوم القيامة أقبلت النار يركب بعضها بعضاً وخزنتها يكفونها وهي تقول: وعزة رفي ليخلين بيني وبين أزواجي أو لاغشين الناس عنقاً واحداً ، فيقولون من أزواجك؟ فيقول كل متكبر جبار، أخرجه الحافظ أبو محمد عبد الغني. وفي قوله تعالى ( وتقول على من مزيد) دلالة على كلام جهنم واضحة لا خفاء بها ، وفي حديث أنس بن مالك يرفعه: تقول جينم لا يجوزني إلا من عنده جواز . قال النبي صلى الله عليه وسلم : ياجربل ما الجواز قال أبشر أبشر من شهد أن لا إله إلا الله جاز جسر وسلم : الحديث ذكره القرطبي .

#### « مال »

# ه ( ما جاء أن التسمة عشر خزنة جهنم ) « قال تمالي ( عليها تسعة عشر )

عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه قال : قال ناس من اليهود لاناس من المود الماس من أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم . هل يعلم نبيه عدد خزنة جهذم ؟ قالوا لا ندرى حتى نسأله ، فجاء رجل إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال : يا محمد غلب أصحابك اليوم ، فقال و بماذا غلبوا ؟

قال سألهم اليهود هل يعلم نبيكم عدد خزنة جهنم، فقالوا لا ندى حتى نسأل نبينا، قال أيغلب قوم سئلوا عما لا يعلمون، فقالوا لا نعلم حتى نسأل نبيناولكنهم قد سألوا نبيهم فقالوا (أرنا الله جهره) فلما جاءوا قالوا يا أبا القاسم: كم عدد خزنة جهنم ؟ قال هكذا و هكذا في مرة عشرة وفي مرة تسع. قالوا نعم . خزنة جهنم ي قالوا نعم . الحديث وواه التومذي وقال هذا حديث غريب ، إنما نعر فه من هذا الوجه .

### ( باب )

ه( ما جاء في سعة جهنم وعظم سرادتها )
 ر تقدم ما ورد من الآیات فی بایها )

عن مجاهد عن ابن عباس قال : أتدرى ما سعة جهنم ؟ قلت لا . قال أجل والله ما تدرى ، إن بين شحمة أذى أحدهم وبين عاتقه مسيرة سبعين خريفاً تجرى فيها أودية القبيح والدم ، قلت له أنهار ؟ قال لا بل أودية ، ثم قال أتدرى ما سعة جهنم ؟ قلت لا ، قال أجل والله ما تدرى ، جدثتنى عائشة أنها سألت رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قوله ( والارض جميعاً قبضته يوم القيامة ) قالت قلت فأين الناس يومئذ ؟ قال على جسر جهنم . أخرجه بن المبارك والدمذى وصححه .

قال فى مجمع الزوائد : ورواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير عبسة بن صعيد وهو ثقة .

وعن أبى سعيد الخدرى عن النبى وص، قال السرادق النار أربع جدر كثف كل جدار مسيرة أربعين سنة ذكره بن المبارك وخرجه النرمذى أيضاً وقال عبد الله بن مسعود: إن جهنم لتضيق على الكافر كتضييق الزج على الرمح وذكره الثعلمي والقشيرى عن ابن عباس.

هُ ( ماجاء في أن الشمس والقمر يقذفان في النار )ه

عن عطا. بن يسار أنه تلا هذه الآية ﴿ وجمع الشمس والقمر ﴾ قال مجمعان يوم القيامة ثم يفقدان في النار فتكون نار الله الكبرى .

وعن يزيد الرقائبي عن أنس يرفعه إلى النبي صلى الله عليه وسلم قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: إن الشمس والقمر أوران عقيران في النبار. أخرجه أبو داود الطيالسي. قال في مجمع الزوائد ورواه أبو يعلى وفيه ضعفا، قد وثقوا.

قال الفرطبي كذا الرواية , ثوران ، بالمثلثة وإنما مجمعان في جهنم لأنهما . قد عبدا من دون الله ، ولا تكون الناو عذاباً لهما لأنهما جماد ، وإنما يفعل ذلك بهما زيادة في ثبكيت الكافرين وحسرتهم ، هكذا قال بعض أهل العلم .

ななな 事 章 ななな

### ( باب )

ه ( ما جاء في صفة جهنم وحرها وشدة عذابها أجارنا الله منها )ه

عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال أوقد على النار ألف سنة حتى اجرت ثم أوقد عليها ألف سنة حتى ابيضت ثم أوقد عليها ألف سنة حتى ابيضت ثم أوقد عليها ألف سنة حتى اسودت فهى سودا. مظلمة رواه مالك والنرمذى وهذا لفظه قال للوقوف فى هذا الباب أصح ولا أعلم أحد رفعه غير يحيى بن أبى بكير عن شريك وعنه موقوفا مثله ، وقال «فهى كسواد الليل، مكان «سواد عن شريك وعنه موقوفا مثله ، وقال «فهى كسواد الليل، مكان «سواد مظلمة ، رواه ابن المبارك وعنه أنه قال ترونها كقاركم لهى أشد سوادا من القار ؛ والقار الزفت .

وعنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أتدرون ما مثل ناركم هذه من نار جهنم لهى أشد من دخان ناركم هذه بسبعين ضمفاً ، رواه الطبرانى في الأوسط ، قال في مجمع الزوائد ورجاله رجال الصحيح ، وعنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم هذه النار جزء من مائة جزء من جهنم ، رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح .

وعن سلمان قال النار سودا. لَا يضي، لهبها ولاجرها .

وعن أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال . نار ابن آدم التي يوقدون منها جزء من سبعين جزء من نار جهنم فقالوا يا رسول الله ولم كانت لكافية قال فانها فضلت بتسعة وستين جزء . أخرجه مالك ومسلم وزاد: كلها مثل حرها .

وفى تيسير الوصول إلى أحاديث جامع الاصـــول أخرجه الشلاثة

والنرمذى ، وعن أنس بن مالك قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن ناركم لهذه جزء من سبعين جزء (٦١) من نار جَهنم ولو لا أنها أطهيت بالماء مرتين ما انقفعتم بها وأنها لتدءو الله أن لا يعيدها فيها رواه ابن ماجه ورواه البزار عن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم بلفظ أنه ذكر نار جهنم فقال انها لجرز، من سبعين جرزه من نار جهنم وما وصلت إليكم حاسبه قال حتى نضحت مرتين بالماء لنضىء لكم ونار جهنم سوداء مظلمة قال في مجمع الزوائد ورجاله ضعفاء على توثيق لين فيهم .

وعن عبد الله بن مسعود أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال الرؤيا الصالحية بشرى وهي جزء من سبعين جزء من النبوة وإن ناركم يعنى هذه بي جزه من سبعين جزء من سموم جهنم وما دام العبد ينتظر الصلاة فهو في صلاة ما لم يحدث ، رواه البزار وفيه عبيد ابن إسحاق العطار وهو متروك ووثقه ابن حبان ، وبقية رجاله رجال الصحيح قاله . في مجمع الزوائد .

وعن أبي هريرة نحوه مرفوعا وقال ولو لا أنها ضربت بالماء مرتين ما كان لاحد فيها منفعة ، خرجه سفيان بن عيينة ، وفى خبر آخر عن ابن عباس : هذه النار قد ضرب بها البحر سبع مرات ولو لا ذلك ما انتفع بها ذكره أبو عمرو ، وقال عبد الله ابن مسعود لو لا أنها ضرب بها البحر عشر مرات ما انتفعتم بشيء منها ، وسئل ابن عباس عن نار الدنيا عا خلقت ؟ فقال من نار جهنم غيير أنها طفئت بالماء سبعين مرة ولو لا ذلك ما قربت لانها من نار جهنم .

<sup>(</sup>٦٦) يعنى أنه لو جمع كل ما فى الوجود من النار التى يوقدها ابن آدم لـكانت جزء من نار جهنم ،

وعن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه مسلم يؤتى بأنهم الناس يوم القيامة من أهل النار فيصبغ فى النار صبغة ثم يقال يا ابن آدم هل رأيت خيراً قط؟ هل مر بلك نعيم قط؟

فيقول لا والله يا رب ، ويؤتى بأشد الناس بؤساً في الدنيا من أهل الجنة فيصبغ صبغة في الجنة فيقال له يا ابن آدم هل رأيت بؤسا قط؟ هل مر بك شدة قط؟ فيقول لا والله يا رب ما مر بي بؤس قط ولا رأيت شدة قط ، أخرجه مسلم وأخرجه ابن ماجه أيضاً عن أنس بن مالك قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يؤتى يوم القيامة بأنهم أهل الدنيا من الكفار فيقال اغمسوه في النار غمسة فيغمس فيها ثم يخرج فيقال أي فلان هل أصابك نعيم قط؟ فيقول لا ما أصابي نعيم قط، ويأتى بأشد المؤمنين منرا وبلاء فيقال اغمسوه غمسة في الجنة فيغمس فيها غمسة فيقال له أي فلان هل أصابك ضر وبلاء فيقول لا ما أصابني ضر قط ولا بلاء.

وعن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لو أن جهنميا من أهل جهنم أخرج كفه إلى أهل الدنيا حتى يبصروها لأحرقت الدنيا من حرها، ولو أن خازناً من خزنة جهنم خرج إلى أهل الدنيا حتى يبصرونه لمات أعل الدنيا حين يبصرونه من غضب الله ماخرجه إبراهيم بن هدية وعن أبى هريرة قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لو كان في المسجد مائة ألف أو يزيدون ثم تنفس رجل من أهل النار لاحرقهم، أخرجه البزار.

#### ( باب )

ه( ما جاء فی شکوی النار وکلامها و بعد قعرها و آهوالها و فی قدر الحجر الذی یرمی به فیها . أجارنا الله منها و من أهوالها )

روى الأثمة عن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اشتكت النار إلى ربها فقالت رب أكل بعضى بعضاً فجعل لها نفسين نفساً في الشتاء ونفساً في الصيف فشدة ما يجهدون من البرد زمهر برها وشدة ما يجدون من الحر من سمومها أخرجه البخارى ومسلم والترمذى ورواه أبو يعلى عن أنس ابن مالك ولفظه فشدة ما تجدون من الحر من حريما وشدة ما تجدون من البرد من زمهريرها ، قال في بجمع الزوائد وفيه زياد النميرى وهو ضعيف عند الجمهور ، انتهى .

(قلت) وأصله فى الصحيح كما عرفت، وعن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن جهذم قالت يا رب إئذن لى فى نفس فافى أخشى أن أغيض على خلقك فأذن لها بنفسين فى كل سنة مرتين، فشدة الحر من فيحما وشدة البرد من زمهريرها رواء البزار ورجاله رجال الصحيح قاله الهيثمى فى بجمع الزوائد.

وعن أبى سعيد الخدرى قال سمع رسول الله (ص) صوتاً هاثلا فأتاه جبريل فقال رسول الله (ص) ما هذا الصوت يا جبريل ؟ فقال هذه صخرة هوت من شفير جهنم من سبعين عاماً فهذا حين بلغت قعرها فأحب الله أن يسمعك صوتها ، فما رئى رسول الله (ص) ضاحكا ملا فيه حى قبضه الله . رواه الطبراني في الاوسط وفيه إسماعيل بن قيس الانصارى وهو ضعيف قاله في بجمع الزوائد .

وعن أبى هريرة قال كنا مع رسول الله (ص) إذ سَمَع وجبة فقال النبي (ص) ما تدرون ما هذا قلنا الله ورسوله أعلم قال هذا حجر رمى به فى النار منذ سَبَعين خريفاً فهو يهوى فى النار إلى الآن حتى انتهى إلى قعرها، أخرجه مسلم وعن الحسن قال قال عئبة بن غزوان على منبرنا هذا \_ يعنى منبر البصرة \_ عن النبي (ص) قال إن الصخرة العظيمة لتلقى فى شفير جهنه فتهوى فيها سبعين عاما وما تقضى إلى قرارها، قال وكان ابن عمر يقول أكثروا ذكر الناو فان حرها شديد وقعرها مديد وأن مقامعها حديد، رواه الترمذي وقال لا نعرف للحسن سهاعا من عتبة ابن غزوان، وإنما قدم عتبة البصرة زمن عمر وولد الحسن لسنتين بقيتا من خلافة عمر .

وعن لفيان بن عامر قال جشت أبا أمامة فقلت حدثنا ما سمعت من رسول الله صلى الله عليه وسلم قال قال رسول الله (ص) لو أن صخرة وزنت عشرة خلفات قذف بها من شفير جهنم ما بلغت قعرها سبعين خريفا حتى بنتهى إلى غى وأثام قيل وما غى وأثام قال بتران فى جهنم يسيل منهما صديد أهل النار وهما اللنان ذكرها الله تعالى فى كتابه (أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيا) وقوله (من يفعل ذلك يلق أثاما) رواه الطبراني وفيه ضعفاء قد وثقهم ابن حبان وقال يخطئون ،

وعن المزهرى قال بلغنا أن معاذ بن جبل كان يحدث أن رسول الله (ص) قال والذى نفس محمد بيده إن ما بين شفة النار وقعرها لصخرة زنة سبع خلفات (٦٢) بشحومهن ولحومهن وأولادهن تهوى من شغة النار قبل أن تبلغ قعرها سبعين خريفاً . أخرجه ابن المبارك وروى الطبراني نحوه ، وفيه راو لم يسم وبقية رجاله رجال الصحيح قاله في بجمع الزوائد .

<sup>(</sup>٢٢) الخلفة : الناقة .

وعن أبى أمامة قال أن ما بين شفير چهنم سبعين خريفاً من حجر يهوى \_\_ أو قالصخرة تهوى \_ عظمها كعشر عشرات عظام سمان ، فقال له مولى لعبد الرحن بن خالد هل تحت ذلك من شيء يا أبا أمامة قال نعم غي وأثام ، رواه ابن المبارك .

وعن أنس بن مالك قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لو أن حجرا كسبع خلفات بشحومهن وأولادهن ألق فى جهنم لهوى سبعين عاما لا يبلغ قعرها رواه أبو يعلى وفيه يزيد بن ابان الرقاشي وهو ضعيف وقد وثق وبقية رجاله وجال الصحيح كذا في مجمع الزوائد.

وعن أبى موسى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لو أن حجراً قذف به فى جهنم لهوى سبعين خريفاً قبل أن يبلغ قعرها ، رواه أبو يعلى والبزار بنحوه وفيه عطاء ابن السائب وقد اختلط ، وبقية رجالهما ثقات .

وعن بريدة عن النبي صلى الله عليه وسلم: لو أنحجراً يهوى فى جهنم لما وصل إلا قعرها سبعين خريفاً . رواه البزار والطبرانى وفيهما محمد بن أبان الجعنى وهو ضعيف .

وعن خالد بن عمر العدوى قال: خطبنا عروة بن غزوان وكان أميراً على البصرة فحمدالله وأثنى عليه ثم قال: أما بعد فان الدنياقد آذنت بصرم وولتحذاء ولم يبق منها إلا صبابة كصبابة الإناء يتصابها صاحبها، وإنسكم منتقلون منها إلى دار لا زوال لها فانتقلوا بخير ما بحضرتكم فانه ذكر لنا أن الحجر ليلقى من شفير جهم فيهوى بها سبعين عاماً لا يدرك لها قعراً، والله لتمتلئن الحديث أخرجه مسلم، قال كعب: لو فتح من جهنم قدر منخر ثور بالمشرق ورجل بالمغرب لغلى دماغه حتى يسيل من حرها، وإن جهنم لمتزفر زفرة لا يبقى ملك مقرب ولا نبى مرسل إلا خر جائياً على ركبتيه ويقول نفسى نفسى ذكره القرطيى.

### \* ( ما جاء في أن النار لها عينان وعنق وأذن ولسان )،

ه كر رزين أن رسول الله وص، قال : من كذب على متعمداً فليتبوأ بين عيى جمهنم مقعداً ، قيل يا رسول الله ولحا عينان؟ قال : أما سمعتم الله يقول ( إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيطاً وزفيرا ) يخرج عنق من النار وله عينان تبصراني ولسان ينطق فيقول : وكلت بمن جعل مع الله إلها آخر ، فلهو أبصر بهم من الطير بحب السمسم فيلتقطه من البرية .

وفى رواية أخرى ؛ فيخرج عنى من النار فيلتقط الكفار لقط الطائر حب السمسم ، صححه أبو محمد بن العرب فى قيسه وقال : أى يفصلهم عن الحلق فى المعرفة كما يفصل الطائر حب السمسم من البرية .

وعن أبي سعيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يخرج عنق من النار يوم القيامة فيكلم بلسان طلق ذلق لها عينان تبصر بهما ولها لسان تكلم به، فيقول إنى أمرت بمن جعل مع الله إلها آخر؛ وبكل جبار عنيد، ومن قتل نفساً بغير نفس، فتنطلق بهم قبل سائر الناس بخمسمائة عام، وفي رواية فتنطوى عليهم فتقذفهم في جهنم، رواه البزار واللفظ له وأحمد باختصار، وأبو يعلى ينحوه والطراني في الأوسط، وأحمد إسنادي الطراني رجاله رجال الصحيح.

وعن أبى سعيد قال : سمعت رسول الله وص، قال : إذا جمع الله الناس في صعيد واحد يوم القيامة أقبلت النار يركب بعضها بعضا وخزنتها يكفونها وهي تقول : وعزة ربى لتخلق بيني وبين أزواجي أو لاغشين الناس عئقاً واحدة ، فيقولون ومن أزواجك ؟ فتقول كل متكبر جبار ، فتخرج لسانها

فتلنقطهم من بين ظهراني الناس فتقذفهم في جوفها ثم يستأخر ثم يقبل يركب بعضها بعضاً وخزئتها يكفونها وهي تقول :

وعزة ربى لتخلن بيى وبين أزواجى أو لأغشين الناس عنقاً واحدة ، فيقولون ومن أزواجك فتقول كل جبار كفور ، فتلنقطهم من بين ظهرانى الناس فتقذفهم فى جوفها ، ثم يستأخر ثم يقبل يركب بعضهم بعضا وخزنتها يكفونها وهى تقول : وعزة ربى لتخلن بينى وبين أزواجى أو لاغشين الناس عنقا واحدة ، فيقولون ومن أزواجك ؟ فتقول كل مختال فخور ، فتلتقطهم بلسانها فتقذفهم فى جوفها . ثم يستأخر ويقض الله بين العباد ، رواه أبو يعلى ورجاله وثقوا إلا أن ابن إسحق مدلس ، قاله فى بجمع الزوائد .

وعن أبى هريرة قال : قال رسول الله وص، : يخرج عنق من النار يرم الفيامة له عينان تبصران وأذنان تسمعان ولسان ينطق ، فيقول إنى وكلت بكل حبار عنيد ، وبكل من دعا مع الله إله آخر وبالمصورين ، أخرجه الترمذي وقال هذا حديث حسن غريب صحيح ، وفي الباب عن أبي سعيد .

وكان بعض الوعاظ يقول: أيها المجترى على النار ألك طاقة بسطوة مالك خازن النار، وماللك إذا غضب على النار وزجرها زجـــرة كادت تأكل بعضها بعضاً.

### ( باب )

( ما جاء في مقامع أهل النار وسلاسلهم وأغلالهم )ه

روى عن الحسن أنه قال: ما في جهنم وادولا مغار ولا غل ولاساسلة ولا قيد إلا واسم صاحبه مكتوب عليه. وروى عن ابن مسعود نحوه:

وعن ابن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله (ص): لو أن رصاصة مثل هذه، وأشار إلى مثل الجمجمة أرسلت من السماء إلى الأرض، وهي مسيرة خسمائة سنة لبلغت الأرض قبل الليل، ولو أنها أرسلت من رأس السلسلة لسارت أربعين خريفاً الليل والهار قبل أن يبلغ أصلها أو قعوها. أخرجه الترمذي وقال: هذا حديث إسناده صحيح.

قال القرطبي : وفي الخبر أن الله تعالى ينشيء لأهل النار سحابة فإذا رأوها ذكروا سحائب الدنيا فيناديهم : يا أهل النار ما تشتهون، فيقولون نشتهي الماء البارد فتمطرهم أغلالا تزداد في أغللهم وسلاسل تزداد في سلاسلهم .

وقال محمد بن المنكدر: لو جمع حديد الدنيا ما خلا منها وما بقي ماعدل حلقة من حلق جهنم؛ وقال ابن زيد: ويقال إن حلقة من غل أهل جهنم لو ألقيت على أعظم جبل في الدنيا لهدته. قال (ولهم مقامع من حديد) يقمعون بها هؤلاء فاذا قال خسندوه فيأخذوه كذا وكذا ألف ملك فلا يضعون أيديهم على شيء من عظامه إلا صارتحت أيديهم رفاتا فتجمع أيديهم وأرجلهم ورقابهم في الحديد، قال فيلقون في النار مصفودين، قال فليس شيء لهم يتقون به إلا الوجوه وهم مصفودون قد ذهبت الابصار فهم عمى، وقرأ له قوله تعالى (أفن يتقى بوجهه سوء العذاب يوم القيامة) إلى آخر الآية .

قال إذا ألقوا فكادوا يبلغون قعرها تلقاهم لهبها فيردهم إلى أهلاها حتى إذا كادوا يخرجون تلقنهم الملائكة بمقامع من حديد فيضربوهم بها فجاء أمر بغلب اللهب فهووا كما هم سافلين، هكذا وقرأ قول الله عز وجل (كلما أرادرا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها) فهم كما قال الله تعالى (عاملة ناصبة تصلى ناراً حامية).

وهن أبى سعيد عن رسول الله صلى الله هليه وسلم قال: لو أن مقمماً من حديد وضع فى الارض فاجتمع له الثقلان ما أقلوه من الارض . رواه أحمد وأبو يعلى قال فى مجمع الزوائد وفيه ضعفاء وقد وثقوا .

وعنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لو ضرب الجــل بمقمع من حديد لتفتت ثم عاد ، رواه أحمد وأبو يعلى فى حديث طويل وفيه ان لهيمة وقد وثق على ضعفه .

وروى عن طاوس أن الله عز وجل خلق ملكا وخلق له أصابع على عدد أهل النار فما من أهل النار معذب إلا وملك يعذبه بأصهع من أما بعه فو الله لو وضع مائك أصبعا من أصابعه على السماء لافهما. ذكره القتيبي في عيون الاخبار له.

﴿ مَا جَاءً فَى كَيْفِيةَ دَخُولُ أَهُلُ النَّارِ وَتَلْقِي النَّارِ أَهْلُهَا ﴾

عن عبد الرحمن بن زيد قال · تلقاهم جمهم يوم القيامة بشرر كالنجوم فيولوا هار بين ، فيقول الجبار تبارك وتعالى : ردوهم عليها فيردوهم ، فذاك قوله تعالى ( يوم يولون مدبرين ، ما لِكم من الله من عاصم ) أى ما نع يمنعكم ، وبلقاهم وهجها قبل أن يدخلوها فتندر حدقهم فيدخلوها عبياً مغلولين في الأغلال أيديهم وأرجلهم ورقابهم ، قال : قال رسول الله ملى الله عليه وسلم : ما بين مسكى أحدهم كما بين المشرق والمغرب . ذكره ابن وهب .

وعن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: إن جهنم لما سبق إليها أهلها تلقتهم فلفحتهم لفحة فلم تدع لحماً على عظم إلا ألقته على العرقوب، رواه الطبراتى فى الأوسط، قال فى مجمع الزوائد وفيه محمد بن سلمان بن الاصبهاني ، وهو ضعيف .

# ( باب )

\* ( في رفع لهب النار أعل النار حتى يشرفوا على أهل الجغة )،

قال القرطبي: يروى أن الهب المنار برفع أهل النار حتى يطير كما يطير الشرر ، فاذا رفعهم أشرفوا على أهل الجنة وبينهم حجاب، فينادى أصحاب المبنة أصحاب النار : إنا قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً فهل وجدتم ما وعدكم ربكم حقاً ؟ قالوا نعم فآذن مؤذن بينهم أن لعنة الله على الظالمين، وينادى أصحاب النار أصحاب الجنة حين يروا الإنهار تطرد بينهم أن أفيضوا دلينا من الماء أو مها رزقكم الله، قالوا إن الله حرمها على الكافرين فتردهم ملائكة العذاب بمقامع من حديد إلى قعر النار.

وقال بعض المفسرين هو معنى قوله تعالى (كلما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها وقيل لهم ذوقوا عذاب السار الذى كنتم به تسكذبون) ذكره أبو محمد عبد الحق فى كتاب العاقبة له ، وقال لعلك تقول كيف ترى أهل الجنة أهل النار ، وأهل النار أهل الجنة كيف يسمع بعضهم كلام بعض وبينهم ما بينهم من بعد المسافة وغلظ الحجاب فيقال لك لا تقل هكذا فان الله يقوى أسماعهم وأبصارهم حتى يرى بعضهم بعضاً ويسمع بعضهم كلام بعض ، وهذا قريب فى قدوة الله جداً .

# ﴿ باب ﴾

#### ٥ ( في نفس أهل النار )٥

عن أبى هريرة عن النسب (ص) قال: لو أن فى المسجد مائة ألف أو يزيدون وفيه رجل من أهل النار فتنفس فأحاب نفسه لاحترق المسجد ومن فيه ، رواه أو يعلى عن شيخه إسحاق ، ولم يعينه فإن كان ابن راهويه فرجاله رجال الصحيح وإن كان غيره فلم أعرفه ، قاله فى بجمع الزوائد وعن أبى هريرة مثله ولفظه ثم تنفس رجل من أهل النار الاحرقهم رواه البزار وفه عبد الرحيم ابن هارون وهو ضعيف ، وذكره ابن حيان فى النقات وقال يعتبر حديثه إذا حدث من كنابه فان فى حديثه من حفظه بعض المناكير ، ويقية رجاله رجال الصحيح .

# (باب)

ه ( ما جاء فی أن فی جمنم جبالا وخنادق و أودية و بحاراً و صهار يج وحياضاً و آباراً أو جبابا و تنانين و سجونا و بيونا و جسورا و قصوراً أو أرجاء و نواعير وعقارب و حيات أجارنا الله منها بفضله وكرمه )ه

عن أبى سعيد الخدرى رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال الصدود حبل من نار يصعد فيه الكافر سبعين خريفاً ويهوى فيسه كذلك أبداً ، أخرجه الترمذى وقال هدنا حديث غرب لا نعرفه مرفوعاً إلا من حديث ابن لهيمة .

وفى حديث أنس رضى الله عنه أن من مات سكرانا فانه يبعث يوم الفيامة سكراناً إلى خندتى في وسط جنم بسمى السكران أجارنا الله منه.

وعن أبى سعيد الحدرى عن الني صلى الله عليه وسلم قال ويل واد فى جهنم وعن أبى سعيد الحدرى عن الني صلى الله عليه وسلم قال ويل واد فى جهنم وي وي المكافر أربعين خريفا قبل أن يبلغ قعره، والصعود جبل من ناريصعد فيه سبعين خريفا ثم يهوى فهو كذلك، أخرجه ابن المبارك عن طريق رشدين ابن سعد عن عمرو ابن الحارث عن أبى السمح عن أبى الهيثم، وهن عطاء ابن يسار قال الويل واد فى جهنم لو سيرت فيه الجبال لماعت من حرم.

وذكر بن عطية فى تفسيره عن ابن عياض أنه قال الويل صهريج فى جهنم من صديد أهل النار وقال زياد بن وقاص الويل مسيل فى أسل جهنم ، وحكى الزهراوى عن آخرين أنه باب من أبواب جهنم ، وقال أبو سعيد الحدرى أنه واد بين جبلن يهوى فيه الهاوى اربعين خريفا وأخرج الترمذى مرفوعا عن أبى سعيد الويل واد فى جهنم يهوى فيه السكافر أربعين خريفا قبل أن يبلغ قعره قال وهذا خديث غريب لا نعرف مرفوعا إلا من حديث أبى لهيعة .

وقال ابن زيد الميحموم جبل في جبنم يستغيث إلى ظله أهل النار لابارد بل حار لانه من دخان شفير جبنم ، ولا كريم عدب وقال سعيد ابن المسيب : ولاحسن منظره ، وقال بجاهد واد في جبنم يقال له موبق وعن عكرمة هو نهر في جبنم يسيل ناراً على حافتيه حيات مثل البغال الدهم فإذا طارت اليهم لتأخذهم استفائو منها بالاقتحام في النار وقا أنس بن مالك هو واد في جبنم من قيح ودم قال نوف البكالي في قوله تعالى ( وجعلنا بينهم موبقا ) قال واد في جبنم بين أهل الصلالة وبين أهل الإيمان .

وعن أبي بردة عن أبيه عن النبي رص، قال إن في جهنم لواديا يقال له

حب هب يسكنه كل جبار ، وراه الترمذى ورواه الطبرانى بلفظ ، إن فى جبنم واديا وفى الوادى بثر يقــال له هبهب حق على الله أن يسكنها كل جبار عنيد ، قال فى مجمع الزوائد وفيه أزهر بن سنان وهو ضعيف .

وعن عبد الله من الحارث بن جسزه قال : قال رسول الله وص، أن في النار حيات كأمثال أعفاق البخت تلمسع أحداهن اللسعة فيجد حموها أربَعين خريفاً وأن في النار عقارب كأمثال البغال الموكفة تلسع أحداهن اللسعة فيجد حموها أربعين خريفاً رواه أحمد والطبراني ، قال في مجمع الزوائد وفيه ضعفاء قد وثقوا .

وعن أنس بن مالك قال: قال رسول الله رص، عمر الذباب أربعون للله والذباب كله في النار إلا النملة رواه أبو يعلى قال في المجمع ورجاله ثقات.

وعن ابن عباس عن الذي وص، قال الذباب كله في النار إلا المملة رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح غير إبراهيم بن محمد ابن حازم وهو ثقة ورواه الطبراني في الكبير والأوسط والبزار عن بن عمر عن الذي وص، بأسانيد وبعض رجال أسانيد الطبراني ثقات ورواه الطبراني أيضاً عن ابن مسعود مرفوعا وقال إلا النحل وفيه إسحاق بن يحيى بن طلحة وهو متروك وقد ذكره بن حبان في الضعفا. وفي الثقات وقال نحتج بما وافق فيه الثقات ونترك ما انفرد به بعد أن استخرت الله تعالى فيه، وبقية رجاله رجال الصحيح وقد وافق الثقات في أصل الحديث.

وعن ابن مسعود في قول الله تعالى زدناهم عذابا فوق العذاب قال زيد عقارب أنيابها كالنخل الطوال رواه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيح، وعن ابن عباس في الآبة المذكورة قال هي خمسة أنهار تحت العرش يعمذيون

بيعضها بالليل وببعضها بالنهار، رواه أبو يعلى ورجاله رجال الصحيحين، كذا في مجمع الروائد.

وعن عائشة زوج النبي (ص) انها سئلت عن قول الله تعالى (فسوف يلقون غيا ) قالت نهر في جهنم ، واختلفوا في قوله تعالى (أعوذ برب الفلق) فروى عن ابن عباس أنه سجن في جهنم وقال كعب هو بيت في جهنم وعنده إذا فتح صاح جميع أهل النبار من شدة حره ، ذكره أبو نعيم وعنده عن حميد بن هلال قال حدثت أن في جهنم تنانين ضيقها كضيق زج أحدكم في الارض تضبق على قوم بأعالهم ، وذكر ابن المبارك أن في جهنم قصراً يقال له هوى يرمى الكافر من أعلاء فيهوى أربعين خريفاً قبل أن يبلغ أصله .

قال تعالى ( ومن يحلل عليه غضبى فقد هوى ) وإن فى جهنم وادياً يدعى أتاما فيه حيات وعقارب ، فى فقار احداهن مقدار صبعين قلة من سم والعقرب منهن مثل البغلة الموكفة تلدغ الرجل فلا تلبيه عما يجد من حر جهنم حمة لدغتها فهو لما خلق له وأن فى جهنم سبعين داء لاهلها كل داء مثل جزء من أجزاء جهنم وإن فى جهنم واديا يسمى غيا يسيل قيحاً ودماً فهو لما خلق له قال تعالى فسوف يلقون غيا .

وعن أنس بن مالك قال والله والله (ص) النه في جهنم بحراً أسود مظلما منتن الربح يغرق الله فيه من أكل رزقه وعبد غيره ، رواه أبو هدية إبراهيم ابن هديه وغن محمد بن واسع قال دخلت على بلال ابن أباك جدائي عن جدك عن رسول الله (ص) قال إن في جهنم واديا ولذلك ولذلك الوادي بتر يقال له هبهب عق على الله أن يسكنها كل جبار فاياك أن تكون منهم ، رواه أبو نعيم .

وعن أبى هريرة قال : قال رسول الله ,ص، أن فى جهنم واديا يقال له لملم وأن أودية جهنم لقستعيد بالله من حره ، أخرجه بن المبارك وعن الحسين ابن على عن رسول الله ,ص، أنه قال ، كل مسكر حرام وثلاثة غضب الله عليهم ولا يفظر من إليهم ولا يكلمهم وهم فى المنسا ، والمنسى ، بش فى جهنم : المكذب بالقدر والهبندع فى دين الله ومدمن الخر ، رداه مالك والخطيب .

وعن عمر بن شعيب عن أبيه عن جده قال : قال رسول الله وص، أن المسكرين يحشرون يوم القيسامة أشباه الذر على صور الناس ، يعلوهم كل شيء من الصغار . يساقون حتى يدخلون سجنا في جهنم يقال له بوس يسقون من عصارة أهل النار من طينة الخبال (٦٠) ، أخرجه ابن وعب وابن المبارك ، وعنه عن الذي دص، قال يحشر المذكرون يوم القيامة أمثال الذر في صور الناس يغشاهم الذل من كل مكان يساقون إلى سجن في جهنم يسمى بوس يعلوهم فار يغشاهم الذل من كل مكان يساقون إلى سجن في جهنم يسمى بوس يعلوهم فار الإيتار يسقور من عصارة أهل النار طينة الخبال . أخرجه الغرمذي وقال حديث حسن .

<sup>(</sup>٦٢) قال القرطى طينة الخبال عرق أهل النار وعصارتهم وهو شراب أيضاً لمن يشرب المسكر جاء ذلك في صحيح البخارى عن جابر أن رجلا قسدم من جيشان . وجيشان من اليمن ، فسأل النبي وص، عن شراب يشربونه بأرضهم من الخدرة يقال له للمذر فقال رسول الله وص، أو مسكر هو ؟ قال نعم قال أن على عهداً لمن شرب المسكر أن يسقيه من طينة الخبال، قال يا رسول وما طينة الخبال؟ قال عرق أهل النار أو عصارة أهل النار .

كنت له شهيداً يوم القيامة ومن ضيعها أورده الله حوض الخبال ، قيل وما حوض الخبال يا رسول الله قال حوض من صديد أهل النار قال القرطبي غريب من حديث خارجة بن زيد عن أبيه ، لم يروه عنه غير أبي الزناد تفرد به عنه ابنه عبد الرحمن والله أعلم .

وعن على أبن أبى طالب وضى الله عدمه أن الذي دعس، قال تعوذوا بالله من جب الحدرن ، فقيل يا رسول الله وما جب الحدرن قال واه فى جهنم تتعوذ منه جهنم كل بوم سبعين مرة أعده الله للقراء المراثين .

وفى رواية للذين يرافرن الناس بأعالهم ، أحرجه أحد بن موسى والترمذى وقال في حديث أبي هربرة مائة مرة . قلنا يا رسول الله ومن يدخله قال القراء المراءون بأعمالهم وقال هذا حديث غربب وخرجه ابن ماجه أيضاً .

عن أنى هريرة ولفطه قال: قال رسول الله وص، تموذا بالله من جب الحزن قالوا يا رسول الله وما جب الحزن. قال واد فى جهنم تتعوذ مفه جهنم كل يوم أربعمائة مرة قبل يا رسول الله ومن يدخله قال أعد للقراء المراثين وأعمالهم وأن من أبغض القراء إلى الله الذين يزورون الآمراء، ورواه الطبرائي من حديث أبى هريرة أيضاً ولفظه بعد قوله أربعمائة مرة يلتى فيه الفوارون قبل يا رسول الله وما الغوارون قال المراؤن بأعمالهم فى الدنيا قال فى مجمع قبل يا رسول الله وما الغوارون قال المراؤن بأعمالهم فى الدنيا قال فى مجمع المروائه وفيه محمد بن الفضل بن عطية وهو مجمع على ضعفه . انتهى .

قال المحارف وفى حديث آخر ذكره أسد بن موسى أنه صلى الله عليه وسلم قال إن فى جهنم لواديا أن جهنم لتتعوذ من شر ذلك الوادى كل يوم سبع مرات وأن فى ذلك الوادى لجباً أن جهنم وذلك الوادى ليتعوذان الله من شر ذلك الجب وأن في ذلك الجب لحية أن جهنم والوادى وذلك الجب ليتموذون من شرَ ذلك الحية ، أعدها الله للاشقياء من حملة القرآن .

وقال أبو هريرة إن في جهنم لرحى تدور بعلماء السوء فيشرف عليهم بعض من كان يعرفهم في الدنيا فيقول ما صديركم إلى هذا وإنما كنا نتعلم من كم و قالوا إنا كنا نأمركم بالامر و تخالفكم إلى غيره ، قال القرطبي وهذا مرفوع معناه في صحيح مسلم من حديث أسامة بن زيد وقال أبو المثنى إلا ملوكي أن في النار أقواما يربطون بنواعسير من نيار تدور بهم تلك النواعير ما لهم فيها راحة ولا فترة قال محمد بن كعب القرظي أن لمالله بجلسا في وسط جهنم وجسوراً ثمر عليها ملائكة العذاب فهو يرى اقصاها كما يرى ادناها : الحديث .

电电台 中中 中中

# ( باب )

# ه بیان قوله تعالی ( فلا اقتحم العقبة ) رفی ساحل جهنم و و عید من یؤدی المؤمنین ) م

عن زيد بن شجرة قال : وكان معاوية بعثه فى الجيوش يلتى عدواً ، فراعى فى اصحابه فشلا فجمعهم فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : أما بعد ، اذكروا نعمة الله عليكم وذكر الحديث وفيه : إنكم مكتوبون عند الله بأسمائكم وسمائكم، فإذا كان يوم العيامة قيل يا فلان ها نورك ، يا فلان لا نور الله ، إن لجهم ساحلا كساحل البحر فيه هوام وحيات كالبخت وعقارب كالبغال الدهم .

فإذا استغاث أهل النار قالوا الساحل ، فاذا ألقوا فيها سلطت عليهم تلك الهوام فتأخذ شفار أعينهم وشفاههم وما شاء الله منهم يكشطها كشظا فيقولون: النار ، فإذا ألقوا فيها سلط عليهم الجرب فيحك أحدهم جسده حتى يبدو عظمه وإن جلد أحدهم الأربعون ذراعا ، قال يقال يا فلان هل تجد هدذا يؤذيك ، فيقول وأى أذى أشد من هذا ، قال يقال هذا بما كنت تؤذى الومنين .

وعن أبي سعيد الخدرى قال : إن صعوداً صخرة في جهنم إذا وضعوا أيسيهم عليها ذابت فإذا رفعوها عادت ؛ أخرجه بن المبارك .

قال ابن عمر وابن هباس: هذه العقبة جبل في جهنم. وقال محمد ابن كعب وكعب الاحبار، وهي سبعون درجة في جهنم، وقال الحسن وقتادة: هي عقبة شديدة صعبة في النار دون الجسر فاقتحموها بطاعه الله عز وجل، وقال محاهد والصحاك والكلي هي الصراط وقيل النسار نفسها، وقيل هو جبل

بين الجنة والنار ، يقول فلا جاوز هذه المقبة بعمل صالح . ثم بين اقتحامها عا يكون فقال ( فك رقبة ) الآية .

قال ابن زيد وجماعة من المفسرين مهنى للمكلام الاستفهام تقديره ، أفلا اقتصم العقبة ، يقول هلا أتفق ماله فى فك الرقاب وإطعام السغبان ليجاوز به المعقبة فيكون خيراً له من إنفاقه فى المعاصى ، وقيل فى المكلام النمثيل والتشبيه ، فشبه عظم الذنوب وثقلها بعقبة ، فاذا أعتق رقبة وعمل صالحاً كان مثله كمثل من اقتحم العقبة وهى الذنوب تضره وتؤذيه وتثقله ، فإذا أزالها بالاعمال الصالحة والمتوحيد الحالص كان كمن اقتحم عقبة يستوى علما ومجوزها ، قال الحسن : هى والله عقبة شديدة : مجاهدة الإنسان نفسه وهواه وعدوه الشيطان .

وعن على بن أنى طالب رضى الله عنه قال : لأن أجمـع أناساً من أصحابى هلى صاع من طعام أحب إلى من أن أخرج إلى السوق فأشترى نسمة فأعتقها، أخرجه الطراني في كتاب مكارم الآخلاق .

# ﴿ باب ﴾

#### ( ما جاء في قوله تعالى روقودها النّاس والحجارة ، )

الوقود بالفتح : الحطب وبالضم اسم الفعل وهو المصدر، والناس عام ومعناه الخاص ، أى من سبق عليه الفضاء إنه يكون حطباً لها أجارنا انته منها بكرمه، قال القرطبي : حطب النار شباب وشيوخ وكهول ونساء عاريات قد طال منهن العويل

عن العباس بن عبد المطلب قال: قال رسول الله وس، يظهر هذا أأدين حتى يجاوز البحار وحتى يخاض البحار الخيل في البيل الله تبارك وتعالى، ثم يأى أفوام يقرمون الفرآن فإذا قراوه وقالوا من أقرأ منا؟ من أعلم منا؟ ثم التفت إلى أصحابه فقال: همل ترون في أولئكم من خير؟ قالو لا، قال أولئك منكم وأوائك من هذه الامة وأولئك عم وقود النمار، خرجه بن المبارك، والحجارة هي حجارة الكبريت خلقها الله عنده كيف شاء أو كما شاء.

قال ابن مسعود وخصت بذلك لأنها تزيد على جميع الحجارة بخمسة أنواع من العذاب : سرعة الإيقاد ونتن الرائحة وكثرة الدخان وشدة الالتصاق بالأبران وقوة حرها إذا حميت ، وقيل الراد بالحجارة الأصنام لقوله تعالى ( إن كنم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم ) ، والخصب ما يلقى فى النار بما تزكى يه، وعليه فيكون الحجارة والناس وقوداً للنار . وعلى التأويل الأول يكونون معذبين بالنار والحجارة قال القرطبي : وفى الحديث عن النبي ، ص، إنه قال : كل مؤذ في النار وفي تأويله وجهان ( أحدهما) إن كل من آذى الناس في الدنيا عذبه الله في الآخرة بالنار (الثاني) كل ما يؤذى الناس في الدنيا من السباع والهوام وغير عا في النار معد لعقوبة أهل النار ، وذهب بعض أهل التأويل إلى أن هذه النسار الخصوصة بالحجارة هي نار الكافرين والله أعلم .

### (باب)

ه ( ما جاء فى تعظيم جسد الكافر وأعضائه بحسب اختلاف كفره وتوزيع العذاب على العاصى المؤمن بحسب أعمال الاعضاء )\*

عن ابن عمر عن النبى وص، قال: يعظم أهل النار فى النار حتى أن بين شحمة أذن أحدهم إلى عاتقه مسيرة سبعمائة عام، وأن غلظ جلده سبعون ذراعا، وأن ضرسه مثل أحد، رواه أحمد والطبرانى فى الكبير والأوسط، فى أسانيدهم أبو يحيين القتات وهو ضعيف وفيه خلاف: وبقية رجاله أو ثق منه، قاله فى جمع الزوائد.

وعن أبى سعيدعن النبى دص، قال . يقعد الكافر فى النسار مسيرة ثلاثة أيام كل ضرس مثل أحد وفخذه مثل ورقان وجلده سوى لحمه وعظمه أربمون ذراعا ، رواه أحمد وأبو يعلى وفيه ابن لهيمه وقد وثق على ضعفه

و عن أن هريرة رضى الله عنه قال ؛ قال وص، : حرس الكافر أو ناب الكافر مثل أحد وغلظ جلده مسيرة ثلاثة أيام للراكب المسرع . رواه مسلم وأخرج الترمذي عن النبي وص، : قال أن جلد الكافر اثنان وأربعون ذراعاً وأن ضرسه مثل أحد وأن مجلسه من جبنم كما بين مكة والمدينة ، قال هذا حسن صحيح غريب من حديث الاعش ، وفي رواية وفخذه مثل البيضاء (٦٤) ومقعده من النار مسيرة ثلاث مثل الربذة (٦٥) أخرجه عن صالح مولي التوأمة عن أبي هربرة ، وقال هذا حديث حسن غريب ،

<sup>(</sup>٦٤) قال القرطبي: البيضاء جبل.

<sup>(</sup>٦٥) مثل الربذة بعني به كما بين مكمة والمدينة

وعن أبى هريرة قال : ضرس الكافر يوم القيامة أعظم من أحد يعظمون لتمتلى. منهم وليذوقوا العذاب ، خرجه ابن المبارك .

وعن أبى هريرة قال : ضرس السكافر مثل أحد وفحده مشل البييمنا، وجبينه مثل الورقان وبين الربدة وكف وجبينه مثل الورقان وبين الربدة وكف بصره سبعون ذراعاً وبطنه مثل أضم، قال الجوهرى : أضم بالمكسر جبل قال المقرطى : الورقان جبل بالمدينة .

وعن عبيد بن عمير قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم بصر الكافر يعنى غلظ جلده سبعون ذراعا وضرسه مثل أحد فى سائر خلقه ، خرجه ابن المبارك ، وذكر عن عمرو بن ميهون أنه يسمع بين جلد الكافر ولحمة وجسده دوى كدوى الوحش .

وعن ابن عمر قال : قال رسول ألله صلى الله عليه وسلم أن السكافر المسحب لسانه الفرسخ والفرسخين يتوطأه الناس . رواه الترمذي .

وعن أبى هريرة قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ضرس المكافر يوم القيامه ، مثل أحد وعرض جلده سبعون زراعا ومقعده من الفار مثل ما بيني وبين الربذة ، رواه أحمد ورجاله رجال الصحيح غير ربعى ابن أبراهيم وهو ثقة .

وهو يزيد ابن حبان التيبى قال انطلقت أنا وحسين بن سبرة وعمر بن مسلم إلى زيد ابن أرقم وحدثنا زيد في بجلسه ذلك قال الرجل من أشل النار حتى يكون ضرص من أخراسه مثل أحد ، قال في بجمع الزوائد قلت رواه أحمد في حديث طويل ورجاله رجال الصحيح ، وعن ثوبان قال وسئل رسول الله صلى الله عليه وسلم قال حرس الكافر مثل

أحد وغلظ جلد، أربعون ذراعا بذراع الجبار ، رواه البزار وفيه عباد بن منصور وهو ضعيف وقد وثق ، وبقية رجاله ثقات .

عن سمرة ابن جندب أن نبي الله صلى الله عليه وسلم قال منهم من تأخذه النار إلى كعبيه ومنهم من تأخذه إلى حجزته ومنهم من تأخذه إلى ترقوته وفي رواية إلى حقويه . أخرجه مسلم .

قال القرطبي هذا الباب يدلك على أن كفر من كفر فقط ايس ككفر من كفر وطغي و تمرد و عصى ، ولا شك في أن الكفار في عذاب جهم متفاونون كما قد علم من الكتاب والسنة ، ولانا نعلم على القطعة والثبات أنه ليس عذاب من قتل الانبياء والمسلمين وقتل فيهم وأفسد في الارض وكفر مساوياً لعذاب من كفر فقط وأحسن للانبيا، والمسلمين ، ألا ترى أبا طالب كيف أخرجه النبي صلى الله عليه وسلم إلى ضحضاح لنصرته إياء وذبه عنه وإحسانه إليه ، وحديث مسلم عن سمرة يصح أن يكون في الكفار بدليل حديث أبي طالب ويصح أن يكون فيمن يعذب من الموحدين إلا أن بدليل حديث أبي طالب ويصح أن يكون فيمن يعذب من الموحدين إلا أن بدليل حديث أبي طالب ويصح أن يكون فيمن يعذب من الموحدين إلا أن بدليل عديث أبي طالب ويصح أن يكون فيمن يعذب من الموحدين إلا أن

ومن خبر كعب الاحبار: يا مالك مر الفار لا تحرق ألسنتهم فقد كانوا يقرأون القرآن ، يا مالك قل للنار تأخذه على قدر أعالهم فالنار أعرف بهم مقدار استحقاقهم من الوالدة بولدها ، فنهم من تأخذه النار إلى كعبيه ومنهم من تأخذه النار إلى ركبتيه ، ومنهم من تأخذه النار إلى سرته ، ومنهم من تأخذه النار إلى صدره .

وذكر الفنيي في ( عيون الاخبار ) له مرفوعًا عن أبي هريرة أنه قال

وإن زادت حسناته على سيئاته حبس على الصراط سبعين سنة اثم بعد ذلك يدخل الجنة ، وإن زادت سيئاته على حسناته دخل النار ، فيعذبون في النار ، على قدر أعمالهم ومهم من ينتهى النسار إلى ركبتيه ، ومنهم من ينتهى النار إلى وسطه .

وذكر الفقيه أبو بكر بن برحان أن حديث مسلم فى معنى قوله تعالى ( ولكل درجات مما عملوا ) قال : أرى واقه أعلم أن هؤلاء الموصوفين فى هذا الجديث أهل الترحيد، فإن الكافر لا تعافى النار منه شيئاً ، وكما اشتمل فى الدنيا على الكفر اشتملته المنار فى الآخرة.

قال تعالى ( لهم من فوتمهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل ) وعن الحارث ابن قيس أن رسول الله صن الله عليه وسلم قال : إن من أمتى من يخلم للنار حتى يكون أحد زواياها .

李章本 李 章 李章章

# ﴿ باب ﴾

﴿ مَا جَاءً فَى شَــدة عَذَابِ أَهُلَ المُعَاصَى وَإِذَا يَهُ أَهُلَ النَّارِ بِفَالِكُ ﴾ ﴿

عن ابن مسعود قال: قال رسول الله وص، : أشد الناس عذا با يوم القيامة المصورون. خرجه مسلم وذكره قاسم ابن أصبغ من حسديث ابن مسعود أيضا، قال: قال رسول الله وص، إن أشد الناس عذا با يوم القيامة رجل قتل نبياً أو قتله نبى والمصور يصور التماثيل.

وعن امن زيد قال : يقال أنه ليؤذى أهل النارنتن فروج الزناة يوم القيامة . ويذكر عن بعض أهل العلم قال . ثلاثة في النار قد آذوا أهل النار ، وكل أهل النار في أذى ، رجال مغلقة عليهم توابيت من نار وهم في أصل الجحيم ، فيصيحون حتى تعلوا أصواتهم أهل النار ، فيقول لهم : أهل النار ما بالكم من بين أهل النار قد فعل بكم هذا فقالوا كنا متكبرين .

ورجال قد شقت بطونهم يسحبون فى النار أمعاءهم فقال لهم أهل النار ما بالكم من بين أهل النار فعل بكم هذا ؟ قالوا كنا نقتطع حقوق الناس بأ يماننا وأماناتنا ، ورجال يسعون بين الجحيم والحيم لا يقرون قيل لهم ما بالمكم من بين أهل النار فعل بكم هدذا ؟ قالوا كنا نسعى بين الناس بالنميمة ذكره ابن الميارك .

وعن شتى ابن ماسع الاصبح عن رسول الله وص، قال: أربعة يؤذون أهل النار على ما بهم من الاذى يسعون بين الجحيم والحميم يدعون بالويل والثبور ، يقول أهل النار بعضهم ابعض .

ما بال هؤلاء قد آذونا على ما بنا من الآذى ، قال فرجل مغلق عليه قابوت من جمر ، ورجل يجر أمعاءه يسيل فوه قيحاً ودماً ، ورجل يأكل لحمه ، قال فيقال لصاحب التابوت ، ما بال الابعد قد آذانا على ما بنا من الآذى ؟ قال فيقول إن الابعد مات وفى عنقه أمرال الناس لم يحد لها قضاء أو قال وفاء ، ثم يقال للذى يجر أمعاه ه : ما بال الابعد قد آذانا على ما بنا من الآذى ، قال فيقول إن الابعد كان لا يبالى أين أصاب البول منه ثم لا يغسله ، ثم يقال للذى يسيل فوه قيحاً ودماً ما بال الابعد قد آذانا منه ثم لا يغسله ، ثم يقال للذى يسيل فوه قيحاً ودماً ما بال الابعد قد كل منه ثم لا يغسله ، ثم يقال للذى يسيل فوه قيحاً ودماً ما بال الابعد قد كل منه ثم يقال فيقول ، إن الابعد كان ينظر و ف كل كلمة بدعة خبيئة يستبلذ بها ويستلذ الرفث بها فيذيعها أى يفشيها .

ثم يقال للذي يأكل لحمه ما بال الابعد قد آذانا على ما بنا من الاذي ، قال فيقول إن الابعد كان يأكل لحوم الناس ويمشى بالنميمة . خرجه الحافظ أبو نميم وقال تفرد به إسماعيل بن عياش ، وشفى مختلف فيه فقيل له صحبة .

### ( باب )

#### ( فى عداب من عدب الناس فى الدنيا )ه

عن خالد بن الوليد رضى الله عنمه قال : قال رسول الله وص، أشد الناس عذا با يوم القيامة أشدهم عذا با للناس في الدنيا . رواه أبو داود الطيالسي وخرجه البخاري في الناريسخ ، وخرجه مسلم بمعناه من حديث هشام ابن حكيم بن حزام أنه مر على أناس من الأنباط بالشام قد أفيموا في الشمس ، فقال ما شأنهم ؟ قالوا حبسوا على الجزية ، فقال هشام : أشهد لسمعت رسول الله وص، يقول : إن الله عز وجل يعذب الذين يعذبون الناس .

#### « باب »

ه في شدة عذاب من أمر بالممروف ولم يأنه ونهى عن المذكر وأتاه )
 وذكر الخطباء وفيمن خالف قوله فعله وفي أعوان الظلمة كلاب النار )

عن أسامة بن زيد قال : سمعت رسول الله وص، يقول : يجاء برجل فيطرح فى الناو فيطحن فيها كعلمن الحمار برحاه . فيطيف به أهل النار فيقولون أى فلان ألست كنت تأمرنا بالمعروف وتهي عن المنكر وأفعله ، رواه فيقول كانت آمر بالمعروف ولا أفعد له وأمي عن المنكر وأفعله ، رواه المبخارى وخرجه مسلم عمناه .

عن أسامة بن زيد قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : يُوتَى بالرجل يوم القيامة فيلق في النار فتندلق(٦٦) أقتاب بطنه فيدور بهما

<sup>(</sup>٦٧) الاندلاقي: الحروج بسرعة . والافتأب: الامعاء .

كما يدور الحمار بالرحا فيجتمع إليه أهل النار فيقولون يا فلان ما لك ألم تكن تأمرنا بالمعروف وتنهى عن المنكر ، فيقول بلي كنت آمر بالمعروف ولا آتيه وأنهى عن المنكر وآتيه

وعن أنس بن مالك قالى: قالى رسول الله وص، : أتيت ليلة أسرى بى على أقوام تقرض شفاههم بمقاريض من نار كلما قرضت وفت، قلت من هؤلاء ياجبريل ؟ فقال هؤلاء خطباء أمتك الذين يقولون ولا يفعلون، أخرجه الحافظ أبو نعيم ، وروى مناه ابن المبارك أيضاً ولاظه فى آخره (الذين يأمرون الناس بالعر وينسون أنفسهم وهم يتلون الكتاب).

وعن الشعبي قال: تطلع قوم من أهل الجنة إلى قوم فى الفار فيقولون ما أدخلكم النار، وإنما دخلنا الجنة بفضل تأهيبكم وتعليمكم، قالوا إذا كنا نأمركم بالخير ولا نفعله، رواه ابن المبارك.

وعن أنس قال : قال رسول الله وص، : إن الله يعافى الأميين يوم القيامة ما لا يعافى العلماء ، أخرجه أبو نعيم ، وهذا حديث غريب تفرد به سيار عن جعفر لم يكتبه إلا من حديث أحمه بن حنبل رحمه الله ، وعن ابن عمر قال : قال رسول الله وص، : الجلاوزة (٦٧) والمشرط أعوان الخالمة كلاب النار ، رواه أبو نعيم وهو غريب من حديث طاوس تفرد به محمد بن مسلم الطائني عن ابن لم براهيم بن ميسرة عن طاوس .

<sup>(</sup>٦٧) الجاراز: الشرطي:

#### فص\_\_\_ل

قال بعض السادة أشد الناس حسرة يوم القيامة ثلاثة : رجل ملك عبداً فعلمه شرائع الاسلام فأطاع وأحسن ، وعصى السيد ، فإذا كان يوم القيامة أمر بالعبد إلى الجنة وأمر بسيده إلى النار ، فيتول عند ذلك واحسرتاه واغبناه ، أما هدنا عبدى أما كنت مالكا لمهجته وماله ، وقادراً على جميع ماله ، فنا يه سعد ومالى شقيت ، فينا يه الملك الموكل به لابه تأدب وما تأدبت وأحسن وأسأت ورجل كسب مالا فعصى الله تعالى في جمعه وما يقدمه بين يديه حتى صار إلى وارثه فأحسن في إنفاقه وأطاع ومنعه ولم يقدمه بين يديه وقدمه بين يديه .

فإذا كان يوم القيامة أمر بالوارث إلى الجنسة وأمر بصاحب المال إلى النار ، فيقول واحسرتاه واغبنساه ، أما هذا مالى فأحسنت به أحوالى وأعبالى فيناديه الملك الموكل به لآنه أطاع الله وما أطعته وأنفق لوجهه وما أنفقت فسعد وشقيت ، ورجل علم قوماً ووعظهم فعملوا بقوله ولم يعمل ,

فاذا كان يوم القيامة أمر بهم إلى الجنسة وأمر به إلى النار ، فيقول واحسرتاه واغبناه أما هـذا علمي فما لهم فازوا به وما فزت وسلموا به وما سلمت ، فناديه الملك الموكل به : لانهم عملوا بما قلت وما عملت ، فسعدوا وشقيت ذكره أبو الفرج بن الجوزي رحمه الله قال إبراهيم النخعي : إن لاكره القصص لثلاث آيات : لقوله تعالى ( أتأمرون الناس بالبر وتنسون أنفسكم ) الآية .

وقوله تعالى ( لم تقولون ما لا تفعلون كبر مقتاً عند الله أن تقولوا ما لا تفعلون ) وقوله تعالى ( وما أريد أن أخالفكم إلى ما أنهاكم عنه ).

قال القرطبي رحمه الله : وألفاظ هذه الآيات تدل مع ما ذكرناه من الاحاديث على أن عقوبة ما كان عالما بالمعروف وبالمشكر وبوجوب القيام بوظيفة كل واحد منهما أشد ممن لم يعلمه . وإنما ذلك لانه كالمستهين بحرمات الله والمستخف لاحكامه وهو كالمستهزىء معن لم ينفعه الله بعلمه .

وقد قال (ص): أشد الناس عذاباً يوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه. وروى أبو أمامة قال: قال رسول الله (ص): إن الذين يأمرون الناس البر وينسون أنفسهم يجرون قصبهم فى نار جهنم ، فيقال لهم من أنتم ؟ فيقولون نحن الذين كينا نأمر بالبر وننسى أنفسنا .

قال القرطبي في الندكرة: إن قال قائل في حديث أبي سميد الحدري أن من ليس من أهل النار إذا دخلوها احترقوا فيها وماتوا على ما ذكرتموة في أصحح القولين وهذه الأحاديث التي جاءت في العصافي بخلافه فكيف الجمع بينهما؟ قيل له الجمع ممكن وذلك والله أعلم أن أهل النار الذين هم أملها كما قال (كلما تضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها لينوقوا العذاب) قال الحسن: تنضجهم النار في اليوم سبعين أنف مرة، والعصافي بخلاف هذا فيعذبون وبعد في ذلك يموتون، وقد تختلف أيضاً أحوالهم في طول التعذبيب محسب جرائمهم وآثامهم.

وقد قيـل إنه يجوز أن يكونوا متألمين حالة موتهم غير أن آلامهم تمكون أخف من آلام الكفار ، لأن آلام المعذبين وهم موقى أخف من عذا بهم وهم أحياء . دليله قوله تعالى ( وحاق بآل فرعون سوء العذاب النار يعرضون عليها غـدوا وعشيا ويوم تقوم الساعة ادخلوا آل فرعون أشد العذاب ) .

وقد يكون ما جاء فى الخطباء هو عذابهم فى القبور فى أعضاء مخصوصة لغيرهم كما فى حديث أسامة بن زيد ويم القيامة ، يدل على ذلك ، وقد يجمع له الامران لعظم ما ارتكبوه من مخالفة قولهم فعلهم ، نعوذ بالله من ذلك .

李中本 李中 李中辛

### ( باب )

#### ه( ما جاء في طعام أهل النار وشرابهم ولباسهم )

تقدم فى باب الآيات من ذلك ما يشنى ويكفى وفيها أن ثيابهم من نار وسرابيلهم من قطران وطعامهم الزقوم والحميم والغساق والضريم والغسلين، قال المسروى معناه صديد أهل النار وما يتغسل ويسيل من أبدانهم، والغساق ما يسيل من صديدهم، وقيل القيم الغليظ .

قال ابن عمر لو أن قطرة منه تهراق في المغرب أنتنت أهل المشرق، وقبل الغساق الذي لا يستطاع من شدة برده وهو الزمهرير، وقال كحب هو عين في جهم يسيل إليها حمة كل ذات حمة فيستنتع ويؤتى الآدمى فيغمس فيها غمسة فيسقط جلده ولحمه عن العظام فيجر لحمه من كعبيه كما يجر الرجل نوبه جزاء وفاقا، أي وافق أعمالهم الخبيئة، واختلف في الصريع فقيل هو نبت ينبت في الربيع وقيل هو الشوك وقيل الحجارة وقيل الزقوم وقيل واد في جهنم.

قال القرطبي: قال المقسرون الرقوم أصلها في الباب السادس وأبها يحيى بلهب النار كما تحيي الشجرة ببرد الماء فلا بد لاهل النار من أن ينحدر إليه من كان فوقة فيأكلون منه ، وقال أبو عمران الجونى : بلغنا أن ابن آدم لا ينهش منها نهشه إلا نهشت منه مثلها ، والمهل ما كان ذائباً من الفضة والنحاس ، وقبل المهل عكر الزيت الشديد السواد .

# ﴿ باب ﴾

﴿ مَا جَاءَ أَنْ أَهُلَ النَّارِ مِجْوَعُرِنَ وَيُعَطَّشُونَ وَفَى دَعَاتُهُمْ وَإَجَابُهُمْ ﴾ ﴿

عن محمد ابن كعب القرظى قال: لأهل النار خمس دعوات مجيبهم الله في أربع فإذا كان في الخامسة لا يتكلمون بعدها أبداً، يقولون: ربغا أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين فاعترفنا بذنوبنا فهل إلى خروج من سبيل) فيجيبهم الله تعالى:

(ذلكم بأنه إذا دعى الله وحده كفرتم وإن بهشرك به تؤمنوا فالحكم لله العلى الكبير). ثم يقولون (ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحاً إنا موقنون) فيجيبهم الله تعالى (فذوقوا بما نسيتم لقاء يومكم هذا إنا نسيناكم وذوقوا عذاب الخلد بما كنتم تعملون) ثم يقولون (ربنا أخرنا إلى أجل قريب نجب دعوتك ونتبع الرسل) فيجيبهم الله تعسالى (أو لم تكونوا أقسمتم من قبل ما لكم من زوال).

ثم يقولون (رنما أخرجنا نعمل صالحا غير الذي كنا نعمل) فيجيبهم الله تعالى (أو لم نعمركم ما يتذكر فيه من تذكر وجاءكم النذير فذوقوا فما للظالمين من صير) ويقولون (ربنا غلبت علينا شقوتنا وكنا قوماً صالين) فيجيبهم الله تعالى (أخسئوا فيها ولا تكلون). أى بعدها أبداً، رواه البيهتي وخرجه ابن المبارك بأطول من هذا ، فقال أخبرنا الحسكم ابن عمر ابن أبي ليلي قال :

حدثني عامر قال : سمعت محمد بن كعب القرظي يقول :

بلغنى . . . . وذكر لى أن أهل النار استغاثو بالخزنة فقال الله ( وقال الذين فى النار لخزنة جهنم ادعوا ربكم يخفف عنا يوما المذاب ) فسألوا

يوماً واحداً يخفف عنهم فيه العداب ، فردت عليهم الحزنة : أو لم تك تأتيكم رسلكم بالبينات ؟ قالوا بلى ، فردت عليهم الحزنة فادعوا وما دعاء الكافرن إلا فى ضلال ، قال فلما بشسوا بما عند الحزنة نادوا مالسكا وهو عليهم وله بحلس فى وسطها وجسور تمر عليها ملائكة العذاب ، فيرى أقضاها كما يرى أدناها ، فقالوا ( يا مالك ليقض علينا ربك ) .

قال سألوا الموت فيسكت عنهم لا يجيبهم ثمـانين سنة ، قال والسنة ستون والمثمائة شهر والشهر ثلاثون بوما واليوم كألف سنة ما تعدون.

ثم لحظ أليهم بغد الثمانين فقال ( إنكم ماكنون ) فلما سمعوا منه ما سمعوا وأهيبوا بما قبيل لهم قال بعضهم لبعض يا هؤلاء إنه قد نزل بكم من ألبلاء والعذاب ما قد ترون فهلم بالتصبر فلعل الصبر يففعنا كما صبر أهل الطاعة على طاعة الله فنفعهم الصبر إذ صبروا ، فأجمعوا رأيهم على الصبر فصبروا فطال صبرهم ثم جزعوا فنادوا ( سواء علينا أجزعنا أم صبرنا مالنا من عيص ) أى من منجا ، قال فقام إبليس عند ذلك فقال :

إن الله وعدكم وعد الحق ووعدتكم فأخلفتكم - إلى قوله - وما أنتم بمصرخى إنى كفرت بما أشركتمونى من قبل ) ، قال فلما سمعوا مقالته مقتوا أنفسهم ، قال فنودوا لمقت الله أكبر من مقتكم أنفسكم - إلى قوله - فهل إلى خروج من سببل) قال فرد عليهم (ذلكم بأنه إذا دعى الله وحده كفرتم وإن يشرك به تؤمنوا فالحكم لله العلى الكبير)، قال فهذه واحدة ، فنادوا النانية ( ربنا أخرجنا نعمل صالحاً غير الذي كنا نعمل ) .

قال فرد عليهم ( ولو شئنا لآنينا كل نفس هداها ) يقول لو شئت لهديت الناس جميعاً فلم يتخلف منهم أحد، ولكن حق القول منى لاملان جهنم من

قال فهذه تنتان فنادرا الثالثة (ربنا أخرنا إلى أجل قريب بجب دعوتك وتتبع الرسل) فرد عليهم (أولم تكونوا أفسمتم من قبل ما لكم من زوال وسكفتم في مساكن الذبن ظلموا أنفسهم وتبين لكم كيف فعلنا بهم - إلى قوله - لتزول منه الجبال).

قال فهذه الثالثة ، ثم نادوا الرابعة (ربنا أخرجنا نعمل صالحاً غير الذى كنا نعمل) قال فيجيبهم (أو لم نعمركم ما يتذكر فيه من تذكر وجاءكم النذير فذوقوا فما للظالمين من نصير) ، ثم مكث عنهم ما شاء الله ثم ناداهم (ألم تكن آياتى تنلى عليكم فكنتم بها تكذبون).

قال فلما سمعوا صوته قالوا الآن برحمنا ربنا ، فقالوا عند ذلك ( ربنا غلبت علمينا شقوتنا ) أى الكتاب الذي كتب علمينا وكنا قومساً ضالين ، ( ربنا أخرحنا منها فان عدنا فإنا ظالمون ) فقال عند ذلك ( اخستوا فبها ولا تسكلمون ) فانقطع عند ذلك الرجاء والدعاء وأفيل بعضهم ينسح في وجه بعض وأطبقت عليهم ،

قال : فحدثني الازهرى بن الازهر أنه ذكر له أن ذلك قوله تسائى ( هذا يوم لا ينطقون ولا يؤذن لهم فيعتذرون ) .

وعن عبد الله بن عمرو بن العاص قال ان أهل جهنم يدعون مالكا فلا يحيبهم أربه بين عاما ثم يرد عليهم ( إنكم ماكثون ) قال والله هانت دعوتهم على مالك ورف مالك قال ثم يدعون رجم فيقولون ( ربنا غلبت علينا شقوئنا وكنا قوما ضالين )، الآية . قال فسكت عنهم قدر الدنيا مرتين قال ثم يرد عليهم ( اخستوا فيها ولا تكامون ) .

قال فو الله ما نبس القوم بعدها بكلمة وما هو إلا الزفير والشهيق في نار جهنم ، غشبه أصواتهم بصوت الحمير أولها زفير وآخرهما شهيق ، ومنى , ما نبس ، ما تكلم ، قال الجوهرى يقال ما نبس بكلمة أى ما تكلم ، أخرجه ابن المبارك .

وعن شهر ابن حوشب عن أني الدرداء قال: قال رسول الله وصه: يلقى على أهل النار الجوع مع ما هم فيه من العنداب فيستغيثون فيما أون بطعام من ضريع لا يسمن ولا يغنى من جوع فيستغيثون فيما أون بطمام ذى غصة فيذكرون أنهم كانوا يجيزون الغصص فى الدنيا بالشراب فيستعيثون بالشراب فيرفع إليهم الحميم بكلاليب الحديد فاذا دنت من وجوههم شوت وجوههم فاذا دخلت بطونهم قطعت ما فى بطونهم فيقولون ادعوا خونة جهنم فيقولون ألم تك تأتيكم رسلكم بالبينات قالوا بلى قالوا فادعوا وما دعاء الكافرين إلا فى ضلال .

قال فیقواون ادعوا مال کا فیقولون ( یا مالک لیقض علینا ربک ) قال فیجیبهم ( انکم ماکثون ) قال الاعمش نبت آن بین دعائهم وبین إجابة مالک إیاهم آلف عام قال فیقولون ادعوا ربکم فلا أحد خیر من ربکم قال فیقولون ربنا أخرجنا منها فان عدنا فانا ظالمون قال فیجیبهم ( اخستوا فیها ولا تکلمون ) قال فعند ذلک یئسوا من کل خیر ، وعنسد ذلک یأخذون فی الزفیر والحسرة والویل ، أخرجه الترمدی .

وزاد رزين فيقال لهم لا تدعوا اليوم ثبوراً واحدا وادعوا ثبوراً كثيرا ، والحديث رفعه قطبة بن عبد العزيز عن الاعمش عن شهر بن عطية عن شهر بن عطية عن شهر بن حوشب وهو ثقة عند أهل الحديث ، والناس الموققونه على أبى الدرداء قوله .

عن أبي سعيد الخدري عن الذي وص، قال: وهم فيها كالحون قال تشويه النار فتقلص شفته العليا حتى تبلغ وسط رأسه وتسترخى شفته السفلى حتى تعنمرب سرته ولسرادق النار أربع عدر وكنف كل جدار مسيرة أربعين سفة ولو أن دلوا من غسلين يهراق فى الدنيا لأنتن أعل الدنيا رواه النرمذي وقال هذا حديث حسن صحيح وعنه عن الذي وص، فى قوله كالمهل قال كسكر الزيت فاذا قربه إلى وجهه سقطت فروة وجهه قال أبو عيسى هذا حديث إنما نعرفة من حديث رشد بن سعد، ورشد قد تركم فيه من قبل حفظه.

قال القرطبي وقع في الحديث , فروة وجهه ، وهو شاذ إبما يقال فروة رأسه أي علدته هذا هوالمشهور عندأهل اللغة وكذاجاء في حديث أبي أمامة عن أبي حجيرة.

وعن أبى هربرة عن النبى دص، قال ان الحميم ليصب على رؤسهم فينفذ الحميم حتى يخلص إلى جلده فيسلت ما فى جوفه حتى يمرق من قدميه وهو الصهر ثم يعاد كاكان، قال النرمذي هذا حديث حسن صحيح.

وعن أبى أمامة عن النبى وص، فى قوله تعالى (ويسقى من ما صديد يتجرعه) قال يقرب إلى فيه فيكرهه فاذا أدنى منه شوى وجهه ووقعت فروة رأسه فاذا شربه قطع أمعاءه حتى يخرج من ديره فيقول الله تعالى (وسقوا ما حميا فقطع أمعاءهم) ويقول (وإن يستغيثوا يغاوا عام كالمهل يشوى الرجوه بتس الشراب وساءت مرتفقا) قال حديث غريب .

وهن ابن عباس أن رسول الله وص، قرأ هذه الآية (يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون) وقال لو أن قطرة من ألزقوم قطرت على أهل الدنيا لافسدت على أهل الدنيا معايشهم فكيف بمن يكون طعامه قال أبو عيسى هذا حديث حسن صحيح وخرجه ابن ماجه أيضاً.

### ( باب )

\* ( ما جاء في بكاء أهل النار ومن أدناهم عذايا فيها )\*

عن أنس بن مالك قال سمعت رسول الله (ص) يقول يا أيها النساس ابكوا فان لم تبكوا فان أهل النار يبكون حتى تسيل دموعهم فى وجوههم كأنها جداول حتى تنقطع الدموع فتسبل الدماء فتقرح العيون فلو أن سفنا اجربت فيها لجرت أخرجه ابن المبارك قال فى مجمع الزوائد رواه أبو بعلى وأضعف من فيه يزيد الرقاشي وقد وثق على ضعفه ، انتهى .

وأخرج ابن ماجة عنه قال: قال رسول الله (ص) يرسل البكاء على أهل النار فيكون حتى يصير في وجوهبم كهائة الاخدود لو أرسلت فيها السفن لجرت ،

وعن النمهان بن بشير أن رسول الله (ص) قال إن أهون أعل النار عذا با
يوم القيامة رجل فى اخمص قدميه جمرتان تغلى منهما دماغه ، أخرجه مسلم
وفى رواية من له نعلان وشراكان من نار يغلى منهما دماغه كما يغلى المرجل ،
ما يرى أن أحداً أشد منه عذا باً وأنه الأهونهم عذا باً ، أخرجه الشيخان
والرمدنى .

وعن لبن عباس قال : قال رسول الله (ص) أهون أهل النار أبو طالب وهو منتعل بنملين يغلى منهما دماغه ، رواه البخارى .

وعن أنس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال يقول الله الأهون أهل النار عذاباً يوم القيسامة لو أن الك ما فى الارض من شيء اكنت تغتدى به فيقول نهم فيقسول أردت منك أهون من هذا وأنت، فى صلب آدم أن لا تشرك في شيئًا فأبيت إلا أن تشرك في متفق عليه، وروى عن أبي موسى الاشعرى مرفوعاً أنه قال ان أهل النار ليبكون الدموع في النار حتى لو أجريت فيه السفن لجرت ثم أنهم يبكون الدم بعد الدموع ولمثل ما هم فيه قليل، وفي الننزيل ( فليضحكوا قليلا وليبكوا كشيراً جزاء بما كانوا يكسبون ).

وعن أبى فرعن النبى (ص) والله لو تعلمون ما أعلم لصحكم قليلا ولبكيتم كثيراً في الآخرة كثيراً من كثيراً من كثيراً في الآخرة قال الله تعالى وخشية منه ضحك كثيراً في الآخرة قال الله تعالى مخبراً عن أهل الجنة (إنا كنا قبل في أهلنا مشفقين) ووصف أهل النار فقال ( وإذا انقلبوا إلى أهلهم انقلبوا فاكهين) وقال ( وكنتم منهم تضحكون) رواه الرمذي .

李章 李章 李章

# ( باب )

#### ه ( الكل مسلم فدا. من النار من الكفار ).

عن أبي بردة عن أبيه قال: قال رسول الله عليه وسلم إذا جمع الله الحلائق يدم القيامة اذن لأمة محمد صلى الله عليه وسلم في السجود طويلا ثم يقال ارفهوا رؤسكم فقد جملنا عديكم فداكم من الذار أخرجه ابن ماجه وعده عن أنس بن مالك قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن عده الأمة أمة مرحومة عدام بأيديها فاذا كان بوم القيامة دفع إلى كل رجل من المسلمين رجل من المشركين وبقال هذا فدارك من النار.

قال الفرطبي وعدان الحديثان وإن كان اسنادهما ليس بالقوى قال الدارة طني جبارة ابن المغلس متروك فان معناهما صحيح بدليل حديث مسلم عن أبي بردة عن أبي موسى قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا كان يوم القيامة دفع الله إلى كل مسلم يهوديا أو نصرانيا فيقول هذا فكاكك من النار وفي رواية أخرى لا يموت رجل مسلم إلا أدخل مكانه من النار يهوديا أو نصرانيا قال فاستحلفه عمر ابن عبد العزيز بالله الذي لا إله إلا هو ثلاث مرات أن آباء حدثه عن رسول الله (ص).

#### فص\_\_\_ل

قال علمائ نا رحمهم الله في هذه الاحاديث ظاهرها الاطلاق والعموم وليست كذلك وإنما هي في ناس من المسلمين تفضل الله عليهم برحمته ومغفرته فأعطى كل إنسان منهم فكاكا من الغار من الكفار واستدلوا بجديث أبي ببردة عن أبيه عن النبي (ص) قال مجيء يوم القيامة ناس من المسلمين بذنوب أمثال الجبال فيغفرها الله لهم ويضعها على المهود والنصارى ، خرجه أمسلم ومعني يغفرها لهم أى يسقط المؤاخذة عنهم ما حتى كأنهم لم يذنبوا ، ومعنى الوضع أى يضاعف عليهم العذاب بذنومهم حتى يكون عذابهم بقدر جرائمهم وجرم مذنبي المسلمين لو أخذرا بذلك. لانه تعالى لا يأخذ أحداً كما قال (ولا تزر وازرة وزر أخرى) وله سبحانه أن يضاعف لمن شاء العـذاب وبخفف عمن يشاء بحكم إرادته ومشيئته إذ لا يسئل عما يفعل ، وفي الرواية الآخرى لا يموت رجل مسلم إلا أدخل الله مسكانه بهوديا أو نصرانيا ، فمنى ذلك أن المسلم المذنب لما كان استحق مكانا من النار بسبب ذنوبه وعفا الله عنه وبقي مكانه خالياً منه أضاف الله ذلك المحكان إلى يهودى أو تصراني ليعذب فيه زيادة على تعذيب مكانه الذي يستحقه بحسب كفره ، ويشهد لهذا قوله صلى الله عليه وسلم في حديث أنس يقال الدومن الذي أبيت عند السؤال في القبر وأنظر إلى مقعدك من النار قد أبدلك الله به مقمدا من الجنة .

قال القرطبي قد جامع أحاديث دالة على أن لمكل مسلم مذنبا أو غير

مذنب منزلين: منزلا في الجنة ومنزلا في النار، وذلك هو معنى قوله تعالى (أوائلك هم الوارثون) أى يرث المؤمنون منازل الكفار ويحصل الكفار في منازلهم في النار وهو مقتضى حديث أنس عن النبي وص، والعبد إذا وضع في قبره، الحديث إلا أن هذه الوراثة تختلف فمنهم من يرث ولاحساب ولا مناقشة ومنهم من يرث عساب ومناقشة وبعد الحروج من النار حسب ما تقدم من أحوال النار والله أعلم.

وقد يحتمل أن يسمى الحصول على الجنة ورثة من حيث حصولها دون غيرهم وهو مقتضى قوله تعالى (وقالوا الحمد لله الذى صدقنا وعسده وأورثنا الارض نتبوأ من الجنة حيث نشاء) والله أعلم.

· \*\* \* \* \* :

# ﴿ باب ﴾

#### ﴿ فَى قُولُهُ مُمالَى ﴿ وَتَقُولُ هَلَ مَنْ مَزِيدٌ ﴾ ﴾

عن أنس عن النبى وص، قال : و لا تزال جهنم يلتى فيها وتقول هل من مزيد حتى يضع رب العزة فيها قدمه فينزوى بعضها إلى بعض وتقول قط قط قط : وعزنك وكرمك . ولا يزال فى الجنة فضل حتى ينشأ الله لها خالها فيسكنهم فضل الجنة ، أخرجه مسلم والبخارى والنرمذى وفى رواية من حديث أبى هريرة ، فأما النار فلا تمتلىء حتى يضع الله عليها رجله فتقول قط قط فهنالك تمتلىء وتزوى بعضها إلى بعض فلا يظلم الله من خلفه أعدا، وأما الجنة فائله ينشأ لها خلقاً .

قال القرطبي. وللعلماء في قول النار ( هل من مزيد ) تأويلان .

( أحدهما ) وعدها ليملاها فقال أوفيتك فقالت وهل من مسلك إن قد امتلات وهذا تفسير مجاهد وغيره وهو ظاهر الحديث .

الثانى ( زدنى زدنى ) تقول ذلك غيظاً على أهلها وحنقا عليهم كما قال ( تكاد تمير من الغيظ ) أى تنشق ويبين بعضها بعض من ، وهى عبدارة عمن يستأخر دخوله فى النار من أهلها وهم جماعات كثيره لأن أهل النار يلقون فيها فوجا فوجا كما قال تعالى ( كلما ألق فيها فوج سألهم خزنتها ألم يأتكم نذير ) .

ويؤيده أيضا قوله في الحديث لا يزال يلقى فيها . فالحزنة تنتظر أولئك المتأخرين إذ قد علموهم بأسمائهم وأوصافهم كما روى عن ابن مسمود أنه قال ما في النار بيت ولا سلسلة ولا مقمع ولا تابوت إلا وعليه-اسم صاحبه ، وكل واحد من الحزنة ينظر صاحبه الذي قد عرف اسمه وصفته . فأذ استوفى كل واحد ما أمر به وما ينتظره ولم يبق منهم أحدد قالت

الحزنة قط قط أى حسبنا حسبنا اكتفينا اكتفينا وحينتذ تنزوى جمنم على من فيها وتنطبق إذ لم يبق أحد ينتظر ، فعبر عن ذلك الجمع المنتظر بالرجل والقدم لأن الله تعالى ليس بحسم من الاجسام ، تعالى الله عما يقول المظالمون والجاحدون علوآ كبيرا .

والعرب تعبر عن جماعة الناس والجراد بالرجل فتقول جاءنا رجل من جراد ، ورجل من الناس ، أى جماعة منهم والجمع أرجل ، ويهمد لهمذا التأويل قوله في نفس الحديث ولا يزال في الجنة فضل حتى ينشى الله لها خلقاً آخر فيسكم فضل الجنه ، وفي الحديث تأويلات أنينا عليها في الاسماء والصفات أشبها ما ذكرنا والله أعلم .

وفي التنزيل (أن لهم قدم صدق عند رجم) قال ابن عباس المعني منزل صدق وقال الطبرى عمل صالح ، وقيل هو سابقة الجنة ، فدل على أن القدم ليس حقيقة في الجارحة والله المرفق ، قال ابن فورك ، وقال بعضهم القدم خلقي من خلق الله يخلقه يوم القيامه فيسميه قدما ويضيفه إليه من طريق الفعل يضعه في النار فتمتليء النار منه ، قال القرطبي وهنا نحو ما قلناه في الرجل انتهى كلام القرطبي وأقول كل ما ذكر القرطبي هنا من تأويل الرجل والقدم لا يشهد له دليل من كتاب ولا سنة ولا لغة ولا مذعب أحد من سلف الامة وأنمتها ، ونقل ابن فورك ، القدم خلق ، إلخ لا يفبل حتى يدل عليه دليل من المسنة ، وأني ذلك الدليل عند أهل التأويل ، والتأويل هو صنيح المتكلمين ووظيفة المنتحلين لمذاهب الدليل عند أهل التأويل ، والتأويل هو صنيح المتكلمين ووظيفة المنتحلين لمذاهب

الحكما. والفلسفة الطاغين، ولهذا حذر النبي وص، عنه وقال و يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تحريف الغالين وانقحال المبطلين وتأويل الجاهلين، رواه البيهقي في كتاب المدخل.

عن إبراهيم العذرى ولهذا كان السلف الصالحون يجرون آيات الصفات وأحاديثها على ظاهرها من غير تكييف ولا تشبيه ولا تأويل ولا تعطيل،

ولم يكونوا يؤولون شيئًا منها بشي. من عند أنفسهم حذراً من مصادة مراد الله ورسوله في تأويل ثلك النصوص، وكانوا يقولون الله أعلم بمراده ذلك .

فن أول شيئاً من صفاته سبحانه فقد خااف الشريعة الحقة وسلف الامة وافتدى بمن نكب عن الصراط المستقيم، وقد انتدب جماعة من أهل العلم بالقرآن والحديث لرد أقوال المؤولين وردوا عليهم أقوالهم حرفا حرفا وأوضحوا خطأهم في إيثار التأويل على التفويض لقظا لفظا ، وألفوا في ذلك كتباً جمة مطولة ومختصرة قديما وحديثاً وكثرت فيها الزلازل والقلاقل حتى آل الامر إلى المقاتلة والمجادلة والتحكفير والتضليل في كل زمان ومكان وابتلي بها المؤمنون وزلزلوا زلوالا شديداً .

وكان ما كان وحاشا أهل الحديث والسنة والحبر والآثر وأصحاب الكتاب العزيز أن يعتقدوا فيه سبحانه وتعالى التجسيم والتكبيف أو يعطلوا صفاته العلما أو يؤولوا أسماءه الحسى، بل هم أشد النساس رداً على المجسمة المشهدة وأغضبهم في سبيل الله على الجهمية المعطلة، وإنما ينسبهم إلى التجسيم من هو جاهل سفيه لا يعرف صورهم ولا سيرهم ولا يعلم الكتاب ولا السفة، ولا يموم حولهما ولا يفهم معانيهما.

وقد زل قدم قوم من أهل المعرفة بالآخبار أيضاً في هذا المقيام حتى ذهبوا إلى التأويل كالديمق في الآسماء والصفات ، وكالقرطي عنه الله عنا وعنهم بمنه وكرمه ، وأما مقادة الآنمة الاربعة وأصحاب المذاهب المعتبرة فيلا تسئل عنهم فانهم بمنزل عن حلاوة الاتباع وعلى مراحل شاسعة عن سعادة التمسك بالسنية رزقنا الله تعالى افتداء سلف الآمة وأثمتها وجنبنا عن تقليد الرجال ، وحفظنا عن الحتيار الآراء في مقابلة نصوص كتاب الله العزيز وأدلة سنة رسوله المختار والله سبحانه وتعالى أعلم وعلمه أتم وأحكم وهو المستعان .

#### ( باب )

ه ( في ذكر آخر من يخرج من النار ). ( وآخر من يدخل الجنة وفي تعيينه وتعيين قبيلته واسمه ).

عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم . إنى الاعلم آخر أهل النار خروجا منها ، وآخر الجنة دخولا الجئة: رجل يخرج من النار حبواً فيقول الله تعالى اذهب فادخل الجنة فيأتيها فيخيل إليه إنها ملاى فيرجع فيقول الله اذهب فادخل الجنة فإن للى مثل الدنيا أو عشرة أمثالها وإن لك عشرة أمثال الدنيا قال فيقول أتسخر بى أو تضحك بى وأنت الملك قال فقد درأيت رسول الله صلى الله عليه وسلم ضحك حتى بدت نواجذه قال فيقال ذلك أدنى أهل الجنة منزلة

وعده أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال آخر من يدخل الجنة رجل فهو يمشى مرة ويكبوا مسرة وتسفعه النار مرة فاذا ما جاوزها التفت إليها فقال تبارك الله وتعالى الذى نجانى منك لقد أعطانى الله شيئاً ما أعطاء أحداً من الأولين والآخرين.

فترفع له شجرة فيقول أى رب ادنى من هذه الشجرة فلا متظل بظلها وأشرب من مائها فيقول الله تعالى .

يا ابن آدم لعلى إن أعطيتكما سألتى عن غيرها فيقول لا يا رب ويعاهده أن لا يسئله غيرها ، وربه يعذره لانه يرى ما لا صبر له عليه ، فيدنيه منها فيستظل بظلها ويشرب من مائها ثم ترفع له شجرة هى أحسن من الأولى فيقول أى رب ادنى من هذه لاشرب من مائها وأستظل بظلها لا أسألك غيرها . فيقول ابن آدم لعلى إن ادبيتك منها تسألى غيرها فيهاهده أن لا يسأله غيرها وربه يعذره الآنه يرى ما لا صر له عليه فيدنيه منها فاذا أدناه منها ترفع له شجرة عند باب الجنة هي أحسن من الأوليين فيقول مثل قوله فيدنيه منها فاذا أدناه منها سمع أصوات أهل الجنة فيقول أي رب أدخلنها فيقول ابن آدم ما يضرني منك أيرضيك أن أعطيك الدنيا ومثلها معها فيقول أي رب أتستهزيء مي وأنت رب العالمين.

فضحك ابن مسعود فقال ألا تسئلونى مما أضحك فقالوا مما تضحك قال هكذا ضحك رسول الله قال مما تضحك يا رسول الله قال من ضحك رب العالمين فيقول الى لا أستهزى، منك لكنى على ما أشاء قدير، أخرجه مسلم.

وعن أبن عمر هن النبي صلى الله عليه وسلم آخر من يدخل الجنة رجل من جهيئة يقال له جهيئة يقول أهل الجنة : عند جهيئة الخبر اليقين ، ذكره أبوحفص عمر بن عبد المجيد الفرشي في كتاب الاختيار في الملح من الاخبار والآثار ، ورواه أبو بكر أحمد بن على بن ثابت الخطيب من حديث عبد الملك بن الحكم .

وعنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أن آخر من يدخل الجنة رجل من جهينة يقال له جهينة فيقول أعل الجنة عند جهينة الخبر اليقين سلوه هل بقي من الحلائق أحد ، رواه الدارقطني في كتاب رواه مالك ذكره السهيلي ، وقد قيل أن اسمه هناد والله أعلم .

## ( باب )

ه ( ما جاء في خروج الموحدين من النار وذكر الرجل الذي ينادي يا حنان يا منان وفي أحوال أهل النار )،

عن جابر عن عبد الله قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن ناسا من أمتى يدخلون النار بذنوبهم فيكونون في النار ما شاء الله أن يكونوا ثم يعيرهم أهل الشرك فيقولون ما نرى ما كنتم تخالفونا فيه من تصديقكم ولم يمانكم نفعكم فلا يبقى موحد إلا أخرجه الله من النار ثم قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم (ربما يود الذين كفروا لو كانوا مسلمين) أخرجه الطبراى .

وعن أنس بن مالك قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن عبداً فى جهنم ينادى ألف سنة يا حنان فيقول الله تعالى لجريل اثب عبدى فلانا فينطاق جبريل عليه السلام فيرى أهل منكبين على وجوههم قال فرجع يقول يارب لم أره فيقول تعسالى إنه فى مكان كذا وكذا قال فيأنيه فيجى، به فيقول له يا عبدى كيف وجدت مكانك ومقيلك قال فيقول شر مكان وشر مقيل قال فيقول ردوا عبدى فيقول يا رب ماكنت أرجو أن تردنى إذ أخرجتنى فيقول الله تعالى دعوا عبدى ، رواه أبو ظلال هلال بن أبى مالك القسملى، يعد فى البصريين.

وعن سعيد بن جبير قال إن فى النار لرجلا أظنه فى شعب من شعابها ينادى مقدار ألف سنة يا حنان يا منان(٦٨) فيقول رب العزة لجبريل يا جبريل أخرج عبدى من النار فيأتيها فيجدها مطبقة فيرجع فيقول يا رب إنها عليهم

<sup>(</sup>٦٨) الحنان الذي يقبل على من أعرض عنه ، والمنان الذي يبدأ بالنوال قبل السؤال ، سبحانه ، وروى ذلك عن على .

مؤصدة فيقول يا جبريل ارجع فنكما فأخرج عبدى من النار فيفكما فيخرج مثل الجبال فيطرحه على ساحل الجنية حتى ينبت الله له شعراً ولحما ودما، فذكره أبو نعيم .

وروى ليث عن مجاهد عن أبى هريرة قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إنما الشفاعة يوم القيامة لمن عمل الكبائر من أمتى، الحديث وفية : وأطولهم مكثا من يمكث فيها مثل الدنيا منذ خلقت إلى يوم أفنيت وذلك سبعة آلاف سنة (٦٩).

ثم إن الله تعالى إذا أراد أن يخرج الموحدين منها قذف في قلوب أهل الاديان فقالوا لهم كنتم وإيانا جميعاً في الدنيا فآمنتم وكفرنا وصدقتم وكذبنا وأفررتم وجحدنا فما أغنى ذلك عنكم ، نحن وأنتم اليوم فيها سواء تعذبون كما نعذب وتخلدون فيها كما نخلد ، فيغضب الله عند ذلك غضبا شديداً لم يغضب مثله من شيء فيما مضى .

ولا يغضب فى شىء فيما بقى، فيخرج أهل التوحيد منها إلى عين بين الجنة والصراط يقال لها نهر الحياة فيرش عليهم من الماء فينبتون كما ينبت الحبة في حميل السيل (٧٠) فما يلى الظل منها أخضر، وما يلى الشمس منها أصفر، ثم يدخلون الجنة فيكتب على جباههم عتقاء الله من النار إلا رجلا واحداً يمكث فيها ألف سنة.

<sup>(</sup>٦٩) لم يأت في عمر الدنيا قرآن ولا حديث صحيح .

<sup>(</sup>٧٠) الحبة بكسرالحاء بزور البقول، وحميل السيل ما احتمله من طين وغثاء، فاذا انفق أن يكون فيه حبة فانها تنبت في يوم وليلة، وهي أسرع نابتة نباتا، فشيه النبي صلى الله عليه وسلم سرعة نبات أجسامهم بسرعة نبات تلك الحية.

ثم ينادى يا حنان يا منان فيبعث الله إليه ملكا فيخوض فى النار فى طلبه سبعين عاماً لا يقدر عليه ثم يرجع فيقول انك أمرتنى أن أخرج عبدك فلان من النار منذ سبعين عاما فلم أقدر عليه فيقول الله تعالى انطلق فهو فى وادى كذا تحت صخرة فأخرجه فيذهب فيخرجه منها فيدخله الجنة ثم إن الجنهميين يطلبون إلى الله عز وجل أن يمحى عنهم ذلك الاسم فيبعث الله ملكا فيمحاه عن جباههم.

ثم إنه يقال لأهل الجنة ومن دخلها من الجهنميين اطلعوا إلى أهل النار فيطلعون إليهم فيرى الرجل أباه ويرى جاره ويرى صديقه ويرى العبد مولاه ، ثم إن الله يبعث إليهم الملائكة بأطباق من نار ومسامير من نار وعد من نار فيطبق عليهم بتلك الاطباق ويشد بتلك المسامير، وتمد بتلك العمد فلا يبقى فيها خلل يدخل عليهم هنها روح ولا يخرج منه غم وينساهم الرحن على عرشه (١٧) ويتشاغل أهل الجنة بنعيمهم ولا يستغيثون بعدها أبداً وينقطع المكلام فيكون كلامهم زفير وشهيق ، فذلك قوله تعالى ﴿ إنها عليهم مؤصدة في عمد عمدة ) .

وذكر أبو نعيم الحافظ عن زاذان قال سمعت كعب الاحبار يقول إذا كان يوم القيامة جمع الله الاواين والآخرين في صعيد واحد فلزلت الملائكة فصاورا صفرها فيقول الله تعالى لجريل اثت مجهنم فيأتى بها جريل تقاد بسبغين ألف زمام حتى إذا كانت من الخلائق على قدر مائة عام زفرت زفرة طارت بها أفئدة الخلائق.

ثم زفرت ثانية فلا يبقى ملك مقرب ولا نبي مرسل إلا جثى لركبتيه

<sup>(</sup>٧١) قال الفرطي أى يتركم. في العذاب كما قال ( لسوا الله فنسيهم ) أى تركوا عبادته و توحيده فتركهم لا يعبأ بهم ولا يلتفت إليهم.

ثم تزفر الثالثة فتبلغ الفلوب آلحناجر، وتدهل العقول فيفزع كل امر. إلى عمله حتى أن إبراهيم الخليل يقول بخلتي لا أسألك إلا نفسى ويقولى موسى بمناجاتي لا أسألك إلا أسألك إلا أسألك إلا نفسى وأن عيسى يقول بما أكرمتني لا أسألك إلا نفسى لا أسألك مربم التي ولدتني «

ومجمد وص، يقول: أمتى أمتى لا أسألك اليوم نفسى إنما أسألك أمتى قال فيجيبه الجليل جل جلاله أن أوليامى من أمتك لا خوف عليهم ولاهم محزنون فوعزتى وجلالى لاقرن عينك فى أمنك ثم تقف الملائكة بين يدى الله تعالى ينظرون ما يؤمرون به فيقول لهم الله تعالى وتقدس معاشر الزبانية انطلقوا بالمصرين من أهل الكبائر من أمة محمد وص، إلى النار فقد اشتد عليهم غضبى بتهاونهم بأمرى فى دار الدبيا واستخفافهم محقى واننها كهم محرمتى يستخفون من الناس ويبارزونى مع كرامتى لهم وتفضلى وعظيم عمتى.

فعندها تأخذ الزبانية بلحى الرجال و ذوائب التساء فينطلق بهم إلى النار، وما من عبد يساق إلى النار من غير هذه الآمة إلا مسوداً وجهه قد وضعت الآنكال في رجليه والأغلال في عنقه إلا من كان من هذه الآمة فإنهم يساقون بألوابهم ، فإذا وردوا على مالك قال لهم معاشر الاشقياء من أى أمة أنتم فأ ورد على أحسن وجوها منكم فيقولون يا مالك نحن من أمة القرآن فيقول لهم معاشر الاشقياء أو ليس القرآن أنزل على محمد صلى الله عليه وسلم قال فيرفون أصواتهم بالنحيب والبكاء فيقولون واعمداه والمحمداه أتشفع لمن أمر به إلى النار من أمتك.

قال فينادى مالك بتهدد وانتهار الله ما الله من أمرك بمعاتبة أهل الشقاء

ومحادثتهم والتوقف عن ادخالهم العذاب ، يا مالك لا تسود وجوههم فقد كانوا يسجدون لى فى دار الدنيا .

يا مالك لا تغلهم بالاغلال فقد كانوا يغتسلون من الجنابة ، يا مالك لا تلبسهم القطران فقد خلعوا ثيابهم للاحرام يا مالك لا تعذبهم بالانكال فقد طافوا بيتى الحرام : يا مالك مر النار لا تحرق السنتهم فقد كانوا يُقرون القرآن ، يا مالك قل النار تأخذهم على قدر أعمالهم فالنار أعرف بهم ومقادير استحقاقهم من الوالدة بولدها فمنهم من تأخذه النار إلى كعبيه ومنهم من تأخذه النار إلى سرته من تأخذه النار إلى صدره .

فإذا انتقم الله عز وجل منهم على قدر كبائرهم وعتوهم ولمصرارهم فنح بينهم وبين المشركين باب فرأوهم فى الطبق الآعلى من النار لا يذوقون فيها برداً ولا شرابا يبكون ويقولون يا محمداه ارحم من أمتك الاشقباء واشفع لهم فقد أكلت النار لحومهم ودمائهم وعظامهم.

ثم ينادرن يا رباه واسيداه ارحم من لم يشرك بك فى دار الدنيا وإن كان قد أساء وأخطأ وتعدى فعندها يقول المشركون ما أغى عنكم لياسيم بالله و بمحمد ، فيغضب الله تعالى لذلك فعندها يقول يا جبريل انطلق فاخرج من فى النار من أمة محمد فيخرجهم ضبائر قد امتحنوا فيلقيهم على نهر على باب الجنة يقال له نهر الحيوان فيمكنون حتى يعودون أنضر ما كانوا شم يأمر بإدخالهم الجنة مكتوب على جباههم هؤلاء الجهنميون عتقاء الرحمى من أمة بحد صلى الله عليه وسلم فيعرفون من بين أهل الجنة بذلك فيتضرعون إلى الله أن يمحو عنهم تلك السمة فيمحوها الله تعالى عنهم فلا يعرفون بها بعد ذلك الداً .

وذكر أبو نعيم الحافظ عن أبي عمران الجوثى قال بلغنا إنهإذا كان يوم القيامة

أمر الله بكل جبار وكل شيطان وكل من يخاف الناس من شره فى الدنيا فير تقون بالحديد ثم أمر بهم إلى النار ثم أوصدها عليهم أى أطبقها ، فلا والله لا تستقر أقدامهم على قرارها أبدا ولا والله ما ينظرون إلى أديم سماء أبدا ولا والله لا يلتقى جفوتهم على غمض نوم أبداً ، ولا والله لا يذوقون فيها بارد شراب أبداً ، فقال ثم يقال لاهل الجنة يا أهل الجنة افتحوا اليوم فيها بارد شراب أبداً ، فقال ثم يقال لاهل الجنة يا أهل الجنة افتحوا اليوم الابواب فلا تخافوا شيطانا ولا جباراً ، وكلوا اليوم واشربوا هنيئاً بما أسلفتم فى الآيام الحالية ، قال أبو عمران هى و الله يا إخوتاه أيامكم هذه .

# ( بأب ) \*( تفاوت أهل النار في العذاب)\*

عن أبي سعيد قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أهون أهل النار عنابا رجل منقفل بنعلين من نار يغلى منهما دماغه مع اجزاء العذاب، ومنهم من في النار إلى صدره مع أجزاء العذاب ومنهم من في النار إلى ترقيبه مع اجزاء العذاب، ومنهم من قد انغمس فيها، رواه البزار ورجاله رجال الصحيح.

وعن جابر قال سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم وقيل له هل نفعت أبو طالب قال أخرجه الله من النار إلى ضحضاح منها ، رواه البزار وفيه من لم أعرفه .

وعن أبي هريرة عن النبي صلى الله عليه وسلم قال أدنى أهل النار عدايا الذي له نعلان من نار يغلى منهما دماغه ، رواه الطبراني في الاوسط ورجاله رجال الصحيح غير يزيد بن خالد بن موهب وهو ثقة . وعن عمران ابن حصين ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من قتل نفسه بشى ، فى الدنيا عذب به فى الآخرة . رواه البزار وفيه إسحاق بن إدريس وهدو متروك ، وعن ابن عمر عن النبي صلى الله عليه وسلم انه قال والله لا يخرج من النار أحد حتى يمكث فيها أحقابا ، قال والحقب بضع وثمانون سنة ، كل سنة ثلثهائة وستون يوماً بما تعدون ، رواه البزار رفيه سليمان بن مسلم الخشاب وهو ضعيف جداً ، كذا في مجمع الزواكد .

( باب )

ه ( في الاستهزاء بأهل النار وبيان قوله تعالى )،

( فاليوم الذين آمندوا من الكفار يضحكون على الأراثك ينظرون هل ثوب الكفار ما كانوا يفعلون ).

عن أبى صالح فى قوله تعالى (الله يستهزى، بهم) قال يقال لأهل الناد وهم فى النار . اخرجوا فتفتح لهم أبواب الناد فاذا رأوها قد فتحت أبوابها أقبلوا إليها يريدون الخروج ، والمؤمنون ينظرون إليهم على الأرائك فاذا انتهوا إلى أبوابها غلقت دونهم ويضحك منهم المؤمنون حين غلقت دونهم ، فذلك قوله تعالى (فاليوم الذين آمنوا) الخذكره ابن المبارك .

وعن قتادة في قوله تعالى المذكور ، قال ذكر لنا أن كمبا كان يقول أن بين الجنة والناركوي (٧٢) فاذا أراد المؤمن أن ينظر إلى عدر له كان في الدنيا اطلع من بعض السكوى ، قال تعالى في آية أخرى ( فاطلع فرآه في سواء

<sup>(</sup>٧٢) جمع كوة بضم الـكاف وهي الشباك بلغة العصر .

الجحيم) قال ذكر لنا انه يطلع فيرى جماجم القوم تغلى، رواه ابن المبارك قال وأخبرنا معمر عن قتادة قال قال بعض العلماء لو لا أن الله عز وجل عرفه إياء ما عرفه ، لقد تغير حبره وسبره (٧٢) فعند ذالك يقول تالله إن كدت لتردين ولولا نعمة ربى لكنت من المحضرين في المنار.

وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن المستهزئين بعباد الله في الدنيا تقتح لهم أبواب الجنة يوم القيامة فيقال لهم ادخلوا الجنة فاذا جاؤها أغلق الباب في وجوههم ويفتح لهم الثانية فيقال لهم ادخلوا الجنة فاذا جاؤها اغلق البـــاب ويفتح لهم الثالثة فيدعون فلا لهم ادخلوا الجنة فاذا جاؤها اغلق البـــاب ويفتح لهم الثالثة فيدعون فلا يجيبون قال فيقول لهم الرب أنتم المستهزئون بعبادي أنتم آخر الناس حسابا فيقومون حتى يغرقون في عرقهم فينادون يا ربنا إما صرفتنا إلى جهنم وإما إلى وضوابك ، أخرجه أبو هـــدية إبراهيم ابن هـدية وأورده القرطبي في التذكرة .

<sup>(</sup>٧٣) يقال فلان حسن الحبر والسبر إذا كان جميلا حسن الهيئة

# ﴿ باب ﴾

ه( ما جا. في استنشاق رائحة الجنة والصرف منها إلى الثار )\*

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يؤمر يوم القيامة بأناس إلى الجنة حتى إذا دنوا منها واستنشقوا رائحتها ونظروا إلى قصورها وإلى ما أعد الله لاعلها فيها نودوا أن اصرفوهم عنها لا نصيب لهم فيها ، فيرجعون بحسرة ما رجع الأولون والآخرون بمثلها. ، فيقولون يا ربنا لو أدخلتنا النار قبل أن ترينا ما أربتنا من ثوابك وما أعددت فيها لاوليائك كان أهون علمينا .

قال ذلك أردت بكم كنتم إذا خلوتم بى بارزتمونى بالعظائم، وإذا المبتم الناس لقيتوهم مخبتين تراءون الناس بخلاف ما معطوق من قلوبكم، هبنم الناس ولم تهابونى وأجلاتم الناس ولم تجلونى، وتركتم للناس ولم تتركوا لى، فاليوم أذيقكم العذاب الآليم مع ما حرمتكم من الثواب. ذكره أبو حامد الغزالى وأورده القرطبي ولينظر في سنده.

\*\*\*

#### (باب)

\* ( ما جاء في ميراث أهل الجنة منازل أهل النار ) \*

جاء فى الحبر عن أبى هريرة عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : إن الله تمالى جعل لحل إنسان مسكناً فى الجنة ومسكناً فى النسار ، فأما المؤمنون فيأخذون منازلهم ويرثون منازل الكفار ، ويحصل الكفار فى منازلهم من النار ، خرجه ابن ماجه بمعناه . وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ما منكم إلا له منزلان منزل فى الجنة ومنزل فى النار ، فإذا مات فدخل النار ورث أهل الجنة منزله ، فذلك قوله تعالى (أولئك هم الوارثون) إسناده وصحيح . قال القرطي : وهذا بين فى أن لكل إنسان منزلا فى النار منزلا فى البعنة .

### ( باب )

\* (ما جاء في خلود أهل الدارين وذع الموت على الصراط ومن يذبحه )\*

عن ابن عمر قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : إذا صار أهل الجنة إلى الجنة وأهل النار إلى النار جى. بالموت حتى يجعل بين الجنة والنار ثم يذبح ثم ينادى مناد يا أهل الجنة لا موت ويا أهل النار لا موت فيزداد أهل الجنسة فرحاً إلى فرحهم ويزداد أهل النار حزناً إلى حزنهم ، أخرجه البخارى .

وعن أفي سعيد الخدري قال : قال رسول الله رص، : إذا دخمل أهل

الجنة الجنة وأهل النار النار يجاء بالموت كأنه كبش أملح (\*) فوقف بين الجنة والذار ، فيقال يا أهل الجنة هل تعرفون هذا؟ فيشرفون وينظرون ، فيقولون تعم هذا الموت ، ثم يقال : يا أهل النار هل تعرفون هـذا ؟ فيسرفون وينظرون فيقولون تعم هذا الموت فيؤمرون فيذبح ، ثم يقال : يا أهل الجنة خلود فلا موت ويا أهل النار خلود فلا موت فيها . ثم قرأ رسول الله صلى الله عليه وسلم :

وأنذرهم يوم الحسرة أذ قضى الآمر وهم فى غفلة وهم لا يؤمنون، وأشار بيده إلى الدنيا . أخرجه مسلم وخرجه أبر عيسى الترمذى عن أبى سعيد يرفعه ، فاذا كان يوم الفيامة أتى بالموت كالمكبش الاملح فيوقف بين الجنة والمار فيذبيح وهم ينظرون ، فلو أن أحداً مات فرحاً لمات أهل الجنة من فرحهم ، ولو أن أحداً مات حزناً مات أهل النار ، وقال هذا حديث حسن صحيح .

وذكر ابن ماجة فى حديث فيه طول عن أبى هريرة رضى الله عنه قال:
قال رسول الله ,ص، بي يجاء بالموت يوم القيامــة فيوقف على الصراط ،
فيقال با أهل الجنة ، فيطلعون خاتفين أن يخرجوا من مكانهم الذى هم فيه :
ثم يقال يا أهل النار ، فيطلعون مستبشرين فرحين أن يخرجوا من مكانهم الذى هم فيه ، فيقال هل تعرفون هذا ؟ قالوا نعم هذا الموت ،
قال فيؤمر به فيذبح على الصراط .

ثم يقال الفريقين كلاهما خلود فيما يجدون لا موت فيه أبدآ و وخرجه الزمذى بممناه مطولاً عن أبى إهريرة أيضاً وفيه: إذا أدخل الله أهل الجنة الجنة وأهل النار النار ، أنى بالموت ملبيا فيوقف على السور الذي بين الجنة والنار .

<sup>(\*)</sup> الذي يكون فيه بياض وسواد أ والبياض أكثر .

ثم يقال يا أهل الجنة فيطلعون خاتهين، ثم يقال يا أهل النار فيطلعون مستبشرين يرجون الشفاعة ، فيقال لأهل الجنة وأهل النار : هل تعرفون هذا ؟ فيقولون هؤلاء وهؤلاء عرفناه . هذا هو الموت الذى وكل بنا فيضجع فيذبح ذبحاً على السور ثم يقال : يا أهل الجنة خلود فلا موت ويا أهل النار خلوه فلا موت ، قال هذا حديث حسن صحيح .

وعن أنس قال : قال رسول الله وص ، : يوتى بالموت يرم القيامة كانه كبش أملح فيوقف بين الجنة والنار ، ثم يناد مناد يا أهل الجنة ، فيقولون لبيك ربنا ، فيقال على تعرفون هذا ؟ فيقولون لعم ربنا هذا الموت ، فيذبح كا تذبح الشاة ، فيامن هؤلاء وينقطع رجاء هؤلاء . وواه أبو يعلى والطبراني في الأوسط بنحوه والبزار ورجالهم رجاله الصحيح غير نافع بن خالد الطاحي وهو ثقه والطاحي نسبة إلى الطاحية بطن من الأزد ومحلة لهم بالبصرة .

وعن معاذ بن جبل أن رسول الله وص، بعثه إلى اليمن فلما قدم عليهم قال : يا أيها الناس إنى رسول رسول الله وص، إليكم يخبركم أن المراد إلى الله إلى جنة أو نار ، خلود بلا موت وإقامة بلا ظمن . رواه الطبرانى في الكبير والأوسط بنحوه وزاد فيه في أجساد لا تمويت ، وإسناد الكبير جيد إلا أن ابن سابط لم يدرك معاذاً .

قلت والذي سقط بينهسا عمر بن ميمون الأودى . كما رواه الحاكم في المستدرك في أواخر كماب الإيمان ، وفي طريقه مسلم بن خالد الزنجى وهو عقبة : هذا حديث صحيح الإسفاد ، إلا أن الشيخين قد نسباه إلى أن الحديث ليس من صفعته والله سبحانه وتعالى أعلم .

وعن عبد الله - بعني ابن مسمود - قال: قال رسول الله صلى الله

عليه وسلم لو قيل لأهل النار إسكم ماكثون في النارعدد كل حصاة في الدنيا لفرحوا بها، ولو قيل لأهل الجنة إسكم ماكثون عدد كل حصاة لحزنوا ولكن جعل لهم الابد رواه الطراني وفيه الحكم بن ظهير وهو مجمع على إضعافه.

وعن عبدالله بن عرو قال . إن أهل الفار يدعون مالكاً ولا يجبهم أربعين عاما، ثم يدعون ربهم فيقولون . ربنا أخرجنا منها فإن عدنا فانا ظالمون ، فلا يحيبهم مثل الدنيا ، ثم يقول أخستوا فيها ولا تكامون . ثم بياس القوم في هو إلا الزفير والشهيق ، تشبه أصواتهم أصوات الجير ، أولها شهيق وآخرها زفير . رواه الطبراني ورجاله رجال الصحيح ، كذا في جمع الزوائد .

قال القرطبي : هذه الاحاديث مع صحتها نص في خلود أهل النار فيها لا إلى غاية ولا أمد ، مقيمين على الدوام والسرمد من غير موت ولا حياة ولا راحة ولا نجاة ، بل كا قال في كتابه الكريم ، وأوضح فيه من عذاب الكافرين ، والذين كفروا لهم نار جهنم لا يقضى عليهم ، فيمونوا ولا يخنف عنهم من عذابها ، كذلك نجزى كل كفور ، وهم يصطرخون فيها – إلى قوله – من نصير ) وقال ( كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها ) .

وقال ( فالذين كفروا قطعت لهم إثياب من نار يصب من فوق ر.وسهم الحميم يصهر به مانى بطونهم والجلود ، ولهم مقامع من حديد كلما أرادوا أن يخرحوا منها من غم أعيدوا فيها ) وقد تقدمت هذه المعانى كلها ، فن قال إنهم يخرجون منها وإن الشار تبتى خالية بجملنها خاوية على عروشها وإنها تفنى وتزول ، فهو حارج عن مقتضى العقول ، ومخالف لما جاء به ائرسول ، ص، ، وما أجمع عليه أهلى السنة والائمة العدول ( ومن يتبت

غير سبيل المؤمنين نوله ما تولى و نصله جهنم وساءت مصيراً ) و إنما تخلى جهنم وهي الطبقة العلميا التي فيها العصاة من أهل التوحيد ، وهو الذي ينبت على شفيرها فيها يقال الجرجير .

قال فضل بن صالح المفافرى : حكما عند مالك بن أنس ذات يوم فقال لنا أنصر فوا فلما كان العشية رجعنا إليه فقال إنما قلت لكم انصر فوا لانه جاءنى رجل يستأذن على زعم أنه قدم من الشام فى مسئلة ، فقال : يا أبا عبد الله ما تقول فى أكل الجرجير فانه يتحدث عنه أنه ينبت على شفير جهم فقلت إنه لا بأس به ، فقال استود عك الله وأقرأ عليك السلام . ذكره الخطيب أبو بكر أحمد .

وذكر أبو بكر عن عمرو بن ميمون عن عبدالله بن عمرو بن العاص قال : يأتى على النار زمان تخفق الرياح أبوابها ايس فيها أحد ، يعنى من الموحدين ، هكذا رواه موقوفاً من قول عبدالله بن عمرو ، ليس فيه ذكر النبي صلى الله عليه وسلم ومثله لا يقال من جهة الرأى فهو مرفوع والله أعلم ,

قال القرطى: قد تقدم أن الموت معنى ، والكلام فى ذلك و فى الاعمال ، وإنها لا تنقلب جوهراً . بل يخلق الله أشخاصاً من ثوب الاعمال ، وكذلك الموت يخلق الله كبشاً يسميه الموت ويلتى فى قلوب الفريقين أن هذا الموت . ويكون ذمحه دليلا على الخلود فى الدارين .

قال الترمذى: والمذهب فى هذا عند أهل العلم من الأثمة رضى الله عنهم مثل سفيان الثورى ومالك بن أنس وابن المبارك وابن عيينة ووكيع وغيرهم أنهم رووا هــــذه الأشياء ؛ وقالوا تروى هذه الاحاديث ولا يقال كيف . وهذا الذي اختاره أهل الحديث أن تروى هذه الاشياء ويؤمن بها ولا تفسر

ولا تتوهم ولا يقال كيف ، وهذا أمر أهل العلم الذي اختاره وذهبوا اليه .

قال القرطبى: وإنما يؤتى بالموت كالكبش والله أعلم ، لما جاء أن ملك الموت أقى آدم عليه السلام فى صورة كبش أملح قد نشر من أجنحته أربعة آلاف جناح وفى التفسير من سوره الملك عن ابن عباس ومقاتل والكلبى فى قوله تعالى (الذى خلق الموت والحياة) إن الهوت والحياة جسهان ، فجمل الموت فى هيئة كبش لايمر بشىء ولا يجد ريحه إلا مات ، وخلق الحياة على صورة فرس أنى بلقاء ، وهى التى كان جبريل والانبياء عليهم السلام يركبونها ، خطوها مد البصر ، فوق الحمار ودوق البغل ، لاتمر بشىء أو يجد ريحها إلا حي ، ولا تطأ على شىء إلا حيى وهى التى أخذ السامرى من أثرها فألقاها على المجل فتخور وحيى . حكاء الثعلي والقشيرى عن ابن عباس ، والماوردى عن مقاتل والدكلي .

## ( باب )

#### ه ( فيمن يستحق النار ) ه

عن أبى هويرة قال: قال رسول الله صلى الله صلى الله عليه وسلم والمذى نفس محمد بيده لا يسمع بى أحد من هده الأمة يهودى ولا تصرانى ثم يموت ولم يؤمن بمدا أرسلت به إلا كان من أصحاب النار، كذا فى صحاح المصابيح. قال فى بحالس الأبرار المراد بها أمة الدعوة ؛ فعلى هذا يدخل فيه جميع أهل الملل المباطلة، وتشصيص اليهود والنصارى بالذكر لانهما مع كونهما أهلى كتاب وصاحبي شريعة إذا كانا من أهل النار بترك الإيمان بما جاء به الذي صلى الله عليه وسلم فنهرهما بمن إذا كانا من أهل النار بترك الإيمان بما جاء به الذي صلى الله عليه وسلم قال أقسم لم يكن له كتاب ولا شريعة أولى بذلك ، فكأنه صلى الله عليه وسلم قال أقسم بالله الذي نفسى بقدرته (٤٧) أن كل من يسمع بنبوتي ولا يؤمن بما جئت به بالله الذي نفسى بقدرته (٤٧) أن كل من يسمع بنبوتي ولا يؤمن بما جئت به من عند الله تعالى حتى يموت يكون من أهل النار، انتهى .

وعن معاوية رضى الله عنة قال : قام فينا رسول الله صلى الله عليه وسبعين وسلم فقال ألا ان من كان قبلكم من أهل المكتاب افترقوا على اننتين وسبعين مله وأن هذه الآمة ستفترق على ثلاث وسبعين ؛ ثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة وهي الجماعة أخرجه أبو داود في كتاب السنة له، وهذا الحديث ، رواه أبو داوه من طريقين (أحدهما) من طريق أحمد ابن حنبل ومحمد بن يحيي الذهلي (والثاني) من طريق عمر بن عثمان عن بقية عن صفوان، تفرد به صفوان عن أذهر.

قال الشوكاني في فتاواه : أما أحمد بن حنبل فهو الإمام الجليل الحافظ

<sup>(</sup>٧٤) لفظ الحديث دبيده ، وهذا يفسره بالقدرة رهو خلاف ما عليه السلف

ألذى اتفق المؤالف والمخالف على توثيقه وروى عنه أهل الصحيحين وغيرهما وهو أجل قدرا من أن يحتاج إلى تعديل وأرفع محلا من أن يتكلم فيه متكلم بل هو امام الجرح والنعديل وإمام الحفظ والاتقان.

وأما محد بن يحيى فهو الإمام الجليل الثقة الثبت الحافظ، وأما عمر ابن عثمان فهو القرشي مولاهم الجمعي الثقة المشهور، وفي (التقريب) صدوق وأما بقية فهو أحد الاعلام قال النسائي إذا قال حدثنا وأخبرنا فهو ثقة، وقال ابن عدى إذا حدث عن أهل الشام فهو ثبت وقال الجوزجاني إذا حدث عن الثقات فلا بأس به، وهو ها هنا قد صرح بالتحديث وحدث عن شامي وهدو صفوان وروى عن ثقة وعو أيضاً صفوان، فجمل عن شامي ذكره مؤلاء الائمة الثلاثة وقد أخرج له مسلم وأما صفوان فقال أبو حاتم ثقة وقد أخرج له مسلم وأما صفوان مدوق تمكلموا فيه للنصب (٧٠) وقال في الخلاصة صدوق.

وإذا عرف هذا فرجال إسناد الحديث كلهم القات أعمة إلا بقية وأزهر ، وبقية لم ينفرد ، وأزهر تفرد وهو ضعيف لآن قولهم صدوق من صبخ التليين فيكون هذا الحديث في الطريق التأنيسة ضعيفاً . انتهى كلام الشوكاني .

وعن أبى هريرة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال تفرقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة الحديث أخرجه أبو داود والترمذى وقال هذا حديث حسن صحيح ، وفي رواية عن أبي داود ، وتفرقت النصارى على إحدى وسبعين أو النتين وسبعين فرقة ، الحديث وأخرجه الترمذى عن أبن

<sup>(</sup>٧٥) لعله كان يتهم بالنصب والنواصب وفرقة ضالة

عمرو بن العاص قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن بنى إسرائيل تفرقت على اثنين وسبعين ملة كلها فى الدار إلا واحدة قالوا من هى يا رسول الله قال من كان على ما أنا عليه وأصحافى ، أخرجه الترمذي روقال غريب .

وأخرج ابن ماجه مثل ذلك عن عوف بن مالك وأنس.

والحديث دليل على أن اليهود والنصارى وفئة كشيرة من هذه الأمة على اختلاف فرقهم ومللهم في النار إلا أصحاب الحديث وأتباع الاصحاب.

والحديث استشكل من جهتين (الأولى) ما فيه من الحكم على الأكثر الملك والحون في النسار وذلك ينافي الاحاديث الواردة في الاسة بأنها مرحومة وبأنها أكثر الامم في الجنة منها حديث عنه صلى الله عليه وسلم أمتى أمة مرحومة مغفور لها متاب عايها ، وغيره مما ملئت به كتب السنة من الاحاديث الدائة على سعة رحمة الله , ولو سردناها لطال الكلام .

ولا كان حديث الافتراق مشكلا كما ترى أجاب بعضهم بأن المراد بالامة في هذا الحديث أمة الدعوة لا أمة الإجابة يعنى الامة التي دعاها رسول الله (ص) إلى الإيمان والاقرار بوحدانيته هي المفترقة إلى تلك الفرق وإن أمة الاجابة هي الفرقة الناجية يريد بها من آمن بما جاء به النبي (ص) وحينتذ فلا إشكال.

قال السيد العلامة محمد بن إسهاعيل الأمير اليمنى (رح) وهذا جواب حسن لو لا أنه يبعد بوجوه : الأول أن لفظ أمتى حيث جاء فى كلامه صلى الله عليه وسلم لا يراد به إلا أمة الإجابة غالباً كحديث أمتى أمة مرحومة لهس لها عذاب فى الآخرة وحديث إذا وضع السيف فى أمتى وحديث ليكونن

في أمتى قوم يستحلون الحرير وغير ذلك مما لا يحصى،

فالامة في كلامه صلى الله عليه وسلم حيث أطلقت لا تحمـل إلا على ما تعورف منها وعهد بلفظها ولا تحمل على خلافه وإن جاء نادراً .

( والثاني ) قوله ستفترق بالسين الدالة على أن ذلك أمر مستقبل.

( النالث ) قوله ( ليأتين على أمتى ) فإنه إخبار بما سيكون ويحدث ولو جعلناه إخباراً بافتراق المشركين في المستقبل لما كان فائدة ، إذ هم على هلاك اجتمعوا أو افترقوا :

(الرابع) قرانهم بطائفتين اليهود والنصارى فان المفترقين منهما هم طائفة الإجابة لظاهر قوله تعالى (وما تفرق الذين أونوا الكتاب إلا من بعد ما جائتهم البينة) وقوله تعالى (وما اختلف فيه إلا الذين أونوه من بعد ما جاءهم العلم) وقوله تعالى (ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم العلم.

(الخامس (مَا أخرجه النرمذي عن أبي والله الليثي أن رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم لما خرج إلى غزوة خيبر مر بشجرة للمشركين كانوا يعلمةون عليها أسلحتهم يقال لها ذات أنواط فقالوا يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط فقال الله صلى الله عليه وسلم سبحان الله إلى أن قال والذي نفسي بيده و لتركبن سنن من قبلكم ، وهذا خطاب لمن خاطبه من أمة الإجابة قطعاً .

فالذى يظهر لى في ذلك أجوبة (احدها) أنه مجوز أن هذه الفرق المحكوم عليها بالهلاك قليلة العسدد ولا يكون مجموعها أكثر من الفرقة الناجية فلا يتم أكثرية الهلاك ولا يرد الإشكال.

فان قيل: يمنع عن هذا أنه خلاف المظاهر من ذكر كثرة هدد فرق الملاك فان الطاهر أنهم قدراً ، قلت ليس ذكر العدد في الحديث لبيان كثرة الهالكين وإنما هو لبيان اتساع طرق الصلال وسعتها ووحدة طريق الحق ، نظير ذلك ماذكره أثمة التفسير في قوله تعالى ( ولا تقيعوا السبل فتقرق بكم عن سبيله ) أنه جمع السبل المنهى عن اتباعها لبيان تشعب طرق الصلال وكثرتها وسعتها وأفرد سبيل الهدى والحق لوحدته وعدم تعدده .

(ثانيها) أن الحريم على تلك الفرق بالهلاك والكون فى النار حكم عليها باعتبار ظاهر أعمالها وتفريطها ، كأنه قبل كلها هالكة باعتبار أعمالها محكوم عليها بالهلاك وكونها فى النار ، ولا يفافى ذلك كونها مرحومة باعتبار آخر من وحمة الله لها وشفاعة صالحها لطالحها والفرقة الناجية إن كانت مفتقرة إلى رحمة الله تعالى لكنها باعتبار ظاهر أعمالها يحكم لها بالنجاة لإنبانها بما أمرت به وانتهائها عها نهيت عنه .

( االهما ) أن ذلك الحميكم مشروط بعدم عقابها فى الدنيا ، وقد دل على عقابها فى الدنيا للفتن والزلازل والقتل والبلايا أخرجه الطبرانى فى الكبير والبيه فى شعب الإيمان عن أبى موسى الاشعرى ، فيكون حديث الإفتراق مقيداً بهذا الحديث فى قوله هالكة ما لم تعاقب فى الدنيا لكمها تعاقب فى الدنيا فليست مهالكة ،

(رابعها) أن الأشكال في حديث الافتراق إنما نشأ من جعل القضية الحاكمة به وبالهلاك دائمة بمعنى أن الافتراق في الآمة وهلاك من يهلك منها دائم مستمر من زمن تكلمه صلى الله عليه وسلم بهذه الجملة إلى قيام الساعة، وبغلك يتحقق أكثرية الهااكين وأقلية الناجين فيتم الاشكال، والحق أن القضية حينية يعني أن

ثبوت الافتراق للامة والهلاك لمن يهلك ثابت في حين من الاحيان وزمن من الازمان ، ويدل على أن المراد ذلك وجوه .

- ( الأول و ستفترق ، الدالة على الاستقبال لتحلية المضاوع بالسين .
  - ( الثانى ) قوله ليأتين فانه إخبار بأمر مستقبل .

(الثالث) قوله , ما أنا عليه وأصحابي ، فإن أصحابه من مسمى أمته بلا خلاف وقد حكم عليهم بأنهم أمة واحدة وأنهم الناجون ، وأن من كان على ماهم عليه هم الناجون ، فلو جعلنا القضية دا يميا حين التكلم للزم أن تكون تلك الفرق كائنة في أصحابه صلى اقه عليه وسلم ورضى عنهم وهلم جرا ، وقد صرح الحديث نفسه بخلاف ذلك

فاذا ظهر لك أن الحمكم بالإفتراق والهلاك إنما هو فى حين من الآحيان وزمن من الازمان لم يلزم أكثرية الهالمكين وأقلية الناجين، وهذا الجواب بحمد الله تمالى والذى قبله جيد ولا غبار عليه .

فان قلت يجوز أن يكون زمن الافتراق أطول من زمن خلافه فيكون أهله أكثر فيكون المها أكثر فيكون المهالكون أكثر من الناجين، قلت احاديث سعة الرحمة وأكثرية الداخلين من هذه الامة إلى الجنة قد دلت على أن الهالكين أقل وذلك لقصر حينهم المتفرع عليه، فلابد من الجمع بين ما يوهم التناقض وقد تم الجمع بهذا الوجه وما قبله فتمين المصير إليهما.

هذا ولا يبعد أن ذلك الحين والزمان هو آخر الدهر الذي وردت الاحاديث بفساده وفشوا الباطل وخفاء الحق وإن القابض على دينه كالقابض على الجر ، وأنه الزمان الذي يصبح الرجل فيه مؤمناً ويمسى كافرا ، وأنه زمان غربة الدين ، فتلك الاحاديث الواردة فيه الى شحنت بهاكتب السنة قرائق دالة على أنه زمان

كثرة الهالكين وؤمان تفرق وتدابر ، ويحتمل أيضا أن الافتراق كائن من بعد الفررن المشهود لها بالخيرية وأن فى كل قرن بعدها فرقا من الهالمكين وأكثرها فى آخر الزمان ، وهذا جواب مستقل عن الاشكال .

الجهة الثانية من جهتي الاشكال في تعيين الفرقة الناجية .

قد تكلم الناس فيها ، كل فرقة تزعم أنها هي الفرقة الناجية ثم قد يقيم بعض السق على دعواها برهانا أوهن من بيت المنكبوت ومنهم من يشتغل بتعداد الفرق المخالفة لما هو عليه ويعمد إلى ماشذت به من الأفوال ليبين بذلك أنها هالكة لاعتمادها على تلك الأقوال ، وأنه ناج بخلوصه عنها ، ولو فتش ما انطوى عليه لوجد عند، من القالات ماهو أشنع من مقالات من خالفه لكن عين المره كليلة عن عيب نفسه و بالجملة :

#### فكل يدعى وصلا لليلي وليلي لا تقر لهم بذاكا

وكان الأجسن بالناظر فى الحديث أن يكتنى بالتفسير النبوى لتلك الفرقة فقد كفاه معلم الشرائع البادى إلى كل خير المثونة وعين الفرقة الناجية بأنها من كان على ما هو عليه صلى الله عليه وسلم وأصحابه وقد عرف بحمد الله من له أدنى همة فى الدين ماكان عليه النبى صلى الله عليه وسلم وأصحابه ونفل إلينا أقوالهم وأفعالهم حتى أكلهم وشربهم ونومهم ويقطتهم حتى كأنا رأيناهم رأى القين.

وبعد ذلك فن رزقه الله إنصافا من نفسه وجعله من أولى الآلباب لا يخفاه حال نفسه أولا هل هو متبع لما كان عليه النبى صلى الله عليه وسلم أو غير متبع ثم لا يخفى حال غيره من كل طائفة هل هى متبعة أو مبندعة ، ومن أدعى أنه متبع للسنة النبوية متقيد بها تصدق دعواه أفعاله وأقواله وتكذبها فان ماكان عليه النبى وص، لقد ظهر لكل انسان ، فلا يمكن التباس المبتدع بالممتنع .

وعندى على تقدير ذلك الجواب أن زمن الافتراق والهلاك هو آخر الزمان أنه لابعد في أن الفرقة الناجية هم الغرباء المشار إليهم في الاحاديث كحديث بدأ الإسلام غرببا وسيعود كما بدأ فطوبي الغرباء قيل ومن هم يارسول الله قال الذين يصلحون إذا فسد الناس وفي رواية الذين يفرون بدينهم من النتن وفي رواية الذين يصلحون ما أفسد الناس من سنتي .

وفى حديث عبدالله بن عمرو قلنا من الغرباء يارسول الله قال قوم صالحون قليل فى اناس سوء كثير من يعصيهم أكثر بمن يطيعهم وهم المرادون بحديث و لا تزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق لا يضرهم من خالفهم أو خندلهم حنى يأتى أمر الله ، وهم المرادون بما أخرجه الطبراني وغيره.

عن أبى أمامة عن النبى صلى الله عليه وسلم أنه قال: أن لكل شيء إنها لا وإدبارا وأن الهذا الدين إقبالا وإدبارا وأن من إدبار الدين ما كنتم عليه من العمى والجبالة وأن من اغبال الدين أن تفقه القبيلة بأسرها حتى لا توجد فيها الا الفاسي والفاسقان فهما مقبوران ذليلان أن تكليا قبرا وقعا واضطهدا وأن من أدبار الدين أن تجفو القبيلة بأسرها حتى لا يكون فيها الا الفقيه والعقبهان رهما مقبوران ذليلان أن تكليا فأمرا بالمعروف ونهيا عن المذكر قمعا وقهرا واضطهدا فهما مقبوران ذليلان لا يجدان على ذلك أعوانا ولا أنصارا .

فهذه الاحاديث وما في معناها في وصف آخر الزمان وأهله قد دلت على أنه زمان كثرة الهالكين وقلة الناجين، وأحاديث الغرباء قد دلت على أوصافهم بأنهم الفرقة للناجية في ذلك الزمان واليسوا بفرقة مشار اليها كالاشعريين والمعتزلة بل هم النزاع من القبائل كا في الحديث وهم متبعوا الرسول صلى الله عليه وسلم اتباعا قوليا وفعليا من أي فرقة كانت ، هذا وقد ذكر في الفرقة الناجية أنهم صالحو كل

فرقة وذكر أنهم أهل البيت النبوى عليهم السلام ومن اتبعهم إلا أن ذلك مبى على أن القضية دائمه ثم هو لا يدفع الاشكال.

نهم وهذا كله توفيق بين الاحاديث مبنى على صحة قوله و كلها هالسكة إلا فرقة ولا شك أنه قد ثبت فى كتب السنة كما سمعته ولكنه قد نقل السيد العلامة محمد ابن إبراهيم الوزير رحمه الله فى بعض رسائله عن أبى عمد بن حزم الانداسى رحمه الله ما لفظه قال أبو حزم أن الزيادة يعنى قوله وكالها هالكة إلا فرقه ، موضوعة وإنما الحديث المعروف وإنما تفترق إلى يهف وسبعين فرقة ولا زيادة على هذا فى نقل التقاث .

فالحديث المشهور كان عند المحدثين معلا ، وما زاده غير صحيح وإن كان الراوى ثقة غير أن مخالفة الثقات فيم شاركوه فى الحديث يقوى الظن على انه وهم فيما زاده أو أدرج فى الحديث كلام بعض الرواة وحسبه من كلام رسول الله صلى الله عليه وسلم فيملون الحديث بهذا وإن لم يكن مقدوحا فيه ، على أن أصل الحديث الذى حكموا بصحته ليس مما اتفقوا على صحته ، وقد ترك إخراجه البخارى ومسلم مع شهرته لعدم اجتماع شرائطهما فيه ، انتهى كالامه حرره السيد العلامة الامير رحمة الله فى سنة شرائطهما فيه ، انتهى كالامه حرره السيد العلامة الامير رحمة الله فى سنة

وفى الفتح الربانى فى فتاوى الشوكاف بعد ذكر حديث أبى هريرة المتقدم والسكلام عليه جرحاً وتعديلا ما نصه: فتقرر بهذا أن رجال حديث أبى هريرة رجال الصحيح فيكون أصل الحمديث أعنى افتراق الامة إلى تلك الفرق صحيحا نمايتاً.

وأما الزيادة التي في الحديث الأول(٧٦) فضعيفه فلا تقوم بما حجة

<sup>(</sup>٧٦) أي حديث معاوية .

فى حكم شرعى ولو على بعض المكلفين ، فكيف فى مثل هذا الأمر العظيم الذى هو حكم بالهلاك على هذه الآمة المرحومة شرفها واختصها بخصائص لم يشاركها فيها أمة من الآمم السابقة ، وزادها شرفا وتسظيما وتجليلا بأن جعلها شهداء على الناس ، وأى خير فى أمة تفترق إلى ثلات وسبعين فرقة وتهلك جيماً فلا ينجو منها إلا فرقة واحدة .

واقد أحسن بعض الحفاظ حين يقول. وأما زيادة وكلها هالك إلا واحدة، فزيادة غير صحيحة القاعدة وأظنها من دسيس الملاحدة وكذلك أنكر مبوتها الحافظ أبو حزم .

واقد جاد ظن من ظن أنها من دسيس الملاحدة والزنادقة فان فيها من التنفير هن الإسلام والتخويف من الدخول فيه ما لا يقادر قدره فللحصل لواضعها ما يطلبه من الطعن على هذه الآمة المرحومة والتنفير عنها كما هو شأن كثير من المخزولين الواضعين للمطاعن المنافية المشريعة السمحة السهلة كا قال الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم بعثت بالحنيفية السمحة السهلة وتمال الله عز وجل ( وما جعل عليكم في الدين من حرج ) وقال صلى الله عليه وسلم بشروا ولا تغسروا .

وها أنا أضرب الى مثلا وهو أنك لو رأيت جماعة من النياس قد اجتمعوا في مكان من الارض عددهم أثنان وسبعون رجلا وقال لك قائل أدخل مع هؤلاء فأن واحداً منهم سيملك ما طلعت عليه الشمس وسيضرب أعناق الباقين أجمعين وربما تفوز أنت من بينهم بالسلامة فتعطى تلك المملكة ، فهل ترضى أن تسكون واحداً منهم داخلا بينهم والحال هكذا ولا يدرى من هذا الواحد منهم يدعى لنفسه أنه الهائو بالسلامة الطافر بالغشيمة بمجره فلا مئية والدعوى العاطله عن البرهان .

فان قلت أن قوله فى هذا الحديث فى الفرقة الناجية هى الجماعة وقوله فى حديث آخر وهى ما أنا علبه وأصحابى، قلمت هذا التميين وإن قلل شيئا من ذلك التخويف والتنفير لكن قد تعاورت هذه الفرقة المعينة الدعارى وتناوبتها الأمانى، فكل طائفة من الطوائف تدعى لنفسها انها الجماعة وانها الظافرة بما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وانهم الذين لا يزالوا على الحق ظاهرين.

فأن قلت أن معرفة الجماعة ومعرفة المتصفين بموافقة ماكان عليه الني صلى الله عليه وسلم وأصحابه بمكنة ومن ادعى من المبتدعة اثبات ذلك الوصف لنفسه فدعواه مردودة عليه مضروب بها فى وجهه ، قلت نعم ولكن ايس ها عنا حجة شرعية توجب علينا المصير إلى هذا التعيين وتلجئنا إلى تكلف تعيين الفرق الهالكة وتعدادها فرقة فرقة كما فعله كثير من المتكلفين للكلام على هذا الحديث.

وأما أنه هل يدل هذا الحديث على الافتراق قديماً وحديثاً أم على زمان مخصوص فالجواب عنه ان الافتراق لما كان منسوبا إلى الأمة حيث قال صلى الله عليه وسلم تفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة كما فى حديث أن هريرة وكذلك قوله فى حديث معاوية المذكور وإن هذه الملة ستفترق على الملاث وسبعين، كان ذلك صادقاً على هذه الامة بأسرها وعلى هذه الامة أوابا وآخرها من دون تخصيص ببعض منها دون بعض ولا بعصر دون عصر، فأفاد ذلك أن هذا الافتراق المنتهى إلى ثلاث وسبعين فرقة كائن فى جميع هذه الأمة من أولها إلى آخرها، ومن زعم اختصاص ذلك بأهل عصر من العصور أو بطائفة من الطوائف فقد خالف الظاهر بلا سبب يقتضى ذلك.

وأما أنها قد ثبتت نجساة الصحابة فهل بدل على أنهم لم يختلفوا ف

الأصول أصلا: فالجراب عنه أنه لا ملازمة بين نجاة جميع الصحابة وبين عدم اختـلافهم في الأصول بل يحـوز الحـكم بنجـانهم جميعـاً مع الحـكم باخنلافهم في الآصول.

ويان ذلك أن الاحكام الشرعية عندى متساوية الاقدام منتسبة إلى الشرع نسبة واحدة وكون بعضها راجعاً إلى العمل لا يستلوم تعاونها على وجمه يكون الاختلاف في بعضها موجها لعدم نجماة بعض المختلاف في بعضها لا يوجب ذلك و فاعرف هذا وافهمه .

واعلم أن ما صبح عنه على الله عليه وسلم من أن المصيب في اجتهاده له أجران والمخطىء له أجر لا يختص بمسائل العمل ولا يخرج عنه مسائل الاعتناد فما يقوله كثير من الناس من الفرق بين المسائل الاصولية والفروعية وتصويب المجتهدين في الفروع دون الاصول ليس على ما ينبغى بل الشربعة واحدة وأحكامها متحدة وإن تفاوتت باعتبار قطعيه بعضها وظنبة الآخر م

فالحق عند الله عز وجل متعين يستحق موافقة أجرين، ويقال له مصيب من الصواب دون الاصابة ويقال لمخالفه أنه مخطىء كما قال النبي وص، فيما ثبت عنه في الصحيحين وغيرهما من حديث عمرو بن المعاص ان اجتهد فأصاب فله أجران وإن اجتهد فأخطأ فله أجر وفي بعض الروايات الحارجة عن الصحيح من غير حديثه أته ان أصاب فله عشرة أجور وهذه زيادة خارجة من مخرج حسن كما هو معروف.

فالذي صلى الله عليه وسلم قد سمى من خالف الحق مخطئاً فن قال إنه

مصيب فى الظنيات الفروعيات إن أراد أنه مصيب من الاصابة فقد أخطأ وخالف النص وإن أراد أنه مصيب من الصواب الذي يصح إطلاقه باعتبار استحقاق الآجر لا ماعتبار إصابة الحق فلذلك وجهه، فاعرف هذا وافهمه حتى يتبين لك اختلاف الناس فى أن كل مجتهد مصيب أم لا.

واعلم أنه لا فرق عند التحقيق بين ماتسميه النساس فروعاً وبين ما يسمونه أصولاً، هذا إن كان مطلوب السائل ما هو عند المجيب، وإن كان مطوبه ما قاله الناس فكلامهم معروف في مؤلف اتهم. انهى كلام الشوكاني رحمه الله .

# ﴿ باب ﴾ •( في سوء الخيائمة وبيان الخوف والرجام )•

قال في مجالس الأبرار وله أسباب بجب على المؤمن أن يحتمرز عنها ، منها الفساد في الاعتقاد وإن كان مع كال الزهد والصلاح ، فان كان له فساد في اعتقاده مع كونه قاطعاً به متيقناً له غير ظان أنه أخطأ فيه قد ينكشف له في حال سكرات الموت بطلان ما اعتقده من الاعتقادات المقة مثل هذا الاعتقاد باعل لا أصل له إن لم يكن عنده فرق بين اعتفاد واعتقاد ، فيكون المكشاف بطلان بعض اعتقاداته سبباً لزوال بقية اعتقارا ، فان خروج روحه في هذه الحالة قبل أن يتدارك وبعود إلى أصل الإيمان فأن خروج روحه في هذه الحالة قبل أن يتدارك وبعود إلى أصل الإيمان عنم له بالسوء ويخرج من الدنيا بغير إيمان ، فيكون من الذين قال الله تعلى فيهم ( وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحقمون ) وقال في آية أخرى ( قل هل تنشكم بالاخسرين أعمالا ، الذن ضل سعيم في الحياة الدنيا وهيم بون أنهم يحسنون صنعاً ) .

فان كل من اعتقد شيئًا على خلاف ما هو عليه إما نظراً برأيه وعقله أو أخذاً ممن هذا حاله فهو واقع في هذا الخطر: ولا يدفعه الرهد والسلاح، وإنما يدفعه الاعتقاد الصحيح المطابق لكتاب الله وسنة رسوله، لآن العقائد الدينية لا يعتد بها إلا ما أجذت منهما.

ومنها الاصرار على المعاصى، فان من له إصرار عليها يحصل فى قلبه إلفها، وجيد ما الفه الإنسان فى عمره يعود ذكره عند موته، فان كان ميله إلى الطاعات أكثر يكون أكثر ما يحتضره عند الموت ذكر الطاعات، وإن كان ميله إلى المعاصى أكثر يكون أكثر ما يحضره عند الموت ذكر المعاصى، فربما يغلب

عليه حين نزول الموت به قبل التوبة شهوة ومعصية من المعاصى فيتقيد قلبه بها وتصير حجاباً بينه وبين ربه ، وسعباً لشقاوته فى آخر حياته لقوله صلى الله عليه وسلم : المعاصى بريد الكفر .

والذى لم يرتكب ذنباً أصلا أو ارتكب وتاب فهو بعيد عن هذا الخطر ، وأما الذى ارتبكب ذنوباً كثيرة حتى كانت أكثر من طاعاته ولم يتب عنها . بل كان مصراً عليها . فهذا الخطر فى حقه عظيم جداً إذ قد يكون غلبة الإلف بها سبباً لان يتمثل فى قلبه صورتها ، ويقع منه ميل إليها وتقبض روحه عليها فيكون سبباً لسوء خاتمته .

و معرف ذلك بمثال ، وهو أن الانسان لاشك أنه يرى في منامه من الاحوال التي الفها طول عمره ، حتى أن الذي قضى عمره في العلم يرى من الاحوال المتعلقة بالحياطة بالحياطة والعلماء والذي قضى عمرة في الحياطة يرى من الاحوال المتعلقة بالحياطة والحياط ، إذ لا يحضر في حال النوم إلا ماحصل له مناسبة مع قلبه اطول الالف والحوت وإن كان فوق النوم لكن سكراته وما يتقدمه من الغيمي قريب من النوم فطول الالف بالمعاصي يقتضي تذكرها عند الموت وعودها في القلب "و تعنلها فيه وميل النفس إليها ، وإن قبض روحه في تلك الحالة يختم له بالسوء .

ومنها العدول على الاستقامة ، فإن من كان مستقيا في ابتدائه ثم تغير عن حاله وخرج بما كان عليه في ابتدائه يكون سبباً اسوء خاتمته ، كابليس الذي كان في ابتدائه رئيس الملائكة ومعلمهم وأشدهم اجتهاداً في العبادة ، ثم لما أمر بالسجود لآدم أبي واستكبر وكان من الكافرين ، وكبلمام بن باعرر (٧٧) الذي آناه الله آياته فانسلخ بخلوده إلى الدنيا واتبع هواه وكان من العاوين ، وكبر صيصا العابد

<sup>(</sup>٧٧) رئاسة ابليس للملائكة كلام لا أصل له .

الذى قال له الشيطان أكفر فلما كفر قال إلى برى. منك إلى أخاف الله رب العالمين فإن الشيطان أغراء على الكفر فلما كفر تبرأ منه مخافة أن يشاركه في العذاب ولم ينفعه ذلك ، كما قال تعالى ( وكان عاقبتهما أنهما في النار خالدين فيها وذلك جزاء الظالمين ).

ومنها ضعف الايمان: فإن كان في إيمانه ضعف يسمعف حب الله تعالى فيه ويقوى حب الدنيا في قلبه ويستولى عليه بحيث لايبق فيه موضع لحب الله تعالى إلا من حيث حديث النفس بحيث لايظهر له أثره في مخالفة النفس، ولايئير في الكف عن المعاصى ولا في الحت على الطاعات، فينهمك في الشهوات وارتكاب السيئات، فتراكم ظلمات الذنوب على القلب فلا تزال تطنى مافيه من نور الايمان مع ضعفه، فإذا جاءت سكرات الموت يزداد حب الله ضعفاً في قلبه لما يرى أنه يفارق الدنيا وهي محبوبة له وحبها غالب عليه لايريد تركها ويتألم من فراقها، ويرى ذلك من الله تعانى فيخشى أن يحصله في باطنه بغضه تعالى بدل الحب وينقلب ذلك الحب الضعيف بغضاً، فإن خروج روحه في اللحظة الذي خطرت فيها هذه الخطرة يختم له بالسوء ويهلك هلاكاً مؤبداً،

والسبب المفضى إلى هذه الحاتمه حب الدنيا والركون اليها والورح بها مع ضعف الايمان الموجب لضعف حب الله تعالى، وهو الداء العضال الذي قد عم أ دثر الحلق فان من يغلب على قلبه عند الموت أمر من أمور الدنيا يتمثل ذلك الأمر في قلبه ويستغرقه حتى لايبتى لغيره مؤسع، فان خرج روحه في تلك الحالة يكون رأس قلبه منكوساً إلى الدنيا ووجهه مصروفاً اليها، ويحصل بينه وبين وبه حجاب م

حكى أن سليمان بن عبد الملك لما دخل المدينة حاجا قال : هل بها رجل أدرك عدة من الصحابة ؟ قالوا نعم ، أبو حازم ، فأرسل اليه ، فلما أناه قال يا أبا حازم

مالنا نكره الموت؟ قال المدكم عمرتم الدنيا وخربتم الآخرة فتكر عون الخروج من العمران إلى الحواب، قال صدنت، ثم قال ليت شمرى مالنا عند الله تعالى ؟ قال أعرض عملك على كتاب الله، قال فأين أجده ؟ قال في قوله تعالى ( إن الإراد لفي نعيم وإن الفجار لفي جحيم ).

قال فأين رحمة الله ؟ قال ( رحمة الله قريب من المحسنين )

قال ياليت شعرى كيف العرض على الله تعالى غداً ؟ قال أما المحسن فكالغائب الذي يقدم على أهله ، وأما المسى- فكالآبق بقدم على مولاه ، فبكى سليهان حتى علا صوته وأشتد بكاءه ثم قال: أوصنى ، قال إباك أن يراك الله تعالى حيث نهاك أو ينقدك حيث أمرك ، انتهى .

قال الفزالى فى الاحياء ؛ إن الدل على الوجا. أعلى منه على الحوف ، لأن أقرب العباد إلى الله أحجم له ، والحب يغلب بالرجاء ، قال وإن الرجاء من جملة مقامات السالكين وأحوال الطالبين .

ثم ذكر الآيات والآخبار والآثار الدالة على ذلك ، ثم اتبعه بيان حقيقة الحوف وبيان دواء الحوف ، وبيان معنى سوء الحاتمة ، وبيان أحوال الحائفين من الآنبياء والصالحين ، وبيان درجات الحوف واختلافه فى الةوه والضعف ، وبيان أن والصالحين ، وبيان درجات الحوف واختلافه فى الةوه والضعف ، وبيان أن الاغضل هو غلبة الحوف أو غلبة الرجاء أو اعتدالها ، وبيان الدواد الذى يستجيب به حال الخوف والايمان بالله تعالى واليوم الآخر بهيج الخوف من النار والوجاء للجنة ، والرجاء والخوف يقويان على الصبر ، فان الجنة قد حفت بالمكاره فلا يصبر على تحملها إلا بقوة الرجاء ، والنار قد على عليه بالشهوات فلا يصبر على قمها إلا بقوة الرجاء ، ولذلك قال على عليه بالشهوات فلا يصبر على قمها إلا بقوة الرجاء ، ولذلك قال على عليه بالشهوات فلا يصبر على قمها إلا بقوة الرجاء ، ولذلك قال على عليه بالشهوات فلا يصبر على قمها إلا بقوة الخوف . ولذلك قال على عليه

السلام: من أشفق من النار رجع عن المحرمات ، ومن اشتاق إلى الجنة سلا عن الشهوات .

قال النووى فى رياض الصالحين ؛ إن الختار للعبد فى حال الصحة أن يكون خائفاً راجياً ، ويكون خوفه ورجاؤه سواء ، وفى حال المرض يتمحض الرجاء ، وقواعد الشرع من نصوص الكتاب والسنة وغير ذلك متظاهرة على ذلك ، قال تعالى ( فلا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون ) وقال تعالى ( إنه لا ييأس من روح الله إلا القوم الكافرون ) وقال تعالى ( يوم تبيض وجوه و تسود وجوه ) وقال تعالى ( إن ربك لسريع العقاب وإنه لغفور رحيم ) والآيات فى هذا المعنى كثيرة ، فيجتمع الخوف والرجاء فى آيتين مقتر نتين أو آيات أو آية .

عن أبي هر برة رضى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال و لو يعلم المؤمن ماعند الله من العقوبة ماطمع مجلته أحسد، ولو يعلم الكافر ماعند الله من رحمة ماقنط من جنينه أحد ، رواه مسلم ،

وعن ابن مسعود قال . قال رسول الله صلى الله وسلم : الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله والنسار مثل ذلك ، رواه البخارى . وعن أبى هريرة رضى الله عنه قال . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : لا يلج النار رجل ببكى من خشية الله حتى يعود اللبن فى الضرع ، رواه الترمذي وحسنه وصححه .

وعنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : سبعة يظلهم الله فى ظله يوم لا ظل إلا ظله : إمام عادل وشاب نشأ فى عبادة الله ورجل قلبه معلق بالمسجد ورجلان تحابا فى الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه ورجل دعته امرأة ذات منصب وجمال فقال إنى أخاف الله ، ورجل تصدق بصدقة فأخفاها حتى لا تعلم شماله ماتنفتى يمينه ورجل ذكر الله خالياً ففاضت عيثاه ، متفق عليه . وعن أبى أمامة صدى بن عجلان الباهلى رضى الله عنه عن الذي صلى الله عليه وسلم قال و ليس شيء أحب إلى الله تعالى من قطرتين وأثرين : قطرة دموع من خشية الله ، وقطرة دم تهراق في سبيل الله ، وأما الآثران فأثر في سبيل الله وأثر في فريضة من فرائض الله تعالى ورواه النرمذي وقال حديث حسن وفي الباب أحاديث كثيرة ا ه

قلت وفى الاحياء: وسواء الخاتمة على رتبتين (أحدهما) أعظم من الاخرى فأما الونبة العظيمة الهائلة فهى أن يغلب على الفلب عند سكرات الموت وظهور أهواله إما الشك وإما الجحود فتقبض الروح على تلك الحالة فتسكون حجاباً بينه وبين الله تعالى أبداً، وذلك يقتضى البعد الدائم والعذاب المخلد.

(والثانية) وهى دونها أن يغلب على قلبه عند الموت حب أمر من أمور الدنيا أو شهوة من شهوابها فيتمثل ذلك في قلبه ويستغرقه حتى لا يبقى في تلك الحالة متسع لعيره، فهما النمق قبض الروح في حالة غلبة حب الدنيا فالأمر مخطر لأن المر. يموت على ما عاش عليه، وعند ذلك تعظم الحسرة إلا أن أصل الإيمان وحب الله تعالى إذا كان قد رسخ في القلب مدة طويلة و تأكد ذلك بالإعمال الصالحة يمحرا عن القلب هده الحالة الى عرضت له عند الموت، فان كان إيمانه في القوة إلى حد مثقال أخرجه من النار في زمان أقرب، وإن كان أقل من دلك طال مكثة في النار ولمكن لو لم يكن إلا مثقال حبة فلا بدوأن يخرجه من النار ولو بمد في الله تعالى وفي صفاته وأفعاله شيشاً على خلاف ما هو به إما تقليداً وأما نظراً بالرأى والمعقول فهو في هسدنا الخيلر، والزهد والصلاح لا يكني لدفع همذا الخيلر بل لا ينجى منسه إلا الاعتقاد الحق على وفق الكتاب العزيز والسنة المطهرة والبله بممزل عن هذا الخطر.

ولكن الآن قد استرخي العنان، وفشا الهذيان ونزل كل جاهل على وفق

طبعه ظن أو حسبان ، وهو يعتقد أن ذلك علم واستيقان ، وأنه صفوة الإيمان ، ويظن أن ما قنع به من حدس وتخمين ، علم اليقين وعين اليقين وليملس نبأه بعد حين وينبغى لمن ينشد في هؤلا. عند كشف الغطاء .

أحملت ظلك بالآبام إذ حسلت ولم نخف سوء ما يأتى به القدر وسالمة الليالي فاغتررت بها وعند صفو الليالي بحدث المكدر

وأما الحاتمة النانية الى هي دون الأولى وليست مقتضية للخلود في الثار فلها أيضاً سيمان :

أحدهما كثرة المعاصى وإن قوى الايمان ، والآخر ضعف الايمان وإن قلت المصاصى ، وليس الخوف بكثرة الدنوب بل بصف الفلوب وكال المصرفة وإلا فليس أمننا هلة ذنوبنا وكثرة طاعاننا بل قادتنا شهوتنا وغلبت علينا شقرتنا رصدتنا عن ملاحظة أحرالنا غفلتنا وقدوتنا ، فلا قرب الرحيل ينبهنا ، ولا كثرة الدنوب تحركنا ولا مشاهدة أحوال الحائفين تخوفنا ، ولا خطر الحاتمة يرعجنا ، فنسأل الله تعالى أن يتدارك بقضله وجوده أحوالنا فيصلحنا إن كان يتدارك بقضله وجوده أحوالنا فيصلحنا إن كان تصريف اللسنه الدين الاستعداد ينفعنا .

فلما قسى قلمى وضافت مذاهي جعلت رجائى نحو عفوك سلما يعاظمنى ذنى فلمسا قرنته بعفوك ربى كان عفوك أعظما فما زات ذا عفو عن الذنب لم تزل تجمود وتعفو منه وتكرما وبالمجملة فالحائمة مخطره لا يدرى حقيقتها، وقد قال صله بن أشيم على قبر أخ له .

غَالَ تَنْجَ مَنْهَا تَنْجَ مِنْ ذَى عَظَيْمَةً وَإِلَّا فَانَى لَا أَخَـالُكُ نَاجِيـاً ويوم القيامة يوم تقف فيه الخلائق شاخصـــة أبصارهم منفطرة قلوبهم لا يكلمون ولا ينظر في أمورهم ولا يأكلون فيه ولا يشربون ولا مجدون فيه روح نسيم حتى إذا انقطات أعناقهم عطشا، واحترقت أجوافهم جوعا، انصرف بهم إلى النار فسقوا من عين آنية قد آن حرما واشتد لفحها، فتأمل في طول هذا اليوم وشدة الانتظار فيه حتى يخف عليك انتظار العبر عن المعاصى في عمرك المختصر.

ثم تفكر بعد هذه الأهوال فيما يتوجه عليتك من السؤال شفاها من غير ترجمان فنسأل عن الفليل والكثير والنقير والقطمير والجليل والحقير، ويرق بالميزان ويطار الكتب إلى النمائل والأعان، وتكثر الخصماء ويساقون إلى الصراط وبغضب الرب غضبا لم يفضب قبله مثله ولا يفضب بعده مثله وقد أخسرت بأن النار مورد للجميع فأنت من الورود على يقين، ومن النجاة في شك، فاستشمر في قلبك هو ذلك المورد فعساك تستعد للنجاة منه.

فهذه أهوال يرم القيامة وأصناف عداب جهنم على الجملة وتفصيل غمومها واحزانها ومحنها وحسرانها لا نهاية له، وقد تصدى لذكرها القرطي في التذكرة وأعظم الأمور علمهم مع ما بلاقونه من شدة العداب حسرة غوت نعيم الجنة وفوت لقاء الله تعلى وفوت رضاه مع علمهم بأنهم باعوا كل ذلك بثمن بخس دراهم معدودة إذ لم يبيعوا ذلك إلا بشهوات حقيرة في الدنيا أياما قصيرة وكانت غير صافية بل كانت مكدرة منغصة ،

فيا لحسرة هؤلاء وقد فاتهم ما فاتهم و بلوا بما بلوا به ولم يبق معهم شيء من نعيم الدنيا ولذاتها قال أحمد بن حرب أحددنا يؤثر الفلل على النسس ثم لا يؤثر الجنة على النار ، وقال عيسي عليه السلام كم من جسد صحيح ووجه صبيح ولسان فصيح ، غداً بين أطياق النار يصيح ، فانظر في هذه الاحوال .

واعام أن الله تعالى خلن المار بأهوا لها وخلق لها أهلا لا يزيدون ولاينتصون وأن هذا أمراً قد قضى رفرغ منه ، قال تعالى ( وأنذرهم يوم الحسرة ( فقضى الآمر وهم فى غفلة وهم لا يؤمنون ) ولمعرى الإشارة به إلى يوم القيامة ولكن ما قضى الامسسر يوم ، بل فى أذل الآزال ، ولكن أظهر يوم القيامة ما سبق به القضاء فالعجب منك حيث تضحك وتلهوا وتشتغل يوم الدنيا ولشك تدرى أن القضاء بماذا سبق فى حقك .

فان كلا ميس لما خلق له فان كان قد يسرك سبيل الحير فابشر فانك مبعد عن النار، وإن كنت لا تقصد خيراً إلا وتعيط بك الدوائق فتدفعه ولا تقصد شراً إلا ويتيسر لك أسبابه، فأعلم أنك مقضى عليك فان دلالة علما على الناقبة كدلالة المطر على النبات ودلالة الدخان على النار، فقد قال تعالى: (إن الابرار لفي نعيم، وإن النجار افي جحيم) فأعرض نفسك على الآيتين وقد عرفت مستقرك من الدارين .

本文章 杂章 表立曲

#### ( باب )

#### \* (حمنت الدار بالشهرات وحفت الجنة بالمكاره وذكر عمل أهل النار وأهل الجنة ) \*

عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم حفت الجنه بالمكاره وحفت النار بالشهوات ، أخرجه مسلم وخرجه أيضا البخارى ، وقال النرمذى حديث حسن صحيح غريب ، ويعنى بالمكاره: المشقة مثل الشكاليف الشرعية أمراً ونهيا ، وبالشهوات مرارات النفس ومستلذاتها وأهويتها ، وتقدم فى أول الحكتاب حديث ارسال الله جبريل عليه السلام إلى الجنة والنار وهو عند الترمذى وأصحاب السنن عن أبى هريرة وقال فيه أبو عيسى حديث حسن صحيح .

قال القرطى المدكاره كل مايشق على النفس فعله ، ويصعب عليها عمله كالطهارة في الصلوات وغيرها من أعبال الطاعات والصبر على المصائب والمصيبات ، وجميد المدكروهات ، والشهوات كل ما يوافق النفس ويلائمها وتدعوا إليه ويوافقها وأسل الحفاف الذائر بالشيء المحيط به الذي لا يتوصل إليه إلا بعد أن يتخطى ، فمثل الذي صلى الله عليه وسلم المدكاره والشهوات بذلك والجنة لا تنال إلا بقطع مفاوز المدكاره والصبر عليها ، والتار لا ينجى منها إلا بترك الشهوات وفطام النفس عنها .

ولقد روى عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه مثل طريق الجنة وطريق النمار بسموة ذكره بتمثيل آخر فقال : طريق الحنة حزن بربوة ، وطريق النار سهل بسموة ذكره صاحب الشهاب ، والحزن وهو الطريق الوعر المسلك والربوة هو المسكان المرتفع وأراد به ما يكون من الرواب ، والسهوة بالسين المهملة هو الموضع السهل الذي لا غلظ فيه ولا وعورة

وقال القاضى أبو بكر بن العربى فى سراج المريدين له فى الحديث : أى جعلت على حافتها وهى جوابها ، و توهم الناس أنه ضرب فيها المثل فجعلها فى جوانبها من الخارج . ولو كان ذلك ما كان مثلا صحيحاً وإنما هى من داخل وِهذه صورتها.

|         | الغار   |                                   | ı | * | الجنة    |       |
|---------|---------|-----------------------------------|---|---|----------|-------|
| -       | المال   | . **                              |   |   | الصبر    |       |
| (1,000) | الشموات | · F                               |   | ā | المـكار. | الفصر |
|         | الانباء | ester de interese en revision par |   |   | llake    |       |

وعن هذا عبر ابن مسعود بقوله الجنة حفت بالممكاره وحفت النار بالشهوات فن أطلع الحجاب فقد واقع ماوراه وكل من تصورها من خارج فقد ضل عن معنى الحديث وعن حقيقة الحال ، وفى الصحيحين ، حجبت ، بدل حفت فى الموضعين ,

قال القرطبي فان فيل: قد قال حجبت النار بالشهوات قلنا الممنى واحد لأن الاعمى عن التقوى الذى قد أخذت سمعه وبصره الشهوات يراها ولا يرى النار التي هي فيها وإن كانت باستيلاء الجهالة ورين الغفلة على فلمه كالطائر يرى الحبة في داخل الفخ وهي محجوبة عنه لأنه لايرى الفخ لغلبة شهوة الحبة على قلمبه ، وتعلق باله بها ، وجهله بما جملت فيه وحجبت . انتهى .

عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: مارأيت مثل النار نام هاربها، ولا مثل الجنة نام طالبها، أخرجه الترمذي وقال

هذا حديث إنمــــا العرفه من حديث يحيى بن عبيد الله ، وهو ضعيف عند أهل الحديث ، تكلم فيه شعبة .

وقد سئل شبخ الاسلام أحمد بن تيمية رحمه الله : ماعمل أهل النار وما عمل أحمل الجنة ؟ فأجاب : عمل أهل النار الإشراك بالله تعالى والتكذيب للرسل والحقف والحسد والكذب والحيانة والظلم والفواحش والغدر وقطيعة الرحم والحبن عن الجهاد والبخل واختلاف السر والملانية والبأس من روح الله والامن من مكر الله والجزع عند المصائب والفخر والبطر عند النام وترك فرائم الله واعتداء حدوده وانتهاك حرماته وخوف المخلوق دون الخالق، والعمل رباء وسمعة ومخالفة الكتاب والسنة، أى اعتقاداً وعملا ، وطاعة المخلوق في معصية الناق والتعصب للباطل واستهزاء بآيات الله وجعد الحق والكنمان لما يجب إظهاره من علم وشهادة، والسحر وعقوق الوالدين وقتل النفس الى حوم الله إلا بالحق ، وأكل مال اليتم والربا والفرار من الزحف وقذف المحصنات الغاءلات

وأما عمل أهل الجنة فالإيمان بالله تعالى وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر والإيمان بالقدر خيره وشره والشهادتان : شهادة أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله ، وأعام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت ، وأن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فانه يراك .

 وخشية الله ورجماء رحمته والإنابة إليه والصبر على حكمه والشكر لنعمته وقراءة القرآن وذكر الله ودعائي، ومسئلته والرغبة إليه والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر والجهاد في سبيل الله مع الكفار والمنافقين .

ومن أعمالهم أن يصل من قلطته ويعطى من حرمه ويعفو عمن ظامه ، فان الله أعد الجنة للمتقين الذين ينفقرن في السراء والضراء والكاظمين الفيظ والعافين عن الناس والله يجب المحسنين ، ومن أعمالهم العدل في جميع الأمور وعلى جمسع الدلمق حتى السكال والتجافي عن دار الغرور ، والإنا في إلى دار الخلود ، فعمل أهل الجنة الإيمان والطاعة وعمل أعل النار الدكفر والفسوق والعصان .

وتفصيل الجانبين لا يكن لكن أعمال أهل الجنة كلها تدخل في طاعة الله ورسوله ورسوله وأعمال أعل الناركلها تدخل في معصية الله ورسوله فمن يطع الله ورسوله يدخله جنات تجرى من تحنها الأنهار خالدين فيها وذلك النوز العظيم، ومن يسمى الله ورسوله يدخله نارا خالدا فيها وله عذاب مهين، انتهى كلام شيخ الاللام، وهو كالشرح لحديث إلباب وحفت الجنة بالمسكاره وحفت النار بالشهوات وهو كالشرح لحديث إلباب وخفت الجنة بالمسكاره وحفت النار بالشهوات وهو كالدات في سبعة وسبعين بابا اختصره أبو حفص عمر بن على القزويني الإمام بجامع الخليفة ببغداد في نحو كرأ تبين .

وأصل الكتاب حديث أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال الإيمان بضع وستون شعبة أو بضع وسبعون شعبة أعلاها أو فارفعها أو فاذعها على الحلاف الووايات قول لا إله إلا الله وأدناها إماطة الآذى عن الطريق والحياة شعبة من الايمان فالايمان وشعبه هذه كلها من أعمال أهل الجنة وهذا بيانها بحذف الأدلة على سبيل التعديد.

فالأول منها الايمـــان بالله عز وجل ثم الايمان برسل الله ثم بالملائكة ثم بالقرآن ثم بالقدر خيره وشره وأنه من الله عز وجل ثم باليوم الآخر ثم بالبعث بعد الموت ثم بحشر الناس بعدما يبعثون من قبورهم إلى الموقف ثم بأن دار المؤمنين ومآبهم المنار ثم بوجوب محـــة المؤمنين ومآبهم النار ثم بوجوب محــة الله تعالى ثم بوجوب المحوف منه عز وجـــل ثم بوجوب الرجاء منه مسمحانه وتعالى .

ثم بوجوب النوكل عليه تعالى وتبارك ثم بوجوب حب النبي صلى الله عليه وسلم ثم بوجوب تعظيمه صلى الله عليه وسلم وتبجيله وتوقيره ثم شح المره بدينه حتى يكون القذف في النار أحب اليه من الكفر ثم طلب العلم وهو معرفة البارى تعالى وصفاته وما جا. من عند الله وعلم النبوة وما تميز به النبي عن المتنبي وعلم أحكام الله تعالى وأقضيته ومعرفة ما تطلب الاحكام منه كالكتاب والدنة ، والقرآل والحديث مشحونان بفضائل السلم والعلماء وفيه كماب مفتاح دار والقرآل والحديث مشحونان بفضائل السلم والعلماء وفيه كماب مفتاح دار السمادة للحافظ ابن القيم حمه الله وهو كتاب لا يوجد نظيره في الإسلام شم نشر العلم ثم تعظيم الفرآن المجيد بتعلمة وتعليمه، وحفظ حدوده وأحكامه وعلم حلاله وحرامه، وتكريم أهله وحفاظه واشتشمار ما يهيج البكا. من مواعظ الله ووعيده ثم الظهارة ثم الصلوات الحس ثم الزكاة ثم الاعتكاف ثم مواعظ الله ووعيده ثم الظهارة ثم الصلوات الحس ثم الزكاة ثم الاعتكاف ثم الحج ثم الجهاد .

وفى ذلك كتاب (العبرة مما جاء فى العزو والشهادة والهجرة) لهذا العبد عفا الله عنه وهو نفيس جداً فى هذا الباب مغن عن كثير من الكتب ثم المرابطة فى سعيل الله تعالى ثم الثبات للمدو وترك الفرار من الزحف ثم أداه الحس من المغم إلى الإمام أو عامله على الغانمين وكل ذلك مذكور فى كتابي المسطور ثم العتق فك الرقبة ثم الكفارات الواجبات الجنايات وهي فى الكتاب والسنة أربع.

كفارة القتل وكفارة الظهار وكفارة اليمين وكدارة المسيس في صوم رمضان ومما يقرب منها ما يجب باسم الفدية لانها إما عن ذنب سبق أو يراد به المتقرب إلى الله تعالى بشيء يعنى أثر أمر قد وقع ذنبا كان أو غير ذنب ثم الايفا. بالعقود ثم الايفاء بالعقود ثم تعدد نعم الله عز وحل وما يجب من شكرها ثم حفظ اللسان عما لا يحتاج إليه ، ويدخل فيه الكذب والغيبة والنميمة والفحش ثم أداء الأمانات إلى أهلها ثم تحريم قتل النفوس والجنايات عليها ثم تحريم الفوف ثم قبض اليد عن الأموال المحرمة .

ويدخل فيه تحريم السرقة وقطع الطريق وأكل الرشا وكل مالا يستحقه شرعا ثم وجوب التورع عن المطاعم والمشارب والاجتناب عما لا يحل منها .

وهى أنواع كثيرة مبسوطة فى كتب السنة والكتاب ثم تحريم الملابس والزى والأوانى وما يكره منها ثم تحريم الملاغب والملاهى المخالفة للشريعة ثم الاقتصاد فى النفقة وتحريم أكل المال بالباطل ثم ترك الفل والحسد ونحوهما من الخصال المذمومة على لسان الشرع ثم تحريم أعراض الناس وما يجب من ترك الوقيعة فيها ثم اخلاص العل لله عز وجل وترك الرياء والسمعة ثم السرور بالحسنة والاغتمام بالسيئة ثم معالجة كل ذنب بالتوبة ثم القرابين وجملتها الهدى والاضحية والعقيقة ثم طاعة أولى الامر إلا فى معصية الخالق تم التمسك بما عليه جماعة أهل السنة والكتاب ثم الحكم بين الناس بالعدل ثم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

ثم التماون على البر والتقوى ثم الحياء ثم بر الوالدين ثم صلة الارحام م 10 يقظمة ثم حسن الخلق ويدخل فيه كظم الغيظ ولين الجانب والتواضع ثم الإحسان إلى المماليك ثم حق السادة على المماليك وهو انزوم العبد سيده وإقامته حيث يراه له وبأمر به وطاعته فيما يطبقه .

ثم حقوق الأولاد والأهلين وهي قيام الرجل عل ولده وأهله وتعليمه إياهم من أمور دينهم ما يحتـاجون إليه ثم مقاربة أهل الدين وموادتهم وإفشاء السلام بينهم والمصافحة لهم ونحو ذلك ، ثم رد السلام ثم عيادة المريض ثم صلاة الجنائر ثم تشميت العاطس ثم مبعادة الكفار والمفسدين والغلظة عليهم .

ثم إكرام الجار ثم إكرام الضيف ثم الستر على أصحاب القروف أى الذنوب ثم الصبر على المصائب وعما تنزع النفس إليه من لذة وشهوة .

ويدخل فيه إماطة الأذى عن الطريق والنصح لكل مسلم . وفي حديث أنس في صحيح البخارى لا يؤمن أحدكم حتى يحب لاخيه ما يحب لنفسه .

فهذه سبع وسبعون شعبة من شعب الإيمان دات عليه أدلة الكتاب والسنة ذكرها الهبيهة فى شعب الإيمان ، وزاد القزويني عليها فى بعض الشعب آية أو آيات أو حمايات أو حكاية أو حكايات أو بيتاً أو أبياتاً لم يذكرها البيهق .

وإذا أحطت بما ذكرنا علما عرفت إن ذلك كلمه من المكاره التي حفت بها النار ، حفت بها النار ، وهذا باب واسع جداً لا يتسع لبسطه هذا المقام وفقنا الله سبحانه وتعالى لاحتمال المكاره المنجيات وجنبنا عن الشهوات الموبقات .

هذا وأقول ربنا لا نؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا اصراً كما حلته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين .

\*\*\* \*\* \*\*\*

### (بأب)

## پ ( من دخل النار من الموحدين ومات واحترق ثم بخرجون بالشفاعة ) م

عن جابر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يعذب ناس من أهل التوحيد في النارحتي يكونوا فيها حما ثم تدركهم الرحمة فيخرجون ويطرحون على أبواب الجنة قال فيرش عليهم أهل الجنة الماء فينبتون كما ينبت الغثاء في حمالة السيل ثم يدخلون الجنة . أخرجه الترمذي وقال هذا حديث صحيح قد روى من غير وجه عن جابر .

وعن أبي سعيد الخدرى أن النبي صلى الله عليه وسلم قال يخرج من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من الإيمان قال أبو سعيد فن شك فليقرأ: ( ان الله لايظلم مثقال ذرة ) أخرجه الترمذي وحسنه وصححه .

وعنه قال به قال رسول الله صلى الله عليه وسلم أما أهل الغار الذين هم أهلها فالهم لا يوتون فيها ولا يحيون ولكن ناس أصابتهم النار بذنوبهم أو قال بخطاياهم فأماتهم الله إماتة حتى إذا كانوا فحما أذن لهمهم في الشفاعة فجيء بهم ضبائر ضبائر (٧٨) فبثوا (٧٩) على أنهار الجنة ثم قيل يا أهل الجنة أفيضوا عليهم فينبتون نبات الحبة في حميل السيل فقال رجل من القوم كأن رسول الله قد كان رعى بالبادية.

قال القرطى هذه للموتة للمصاة موتة حقيقية لأنه أكدها بالمصدر وذلك

<sup>(</sup>۷۸) أي جماعات . (۷۹) أي فرقوا ;

تكريما لهم حتى لايحسوا ألم العذاب بعد الإحتراق بخلاف الحى الذي هو من أهلها ومخلدا فيها كلما نضجت جلودهم بداناهم جلودا غيرها ليذرقوا العذاب، وقيل يجوز أن تكون إما تنهم عبارة من تغييبه إياهم عن آلامها بالنوم ولا يكون ذلك مو تا حقيقة فان النوم قد يغيب عن كثير من الآلام والملاذ.

وقد سماه الله وفاة وفال : (الله يتوفى الانفس حين موتها والتي لم تمت في منامها) فهو وفاة وليس بموت على الحقيقة التي هو خروج الروح عن البدن وكذلك الصعقة قد عبر الله بها عن الموت في قوله تعالى ( فصعق من في السموات ومن في الارض إلا من شاء الله ) وأخبر عن موسى عليه السلام أنه خر صعقا ولم يكن ذلك موتا على الحقيقة غير أنه لما غيب عن أحوال المشاهدة من الملاذ والآلام جاز أن يسمى موتا ، وكذلك بجوز أن يكون إما تتهم غيبتهم عن الآلام وهم أحياء بلطيفة بحدثها الله فيهم كما غيب النسوة اللاتي قطعن أيديهن بشاهد ظهر طمن فغين به عن آلامهن

والتأويل أصح لما ذكرناه من تأكيده بالمصدر ولقوله فى نفس الحديث حتى إذا كانوا فحما، فهم أموات على الحقيقة كما أن أهلبا أحياء على الحقيقة وليسوأ بأموات .

فان قيل مامعنى إدخالهم النار وهم غير عالمين قيل أن مجوز أن يدخلهم تأديبا لهم وان لم يعذبهم فيها ويكون صرف نعيم الجنة عنهم مدة كونهم فيها عقوبة لهسم كالمحبوسين في السجون فان الحبس عقوبة لهم وإن لم يكن ممه غل ولا قيد والله أعلم .

وهن أنس أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال يخرج أو أخرجوا من النار من قال لا إله إلا الله وكان في قلبه من الخير ما يزن شميره ، أخرجوا من

النار من قال لا إله إلا الله وكان فى قلبه من الخير مايزن برة أخرجوا من الذار من قال لا إله إلا الله وكان فى قلبه من الخير مايزن ذرة ، أخرجه النرمذى وقال هذا حديث حسن صحيح وعنه عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : يقول الله أخرجوا من الذار من ذكر فى يوما أو خافنى فى مقام ، أخرجه النرمذى وقال حديث حسن غريب .

#### « باب » \* (فى الشفعا. وذكر الجهنميين) \*

عن عبد الله بن عمرو بن العاص عن النبى صلى الله عليه وسلم قال : أن الصيام والفرآن يشفعان للعبد يقول الصيام رب منعته الطعام والشهوات بالنهار فشفعنى فيه ويقول القرآن منعته النوم بالليل فشفعنى فيه فيشفعان ، أخرجه ابن المبارك .

وذكر مسلم من حديث أبي سعيد الخدرى وفيه بعد قوله في نار جهنم حتى إذا خلص المؤمنون من النار فو الذي نفسي بيده ما منسكم من أحد بأشد مناشدة لله تعالى في استيفاء الحق من المؤمنين يوم القيامة لاخوانهم الذين في النار يقولون ربنا كانوا يصومون معنا ويصلون ويحبجون ، فيقال لهم أخرجوا من عرفتم فتحرم صورهم على الذار فيخرجون خلقا كثيرا ، منهم من أخذته النار إلى نصف ساقه وإلى ركبتيه يقولون ربنا ما بتى أحسد عن أمرتنا به ، فيقول جل جلاله أرجعوا فن وجدتم في قابه مئقال ديناو من خير فاخرجوه ، فيخرجون خلقا كثيراً ثم يقولون ربنا لم نذر فيها أحداً عن أمرتنا به ، ثم يقول أرجعوا فن وجدتم في قلبه مثقال نصف هينار من خير فأخرجوه ، فيخرجون خلقاً كثيراً ثم يقولون ربنا لم نذر فيها أحداً عن أمرتنا به ، ثم يقول أرجعوا فن وجدتم في قلبه مثقال نصف هينار من خير فأخرجوه ، فيخرجون خلقاً كثيراً

ربنا لم نذر بمن أمرتنا أحداً ، ثم يقول أرجعوا فمن وجدتم فى قلبه مثقال ذرة من خير فاخرجوه فيخرجون خلقاً كثيراً ، ثم يقولون ربنا لم نذر فيها خيراً ، وكان أبو سعيد يقول إن لم تصدقونى بهذا الحديث فاقر وا إن شتتم (إن الله لا يظلم مثقال ذرة وإن تك حسنة بضاغها ويؤت من لدنه أجراً عظيماً ) فيقول الله تعالى : شفعت الملائكة وشفع النبيون وشفع المؤمنون ولم يبق إلا أرحم الراحمين .

وفى البخارى بدله ، وبقيت شفاعتى ، فيقبض قبضة من النار فيخرج مها قوماً لم يعملوا خيراً قط قد عادوا حما فيليهم على نهر على أفراه الجنة يقال له نهر الحياة فيخرجون كما تخرج الحبة في حميل السيل ألا ترونها بكون إلى الحجر أو الى الشجر ما يكون إلى الشمس أصيفر وأخيضر ، وما يكون منها إلى الظل مكون أبيض

فقالوا بارسول الله كأبك كنت ترعى بالبادية ، قال فيخرجون كاللؤاؤ فى رقابهم الحواتيم يمرفونهم أهل الجنة هؤلاء عتقاء الله الذين أدخلهم الجنة بغير عمل علوه ولا خير قدموه ، ثم يقول ادخلوا الجنة فما رأيتموه فهو لهم ، فيقولون ربنا أعطيتنا ما لم تعط أحداً من العالمين ، فيقول لهم عندى أفضل من هذا ، فيقولون ربنا وأى شيء أفضل من هذا ؟ فيقول رضاى لا أسخط عليكم بعده أبداً . أخرجه ابن ماجه . وفي الباب أحاديث وروايات بطرق وألفاظ .

وعن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله هليه وسلم: إذا فرغ الله من العقضاء بين خلقه أخرج كتاباً من تحت العرش: إن رحمى سبقت غضبى وأنا أرحم الراحمين، قال فيخرج من النار مثل أهل الجنة أو قال مثلى أهل الجنة ، قال وأكثر ظنى أنه قال مثلى أهل الجنة مكتوب بين أعينهم عتقاء الله .

وفي هذه الاحاديث فوائد كشيرة: مها أن الإيمان يزيد وينقص، ومها أن الاعمال الصالحة من شرائع الإيمان، ومنه قوله تعالى ( وماكان الله ليضبع إيمانكم) أى صلانكم، وقيل المراد في هذا الحديث أعمال القلوب كأنه يقول اخرجوا من عمل عملا بنية من قلبه لقوله والاعمال بالنيات، ويجوز أن يكون المراد به رحمة على مسلم، رقة على يتيم خوفاً من الله تعالى رجاء له توكلا عليه ثقة به به بما هي أفعال القلب دون الجوراح، وسماها إيمان لكونها في محل الإيمان، وهذا الذي قواه القرطبي وأيده في النف كارة.

وعن أنس عن النبى صلى الله عليه وسلم قال: يخرج قوم من النار بعد ما مسهم منها سفع فيدخلون الجنة فتسميهم أهل الجنة الجهنميين ، خرجه البخارى ، وعن عمران بن حصين عن النبي صلى الله عليه وسلم قال وليخرجن قوماً من أمتى بشفاعتى يسمون الجهنميين ، رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح ، أخرجه البخارى وأبو داود أيضاً.

وعن أنس قال: قال سول الله صلى الله عليه وسلم: شفاعتى الأهل الكبائر من أمتى . زاد الطيالسي قال: فقال لي جابر: من لم يكن من أهل اللكبائر فا له وللشفاعة وذكر أبو دأود والدارقطني عن أبي أمامة أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: نعم أنا بشرار أمتى ، قالوا فكيف أنص بخيارها ، قال أما خيارها فيدخلون الجنة بأعمالهم وأما شرارهم فيدخلون الجنة بشفاعتي (٨٠).

<sup>(</sup>٨٠) أحاديث الشفاعة : أكثرها آحاد . وأحاديث الآحاد لا تثبت بها العقائد (أنظر تفسير فخر الدين الوازى فى البقرة فى الآية , بلى من كسب سيئة وأحاطت به خطيئته . . . إلخ ، ) .

وعن أبى موسى الأشعرى قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم خيرت بين الشفاعة وبين أن يدخل نصف أمتى الجنة ، فاخرت الشناعة لابها أعم وأكنى ، أترونها للمتقين ؟ لا ولكنها للمذنبين الخطائين المناوئين ، رواه ابن ماجه ، وفي الباب أحاديث بألفاظ وطرق .

وعنده من حمديث عوف بن مالك الاشجعي نحوه وفي آخره: قلنا يا رسول الله ادع الله أن مجملنا من أهلها ، قال هي لـكلي مسلم .

قال القرطبي: شفاعة رسول الله (ص) والملائكة والنبيين والمؤمنين لمن كان له عمل زائد على بجرد التصديق، ومن لم يكن معه من الإيمان خير من الدين يتفضل الله عليهم فيخرجوهم من النار فضلا وكرماً وعدا منه حقا، وكلمته صدعاً ( إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء) فسبحان الرموف بعبده الوفى بعهده التهى .

\*\*\*

#### ( باب )

\* ( فى الشافعين لمن دخل النار وما جاء أن النبي (ص) يشفع رابع أربعة وذكر من يبقى فى جمنم بعد ذلك ) م

عن عثمان ابن عفان رضى الله عنه قال: قال رسول صلى الله عليه وسلم يشفع يوم القيامة ثلاثة: الأنبياء ثم العلماء ثم الشهداء، أخرجه ابن ماجه وعن ابن مسعود قال: يشقع نبيكم راسع أربعة: جبريل ثم ابراهيم ثم موسى أو عيسى ثم نبيكم صلى الله عليه وسلم ثم الملائكة ثم النبيون ثم الصديقيون ثم الشهداء ويبتى قوم فى جهنم فيقال لهم ما سلككم فى سقر ـ إلى قوله \_ فما تنفعهم شفاعة الشافعين ،

قال ابن مسعود: فه ولاء هم الذين يبقون في جهنم . أخرجه ابن السماك أبو عمرو عثمان بن أحمد وقبل أن هذا هو المقام المحمود لثلينا صلى الله عليه وسلم كا أخرج أبو داود الطيالسي عن عبد الله أي ابن مسعود ولفظه قال : ثم يأذن الله عز وجل في الشفاعة فيقوم روح القدس جبريل عليه السلام ، ثم يقوم لمراهيم ثم يقوم موسى أو عيسى عليهما السلام ، ثم يقوم نبيكم رابعاً فيشفع لا يشفع لاحد من بعده في أكثر بما يشفع وهو المقام المحمود الذي قاله الله تعالى (عيسى أن يبعثله ربك مقاماً محموداً).

وعن عبد الله بن أبي الجدعا أنه سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول و ليدخلن الجنسة بشفاعة رجل من أمتى أكثر من بني تميم ، قبل يا رسول الله سواك ، قال سواى ، قلت أنت سمته من رسول الله ؟ قال يا رسول الله ؟ قال أنا سمعته . أخرجه أن ماجه والترمذي . وقال حديث حسن صحيح

غريب ، ولا يعرف لابن الجدعا غير هذا الحديث الواحد ، وخرجه البيهتي في دلائل النبوة .

وعن أبى أمامة قالى: قالى رسول الله صلى الله عليه وسلم: يدخل بشفاعة رجل من أمتى الجنة مثل أحد الحيين ربيعة ومضر. قال قيل يا رسول الله وما ربيعة من مضر؟ قال إنما أقول ما أقول، قال فكان المشيخة يرون أن ذلك الرجل عثمان بن عفان. أخرجه ابن السماك.

وعن أبي سعيد الحدرى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : إن من أمتى من يشفع للفيام ومنهم من يشفع للقبيلة ومنهم من يشفع للعصبة ومنهم من يشفع للعصبة ومنهم من يشفع للرجل حتى يدخلوا الجنة . أخرجه الترمذى وقال حديث حسن وعن ثابت أنه سمع أنس بن مالك يقول : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : إن الرجل لهشفع للرجلين والثلاثة . قال القاضى عياض فى الشفا ، عن وسلم : إن الرجل من الصحابة رضى الله عنهم شفاعة .

قال القرطي: إن قال قائل كيف تكون الشفاعة لمن دخل النار والله تعالى يقول (إلك من تدخل النار فقد أخريته) وقال (لا يشفعون إلا لمن ارتضى) وقال (وكم من ملك في السموات لا تغني شفاءتهم شيئا إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى) ومن يرضاه الله لا يخزيه أبداً. قال الله تعالى (يوم لا يخزى الله النبي والذين آمنوا معه نورهم يسمى بين أيديهم وبأيماهم) الآية .

قلنا هذا مذهب أهل الوعيد الذين ضلوا عن الطريق وحادوا عن التحقيق . وأما مذهب أهل السنة الذين جمعوا بين الكتاب والسنة فان الشفاعة تنفع العصاة من أهل الملة حتى لا يبتى منهم أحد إلا دخل الجنسة ، ثم أجاب عن الآيات بأنها خاصة جاءت في قوم لا يخرجون من النار .

قال أبو حامد الغزالي رحمه الله في الاحياء: إذا حق دخول النارعلي طوائف من المؤمنين فان الله تعالى بفضله قبل فيهم شفاعة الأبهياء والصديقين بل شفاعة الملماء والصالحين ، وكل من له عند الله تعالى جاه وحسن معاملة فان له شفاعة في أهله وقرابته وأصدقائه ومعارفه ، فكن حريصاً على أن له شفاعة في أهله وقرابته وأصدقائه و ذلك بأن لا تستصفر معصية أصلا ، فان الله تعالى خبأ غضبه في معاصيه فلعل مقت الله فيه .

وشواهد الشفاعة في القرآن والاخبار كثيرة انتهى .

ثم ذكر آيات وأخبار ، منها حديث اختـلاف الناس إلى آدم ونوح ولم راهيم وموسى وعيسى ثم إلى محمد (ص) ، قال فهذه شفاعة رسول الله (ص) ولآحاد أمته من العلماء والصالحين شفاعة أيضاً .

قلت ولكن هده الشفاعة تكون باذن من الله سبحانه ، كا نطق به الكتاب العزيز فى مواضع ورسول الله (ص) أول شافع وأول مشفع يوم القيامة ، اللهم أرزقنا شفاعته يوم القيامة قال تعالى ( من ذا الذي يشفع عنده إلا باذنه ) وقال تعالى ( ما من شفيع إلا من بعد إذنه ) وقال تعالى ( ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ) وقالى تعالى ( ولا تنفع الشفاعة إلا لمن أذن له ).

وقال فى المواهب اللدنية: وأما ما يغتر به الجهال من أنه لا يرضى رسول الله (ص) أن يدخل أحد من أمته النار فهو غرور الشيطان لهم ولعبه بهم ، فانه يرضى بما يرضى به ربه تبارك وتعالى وهو سبحانه يدخل النار من يستحقها من الكفار والعصاة ثم يحد لرسول الله (ص) حداً يشفع فيهم ، ورسول الله أعرف به وبحقه من أن يقول لا أرضى أن يدخل أحداً من أمتى النار ويدعه فيها بل وبه تبارك وتعالى يأذن له فى الشفاعة فيمن شاء الله أن يشفع فيه ، ولا يشفع في غير من أذن له ويرضيه .

وقال الخازن تحت الآية الأولى: هذا استقهام إسكار، والمعنى لا يشفع عنده أحد إلا بأمره وإرادته، وذلك إن المشركين زعموا أن الاصنام يشفعون لهم ، فأخبر أنه لا شفاعة لاحد عنده إلا ما استثناه بقوله ( إلا باذنه ) يريش بذلك شفاعة النبي (ص) وشفاعة الانبياء والملائكة وشفاعة المؤمنين بسخم المعض اه.

وفي الكبير . لا يقدر أحد على الشفاعة إلا باذن الله تعالى ، فيكون الشفيع . في الحقيقة الذي يأذن الله له في تلك الشقاعة .

وقال فى الخازن أيضاً : قال تعالى (قل لله الشفاعة جميعاً) أى لا يشفع أحد إلا باذنه . وفي الحديث : , فاستأذن على ربى فيأذن لى ، وقال الشيخ زين الدين بن على المقرى في مرشد الطلاب :

أعلم إنه صلى الله عليه وسلم لا يشفع لجميع عباد الله، بل يشفع لمن أذن الله في شفاعته ، انتهى .

وفى تفسير الحدادى: لا يشفع أحد لاحد عند الله إلا بأمره ورضاه ، كما يشفع المؤمنون بعضهم لبعض بالدعاء كما يشفع الانبياء للمؤمنين ، ا ه.

وفى الباب أخبار وآثار كثيرة ، وأقوال لأمل العلم غزيرة لا يتسع هذا المقام لبسطها .

## (الحاجة

( فيما يرجى من رحمة الله تعالى ومغفرته وعفوه يوم القيامة )

قال تعالى ( إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ) وقال تعالى ( قل يا عبادى الذين أسر فوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعا إنه هو الغفور الرحيم ) وقال تعالى ( ومن يعمل سوءاً أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفوراً رحيها ) وقال تعالى ( وإن ربك لذو مغفرة للناس على ظلمهم ) وقال تعالى ( ولسوف يعطيك ربك فترضى ) وقال تعالى ( أولئك يدعون إلى النار والله يدعو إلى الجنة والمغفرة باذنه ) .

وقال تعالى ( فأما الذين آمنوا بالله واعتصموا به فسيدخلهم فى رحمة منه وفضل ويهديهم إليه صراطاً مستقيماً ) وقال تعالى ( وعد الله الذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة وأجر عظيم ) وقال تعالى (وربك الغنى ذو الرحمة ) وقال ( عذابى أصيب به من أشاء ورحمتى وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون ) وقال تعالى ( هو أرحم الراحمين ) وهذه الآية فى مواضع من القرآن الكريم .

وقال تعالى ( و لا تيئسوا من روح الله إنه لا ييئس من روح الله إلا القوم الكافرون) وقال تعالى ( نبى، عبادى إلى أنا الغفور الرحميم ) وقال تعالى ( وربك الغفور ذو الرحمة ) وقال تعالى عن حملة العرش أنهم يقولون ( رينا وسعت كل شى. رحمة وعلما فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك وقهم عذاب الجحيم ، ربنا وادخلهم جنات عدن الى وعدتهم ومن صلح من آبائهم

وأزواجهم وذرياتهم أنك أنت العزيز الحكيم، وقهم السيئات، ومن تق السيئات يومئذ فقد رحمته وذلك هو الفوز العظيم) وقال تعالى ( ويعف عن كثير ) وقال تعالى ( ويعفو عن كثير ) وقال تعالى ( ويعفو عن كثير ) وقال تعالى ( ويعفو عن كثير ) وهذه غير الاولى .

ومن أسمـــائه الحسنى الرحمن الرحيم وهما مشتقتان من الرحمة على المريق المبالغة والرحمن أشد مبالغة من الرحيم، وفي كلام ابن جرير ما يفهم حكاية الاتفاق على هذا ، ولذلك قالوا رحمن الدنيا والآخرة، ورحيم الدنيا، وقد كقرد أن زيادة البناء تدل على زيادة المعنى .

قال الفرظي وصف نفسه الكريمة بهما لأنه لما كان باتصاف رمي العالمين ترهيب قربه بالرحمن الرحم لما تضمن من الترغيب لميجمع في صفاته بين الرهبة منه والرغبة إليه فيكون أعون على طاعته وامنع ، وقبل فائدة تكريره هنا بعد الذكر في البسملة أو العناية بالرحمة أكثر من غيرها من الأمور وإن الحاجة إليها أكثر فنبه سبحانه وتعالى بتكرير ذكر الرحمة على كثرنها ، وأنه هو المفضل لها على خلقه . ذكره الشوكاني ( رح ) في تفسيره فتح القدير .

قال البيبق في الاسماء والصفات قال الحليمي في معنى الرحمن أنه المزبج للعلل وفي معنى الرحم أنه المثيب على العمل ، فلا يضيع لعامل عملا ولا يهدر لساع سعيا وينيله بفضله رحمته من الثواب أضعاف عمله .

وقال الخطابي ذهب بعضهم إلى أن الرحمن غير مشتق من الرحمة لأنه لو كان مشتقا منها لا تصل بذكر المرحوم ولا تذكره العرب حين سمموه وزعم بعضهم أنه اسم عبراني ، وذهب الجمهور من الناس إلى أنه مشتق من الرحمة ينبيء عن المبالغة ومعناه ذو الرحمة لا نظير له فيها ولذلك لا يثني

ولا يجمع فالرجمن ذو الرحمة الشاملة التي وسعت الخلق في أرزاقهم وأسباب معايشهم ومصالحهم وعمت المؤمن والكافر والصالح والطالح.

وأما الرحيم فخاص للمؤمنين كقوله وكان بالمؤمنين رحيا والرحيم بمهنى راحم وبناء فعيل أيضاً للمبالغة ، وقال ابن عباس الرحمن هو الرفيق والرحيم هو العاطف على خلقه بالرزق وهما اسمان رقيقان أحدهما آرق من الآخر وقال عبد الرحمن بن يحيى الرحمن خاص فى التسمية عام فى الفعل والرحيم عام فى التسمية خاص إفى الفعل.

قال ابن عباس فى قوله نعالى ( الرحمن علم القرآن ) وقال ( تل ادعوا الله أو ادعوا الله أو ادعوا الرحمن أياً ما تدعو فله الاسهاء الحسنى) وقال ( وكان بالمؤمنين رحيها ) وقال فى فواتح السور غير التوبة بسم الله الرحمن ا

و الجملة فاارحمة صفة عظيمة عامة من صفات الرحمن الرحيم يظهر أثرها على وجه الكال إن شاء الله تعالى يوم الدين و نعم الصالحين والطالحين من المدوّمنين حين يغفر الله سبحانه وتعالى ذنوب المذنبين ويعفو الخطايا والجرائم للخطائين.

ومن نعم الله سبحانه على عباده أن وصف نفسه الكريمة بالمرحمة العامة والمغفرة الشاملة ووصف رسوله محمد خاتم النبيين وسيد المرسلين وشفيع المذنبين بقوله فى كتابه الكريم ( وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ) فوقعت أمته المرحومة بين رحيمين كريمسين والرحيم إذا قدر رحم والكريم إذا غلم غفر ، فالرحمة والمغفرة للعصاة من الموحدين المتبعين للسنة والكتاب

والمقرين على أنفسهم بالقصور عن بلوغ ذروة كمال الامتثال بإنيان صوالح الإعبال ثابتتان بأدلة القرآن ونصوص السنة لا سيا أنه سبحانه يتوب على التاثبين ويغفر للمستغفرين ، ويفرح بتوبة عبادة المؤمنين ويجزى المحسنين، ويحب المتطهرين التوابين وقد سبقت رحمته على غضبه ورضاه على سعطه وعفوه على انتقامه وهو أحق بذلك وأولى وقد وردت في ذلك أخبار كثيرة صحيحة لا يتسع المقام البسطها لما أنه يستدعى مؤلفاً مستقلا والكن ما لا يدرك كله لا يترك كله فلنذكر من ذلك شيئاً ندراً رجاء العفو والغفران من المرحم الرحمن فانه على ما يشاء قدير وبالاجابة جدير .

وعن أبي هريرة رضى الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لما قضى الله الخلق كتب في كتاب فهو عنده فوق العرش أن رحمتي تغلب غضبي، أخرجه الشيخان والترمذي وعند البخادي رحمه الله في رواية أخرى أن رحمتي غلبت غضبي، وعند الشيخين في أخرى، سبقت غضبي وعنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم « جعل الله الرحمة مائة جزء فأمسك عنده تسعة وتسعون وأنول الله في الأرض جزءاً واحداً ، في ذلك الجزء تتراحم الخلائق حتى ترفع الدابة حافرها عن ولدها خشية أن تصيبه، أخرجه الشيخان والزمذي .

وعن سلمان الفارسي قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن لله تعالى مائة رحمة فنها رحمة يتراحم بها الحلق بينهم وتسع وتسعون ليوم القيامة ، أخرجه مسلم وله في أخرى أن الله تعالى خلق يوم خلق السموات والارض مائه رحمة كل رحمة طباق ما بين السماء والارض فجعل منها في الارض رحمة فيها تعطف الوالدة على ولدها والوحش والطير بعضها على بعض فاذا كان يوم القيامة أكلها الله تعالى بهذه الرحمة.

وأخرج ابن ماجه من حديث أبي سعيد الخدرى وفي بعض طرق أبي هريرة فإذا كان يوم القيامة رد هذه على تلك التسعة والتسعين فأكلها ما ثا رحمة فرحم بها عباده يوم القيامة ،

وفى رواية أخرى فاذا كان يوم القيامة جمعت الواحدة إلى التسعة والتسمين فكملن مائة رحمة حتى أن أبليس ليتطاول إليها رجاء أن ينال منها شايئًا.

وقال ابن مسعود وإن تزال الرحمة بالناس حتى أن أبليس ليهتز صدره يوم القيامة مما يرى من رحمة الله وشفاعة الشافعين . وعن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال قدم على رسول الله صلى الله عليه وسلم سبى فاذا امرأة من السبى تسعى قد تحلب ثديها إذ وجدت صبياً فى السبى فأخذته فألزقته ببطنها فأرضعته فقال صلى الله عليه وسلم أثرون هذه المرأة طارحة ولدءا فى النار قلنا لا والله وهى تقدر على أن لا تعلرحه قال فالله تعالى أرحم بعباده من هذه بولدها ، أخرجه الشيخان .

وعن جرير بن عبدالله قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لايرحم الله من لايرحم الناس متفق عليه عن أبى هربرة قال سمعت أبا القاسم الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم يقول : لا تنزع الرحمة إلا من شقى . رواه أحمد والترمذي .

وعن عبد الله بن عمر قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الراحمون يرحمهم الرحمن ، أرحموا من فى الارض يرحمك من فى السما. رواه أبو داود والترمذي .

قال الحسن يقول يقول الله تعالى يوم القيامة جوزوا الصراط بعفوى وأدخلوا الجنة برحمتي واقتسموها بأعمالكم وقال صلى الله عليه وسلم ينادى مناد من تحت

العرش يًا أمة محمد أما ما كان لى قبلكم فقد وهبته لسكم وبقيت النبعات فتواهبوها فيما بينكم وادخلوا الجنة برحمتي .

ويروى أن أعرابيا سمع ابن عباس يقرأ (وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها) فقال الاعرابي أنقذهم منها وهو يريد أن يوقعهم فيها؟ فقال ابن هباس خذوها من غير فقيه، وقال الصنابحي دخلت على عبادة بن الصامت وهو في الموت فبكيت فقال مهلا لم تبك فوالله ما من حسديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم لكم فيه خير إلا حدثت كموه إلا حديثا واحداً وسوف أحدثكموه اليوم وقد أحيط بنفسى:

سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: من شهد أن لا إنه إلا الله وأن محداً رسول الله حرم الله عليه النار أو حرمه الله على النار. أخرجه مسلم، والاخبار بهذا المعنى كثيرة خرجها البخارى ومسلم وغيرهما من الائمة.

وقال الاصممى: كان رجل يحدث بأهوال بوم القيامة وأعرابي جالس يسمع، فقال ياهذا من يلي هذا من العباد، قال الله تعالى، فقال الاعرابي إن الكريم إذا قد غفر. وعن جابر رضى الله عنه قال: جاء أعرابي إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال يارسول الله ما الموجبتان؟ قال من مات لايشرك بالله شيئاً دخل الجنة، ومن مات يشرك به دخل النار رواه مسلم.

وعن عتبان بن مالك قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ إن الله قد حرم على النار من قال لا إله إلا الله يبتغى بذلك وجه الله . أخرجه الشيخان ، وعن أبى هريره وضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى عليه وسلم : والذى نفسى بيدة لو لم تذنبوا لذهب الله بكم وجاء بقوم يذنبون فيستغفرون الله تعالى فيغفر لهم . رواه مسلم .

وعن أبى أيوب رضى الله قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول لولا إنكم تذبيون لخلق الله خلفاً يذنبون يغفر لهم . أخرجه مسلم .

وعن ابن عباس رضى الله عنه قال : سممت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول مامن رجل مسلم يموت فيقوم على جنازته أربمون رجلا لايشركون بالله شيئا لألا شفعهم الله فيه وواه مسلم .

وعن أبى موسى الاشعرى عن النبي صلى الله عليه وسلم قال : مجى يوم القيامة ناس من المسلمين بذنوب أمثال الجبال يفقر الله لهم · رءاء مسلم .

وعن ابن عمر قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : يدنى المؤمن يوم القيامة من ربه حتى يضع عليه كتفه فيقرره بذنوبه ، فيقول أتعرف ذنب كذا ، أنعرف ذنب كذا ، فيقول رب أعرف ، قال فانى قد سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم ، فيعطى صحيفة حسناته ، أخرجه الشيخان .

وعن أبي موسى رصنى الله عنه عن النبي على الله عليه وسلم قال ب إن الله تعالى يبسط يده بالليل ليتوب مسى. النبار ، و بسط يده بالنبار ليتوب مسى، الليل حتى تطلع الشمس من مفربها رواه مسلم .

وعن أبى هريرة رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال:
قال الله عز وجل د أنا عند ظن عبدى بى وأنا معه حيث يذكرنى ، والله لله
أفرح بتوبة عبده — من أحدكم يجد ضالته بالفلاة ، ومن تقرب إلى ذراعا
تقربت إليه باعا ، وإذا أقبل إلى يمشى أقبلت اليه أهرول . متفق عليه .

وعن جابر رضى الله عنه إنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول : لا يمو تن أحدكم إلا وهو يحسن الظن بالله عز وجل , رواه مسلم .

وعن أنس قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: قال الله يا ابن آدم إنك ما دعوتني ورجوتي غفرت لك على ما كان منك ولا أبالى يا ابن آدم لو بلغت ذنوبك عنان السعاء ثم استغفرتني غفرت لك ، يا ابن آدم إنك لو أثيتني بقراب الارض خطايا شم لقيتني لا تشرك بي لانيتك بقرابها مغفرة ، رواه الترمذي وقال حديث حسن .

وعن أنس مِن مالك رعنى الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ هذه الآية (هو أعل المتقوى وأهل المغفرة) قال فقال الله تعالى: أنا أهل أن أتقى فلا يحمل معى إله آخر ، فمن ابنى أن يجعل معى إله آخر فأنا أهل أن أغفر له . أخرجه أبن ماجه وخرجه أبو عيسى الترمذي بمعناه وقال هذا حديث حسن غريب وروى عن عبد الله بن أبي أوفي قال : قال رسول الله عليه وسلم : والذي نفسى بيده لله أرحم بمبده من الوالدة الشفيقة بولدها .

وقال أبو غالب : كنت اختلف إلى أبى أمامة بالشام ، فلدخلت بوماً على فنى مريض من جيران أبى أمامة رضى الله عنه وعنده عم له وهو يقول : يا عدو الله ألم آمرك ألم أنهك ، فقال الفتى يا عماه لو أن الله تعالى دفعنى إلى والدتى كيف كانت صانعة بى ? قال تدخلك الجنة ، قال الله ارحم بى من والدتى ، وقبض الفتى ، فدخلت القبر مع عمه ، فلما آن سواه صاح وفزع فقلت له مالك ، فقال فسح له فى قبره وملى ، نوراً .

وقال هلال من سعيد: يؤمر باخراج رجلين من النار، فيقول الله تعالى كيف وجدتما مقيلكا ؟ فيقولان شر مقيل ، فيقول الله تعالى : ذلك بما قدمت أيديكما وما أنا بظلام للعبيد . ويؤمر بصرفهما إلى النار ، فيعدو أحدهما في سلاسله حتى يقتحمها ويتلكأ الآخر فيؤمر بردهما ويسألهما عن

فعلهما ، فيقول الذى عدا قد خبرت من وبال المعصية ما لم أكن لأنعرض لسخطك ثانياً : ويقول الذى تذكأ حسن ظلى بك إنت لا تردنى إليها بعد ما أخرجتنى منها ، فيأمر بهما إلى الجنة .

قال القرطبي: هذا الحبر رفعه الترمذي أبو عيسي بمعناه .

عن أبي هريرة عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : إن رجلين عن دخل الذار اشتد صياحهما ، فقال الرب تبارك وتعالى اخرجوهما فلما أخرجا قال لهما لآى شيء اشتد صياحكما ؟ قالا فملنك الذاك الترحمنا ، قال لمن رحمتي لسكما أن تنطلقا فنلقيا نفسكما حيث كنتها من النار ، فينطلقان فيلق أحدهما نفسه فيجعلها عليه بردا وسلاماً ويقوم الآخر فلا يلتى نفسه ، فيقول الله تبارك وتعالى : ما منعك أن تلقى نفسك كما ألقي صاحبك ؟ فيقول رب إني أرجو أن لا تعيدنى بعدما أخرجتنى منها ، فيقول الله تبارك وتعالى : لمك رجاؤك فيدخلان الجنة جميعاً برحمة الله تعالى .

قال أبو عيسى إسناد هذا الحديث ضعيف لانه عن رشـــدين من سعد ، ورشدين ضعيف عند أهل الحديث .

وذكر أبو نميم الحافظ عن إسحاق بن سويد قال : صحبت مسلم بن يسار عاماً إلى مكة فلم أسمعه يكلم بكلمة حتى بلغنا ذات عرق ، قال ثم حدثنا قال بلغنى أنه يؤتى بالعبد يوم اللقيامة ويوقف بين يدى الله تعالى فيقول : انظروا فى حسناته فلا يوجد له حسنة ، فيقول انظروا فى سيئاته فيوجد له سيئات كثيرة فيذهب به إلى النار وهو يلتفت ، فيقول (أى الرب تعالى) ردوه إلى لم تلتفت : فيقول أى رب لم يكن هذا ظنى أو رجائى فيسك ، شك ردوه إلى لم تلتفت : فيقول أى رب لم يكن هذا ظنى أو رجائى فيسك ، شك ابراهيم ، فيقول صدقت فيؤمر به إلى الجنة .

قال القرطبي: هذا الحديث رفعه ابن المبارك فقال: أخبرنا وشدين بن سعد قال حدثي أبو هاني. الخولاني عن عمرو بن مالك الجهني أن فضالة بن عبيد وعبادة ابنالصامت رضي الله عنهما حدثاه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: إذا كان يوم القيامة وفرغ الله من قضاء الحلق يؤتى برجلين فيؤمر بهما إلى النار: فيلتفت أحدهما فيقول الجبار تبارك اسمه وتعالى جده: ردوه فيردوه، فيقال له: لم المنفت، فيقول كذت أرجو أن تدخلي الجنة فيؤمر به إلى الجنة قال فيقول لقد أعطاني ربي حتى لو أطعمت أهل الجنة ما نقص ذلك عسما عندى شيئاً. قالا أي فضالة وعبادة ، فكان رسول الله عليه وسلم : إذا ذكره يرى السرور في وجهه .

قال القرطي : وفي هذا المعنى خبر الرجل الذي يرفع له شجرة بعد أخرى حين يخرج من النار إلى أن يدخل الجنة ، أخرجه مسلم في الصحيح . انتهى ، وقد تقدم فيا سبق .

وعن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال . قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : إن شئتم أنبأتكم بأول مايقول الله عز وجل للمؤمنين يوم القيامة وبأول مايقولون: قالوا نعم يارسول الله ، قال إن الله يقول للمؤمنين : حل أحببتم لقائل ؟ غيقولون نعم ياربنا ، قال وما حملكم على ذلك ؟ فيقولون رحمتك أى رب ورضوانك وعفوك ، فيقول فانى قد أوجبت لكم رحمتى .

وعن زيد بن أسلم أن رجلاكان فى الأمم الماضية يجتهد فى العبادة ويشدد على نفسه ويقنط الناس من رحمة الله ، ثم مات فقال : أى رب مالى عندك ، قال : النار ، قال يارب قاين عبادتى واجتهادى ، فقيل له إنك كنت تقنط الناس من رحمتى فى الدنيا وأنا أقنطك اليوم من رحمتى

وقال مقاتل: قال على بن أبي طالب رضى الله عنه : الفقيه من لم يؤيس الناس من رحمة الله ولم يرخص لهم في معاصى الله ، ذكر ذلك كله القرطبي في التذكرة له وعن عبد الله بن عمرو بن إلعاص قال ؛ قال رسول الله صلى الله عليه وسلم إن الله سيخلص رجلا من أمتى على رءوس الخلائق يوم القيامة فينشر عليه تسعة وتسمين سجلاكل سجل مثل مد البصر ؛

ثم يقول: أتنكر من هذا شيئاً؟ أظلمك كتى الحافظون، فيقول لا يارب، فيقول أعلله فيقول أعلله عند المحسنة وإنه لا ظلم فيقول أعلك عندنا حسنة وإنه لا ظلم عليك اليوم، فنحرج بطافة فيها أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محداً عبده ورسوله، فيقول أحضر وزنك فيقول بارب ماهذه البطاقة مع هذه السجلات المفقول الك لا نظلم، قال فتوضع السجلات في كفة والبطاقة في كفة، قال فطاشت السجلات وثقلت البطاقة فلا يثقل مع اسم الله شيء رواه الغرمذي وابن ما جه.

كذا فى مشكاة المصابيح، والسجل الكتاب الكبير، والبطاقة على وزن الكتاب الكبير، والبطاقة على وزن الكتاب الكبير، والبطاقة على وزن الكتاب المقدرة المثنوطة بالثوب يكتب فيها وزن ما يجعل هى فيه إن كان عين أخرزته أو عدده وإن كان متاعا فشنه ، قبل سميت به لانها تشد بطاقة هذب الشوب . كذا فى القاموس ، قال الطبي فيكون حينئذ الباء زائدة . ا ه

قال فى اللمعات ؛ وكأنه أبقيت الباء الجارة الذي هى صلة الفعل ، وهى لغة أهل مصر وليس مادته بطنى انتهى ، وهذا الحديث يسمى حديث البطاقة .

وما أحسن ماقال السيد العلامة محمد بن اسماعيل الأمير اليماني أطاب ألله ثراه وجعل الجنة مثواه .

مهما تفكرت في ذنوبي خفت على قلبي احتراقه الكنه ينطفى لهيبي بذكر ما جاء في البطاقة

وأشيخنا وبركتنا القاضى محمد بن على الشوكانى رحمه الله كتاب سماه الدرر الفاخرة الشاملة على سعادة الدنيا والآخرة ، وهو كتاب نافع جداً ينبغى الأهل العلم والدين الاشتغال به ليسعدوا بكل سعادة ويتجافوا عن كل موجب للشقاوة .

هذا ونجن نستغفر الله تعالى من كل ذنب زلت به القدم أو طغى به القلم فى كتابنا هذا وفى سائر كتبئا ، ونسنغفره من أقوالنا الذى لا توافقها أعمالنا ، ونستغفره من كل علم وعمل قصدنا به وجهه الكريم ثم خالطه غيره ، ومن كل نعمة أنهم بها علينا فاستعملناها فى معصية ومن كل تصريح وتعريض بنقصان نانص وتقصير مقصر كنا متصفين به ، ومن كل خطرة دعتنا إلى تصنع وتكلف ترينا للناس فى كتاب سطرناه أو علم أفدناه أو استفدناه ،

ونرجو بعد الاستغفار من جميع ذلك كله لنسا أن نكرم بالمغفرة والرحمة والمتجاوز عن جميع السيئات ظاهراً أو باطناً وأولا وآخراً فان الكرم عمم والرحمة واسعة والجود على أصفاف الحلائق فائض ، ونحن خلق من خلق الله عز الله ولا وسيلة لنا اليه إلا فضله وكرمه .

وقد قال جابر بن عبد الله: من زادت حسناته على سيئاته يوم القيامة فذلك الذى يدخل الجنة بغير حساب، ومن استوت حسناته وسيئاته يوم القيامة فذلك الذى يحاسب حساباً يسيراً، ومن زادت سيئاته على حسناته يوم القيامة فذلك الذى لا يدخل الجنة، وإنما شفاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم لمن أوبق نفسه وأثقل ظهره بعدما يأذن الله سبحانه وتعالى له في حق من شاء.

و نرجو من الله تمالى أن لا يعاملنا بمـا نستحقه ويتفضل علينا بما هو أهله بمنه وسعة جوده ورحمته إنه قريب مجيب الدعوات . وقد قال تعالى : (ومن يعمل سوءاً أو يظلم نفسه ثم يستغفر الله يجد الله غفوراً رحياً) . وقال تعالى : (وما كان الله معذبهم وهم يستغفرون) وقال تعالى ( والذين إذا غعلوا فاحشة أو ظلموا أنقسهم ذكروا الله فاستغفروا لذنوبهم ومن يغفر الذنوب إلا الله ولم يصروا على ما فعلوا) الآية والآيات في الباب كثيرة معلومة .

هن واثله بن الأسقع عن النبي (ص ) قال : قال الله تبارك وتعالى : أنا عند ظن عبدى فى فليظن فى ماشاء . أخرجه الدارمي .

وعن جابر قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم. قاربوا وسددوا واعلموا أن أحـــداً منسكم لن ينجه عمله ، قالوا يارسول الله ولا أنت ؟ قال ولا أنا إلا أن يتغمدنى الله برحمة منه وفضلا . رواه الدرامى وعنده عن أنس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : كل بنى آدم خطا. وخير الخطائين المتوابون .

وعن عبادة بن الصامت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه . الحديث رواه الله أحب الله لقاءه ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه . الحديث رواه الدارمي . وعنه قال : سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : من شهد أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله حرم الله عليه الذار . رواه مسلم .

وعن عثمان رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم من مات وهو يعلم أنه لا إله إلا الله دخل الجنة . أخرجه مسلم .

وسولك ، وأن الجنة حق وأن النارحق ، وقد قال رسولك في حديث عبادة بن الصامت من شهد بذلك أدخله الله الجنة على ماكان من العمل .

هذا الحديث متفق عليه، وإنى أستغفرك وأتوب اليك وأرجو رحمتك الني سبقت على غضبك ، فتب على ياتواب واغفر لى ياغافر الذنب، وأجرنى من النار واختم لى بالحسنى وزيادة وأرحمنى رحمة فى عبادك الصالحين ، فإنك كما قلت فى مواضع من كتابك أرحم الراحمين . وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين .

( تم والحد قه ) \*

--

#### و خاتمة الطبيع ،

يقول المتوسل بالجاه النبوى ، والراجى رحمة ربه العلى نور الحسن ابن أبى الطيب صديق بن حسن بن على لطف الله به : قد تم طبع هذا الكتاب وأينع ثمره المستطاب فى المطبعة المنسوبة إلى مالكها التى غيث جودها على البرية أنسجم وزاخر مكارمها عم وجم وتقاعس عن مباراتها كل مدع وأحجم حضرتنا نواب شاهجهان بيدكم رئيسة قطر بهوبال المحمية صانبها الله وأهلها عن كل رزية وبلية تحت إدارة إنسان العين وعين الإنسان المولوى محمد عبد المجيد خان ، عافهم الله عن شرور الازمان .

فی أواخر شهر الله المبارك رمضان من شهور سنه أربع وتسعین ومانتین و ألف من هجرة سید ولد عدنان علیه أزكی سلام و أبهی رضوان .

# الفهرس

| بيان أن الشرائع متفقة على إثبات الدار الآخر. التي فيها النارِ والجنة                                   | ۲,    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| باب فی وجود النار الآن                                                                                 | ۳,    |
| , في أن النار لا تفني ولا يفني من فيها                                                                 | ٤٠    |
| <ul> <li>ذكر مكان النار وأين مي على مقتضي الآثار وكذا مكان الجنة</li> </ul>                            | ŧ (   |
| , جميع الآيات الني وردث في ذكر جهنم وتفسيرها                                                           | ٤٥    |
| , , , صفة النار وأهلها وتفسيرها                                                                        | ٦٧    |
| ﴿ مَا جَاءً فِي أَنِ النَّارِ لِمَا خُلَقَتَ فِرَعَتَ مَنْهَا الْمُلاثِكَةُ حَيَّطَارِتَ أَفْتُنْتُهَا | ۱۰۳   |
| و و البكاء عند ذكر النار والخوف منها                                                                   | 1 - 7 |
| و و فيمن استجار من النار وسأل الله الجنة                                                               | 1.7   |
| <ul> <li>احتجاج الجنة والنار وصفة أهلها</li> </ul>                                                     | 1 . 9 |
| , في صفة النار وفي شرار الناس منهم                                                                     | 11.   |
| , , أهل النار                                                                                          | 117   |
| , أول من مِكسى من حلل النار                                                                            | 118   |
| , ما جاء في أكثر أهل النار                                                                             | 118   |
| , , , أول ثلاثة يدخلون النار                                                                           | 118   |
| , بعث النار وأول من يدعى يوم القيامة                                                                   | ŅΙΛ   |
| , ما جاء في أول من تسعر جم جميثم                                                                       | 175   |
| , , , جهنم وأنها أدراك ولمن هي                                                                         | 175   |
| و و و أن جهنم تسعركل يوم وتفتح أبوابها إلا يوم الجمعة                                                  | 170   |

- ١٢٥ باب ما جاء في أن جنهم لها سبعة أبواب ليكل باب منها جزء مقسوم
  - ١٢٧ ﴿ بَعْدُ أَبُوابُ جَهِنُمُ بِعَضْمُ مِنْ بِعَضَ وَمَا أَعْدُهُ اللَّهُ فَيْهَا مِنَ الْعَدَابِ
- ۱۲۹ « ما جاء فی عظم جهنم وأزمتها وكثرة ملائكتها وفی عظم خلقهم و تفلتها من أیدیهم وفی قمع النبی (ص) وردها عن أهل للوقف
  - ١٣١ . كلام جهنم وذكر أزواجها وأنه لا يجوزها إلا من عنده جواز
    - ۱۳۱ . ما جاء أن خزنة جهنم تسعة عشر
    - ١٣٢ . . أن الشمس والقمر يقذفان النار
    - ۱۳٤ د د د في صفة جهنم وحرها وشدة عذابها
  - ۱۳۷ د فی شکوی النار وکلامها و بعد قعرها وفی قدر الحجر ا**لذی** یرمی به فیها
    - ١٤٠ ﴿ مَا جَاءً فِي أَنِ النَّارِ لَمَا عَيْنَانَ وَعَنَقَ وَأَذَنَانَ وَلَسَانَ
    - ١٤٢ . . . مقامع أهل النار وسلاسلهم وأغلالهم
    - ١٤٤ . . . د كيفية دخول أهل النار وتلقى النار أهلها
      - ١٤٥ ﴿ فِي رَفْعِ لَهُبِ النَّارِ أَهُلِ النَّارِ حَتَّى يَشْرِفُوا عَلَى أَهُلَّ الْجِنَّةِ
        - ١٤٦ ﴿ فَي نَفْسَ أَهُلِ النَّارِ
        - ١٤٦ ﴿ مَا جَاءُ فِي أَنْ فِي جَهِمْمُ جَبَالًا وَخَنَادَقَ وَأُودِيةً
    - ۱۵۳ « بيان قوله تعالى ( فلا اقتحم العقبة ) وفى ساحل جهنم ووعيد من يؤذى المؤمنين
      - ١٥٥ ، ما جاء في قوله تعالى ( وقودها الناس والحجارة )
      - ۱۵٦ « « « عظم جسد الكافر وأعضائه بحسب اختلاف كفره وتوزيـع العذاب على العاصى المؤمن بحسب أعمال الاعضا.
        - ١٦٠ و ما جاء في شدة عذاب أهل المماصي وإذاية أهل النار بذلك

#### ١٦٢ باب في عذاب من عذب الناس في الدنيا

وشدة عذاب من أمر بالمعروف ولم يأته ونهى عن المنكر وأتاه وذكر الخطباء وفيمن خالف قوله فعله وفى أن أعوان الظلمة كلاب النار

- ١٦٧ . ماجاء في طعام أهل النار وشرابهم ولباسهم
- ١٦٨ . أن أهل النار مجوعون ويعطشون وفي دعائهم وإجابتهم
  - ١٧٣ . في بكاء أهل النار ومن أدناهم عذابا فيها
    - ٧٥ . لكن مسلم فدا. من النار من الكفار
    - ۱۷۸ ، في قوله تمالي , وتقول هل من مزيد ،
- ۱۸۱ ، فى ذكر آخر من يخرج من النار وآخر من يدخل الجنة وفى تعيينه وتسمين قبيلته واسمه
- ۱۸۳ , باب ما جاء فی خروج الموحدین من النار وذکر الرجل الذی ینادی یا حنان یا منان وفی أحوال أهل النار
  - ١٨٨ . و باب تفاوت أهل النار في العذاب
- ۱۸۹ . الاستهزاء بأهل النار وبيان قوله تعالى ( فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحكون ) إلخ
  - ١٩١ . ما جاء في استنشاق رائحة الجنة والصرف منها إلى الغار
    - ١٩٢ ، ما جاء في ميراث أهل الجنة منازل أهل النار
- ١٩٧ . ما جاء في خلود أعل الدارين وذبح الموت على الصراط ومن يذبحه
  - ١٩٨ . باب فيمن يستحق النار، وكلام نفيس في حديث افتراق الأمة
    - ٢١١ \* ﴿ فَي سُوءَ الْحُنَائَمَةُ وَأُسْبَابِهِ وَبِيَانَ الْحُوفِ وَالرِّجَاءُ

- . حفت النار بالشهوات وحفت الجنة بالمكاره وذكر عمل أهل النار وأهل الجنة
- ٣٢٨ . من دخل النار من الموحدين ومات واحترق ثم يخرجون بالشفاعة
  - . به في الشقعاء وذكر الجهنمين
  - ج٣٤ ، في الشافعين لمن دخل النار وذكر من يبقى في جهنم بعد ذلك
    - ٣٣٨ ﴿ حَاتَمَةً غَمَّا يَرْجَى مِن رَحْمَةُ اللَّهُ وَمَغَفَرَتُهُ وَعَفُوهُ يُومُ الْقَيَامَةُ

\*\* \*\*\* \*\*

رقم الإيداع ٧٨/٣٠٩٧ الترقيم الدولى ٧٧٧

مطبعة الامتياز ١٥ درب الانسة . ثيارع الدرب الانمر