

(الجزء (الثالث

الأكور فاضلطالج النيفالي











رقـــــــم التــصــنيف ، 415

رقم الايداع لدى دائرة المكتبة الوطنية . 1999/12/2268

لـــــؤلــــــغ ومن هــــو في حكمه ، فاضل السامراني

ـــــنـــــوان الــكــــتــاب ، معاني النحو ج 3

السوض وع السرئيسي : 1- قواعد اللغة العربية - النحو

يــــانات الـــنــشــر ، عمان - دار الفكر

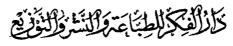
م عداد بيانات الفهرسة والتصنيف الأولية من قبل دائرة الكتبة الوطنية

(ردمك) ISBN 9957-07-094-0

حقوق لانطبع كفوظة الناشر

الطَّبَعَة الأولى 1420هـ-2000م





سوق البتراء (الحجيري) - هاتف ٢٦٢١٩٣٨ فاكس ٢٦٥٤٧٦١ ص.ب ٧٣٥٢٠ عمان ١١١١٨ الأردن

Hussein Mosque

Tel.: 4621938 Fax: 4654761

P.OBox: 183520 - Amman - 11118 Jordan

### حروف الجر

وتسمى ايضاً حروف الاضافة، قالوا سميت بذلك، لانها تضيف معاني الافعال الى الاسماء أي توصلها اليها، ويسميها الكوفيون ايضاً حروف الصفات لانها تحدث صفة في الاسم كالظرفية<sup>(۱)</sup>، والبعضية والاستعلاء ونحوها من الصفات.

قالوا وانما سميت حروف الجر لأنّها تجر معاني الافعال الى الاسماء، أي توصلها اليها<sup>(٢)</sup>. والأظهر أنها سميت بذلك، لأنّ الاسماء تأتي بعدها مجرورة كما سميت حروف النصب والجزم لأنّ الافعال تأتي بعدها منصوبة أو مجزومة<sup>(٣)</sup>.

ومعنى الجر هو جر الفك الاسفل الى اسفل، إذ من المعلوم أن تسمية الحركات الضمة والفتحة، والكسرة، وتسمية حالاتها إلاعرابية، من رفع، ونصب، وجر، إنّما هو قائم على أوصاف حركات الفم.

فالضمة إنّما سميت كذلك لانها تكون بانضمام الشفتين، وسميت الحالة رفعاً لانك اذا ضممت الشفتين ارتفعتا.

وأما الفتحة فسميت كذلك لأنها تحدث بفتح الفم، وسميت الحالة نصباً، لان الانتصاب هو القيام والوقوف، وبحصول هذه الحركة ينتصب الفم، أي يقف.

وأما الجر فهو جر الفك الاسفل الى اسفل، وتسمى الحركة كسرة.

وأما السكون فهو عدم الحركة، فاذا قطعت الحركة كان الحرف ساكناً، وسميت الحالة الاعرابية جزماً، لان الجزم هو القطع لانك بتسكينك الحرف تقطع الحركة عنه.

<sup>(</sup>۱) انظر ابن يعيش ٨/٧، «الرضى على الكافية» ٢/ ٣٥٤، «التصريح» ٢/٢.

<sup>(</sup>٢) «الرضى» ٢/ ٣٥٤، «حاشية التصريح» ٢/٢، «الصبان» ٢٠٣/٠.

<sup>(</sup>٣) «الرضى» ٢/٢، «حاشية التصريح» ٢/٢، «الصبان» ٢/٢٠٠.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "وإنّما قيل لعلم الفاعل رفع، لانّك اذا ضممت الشفتين لإخراج هذه الحركة، ارتفعتا عن مكانهما، فالرفع من لوازم مثل هذا الضم وتوابعه، . وكذلك نصب الفم تابع لفتحه، كأنّ الفم كان شيئاً ساقطاً فنصبته، أي أقمته بفتحك ايّاه، فسمي حركة البناء فتحاً وحركة الاعراب نصباً.

وأما جر الفك الأسفل الى أسفل وخفضه، فهو ككسر الشيء، اذ المكسور يسقط ويهوي الى اسفل فسمى حركة الاعراب جراً، أو خفضاً، وحركة البناء كسراً... ثم الجزم بمعنى القطع، والوقف والسكون بمعنى واحد، والحرف الجازم كالشيء القاطع للحركة أو الحرف فسمي الاعرابي جزماً، والبنائي وقفاً أو سكوناً»(١).

فالجر إذن هو جر الفك الاسفل الى اسفل وسميت حروف الجر كذلك، لأنّ الاسم يأتي بعدها مجروراً، ويسميها الكوفيون حروف الخفض، وهي المعنى نفسه فأنّ هذا خفض الفك الاسفل.

وعلى أيّة حال فهو اصطلاح ولا مشاحة في الاصطلاح.

### نيابة حروف الجرّ بعضها عن بعض

ذهب جمهور الكوفيين الى إنّ حروف الجرينوب بعضها عن بعض، فقد تأتي (من) بمعنى (على)، كقوله تعالى: ﴿ وَنَصَرَّنَهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا ﴾ [الأنبياء: ٧٧] وقد تأتي بمعنى (عن)، كقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي غَلْلَةٍ مِّنْ هَذَا ﴾ [ق: ٢٢].

وقد تأتي (الباء) بمعنى (عن)، كقوله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآيِلٌ بِعَذَابٍ وَاقِعْرٍ ﴾ [المعارج: ١]، وقد تأتي بمعنى (من)، كقوله تعالى: ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ ﴾ [الانسان: ٦].

وقد تأتي (على) بمعنى (في)، كقوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفَّ لَةٍ مِّنَ أَهْلِهَا﴾ [القصص: ١٥]. وقد تأتى بمعنى (عن) كقول الشاعر:

<sup>(</sup>۱) «الرضى» ۱/ ۲۶.

## لعمر الله أعجبني رضاها

# اذا رضيــت علــيّ بنــو قشيـــر

الى غير ذلك مما سيأتي بيانه.

ومذهب جمهور البصريين أنّ حروف الجر لا ينوب بعضها عن بعض، الاّ شذوذاً أما قياساً فلا. وما أوهم ذلك فهو مؤول، أمّا على التضمين، أو على المجاز، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلاَّصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلتَّخْلِ ﴾ [طه: ٧١]. فأن الكوفيين ذهبوا الى أنّ (في) بمعنى (على)، وذهب البصريون الى أنه ليس بمعنى (على)، ولكن شبه المصلوب لتمكنه من الجذع بالحال في الشيء فهو من باب المجاز.

وأمّا على شذوذ إنابة كلمة عن اخرى(١).

قالوا ولا تصح إنابة حرف عن حرف كما لا تنوب حروف النصب والجزم عن بعضها<sup>(۱)</sup>.

ثم لو كان ذلك قياساً لصحّ أنْ تقول (سرت الى زيد)، وأنت تريد (معه)، وأن تقول (زيد في الفرس) وأنت تريد عليه، وأن تقول (رويت الحديث بزيد) وأنت تريد عنه، ونحو ذلك مما يطول ويتفاحش (٣).

والحق أنّ الاصل في حروف الجر أنْ لا ينوب بعضها عن بعض، بل الأصل أنْ لكل حرف معناه واستعماله، ولكنْ قد يقترب معنيان أو أكثر من معاني الحروف. فتتعاور الحروف على هذا المعنى.

وايضاح ذلك أنّ حرف الجر في العربية قد يستعمل لأكثر من معنى، (من) مثلا تستعمل لابتداء الغاية، وللتبعيض، ولبيان الجنس، وللتعليل وغيرها.

<sup>(</sup>١) انظر المغني ١/ ١١١، التصريح ٢/ ٤-٦، حاشية الخضري ١/ ٢٢٨-٢٢٩.

<sup>(</sup>٢) المغنى ١/ ١١١، حاشية الخضري ١/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٣) الخصائص ٢/ ٣٠٨ وانظر الفروق اللغوية ١٣–١٤، ابن يعيش ٨/ ١٥.

و(الباء) تستعمل للالصاق، والاستعانة والتعويض، والتعليل وغيرها.

و(اللام) للملك والاستحقاق، ولانتهاء الغاية، والتعليل وغيرها.

و(في) للظرفية والتعليل، وغير ذلك من المعاني.

وقد تقترب المعاني من بعضها، أو يتوسع في استعمال المعنى، فيستعمل بعضها في معنى بعض، أو قريب منه، فمثلا قد يتوسع في معنى الالصاق بالباء، فيستعمل للظرفية فتقول: أقمت بالبلد وفي البلد، ولكن يبقى لكل حرف معناه واستعماله المتفرد به، ولا يتماثلان تماماً.

وقد يتسع المتكلم في كلامه العادي غير المتعمّل، أو المقصود، فيوقع الحروف بعضها موقع بعض من دون قصد إلى معنى معين، أو اختلاف ما، فنحن نقول في الدارجة (رحت له) و(رحت عليه)، وهو محض أداء معنى عام، لا يقصد المتكلم فرقاً بين له، وعليه.

ونقول في الدارجة (رحب عَ الشط) أي على الشط أي النهر، و(رحت للشط)، ولا فرق بينهما في ذهن المتكلم سوى أداء المعنى العام.

ونقول في الدارجة (جه علّي وكلمني)، ونقول (جاني) والمعنى جاء اليّ، وجاءني، ولا يقصد المتكلم فرقاً بين الاستعمالين.

فالمتكلم غير المتعمل يتكلم غالباً بأقرب شيء الى لسانه، مما يؤدي المعنى.

فالحروف كما نرى في العامية قد ينوب بعضها عن بعض، في الاستعمال، فنستعمل (على) لانتهاء الغاية، وكذلك اللام و(الي) بلا نظر الى فرق في المعنى.

ولا يصح أن نقول انه لو كانت (على) تنوب عن (الى) أو تستعمل بمعنى (الى) لصحت نيابتها عنها دوما، فنقول (وضعت الكتاب الى الرف) بمعنى: على الرف، فانّ اللغة العامية، وإنْ كانت توقع الحروف بعضها موقع بعض، أو تستعمل للمعنى الواحد أكثر من حرف واحد، لا توقع الحرف موقع الحرف الآخر باطراد، فانّه يبقى

لعلى استعمالها ولـ (الى) استعمالها، وللام استعمالها الخاص بها، وهكذا بقية الحروف كما قلنا في (وضعت الكتابع الرف) ولا يقولون الى الرف، وللرف.

وهكذا شأن المتكلمين العرب الاوائل، فان المتكلم غير المتعمل قد يوقع حرفاً موقع حرف آخر في معنى ما، فيقول ذهبت له، واليه، ومررت به، وعليه، كما نقول الآن في لغتنا الدارجة (مرّيت بيه)، و(مرّيت عليه)، بمعنى (مررت به) أو عليه، من دون نظر الى معنى معين، أو الى فرق معين بين التعبيرين.

ومن هنا نرى استعمال الحرف لأكثر من معنى، وأداء المعنى الواحد باكثر من حرف.

والشاعر أيضاً قد يضطره شعره فيستعمل هذا الاستعمال من دونما حرج، أو نظر الى فرق بين استعمال حرف دون حرف آخر فان هذا سائغ دائر في بيئته.

ثم أنّ النيابة قياسية عند المتكلم بها في معنى معيّن يتعاور عليه حرفان أو اكثر، لا في استعمال الحرف مكان حرف آخر على وجه العموم.

ومن هنا يتبين لنا أنه لا مكان للرد الذي رد به قسم من النحاة، أنه لو كان يستعمل الحرف مكان حرف آخر لصح أنْ يقال (سرت الى زيد) وأنت تريد معه، وأن تقول (زيد في الفرس) وأنت تريد عليه، جاء في (الأصول): "واعلم أن العرب تسع فيها فتقيم بعضها مقام بعض اذا تقاربت المعاني، فمن ذلك (الباء) تقول: (فلان بمكة وفي مكة) وانما جازا معاً لانك اذا قلت: فلان بموضع كذا وكذا، فقد خبرت عن اتصاله والتصاقه بذلك الموضع، واذا قلت في موضع كذا فقد خبرت به (في) عن احتوائه إياة واحاطته به فاذا تقارب الحرفان، فان هذا التقارب يصلح للمعاقبة واذا تباين معناها لم يجز. ألا ترى أنّ رجلاً لو قال مررت في زيد، أو كتبت الى القلم، لم يكن هذا يلتبس به، فهذا حقيقة تعاقب حروف الخفض، فمتى لم يتقارب المعنى لم يجز» (۱).

<sup>(</sup>۱) «الاصول لابن السراج» (١/٥٠٥-٥٠٦).

وجاء في (الخصائص) في (باب استعمال الحروف بعضها مكان بعض): «وذلك انهم يقولون إنّ (الى) تكون بمعنى (مع) ويحتجون لذلك بقول الله سبحانه: ﴿مَنَّ أَنصَارِيَ اللهُ عز اسمه ﴿ وَلَأُصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ النَّخْلِ ﴾ [طه: ٧١] أي عليها. . وغير ذلك مما يوردونه.

ولسنا ندفع أنْ يكون ذلك كما قالوا، لكنّا نقول: إنه يكون بمعناه في موضع دون موضع على حسب الاحوال الداعية اليه والمسوغة له، فأمّا في كل موضع، وعلى كل حال فلا. ألا ترى أنّك إنْ أخذت بظاهر هذا القول غفلاً، هكذا لا مقيداً لزمك عليه أن تقول (سرت الى زيد) وأنت تريد معه، وأن تقول: (زيد في الفرس) وأنت تريد عليه، و(زيد في عمرو) وأنت تريد عليه في العداوة، وأن تقول: (رويت الحديث بزيد) وأنت تريد عنه ونحو ذلك مما يطول ويتفاحش»(۱).

فالامر كما ذكره ابن جني وكما أوضحناه، ليس المقصود به النيابة المطلقة.

وهذا كله في الكلام الفصيح.

غير أنّ هناك بعض اختلاف في الكلام الذي يتعمله صاحبه، ويتفنن فيه، فانه في الكلام الفني قد يختار المتكلم حرفاً على حرف، أو لفظاً على لفظ، لأداء معنى معين، أو لدلالة معينة، وربما لم يستعمل الحرفين في معنى واحد، كما يستعمله المتحدثون في امورهم اليومية، أو قد يكون المعنى الذي يستعمله في حرف، مختلفاً عن مشابهه الذي يستعمله في حرف آخر، فالظرفية التي يستعملها بالباء تختلف عن الظرفية التي يستعملها براياء، وهكذا.

<sup>(</sup>۱) الخصائص ۲/۳۰۷-۳۰۸.

أو قد يخص الحرف باستعمال معين أو بدلالة معينة، مما استعملته اللغة وهذا واضح في الاستعمال القرآني، فقد يخص اللفظ باستعمال معين، فانه مثلاً خص لفظ (العيون) بالعيون الجارية و(الأعين) خصها بمعنى الباصرة، أو بمعنى الرعاية، قال تعالى: ﴿ تَجْرِى بِأَعْدُنِنا ﴾ [القمر: ١٤] وخص لفظ (الصوم) بمعنى الصمت، و(الصيام) بالعبادة المعروفة وغير ذلك من الاختصاصات.

وهذا الاستعمال الفني هو الذي يدفع اللغة إلى امام فيجعلها اكثر دقة، وتخصصاً، وغناء ونماء لا الاستعمال العامى الساذج غير المخصص ولا الدقيق.

ونعود الى نيابة الحروف، فنقول ما سبق أنْ قلناه: إنّ الاصل ألاّ تنوب حروف الجر بعضها عن بعض، بل إبقاؤها على أصل معناها ما أمكن، فان لم يكن ذلك ففي الاتساع وعدم التكلف مندوحة، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واعلى أنه اذا امكن في كل حرف يتوهم خروجه عن أصله، وكونه بمعنى كلمة أخرى أو زيادته أن يبقى على اصل معناه الموضوع هو له، ويضمن فعله المعدى به معنى من المعاني، يستقيم به الكلام فهو الأولى بل الواجب»(۱).

 <sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۲/ ۲۸۲).

### التضمين

ذكرنا أنة قد ينوب حرف عن حرفٍ لأداء معنى معيّن، ولكنّ الأصل عدم النيابة بل إبقاء الحرف على أصل معناه.

ولسنا نذهب مذهب من يجعل نيابة الحروف عن بعضها هي الاصل، وأنّ الحرف الواحد يقع بمعنى عدة حروف بصورة مطردة.

ف (من) مثلاً تأتي عندهم بمعنى على، وبمعنى عن، وبمعنى في، وبمعنى الباء، وبمعنى عند.

و(الباء) تأتي بمعنى من، وبمعنى عن، وبمعنى على، وبمعنى الى، وبمعنى مع.

و(الي) تأتي بمعنى اللام، وفي، ومن، وعند، وغير ذلك.

والصواب أنّ كثيراً منه أو أكثره خارج على التضمين.

ومعنى (التضمين) إشراب لفظ معنى لفظ فيعطونه حكمه، وفائدته أن تؤدّي كلمة مؤدَّى كلمتين، كقولهم (سمع الله لمن حمده) أي استجاب فعدى (يسمع) باللام وإنّما اصله أن يتعدى بنفسه مثل ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [ق: ٢٤]، وكقول الفرزدق:

كيف تراني قالباً مجنّي قد قتل الله زياداً عنّي أي صرفه عنى بالقتل<sup>(۱)</sup>.

وجاء في (حاشية السيد الجرجاني على الكشاف): «التضمين أن تقصد بلفظ فعل معناه الحقيقي ويلاحظ معه معنى فعل آخر يناسبه، ويدل عليه بذكر شيء من متعلقاته، كقوله (أحمد اليك فلانا) لاحظت فيه مع الحمد معنى الانهاء، ودللت عليه بذكر صلته، أعنى (إلى) اي أنهى حمده اليك.

<sup>(</sup>۱) انظر المغنى (۲/ ۱۸٦ - ۱۸۸ .

وفائدة التضمين اعطاء مجموع المعنيين فالفعلان مقصودان معاً قصداً وتبعاً»(١).

وجاء في الكشاف في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْدُعَيْنَاكَ عَنْهُمْ ﴾ [الكهف: ٢٨]: «يقال عداه اذا جاوزه ومنه قولهم عدا طوره...وإنّما عدّي بـ(عن) لتضمّن (عدا) معنى (نبا) و(علا) في قولك نبتْ عنه عينه، وَعَلَتْ عنه عينه، اذا اقتحمته ولم تعلق به.

فان قلت: ايّ غرض في هذا التضمين؟ وهلاّ قيل: ولا تعدُهم عيناك، أو لا تعلُ عيناك عنهم؟.

قلت: الغرض فيه اعطاء مجموع معنيين، وذلك أقوى من اعطاء معنى فذّ، ألا ترى كيف رجع المعنى الى قولك ولا تقتحمهم عيناك مجاوزين الى غيرهم، ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواۤ أَمْوَلَهُمْ إِلَىٰ آَمْوَلِكُمْ ۖ [النساء: ٢] اي ولا تضمّوها اليها آكلين لها(٢).

وجاء في (الخصائص): «اعلم أنّ الفعل اذا كان بمعنى فعل آخر، وكان أحدهما يتعدى بحرف، والآخر بآخر، فانّ العرب قد تتسع فتوقع أحد الحرفين موقع صاحبه إيذاناً بأن هذا الفعل في معنى ذلك الآخر، فلذلك جيء معه بالحرف المعتاد مع ما هو في معناه وذلك كقول الله عزّ اسمه: ﴿ أُمِلَّ لَكُمُ لَكُمُ لَيْلَةً الصِّيامِ الرَّفَ إِلَى فِسَآبِكُمْ ﴾ في معناه وذلك كقول الله عزّ اسمه: ﴿ أُمِلَّ لَكُمُ اللهُ الصِّيامِ الرَّفَ إِلَى فِسَآبِكُمْ اللهُ المرأة، وإنّما تقول رفثت بها، لكنه لما كان الرفث هنا في معنى الافضاء وكنت تعدي أفضيت بـ (إلى)، كقولك (أفضيت الى المرأة)، جئت بـ (إلى) مع الرفث، إيذاناً وإشعاراً إنّه بمعناه "(").

وجاء في (امالي ابن الشجري) في قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفتح: ٢٤] أنّ الجاري على السنتهم ظفرت به وأظفرني الله به، ولكن جاء أظفركم عليهم (٤٠).

<sup>(</sup>۱) حاشية الجرجاني (۱/۹۷).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/۲۵۷).

<sup>(</sup>٣) الخصائص (٣٠٨/٢).

<sup>(</sup>٤) امالي ابن الشجري (١٤٨/١).

فللتضمين غرض بلاغي لطيف، وهو الجمع بين معنيين بأخصر أسلوب، وذلك بذكر فعل وذكر حرف جر يستعمل مع فعل آخر، فنكسب بذلك معنيين: معنى الفعل الأول ومعنى الفعل الثاني، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَنَصَرْنَكُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كُذَّبُوا ﴾ [الأنبياء: ٧٧]. فقد ذهب قوم إلى أنّ (من) ههنا بمعنى (على)، وهذا فيه نظر، فأنّ هناك فرقاً في المعنى بين قولك (نصره منه) و(نصره عليه) فالنصر عليه يعني التمكن منه والاستعلاء عليه والغلبة، قال تعالى: ﴿ وَيُحْزِهِمْ وَيَصُرَّكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ١٤]، وقال: ﴿ فَأَنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِينَ ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، أي مكنًا منهم، وليس هذا معنى نصره منه.

أما (نصرناه منهم) فانه بمعنى نجيناه منهم، أو منعناه منهم، قال تعالى: ﴿ وَيَكَفُّوهِ مَن يَنصُرُ فِي مِنَ اللَّهِ إِن طَرَهُمُ مُ الله ، بل من ينجيني ينصُرُ فِي مِن الله الله ، بل من ينجيني ويمنعنى منه ؟ .

وقد تقول: ما الفرق بين قولنا ﴿ونجيناه من القوم﴾ وقولنا ﴿نصرناه من القوم﴾؟ والجواب أن التنجية تتعلق بالناجي فقط، فعندما تقول ﴿نجيته منهم﴾ كان المعنى أنّك خلّصته منهم، ولم تذكر أنك تعرضت للآخرين بشيء، كما تقول (أنجيته من الغرق) ولا تقول (نصرته من الغرق)، لأنّ الغرق ليس شيئاً يُنتصف منه.

اما النصر منه ففيه جانبان في الغالب: جانب الناجي، وجانب الذين نُجِّي منهم، فعندما تقول (نصرته منهم) كان المعنى أنك نجيته وعاقبت اولئك، أو أخذت له حقّه منهم.

وهذه فائدة التضمين ففيه كسب معنيين في تعبير واحد معنى الفعل المذكور والفعل المحذوف الذي ذكر شيء من متعلقاته.

وللتضمين صور أخرى، فقد يضمن فعل متعدِّ معنى فعل لازم كقوله تعالى: ﴿ فَلْيَحُدُرِ ٱلَّذِينَ يُعَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ [النور: ٦٣] فإنّ (خالف) فعل متعد يقال: (خالف أمره) ولا يقال: (خالفت عن أمره) ولكن ضمّن معنى الابتعاد والخروج والانحراف، كأنه قال: فليحذر الذين يبتعدون عن أمره، أو ينحرفون عن أمره.

وقد يضمّن فعل لازم معنى فعل متعدّ، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ ٱلنِّكَاجِ﴾ [البقرة: ٢٣٥] لأنّ (عزم) فعل لازم، وقد ضُمّن معنى (ولا تنووا)(١).

والعدول الى طريقة ما في التعبير بأقصر طريق، ظاهرة من ظواهر العربية، من ذلك ما مر في المفعول المطلق من ذكر فعل وذكر مصدر فعل آخر، يلاقيه في الاشتقاق معه، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَبَتَلَ إِلَيْهِ بَبْتِيلًا ﴾ [المزمل: ٨] فقد جمع معنيي: التبتل والتبتيل، أي التدرج والكثرة في آن واحد، ومنه ما ذكرناه في قوله تعالى: ﴿ وَالدَّعُوهُ خُوفًا وَطَمَعًا ﴾ [الأعراف: ٥٦] فقد كسبنا باستعمال المصدر بدلاً من اسم الفاعل معنى الحالية، والمفعول لأجله، والمفعولية المطلقة، بخلاف ما لو قال (أدعوه خائفين) فإنه ليس فيه إلاّ معنى الحالية، كما مر ذكر ذلك مفصلاً.

أمّا من حيث قياسية التضمين وعدمها، فأمثل ما نذكره في هذا الباب قرار المجمع اللغوي القاهري في دور انعقاده الأول وهو:

«التضمين أنْ يؤدي فعل أو ما في معناه في التعبير مؤدىٰ فعل آخر، أو ما في معناه فيعطى حكمه في التعدية واللزوم.

ومجمع اللغة العربية يرى أنه قياسي لا سماعي، بشروط ثلاثة:

الأول: تحقيق المناسبة بين الفعلين.

الثاني: وجود قرينة تدل على ملاحظة الفعل الآخر، ويؤمن معها اللبس.

الثالث: ملاءمة التضمين للذوق العربي.

ويوصي المجمع ألاّ يلجأ الى التضمين إلاّ لغرض بلاغي(٢).

<sup>(</sup>۱) «انظر شرح الرضی» (۲/ ۳۰۲)، المغنی (۲/ ۵۲۱).

<sup>(</sup>۲) «النحو الوافي» (۲/۲۳).

## معاني حروف الجر

### الي

الأصل في (الى) أنْ تكون لإنتهاء الغاية، تقول: (جئت اليك) أي نهاية مجيئي إليك. قال تعالى: ﴿وَٱلْأَمْرُ لِلَيكِ ﴾ [النمل: ٣٣] اي منته اليك قال سيبويه: وأما الى فمنتهى الابتداء الغاية تقول من كذا الى كذا(١٠).

وجاء في (المقتضب): «وأما الى فانما هي للمنتهى ألا ترى أنّك تقول: ذهبت الى زيد، وسرت الى عبدالله ووكلتك الى الله»(٢).

وإذا دلّت قرينة على عدم دخول ما بعدها فيما قبلها، كقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَتِمُواْ ٱلصِّيَامَ إِلَى النّبِلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧] فانّ الليل لا يدخل في الصيام، أو على الدخول كقولك (قرأت القرآن من أوّله الى آخره) فإنّ آخر القرآن داخل في القراءة، وكقولك (صمت رمضان من أوله الى آخره) فإنّ آخره داخل في الصيام، فهو كذلك والاّ فانّ الاكثر عدم دخول ما بعدها فيما قبلها، لأنّ الاكثر عدم الدخول فيما دلّت عليه القرائن (٣).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «والاكثر عدم دخول حدّي الابتداء والانتهاء في المحدود، فاذا قلت: اشتريت من هذا الموضع الى ذلك الموضع، فالموضعان لا يدخلان ظاهراً في الشرى. ويجوز دخولهما فيه مع القرينة»(٤).

وذكر النحاة لها معاني ترجع في حقيقتها الى معنى الانتهاء منها:

الصعية: وقد جعلوا منها قوله تعالى: ﴿ مَنْ أَنصَارِينَ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [الصف: ١٤]

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۲/۲۱۰).

<sup>(</sup>٢) «المقتضب» (٤/ ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ٧٤).

<sup>(</sup>٤) «شرح الوضى» (٢/ ٣٥٩).

والتحقيق إنها بمعنى الانتهاء، أي من يضيف نصرته إيّاي الى نصرة الله (۱)، تقول: (من ينصرني إلى خالد) أي من يضيف نصرته الى نصرة خالد، وهي قريبة المعنى من (مع) غير أنها تختلف عنها، فأنت تقول (من ينصرني مع خالد) وقد تريد بذلك من يضيف نصرته الى نصرة خالد، أي أنْ يتصاحبا في نصرتي، أو تريد أنّ خالداً مطلوب أن يُنصر معك، والمعنى من ينصرني وخالداً، أي من ينصرني وينصر خالداً؟.

ويحتمل قولك (من ينصرني إلى خالد) معنى آخر هو (من ينصرني حتى أصل آلى خالد) كما تقول (من ينجيني إلى خالد؟) و(من يمنعني إلى خالد؟) إي ينتهي المنع الى خالد.

وعلى هذا يكون معنى الآية: من أنصاري حتى ننتهي الى الله؟ وتحتمل معنى آخر هو (من انصاري في دعوتي إلى الله).

وذكر أنهًا تكون بمعنى (في) وجعلوا منه قوله:

إلى الناس مطليّ به القار أجرب

فلا تتركنتي بالوعيد كأنني أي أي في الناس.

قيل والأولى أنْ تكون على بابها على تضمين معنى مبغض الى الناس. قيل: ولو صحّ مجيء (إلى) بمعنى (في) لجاز (زيد الى الكوفة (٢)) بمعنى في الكوفة.

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «والوجه أنها بمعناها وذلك لانّ معنى (مطلى به القار أجرب) مكرّه مبغّض، والتكريه يعدي بـ (الى). قال تعالى: ﴿ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ ﴾ [الحجرات: ٧] حملًا على التحبيب المضمن معنى الإمالة. قال تعالى: ﴿ حَبَّ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ ﴾ [الحجرات: ٧] (٣).

<sup>(</sup>١) «شرح الدماميني على المغني» (١٦٢/١) وانظر الخصائص ٧/ ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/٧٥).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي» (٢/ ٣٥٩).

وهو أولى من الرأي الاول، فان هناك فرقاً بين قولك: (كأنني في الناس مطلى به القار أجرب)، وقولك (كأنني الى الناس مطلي به القار أجرب) فه (في) لا تدل إلا على أنّه بينهم على هذه الحال، أما الثانية فمعناها انني ابدو اليهم كأنني كذلك، وينظرون الي كأنني كذلك، ففيها معنى النفرة. فأنت تقول (هي فيهن فحمة) بمعنى انها بينهن كالفحمة وليس فيه أنّهن يبغضنها، فاذا قلت: (هي اليهن فحمة) كان المعنى انها تبدو لهن كالفحمة، أي يرينها غير جميلة، أو بمعنى انها بالنسبة اليهن كالفحمة، أي إذا قيست اليهن كانت كالفحمة، وكذلك قولك (هي اليه شمس) أي تبدو اليه كذلك أي يراها جميلة أو على معنى أنها اذا قيست اليه كانت كالشمس.

قيل وقد تأتي بمعنى (من) كقوله:

تقول وقد عاليت بالكور فوقها أيسقَى فلا يَروى اليّ ابن أحمرا أي منّي (١).

وقيل بل المعنى (فلا يروى ظمؤه التي) (٢) أي يبقى ظامئاً إليها فلا يروى، وهو أُولى وذلك أنك تقول (هو لا يروى من هذا الماء) أي أنه لا يرويه بمعنى أنه مهما شرب منه فلا يزال غير مرتو. أما قولك (هو لا يروى الى هذا الماء) ففيه معنى الشوق اليه. تقول (هو لا يروى من ماء البحر) بمعنى أنّ ماء البحر لا يروي الظمآن، وأنه كلما شرب منه إزداد ظمأ وطلباً للماء، ولا تقول (هو لا يروى إلى ماء البحر) لان المعنى عند ذاك يكون: هو لهِفٌ الى هذا الماء متشوق إليه، لا ينقطع ظمؤه إليه ولا لهفته له.

وأصل المعنى هو الانتهاء، تقول (ملت اليه) و(ملت منه) ففي الأول يكون المعنى نهاية الميل إليه أي أحببته، وتقول (ملت الى هذا المكان) أي عرّجت عليه.

أمّا (ملت منه) فمعناه أنّ مبتدأ الميل كان منه، وملت عنه أي إنحرفت عنه.

<sup>(</sup>١) المغنى ١/٧٥.

<sup>(</sup>٢) «شرح الدماميني على المغنى» (١٦٣/١).

وتقول (ظمئت إليه) أي كان الظمأ منتهياً إليه بمعنى أردته. وتقول: (لا أظمأ إليه) أي أريده و(لا أظمأ منه) أي يأتي منه ظمأ إليَّ كما تقول: أنا لا أظمأ من الطعام الملح، ولا أظمأ من السمك، أي لا يكون سبباً في ظمئي.

وهكذا بقية معاني هذا الحرف، فاتها لا تكاد تخرج عن معنى الانتهاء، والأولى كما ذكرنا إبقاء الحرف على أصل معناه ما أمكن.

### الباء

معنى الباء الرئيس هو الالصاق، وما ذكر لها من معان أخرى تحمل هذا المعنى، قال سيبويه: «وباء الجر إنّما هي للالزاق والاختلاط، وذلك قولك خرجت بزيد ودخلت به وضربته بالسوط، ألزقت ضربك أيّاه بالسوط.

فما اتسع من هذا في الكلام فهذا أصله"(١).

قيل: ولا يفارقها هذا المعنى (٢).

والالصاق حقيقي ومجازي، فمن الالصاق الحقيقي. قولك (أمسكت بمحمد) «اذا قبضت على شيء من جسمه، أو على ما يحبسه من يد، أو ثوب، أو نحوه.

ولو قلت (أمسكته) إحتمل ذلك، وأنْ تكون منعته مَن التصرف"(٣).

ومنه قولك تعلقت به، وتشبثت به، والتصقت به.

ومن الالصاق المجازي قولك (بخل به) أي التصق بخله به، وتعلّق به إذا كان التعلق معنوياً، ورأفت به أي ألتصقت رأفتك به.

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۲/ ۳۰۶).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١٠١/١).

<sup>(</sup>٣) المغنى ١٠١/١، «شرح ابن يعيش» (٢/ ٢٢).

ومن التوسع في الالصاق قولك (مررت به) بمعنى الصقت مروري بمكان يقرب منه (۱)، وليس على معنى أنك الصقت نفسك به في مرورك، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَرُّواً بِهِمْ يَنْغَامَزُونَ ﴾ [المطففين: ٣٠] أي قريباً منهم.

ومن معانيها الاستعانة، نحو قطعت بالسكين وكتبت بالقلم(٢)، ومنه قوله تعالى:

﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّارِ وَٱلصَّلَوٰةَ ﴾ [البقرة: ٤٥] وفيها معنى الالصاق كما هو بيّن.

ومنها المصاحبة، كقوله تعالى: ﴿ دَّخَلُواْ بِالْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُواْ بِهِ ﴾ [المائدة: ٦١]، وإشترى الدار بالآتها، وفيها معنى الالصاق والاختلاط ومنه قوله تعالى: ﴿ اَهْبِطْ بِسَلَامِ ﴾ [هود: ٤٨] (٣).

قالوا وللتعدية نحو ذهبت به، ودخلت به، وخرجت به، قالوا هي في معنى أذهبته وأدخلته، وأخرجته (٤).

وذهب قوم الى أن بين التعديتين فرقاً، فإنّك إذا قلت (ذهبت بزيد) كنت مصاحباً له في الذهاب(٥).

جاء في (الكشاف): «فإن قلت: أيّ فرق بين تعدية (ذهب) بالباء وبينها بالهمزة؟.

قلت: اذا عدي بالباء فمعناه الاخذ والاستصحاب، كقوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُواْ بِهِـ، ﴾ [يوسف: ١٥] وأما الاذهاب فكا لإزالة» (٢).

<sup>(</sup>١) أنظر المغنى (١/ ١٠١).

<sup>(</sup>۲) «الاصول» (۱/۵۳)، «المقتضب» (۱/۳۹)، «شرح ابن يعيش» (۲/۲۲).

<sup>(</sup>۳) المغني (۱۰۳/۱)، "شرح الرضي" (۳۲۳/۲)، "شرح ابن يعيش" (۲۲/۲).

<sup>(</sup>٤) المغني (١٠٢/١).

<sup>(</sup>٥) المغنى (١٠٢/١).

 <sup>(</sup>٦) «الكشاف» (١/ ٣٨٨) «وانظر التفسير الكَّبَيَّرُ» (٢/ ٢٧).

وهو الصواب فيما نرى، فانّك اذا قلت (أدخلت محمداً على الامير) جاز أنك دخلت معه وجاز أنك لم تدخل معه، وأما قولك: (دخلت به) ففيها معنى المصاحبة، ومنه قول الاستاذ (أدخلت الطالب الصف) أو (أخرجته منه) فهو يحتمل الدخول معه، وعدم الدخول، وأما قولك (دخلت به) و(خرجت به)، فليس فيه إلاّ معنى المصاحبة.

ومنها الظرفية (١) كَفُوله تعالى: ﴿ لَا أُقْسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ وَأَنتَ حِلُّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ [البلد: ١-٢]، وقوله ﴿ إِذْ أَنتُم بِالْعُدُوقِ ٱللَّيْنَا وَهُم بِالْعُدُوقِ ٱلْقُصْوَىٰ ﴾ [الانفال: ٤٢]، وقوله: ﴿ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخْضٍ بِاللَّيْلِ وَسَارِبُ بِالنَّهَارِ ﴾ [الرعد: ١٠] وقوله: ﴿ إِنَكَ بِاللَّوادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوَى ﴾ [طه: ١٢] وقوله: ﴿ إِنَكَ بِاللَّوادِ ٱلمُقَدَّسِ طُوَى ﴾ [طه: ١٢]

وفيها معنى الالصاق كما سنوضح ذلك في الفرق بين ظرفية الباء وظرفية (في).

ومنها المقابلة، والعوض، كقوله تعالى: ﴿ أَتَسَـٰ تَبْدِلُونَ ٱلَّذِى هُوَ أَدْنَ بِالَّذِى هُوَ الْمَارَوُا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيَا خَيْرٌ ﴾ [البقرة: ٦١] ونحو (اشتريته به) و(بدلته به)، وقوله تعالى: ﴿ أَشْتَرُوا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيَا بَالْآخِرَةِ ﴾ [البقرة: ٨٦]، واشتريته بألف (٢).

وتكون الباء مع الذاهب، وفيها معنى الالصاق كأنّ الذي هو خير كان معهم فأخذوا مكانه الذي هو أدنى، ونحوه قولك (اشتريته بمائة) فالثمن كان معك فدفعته وأخذت بدله ما اشتريته، وقوله تعالى: ﴿ أَشَتَرُوا الْحَيَوْةَ الدُّنيا بِالْآخِرَةِ ﴾ [البقرة: ٨٦] فكان الآخرة كانت معهم قريبة منهم، وفي متناول أيديهم، ولكن أعطوها واشتروا بها الدنيا، وفيها كلها معنى الالصاق واضح.

ومنها البدل كقوله:

شنوا الاغارة فرسانا وركبانا

فليت لي بهم قوماً إذا ركبوا

<sup>(</sup>۱) المغنى (۱/ ۱۰٤)، «شرح الرضى على الكافية» (٣٦٣/٢).

<sup>(</sup>٢) المغني (١٠٤/١). «شرح الرضي» (٣٦٣/٢).

وقوله ﷺ: «ما يسرني بها حمر النعم» أي بدلها (١١).

وهو قريب من المعنى السابق.

ومنها السببية، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَيِّغَاذِكُمُ ٱلْعِجْلَ ﴾ [البقرة: ٥٤] (٢)، وقوله: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ ﴾ [المائدة: ١٣] وسنبحث معنى السببية بالباء واللام وغيرهما في مكان لاحق من هذا الباب.

مَ قَالُوا وَمِنَ مَعَانِيهَا المَجَاوِزَةَ، كَ (عَنَ) وَجَعَلُوا مِنْهُ قُولُهُ: ﴿ سَأَلَ سَآيِلٌ بِعَذَابِ وَاقِعِ ﴾ [المعارج: ١] بدليل قوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَ عَنْ أَنْبَآيِكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٢٠] قوله: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ فَسْتَلُ بِهِ مَخْبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٥٩].

جاء في (المخصص): «فمهما رأيت الباء بعدما سألت، أو ساءلت، أو ما تصرّف منهما فاعلم أنها موضوعة موضع عن»(٣).

وجعلوا منه في غير السؤال قوله تعالى: ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْنَنِهِم ﴾ [الحديد: ١٢] وقوله: ﴿ وَيَوْمُ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَآءُ بِٱلْغَمْنِمِ ﴾ [الفرقان: ٢٥] وانكر البصريون هذا المعنى.

أما ما قاله صاحب المخصص من أنّ كلّ باء بعد سأل وما تصرّف منه بمعنى (عن) ففيه نظر، فقوله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابِ وَاقِعْ ﴾ [المعارج: ١] ليس بمعنى عن عذاب، فهناك فرق بين سأل به وسأل عنه، ولا مجال للاستدلال بقوله تعالى ﴿ يَسْتَكُونَ عَنْ أَنْسَاعِكُمْ مُ الله الله وسأل عنه، ولا مجال للاستدلال بقوله تعالى ﴿ يَسْتَكُونَ عَنْ أَنْسَاعَةِ ﴾ [النازعات: ٢٢] ونحو ذلك فان المعنى مختلف.

<sup>(</sup>۱) المغنى (۱/ ۱۰٤).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١٠٣/١).

<sup>(</sup>٣) «المخصص» (١٤/ ٦٥).

<sup>(</sup>٤) أنظر المغني (١/٤/١)، «شرح ابن عقيل» (١/ ١٣١)، «الهمع» (٢/ ٢٢).

فان السائل في قوله تعالى: ﴿ سَأَلُ سَآئِلٌ بِعَذَابِ وَاقِع ﴾ لم يسأل عن العذاب وموعده كما سأل عن الساعة وعن الانباء، وسبب نزول الآية أنّ النضر بن الحارث قال: ﴿ إِن كَانَ هَنذَا هُوَ ٱلْحَقّ مِنْ عِندِكَ فَأُمّطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَّكَآءِ أَوِ ٱثْتِنَا بِعَذَابٍ ٱلِيهِ ﴾ هنذا هُو ٱلْحَقّ مِنْ عِندِكَ فَأَمّطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّن السَّكَآءِ أَوِ ٱثْتِنَا بِعَذَابٍ ٱليه وطلبه [الأنفال: ٣٢](١) فانزل الله تعالى: ﴿ سَأَلُ سَآئِلُ بِعَذَابٍ وَاقِع ﴾ أي دعا بالعذاب لنفسه، وطلبه لها، ولم يسأل عن العذاب وموعده. ف (سأل به) معناه (دعا به وطلبه). جاء في (الكشاف) في هذه الآية: «ضُمّن (سأل) معنى (دعا) فعدّي تعديته كأنّه قيل دعا داع بعذاب واقع من قولك: دعا بكذا اذا استدعاه وطلبه، ومنه قوله تعالى: ﴿ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلّ فَنكِكَهَةٍ ﴾ [الدخان: ٥٥](٢).

وأما سأل عنه فمعناه بحث عنه، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ فَسُكُلَّ بِهِ وَامْ سأل عنه بِهِ وَاعْتَنِي بِهِ وَاشْتَعْلَ بِهِ، وَسأل عنه كقولك بحث عنه وفتش عنه ونقّر عنه (٣).

وأما قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْمَانُ فَسَنَلْ بِهِ، خَبِيرًا ﴾ فيحتمل أنّ المعنى فاسأل خبيراً به، أي سل «عنه رجلاً عارفاً يخبرك برحمته أو فسل رجلاً خبيرًا به وبرحمته»(٤).

وأما قوله تعالى ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْسَٰدِهِم ﴾ فليس على معنى المجاوزة والله أعلم لأنّ معنى (عن أيمانهم) مبتعد عن أيمانهم، وليس هناك دليل عليه في هذه الآية، بل الاقرب، أنّ النور قريب من اليمين أو مختلط باليمين، لا مبتعد عنها، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيمِينِكَ يَنْمُوسَىٰ ﴾ [طه: ١٧].

واما قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمَرِمِ ﴾ [الفرقان: ٢٥] فليس على المجاوزة ايضا والله أعلم. فإنّ هناك فرقاً بين قولك (انشقت التربة عن النبتة) و(انشقت التربة بالنبتة)

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/۲۷).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۳/۲۲۷).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/٤١٣).

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (٢/٢١٤).

فمعنى الاول، أنّها انكشفت عن النبتة، ومعنى الثاني أنّها انشقت بسببها، قال تعالى: ﴿ يُومَ تَسْقَقُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ﴾ [ق: ٤٤] أي تنكشف عنهم فانّهم كانوا تحتها فتشقّق عنهم، وليس ذلك معنى (تشقّق بهم) فأنت إذا قلت (تشقّق بهم) فهو إما بسببهم، واما أن تنشق وهم بها، تقول (انشقت به الارض) و(انشقت عنه الارض) فانشقت عنه اذا كان تحتها، وانشقت به اذا كان عليها، فقولك (تشقق السماء عن الغمام) معناه: أنّ الغمام كان داخلاً في السماء، وكانت السماء تغطيه وتحجبه، كما تقول (انشقت عنه الارض)، وأمّا قولك (انشقت به السماء) فمعناه أنّ الغمام عليها وتتشقق بوجوده، كما تقول انشقت به الارض، والمعنى -والله أعلم- أنها تشقق ممتلئة بالغمام، وذهب الزمخشري إلى به الارض، والمعنى -والله أعلم- أنها تشقق ممتلئة بالغمام، وذهب الزمخشري إلى أنها بمنزلتها في شققت السنام بالشفرة على أنّ الغمام جُعل كالآلة التي يشق بها(۱).

والمعنى ما ذكرته والله أعلم.

قالوا وتكون بمعنى على وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ مَنْ إِن تَأْمَنُهُ بِقِنِطَارِ ﴾ [آل عمران: ٧٥] بدليل قوله تعالى: ﴿ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا كُمَّ أَمِنتُكُمْ عَلَيْ أَخِيهِ مِن قَبَلُّ﴾ [يوسف: ٦٤] وقول الشاعر:

أربّ يبول الثعلبان برأسه.

بدليل تمامه:

لقد هان من بالت عليه الثعالب(٢).

والحق أنّ المعنى مختلف، فقولك (امنته به) يختلف عن قولك (امنته عليه) فقولك (لا آمنه عليك) معناه لا آمنه أن يحيف عليك أو يهجم عليك او يتعدى عليك وما الى ذلك ففيه معنى الاستعلاء والتسلط والعدوان.

<sup>(</sup>۱) المغنى (۱/ ۱۰٤)، "وانظر الكشاف" (۲/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/١٠٤-١٠٥).

وأما قولك (لا آمنه بدرهم) فمعناه لا آمنه من أن يتصرف به، أو يعبث به، لأنّ (على) تفيد الاستعلاء، و(الباء) تفيد الالصاق، والمعنى أنّه لا يلتصق أمنه بدرهم، بل ستفارقه أمانته ويتصرف به.

فأمنه عليه تستعمل للهجوم والاعتداء، وأمنه به تستعمل للتصرف كما ذكرنا، تقول: لا آمن بك الذئاب. لا آمن بك الذئاب.

ولذلك، -والله أعلم- استعمل القرآن (أمنه عليه) مع الاشخاص، و(أمنه به) مع الأموال. فقال: ﴿ قَالُواْ يَكَأَبَّانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَّا عَلَىٰ يُوسُفَ ﴾ [يوسف: ١١] وقال ﴿ هَلْ اَمَنْكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا حَكَما آمِنتُكُمْ عَلَىٰ آخِيهِ مِن قَبَلُ ﴾ [يوسف: ٦٤]. وقال في الاموال ﴿ ﴿ وَمِنْ اللَّهِ الْحَكَثُ مِنَ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَا يُؤدِّوهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنَ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَا يُؤدِّوهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنَ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَا يُؤدِّوهِ إِلَيْكَ ﴾ أهلِ الكيتَ من إن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَا يُؤدِّوهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَّنَ إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَا يُؤدِّوهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَن إِن تَأْمَنُهُ بِدِينَارِ لَا يَعْمَلُونَ عَلَى العدوان، وفي الثانية معنى التصرف، وإنْ كان يجوز أَنْ يقال (لا آمنه على هذا المال) بمعنى التسلط عليه والاستحواذ، وقيل إنّ معنى قولك أمنتك بدينار، أي وثقت بك فيه، وقولك: (أمنت عليه) أي جعلتك أمينا عليه، وحافظاً له»(١٠).

وأما البيت فانه كما ذكرنا قد يوقع الشاعر حرفًا موقع حرف آخر، ومع ذلك فالمعنى محتمل المغايرة فقوله (أرب يبول الثعلبان برأسه) كأنّه جعل رأسه وعاء بال فيه. وقوله (لقد هان من بالت عليه الثعالب) معناه: من علته الثعالب ببولها من فوق الى اسفل فكسته ايّاه.

قالوا وللتبعيض بمعنى (من) وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ ﴾ [الانسان: ٦] (٢) أي: منها، وقيل بل ضمن شرب معنى روي (٣).

<sup>(</sup>۱) «التفسير الكبير» (۸/١٠٠).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/٥٠١)، الهمع (٢١/٢).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/٥٠١).

وفيها معنى آخر، وهو أنّ الباء تفيد الالصاق، فقولك (يشربون بالعين) معناه أنّهم يكونون بها، كما تقول (أقمنا بالعين وأكلنا وشربنا بها) أي هم قريبون من العين يشربون منها، بخلاف قولك (يشربون منها) فانه ليس فيه نص على معنى القرب من العين، فقولك (أكلت من تفاح بستانك) لا يدلّ دلالة قاطعة على أنك كنت بالبستان، بل ربما حمل اليك.

فقوله (يشرب بها) يدل على أنّهم نازلون بالعين، يشربون منها، فهو يدل على القرب والشرب، فالتمتع حاصل بلذتي النظر والشراب بخلاف الاولى، جاء في (البرهان) ان «العين ههنا اشارة الى المكان الذي ينبع منه الماء لا الى الماء نفسه نحو (نزلت بعين) فصار كقوله: مكانا يشرب به»(١).

قالوا: وقد تأتي للغاية بمعنى الى، نحو قوله تعالى ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِيَ ﴾ [يوسف: ١٠٠]. قالوا: هي بمعنى إليّ، وقيل بل ضمن (أحسن) معنى (لطف) أي لطف بي (٢).

وثمة فرق بين أحسن اليه، واحسن به، فانّ معنى (أحسن اليه) قدم اليه إحساناً، أو صنع له إحساناً، اما (أحسن به) فمعناه وضع إحسانه به، ومن ذلك أنك تقول: أحسنت بعملك أي الصقت إحسانك بعملك ووضعته به، ولا تقول: أحسنت الى عملك، ولا احسنت إلى هذا إلاّمر الاّ على معنى آخر، وهو أنك قدمت اليه إحساناً وهو معنى مجازي.

فانّ الاحسان في (أحسن به) ألصق إذ إنّ فيه معنى الرعاية واللطف، قال تعالى: ﴿ وَأَحْسِن كُمّا أَحْسَنَ اللّهُ إِلَيْكُ ﴾ [القصص: ٧٧] وقال على لسان سيدنا يوسف (ع): ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِي ﴾ [يوسف: ١٠٠] ففي الثانية إحسان خاص يختلف عن الاول، فان الآية الاولى في عموم الخلق، واحسان الله الى الخلق إحسان عام يشترك فيه سيدنا يوسف

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (۳/ ۳۳۸–۳۳۹).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١٠٦/١).

وبقية الخلق، اما قوله (وقد احسن بي) فان فيه إحسانًا خالصاً ألصق من الاول اذ أخرجه من السجن وبوأه مكانة عالية وجاء اليه بأهله وما الى ذلك من العناية الربانية واللطف.

وتأتي للقسم قال تعالى: ﴿ ﴿ فَكَلَ أُقْسِمُ بِمَوْقِعِ ٱلنُّجُولِ ﴾ [الواقعة: ٧٥] وللقسم موضع خاص به نبحثه فيه باذن الله.

وتأتي للتجريد نحو قولهم (رأيت بمحمد أسداً) قالوا: أي برؤيته (١).

جاء في (جواهر الأدب) ان الباء تأتي للتجريد وهي التي تثبت لمدخولها صفة عظيمة، أما مدحاً أو ذما نحو (لقيت بزيد بحرًا) وبعمرو أسداً وبخالد سفيهًا، ومنه قوله:

لقيت به يوم العريكة فارساً على أدهم كالليل صبحه الفجر

كأنّ الباء تجرد مصحوبها عن غير هذه الصفة، مثبتة لها إيّاها كأنه منطبع، ومنجبل عليها أيْ ليست صفته إلاّ البحرية في الجود، والفروسية في الشجاعة»(٢).

وفي (شرح الدماميني على المغني) أنّ في باء التجريد قولين أحدهما انها للسبية كما قال المصنف فجردت من زيد أسداً مبالغة في كمال شجاعته، حيث بلغ أن ينتزع منه أسد. . . والثاني انها للظرفية، أي لقيت في زيد الاسد كذا قال الشيخ بهاء الدين السبكي قلت وقد عدّوا مثل قوله:

وشوهاء تعدو بي الى صارخ الوغى بمستلئم مثل العتيق المرجّل من التجريد والباء فيه للمصاحبة. (٣)

وكونها للظرفية أظهر فيما يبدو لي، وذلك أنّ قولك (رأيت بخالد أسدًا) معناه حلّ به أسد، كما تقول حلّ بالمكان ونزل به، فقد جردت خالداً من شخصه وجعلت بدله أسدًا، وهي على معنى الالصاق.

 <sup>(</sup>۱) «شرح الرضى على الكافية» (٢/٣٦٣).

<sup>(</sup>۲) «جواهر الادب» (۱۹).

<sup>(</sup>٣) «شرح الدماميني على المغني» (١/٢١٦).

وتأتي زائدة وذكروا لها مواطن، ومن مواطن زيادتها، زيادتها في:

فاعل فعل التعجب نحو: أكرم بخالد، وهذه فيها خلاف، وموطنها التعجب وستبحث في موطنها.

ومنها زيادتها في فأعل (كفى) نحو: ﴿ وَكَفَىٰ بِأَللَّهِ شَهِيدًا ﴾ [النساء: ٧٩] و﴿ وَكَفَىٰ بِأَللَّهِ حَسِيبًا ﴾ [الأحزاب: ٣٩] وهذه الزيادة غالبة، قال الزجاج: «دخلت لتضمن كفى معنى اكتف، وهو من الحسن بمكان...ويوجب قولهم: (كفى بهند) بترك التاء...ولا تزاد في فاعل كفى التي بمعنى أجزأ، أو أغنى، ولا التي بمعنى وقى.

والاولى متعدية لواحد كقوله:

قليل منك يكفيني ولكن قليلك لا يقال له قليل ولكن والثانية متعدية لاثنين، كقوله تعالى: ﴿ وَكَفَى اللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الل

وعلى هذا هي لا تزاد في فاعل كفى باطّراد، فلا تزاد في نحو قولك (يكفيني قليل من الماء)، ولا في نحو (كفائي محمد هذا الامر)، ولا نحو (كفاك علم محمد)، وإنّما تزاد لتضمن كفى معنى اكتف، كما قال الزّجاج على معنى هو يكفيك عن غيره.

واكثر ما يكون ذلك لدلالة على التعجب، نحو (كفى به فارساً) و(كفى به شاعرًا). والتعجب قد يؤتي معه بالباء نحو: أكرم به ونحو: ناهيك به رجلاً، بمعنى هو يكفيك عن غيره، وللمدح والذم نحو: (كفاك به رجلاً) وفيه معنى التعجب، جاء في (معاني القرآن) للفراء: وانما يجوز دخول الباء في المرفوع اذا كان يمدح به صاحبه، ألا ترى أنك تقول: كفاك به، ونهاك به، وأكرم به رجلاً، وبئس به رجلاً، ونعم به رجلاً، وطاب بطعامك طعامًا، وجاد بثوبك ثوبًا، ولو لم يكن مدحاً أو ذماً لم يجز دخولها، ألا ترى أن الذي يقول: قام أخوك أو قعد أخوك لا يجوز له أن يقول:

<sup>(</sup>۱) المغنى (۱/٦/١-١٠٧).

معاني النحو -

قام بأخيك ولا قعد بأخيك الا ان يريد قام به غيره وقعد به»(١١).

وزيدت في مفعول كفى للدلالة على هذه المعاني، نحو (كفى بالمرء إثمًا أن يحدّث بكل ما سمع) أي ليكتف بهذا الاثم، وكقول الشاعر:

كفى بك داءً أن ترى الموت شافيا وحسب المنايا أنْ يكنَّ أمانيا

ومن مواطن زيادتها زيادتُها في المبتدأ، وذلك نحو (ناهيك بمحمد) فـ (محمد) مبتدأ والمعنى: ينهاك محمد عن طلب غيره لما فيه من الكفاية.

جاء في (حاشية التصريح): «قال الدنوشري: من المبتدأ المقرون بالحرف الزائد قولهم (ناهيك بزيد) فزيد مبتدأ مؤخّر، وناهيك خبر مقدّم، والمعنى أنّ زيداً ناهيك عن غيره لما فيه من الكفاية»(٢).

وهذا المعنى قريب من المعنى السابق الذي ذكرناه في كفي.

قالوا: ومن زيادتها في المبتدأ، نحو قولهم: (خرجت فاذا بمحمد) وهو المبتدأ الواقع بعد اذا الفجائية (٣٠).

والحق انها ليست زائدة، وليس دخولها كخروجها، فهناك فرق بين قولك (خرجت واذا بمحمد) وقولك (خرجت واذا بأخيك يركض) و(خرجت واذا أخوك يركض).

فان اصل الجملة الاولى فيما أرى: خرجت واذا أنا بمحمد، وخرجت وإذا أنا بأخيك يركض، فهي ليست زائدة، والخبر محذوف، وتقدير الكلام: واذا أنا أُبصر بمحمد أو بأخيك، أو افجأ به، أو ملتق به ونحو ذلك.

<sup>(</sup>۱) «معاني القرآن» (۲/۱۱۹–۱۲۰).

<sup>(</sup>۲) «حاشية التصريح» (۱/١٥٦).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/٩/١).

وتقول: (خرجت واذا بدويً عظيم) تقدير الكلام واذا أنا بدوي، والخبر محذوف وتقديره واذا أنا افاجأ بدوي، أو محسّ بدوي، ونحو ذلك.

جاء في (التطور النحوي): «وقد يدخل على الاسم التالي لا ذا الباء نحو (بينما هو يسير إذا برهج) ومعنى الباء هنا يتضح من مثل (فلمّا توسطت الدرب، إذا أنا بصوت عظيم) أي أنا شاعر بصوت عظيم، غير أنه لا لزوم لتقدير ضمير في (إذا برهج) بل معناه إذا شعور برهج، فهي من اشباه الجملة ايضاً، ليست جملة كاملة»(١).

قالوا ومنها زيادتها في المبتدأ الواقع بعد (كيف)، نحو: كيف بك إذا كان كذا؟ (٢) وعلى هذا يكون المعنى: كيف أنت؟.

والحق انها ليست زائدة ايضا، تقول: كيف بك اذا نجح الطلاب وأنت راسب؟.

وتقدير الكلام: كيف تَبُصر بنفسك، وكيف تُحَس بنفسك، وكيف تشعر بنفسك، وكيف تشعر بنفسك، وكيف يبلغ بك الامر؟ وما الى ذلك من معان، ألا ترى أنّه لا يحسن أن تقول: كيف بك؟ وتسكت حتى تذكر أمراً بعده، في حين تقول: كيف أنت؟ وتسكت.

فالمعنى مختلف وهي ليست زائدة.

جاء في (التطور النحوي): «ومن الروابط بين المبتدأ والخبر الباء، وهي تلحق بالخبر وأكثر ذلك عند النفي، نحو ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦] وقد تلحق بالمبتدأ نحو كيف به، أي كيف هو، غير أنّ بين الاثنين فرقاً والتقدير الاقرب الى معنى (كيف به) هو كيف به الحال، فيظهر أن (كيف به) ليست في الاصل بجملة اسمية كاملة مبتدؤها ضمير الغائب، بل هي من اشباه الجمل المذكورة آنفا»(٣).

ومنها زيادتها في الخبر المنفي، نحو (ما أخوك بحاضر) و﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُۥ ۗ [الزمر: ٣٦] وهي تفيد توكيد النفي، وقد مرّ ذكرها في (كان وأخواتها).

<sup>(</sup>١) «التطور النّحوي» (٨٢).

<sup>(</sup>٢) المغنى ١٠٩/١.

<sup>(</sup>٣) «التطور النحوى» (٨٩).

ومنها زيادتها في التوكيد بالنفس والعين<sup>(۱)</sup>، تقول: أقبل محمد نفسه، وأقبل محمد بنفسه، ولها دلالة لا تظهر في الحذف تقول (أقبل الرجل نفسه) و(أقبل الرجل بنفسه) فقولك (أقبل الرجل نفسه) معناه أنّه هو الذي جاء وليس غيره، وأما قولك (أقبل الرجل بنفسه) فهو- وإنْ كان فيه الدلالة على انه هو الذي جاء- يحمل معنى آخر وهو أنه لم يُنبُ أحداً عنه وقد كان متوقعًا أن ينيب عنه أحد غلمانه مثلاً، ففيه معنى الاهتمام والتعظيم للرجل.

وتقول (فعليه رئيس النجارين بنفسه) على معنى انه لم يكلّف أحد صناعه، ففيه الدلالة على الاهتمام والتعظيم.

وتقول (جاءني الامير نفسه) و(جاءني الامير بنفسه) وتقول (لا افعله حتى يأتي سعيد بنفسه) وذلك إذا كان يندر حضوره، بأن تكون له منزلة ومكانة، أو لغير ذلك، أو لأنّ الامر مهم يستدعي حضوره بنفسه.

وعلى هذا فالباء يؤتى بها للاهتمام والتعظيم، فقولك (اشتريت السوار بنفسي) فيه الدلالة على تعظيمك الامر والاهتمام به.

ونستعمل معها في العامية تعبيرات أخرى تحمل الدلالة نفسها، فنقول مثلا: (لا أفعله حتى يأتي برجله) وفيها كلها معنى الاهتمام، وأحسبها في الفصيحة كذلك.

وسيأتي في شأنها مزيد بحث في باب التوكيد إنْ شاء الله.

ومنها زيادتها في المفعول، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُرُ إِلَى النَّهُلُكُمُ ﴾ [البقرة: ١٩٥]، وقيل بل ضُمّن (تُلقوا) معنى (تفضوا) وقيل «المراد (ولا تلقوا أنفسكم الى التهلكة بأيديكم) فحذف المفعول به، والباء للآلة، كما في قولك (كتبت بالقلم) أو المراد بسبب أيديكم، كما يقال لا تفسد أمرك برأيك» (٢).

<sup>(</sup>۱) المغنى (١/ ١١٠-١١١).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١٠٩/١).

وكل ذلك أولى من جعلها زائدة.

قيل: «وتزاد قياساً في مفعول علمت، وعرفت، وجهلت، وسمعت، وتيقنت، وأحسست وقولهم (سمعت بزيد وعلمت به) أي بحال زيد على حذف المضاف»(١).

قيل ومنه قوله تعالى ﴿ أَلَرْ يَتُلَمُ بِأَنَّ اللَّهُ يَرَىٰ﴾ [العلق: ١٤] قالوا: الباء فيه زائدة لقوله تعالى ﴿ وَيِعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ اَلْحَقُّ اَلْمُرِينُ﴾ [النور: ٢٥](٢).

والصواب أنّ هناك فرقاً بين قولك علمته، وعلمت به، فقولك (علمته) معنى علمت الامر نفسه، أمّا (علمت به) فالمعنى علمت بحاله، فقوله تعالى: ﴿ أَلَرْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللهُ يَرَىٰ ﴾ لا يطابق (الم يعلم أنّ الله يرى) فمعنى الثانية ألم يعلم رؤية الله، ومعنى الاولى ألم يعلم بهذا الامر؟ ألم يخبربه؟ ألم يسمع بهذا الامر سماع علم ونحو ذلك.

جاء في (درة التنزيل) للخطيب الاسكافي في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ مَن يَضِلُّ عَن سَبِيلِةٍ. وَهُوَ أَعْلَمُ مِأْلُمُهُ تَدِينَ﴾ [الانعام: ١١٧] وقوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ. وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ﴾ [القلم: ٧].

للسائل أنْ يسأل عن الفرق بين اللفظين وحذف الباء وإثباتها، وهل كان يصح اللفظ الذي ههنا، هناك، وانّ الذي هنا؟.

والجواب أنْ يقال: إنّ مكان كل واحد يقتضي ما وقع فيه، وبين اللفظين فرق في المعنى يوجب اختصاص اللفظ الذي جاء له، فقوله (إنّ ربك هو أعلم من يضل عن سبيله) معناه: الله يعلم أيّ المأمورين يضل عن سبيله، أزيد أم عمرو؟ وهذا المعنى يقتضيه ما تقدم هذه الآية وما جاء بعدها مما تعلق بها، فالذي قبلها ﴿ وَإِن تُطِع آكَتُر مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُوك عَن سَبِيلِ اللّهِ ﴾ [الأنعام: ١١٦]، أي: إن تطع الكفار يضلوك عن طاعة الله وعبادته. ثم أخبر أنه يعلم من الذي يغوونه ويضلونه، ومن الذي لا يتمكنون من اضلاله...

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (٢/٣٦٣).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۸/ ۲٤).

وأما قوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو اَعْلَمُ مَن يَضِلُ عَن سَبِيلِهِ ﴿ فَمَعناه عنى معنى ما في الآية الأولى أي: الله أعلم باحوال من ضل كيف كان ابتداء ضلاله، وما يكون من مآله أيصر على باطله، أم يرجع عنه إلى حقه (١١).

وعلى هذا فهي ليست زائدة تؤدي معنى زائداً، فقولك (عرفت أخاك) يختلف عن قولك (عرفت بأخيك) فعرفت أخاك معناه عرفت شخصه أو حقيقته.

و(عرفت بأخيك) معناه أنك عرفت حاله، كأن يكون هناك أمر حصل له من ربح أو خسارة أو مرض أو تقدم وما الى ذلك، وليس معناه انك عرفت شخصه.

وكذلك قولك (سمعته) و(سمعت به)، فقولك (سمعت خالداً) يتعلق بالمسموع من صوته وحركته، واما (سمعت به) فمعناه انك سمعت بحاله من تقدّم وتأخر، أو كسب وخسارة، أو هدى وضلال، وما الى ذلك.

وهكذا بقية ما يذكره النحاة، والاصل أنّه أدى إذا الحرف معنى زائداً لا يفهم من حذفه فليس زائداً.

#### التاء

التاء حرف قسم وهو مختص بلفظ الله تعالى، ولا يكاد يذكر مع غيره إلاّ نادراً، قال تعالى ﴿ وَتَالِّلُهِ لَأَكُو كَا أَصَّنَكُمُ ﴾ [الأنبياء:٥٧]، وقال: ﴿ تَالِّلُهِ تَفْتَوُا تَذْكُرُ مِي يُوسُفَ﴾ [يوسف: ٨٥] وفيها معنى التعجب، جاء في (الكتاب):

«والحلف توكيد وقد تقول تالله وفيها معنى التعجب»<sup>(٢)</sup>.

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ تَاللَّهِ لَقَدْ عَلِمْتُم مَّا جِئْمَنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ [يوسف: ٧٣]: «تالله قسم فيه معنى التعجب، مما اضيف اليهم»(٣).

<sup>(</sup>١) «درة التنزيل» (١٢٨-١٢٩).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (۲/ ۱۶۶) وانظر «المقتضب» (٤/ ١٧٥)، والوشرح ابن يعيش» (٨/ ٣٤).

<sup>(</sup>٣) الكشاف (٢/ ١٤٧).

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ وَتَاللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُم ﴾ [الأنبياء: ٥٧]: "إنّ التاء فيها زيادة معنى وهو التعجب كأنه تعجب من تسهيل الكيد على يده. وتأتيّه، لأنّ ذلك كان أمراً مقنوطاً منه لصعوبته وتعذره »(١).

وللقسم موطن خاص يعالج فيه باذن الله.

### حتي

حتى حرف غاية وتكون حرف جر، ومجرورها على ضربين:

الضرب الاول: أنْ يكون مجرورها داخلاً في حكم ما قبلها، أي يكون مشاركاً لما قبلها في الحكم، كقولك (ضربت القوم حتى خالد) فخالد مضروب، وكقولك (قرأت القرآن حتى سورة الناس) فسورة الناس مقروءة، وهي هنا بمعنى العاطفة، ولذا يصح العطف بها فتقول (ضربت القوم حتى خالداً) و(قرأت القرآن حتى سورة الناس) بالنصب.

والضرب الثاني: أنْ لا يكون مجرورها داخلاً في حكم ما قبلها، بل ينتهي الامر عنده كأن تقول (صمت رمضان حتى يوم الفطر) فيوم الفطر ليس داخلاً في الصوم، بل انتهى الامر عنده، وهذا الضرب لا يجوز فيه العطف، فلا تقول (صمت رمضان حتى يوم الفطر) لأنه لم يشاركه في الحكم فكيف تعطفه عليه (٢)؟.

واكثر ما يكون مجرورها مذكوراً لتحقير أو تعظيم، أو قوة أضعف، فقولك مثلاً (ضربت القوم حتى خالد) لا بد فيه أن يكون خالد أرفعهم أو أوضعهم، والآفلا معنى لذكره، جاء في (الاصول) وانما يذكر- يعني مجرورها- لتحقير أو تعظيم، أو قوة أو ضعف، وذلك قولك (ضربت القوم حتى زيد) فزيد من القوم وانتهى الضرب به، فهو مضروب مفعول، ولا يخلو أنْ يكون أحقر من ضربت، أو أعظمهم شأناً، وإلاّ فلا معنى لذكره (٣٠).

<sup>(</sup>۱) الكشاف (۲/۲۳۱).

<sup>(</sup>٢) انظر الأصول (١٦/١٥-٥١٩).

<sup>(</sup>٣) الأصول ١/ ٥١٦ وانظر «شرح ابن يعيش» (١٦/٨).

فان لم يكن مجرورها كذلك، اي لا يفيد تعظيماً أو تحقيراً وجب كونه آخر الاجزاء حسّاً أو ملاقياً له (۱)، وذلك قولك (قرأت القرآن حتى سورة الناس) فسورة الناس آخر القرآن وهي آخر ما قرأ، و(صمت رمضان حتى يوم الفطر) يوم الفطر ملاقي للآخر.

وهي حرف غاية، إلا آن استعمالها في الغاية يختلف عن (إلى) فان (إلى) أمكن (٢٠). في الغاية من (حتى) وأعمّ، وايضاح ذلك أن (الى) تستعمل لعموم الغايات، سواء كانت آخر جزء من الشيء أم لا. فتقول: (نمت الى آخر الليل، ونمت الى الصباح، ونمت الى ثلث الليل، ونمت الى منتصف الليل) و(قرأت الكتاب الى آخره، وقرأته الى نصفه، وقرأته الى ثلثه).

وأمّا (حتى) فلا تستعمل إلاّ لما كان آخراً أو متصلاً به، فتقول: (نمت حتى آخر الليل) و(نمت حتى الصباح) لأنّ آخر الليل هو آخر جزء من الليل، والصباح ملاق لآخره، أي متصل بآخره، ولا يجوز أن تقول (نمت حتى منتصف الليل) و(نمت حتى ثلثه) لانّ منتصف الليل ليس آخر الليل وكذلك ثلثه. ف (حتى) تستعمل غاية لآخر الامر، ولفظها يوحي بهذا المعنى، فانّ لفظها يبدو أنها من (الحتّ) ومعنى (الحتّ) الاستئصال والازالة والخلوص الى النهاية، أي الوصول الى نهاية الامر، جاء في (لسان العرب) الحتّ فركك الشيء اليابس عن الثوب ونحوه، يحته حتّا فركه وقشره فانحت وتحات. . . وفي الحديث أنّه قال لامرأة سألته عن الدم يصيب ثوبها فقال: حتيه ولو بضلع، معناه حكيه وأزيليه . . والحتّ والقشر سواء . . . قال شمر: (تركتهم حتّا فتاً بتاً) اذا استأصلتهم . . . وحتّ الله ما له حتّا، أذهبه فأفقره على المثل . . .

وقال بعضهم: (حتى) (فَعْلَى) من الحتّ وهو الفراغ من الشيء، مثل (شَتّى) من الشتّ. قال الازهري: وليس هذا القول مما يعرّج عليه، لانّها لو كانت فعلى من الحتّ كانت الامالة جائزة، ولكنها حرف اداة وليست باسم ولا فعل.

<sup>(</sup>۱) انظر «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٣٦١).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (Y/YY).

وقال الجوهري: حتّى فعلى(١).

أما قول الازهري انها لو كانت (فَعلى) من الحتّ كانت الامالة جائزة فهو مردود، فانّ امالتها محكية (٢٠). ويمكن أنْ يقال إنها اخذت من الحتّ فجمدت، فكانت حرفاً أو كالحرف فلا تمال، وواضح ان بين اللفظتين (حتى) والحتّ تقارباً لفظياً ومعنوياً.

ويترجح عندي أنّها من لفظ (الحتّ) ثم جمدت، مثل (على) أصلها من لفظ العلو ثم جمدت.

والاختلاف الآخر بين استعمال (إلى) و(حتى) في الغاية، أن (حتى) تفيد تقضّي الفعل قبلها شيئاً فشيئاً الى الغاية وهذا معنى الحتّ و(الى) ليست كذلك، ولذا يجوز أن تقول (كتبت حتى زيد) (٣)، لأن الكتابة لا تقضّى شيئاً فشيئاً حتى تصل الى زيد، ويقال: أنا الى عمرو ولا يقال: أنا حتى عمرو، لما ذكرنا (٤).

والأختلاف الآخر بينهما أنّ (حتى) لا يقابل بها ابتداء الغاية، يقال (سرت من البصرة حتى الكوفة) بل يقال: الى الكوفة. قالوا: وذلك لضعف (حتى) في الغاية (٥٠).

ف (إلى) اوسع وأعم في استعمال الغاية من (حتى) ولذا تستعمل في عموم الغايات بخلاف (حتى). جاء في (كتاب سيبويه): ويقول الرجل: إنما انا اليك، أي انما أنت غايتي ولا تكون (حتى) ههنا فهذا أمر (الى) وأصله وان اتسعت.

وهي أعم في الكلام من (حتى) تقول: (قمت اليه) فجعلته منتهاك من مكانك ولا تقول: حتاه (٦).

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (۲/ ۳۲٦-۳۲۸).

<sup>(</sup>٢) "الهمع" (٢/ ٢٣)، "شرح الاشموني" (٤/ ٢٣٢)، "حاشية الخضري" (٢/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ١٢٤) وانظر «الهمع» (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٤) المغنى (١/٤٢١).

<sup>(</sup>٥) المغنى (١/ ١٢٤)، الهمع (٢/ ٢٢- ٢٣).

<sup>(</sup>٦) \*کتاب سیبویه\* (۲/۳۱۰).

أما دخول ما بعدها في حكم ما قبلها فالاكثر فيه الدخول إلا اذا كانت هناك قرينة تدل على خلاف ذلك (١) فقولك (أكلت السمكة حتى رأسها) الرأس مأكول، وقولك (انه ليصوم الايام حتى يوم الفطر) يوم الفطر غير داخل في الصوم.

### رُبَّ

ذهب سيبويه الى أنّ (ربّ) بمعنى (كم) الخبرية، أي انها تفيد التكثير، جاء في (الكتاب): واعلم أن (كم) في الخبر بمنزلة اسم يتصرف في الكلام غير منوّن. . والمعنى معنى (ربّ) وذلك قولك (كم غلام لك قد ذهب). . . واعلم أنّ (كم) في الخبر لا تعمل الا فيما تعمل فيه (ربّ) لأنّ المعنى واحد، الا أنّ (كم) اسم و(ربّ) غير اسم بمنزلة من (۲).

وذهب اكثر النحاة الى أنّها حرف يفيد التقليل، جاء في (المقتضب): «وربّ معناها الشيء يقع قليلاً»(٢٠).

وذهب آخرون إلى آنها تفيد التكثير كثيراً، والتقليل قليلاً، جاء في (المغني): وليس معناها التقليل دائماً خلافاً للأكثرين، ولا التكثير دائماً خلافاً لابن درستويه وجماعة بل ترد للتكثير كثيراً، وللتقليل قليلاً.

فمن الاول ﴿ رُبَّمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ [الحجر: ٢] وفي الحديث (يارب كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة). . .

ومن الثاني قول ابي طالب في النبي ﷺ:

المغني (١/ ١٢٤)، «الهمع» (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/۲۹۱،۲۹۳).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (١٣٩/٤) وانظر «الاصول» (١/٧٠١)، «شرح ابن يعيش» (٢٦/٨)، «المغني» (١/١٤٤).

وأبيض يستسقى الغمام بـوجهـه ثمـال اليتـامـي عصمـة لـلارامـل(١)

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): ووضع (ربّ) للتقليل، تقول في جواب من قال (ما لقيت رجلًا): (ربّ رجل لقيت) اي لا تنكر لقائي للرجال بالمرة فاني لقيت منهم شيئاً وإنْ كان قليلًا...

هذا الذي ذكرنا من التقليل أصلها، ثم تستعمل في معنى التكثير، حتى صارت في معنى التكثير كالحقيقة، وفي التقليل كالمجاز المحتاج الى القرينة، وذلك نحو قوله:

### ربّ هيضل لجب لففت بهيضل

وقوله:

ماويّ ياربتما غارة شعواء كاللذعة بالميسم (٢)

ويبدو لي أنها لفظة وضعت أول ما وضعت للدلالة على الجماعة، قليلة كانت أو كثيرة، ثم كثر استعمالها في التقليل، بل في أقل القليل ايضاً، وهو الواحد وقد تستعمل للتكثير ايضاً، والذي يدل على ذلك لفظها، فهي كما يبدو لي مأخوذة من الرُّبة، والرُّبة الفرقة من الناس، قيل هي عشرة آلاف ونحوها، والجمع ربب. . الربة وهي الجماعة (٣).

ويتضح معناها من القرائن، فمن استعمالها في التكثير قوله ﷺ: (يا ربّ كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة) وذلك لان اهل الضلال اكثر من اهل الحق قال تعالى: ﴿ وَمَا الدنيا عارية يوم القيامة) وذلك لان اهل الضلال اكثر من اهل الحق قال تعالى: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَحَثَرُ مَن فِ المَّحَثُرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ [يوسف: ١٠٣] وقال: ﴿ وَإِن تُطِعْ أَحَثُرُ مَن فِ الْمَاعِر: الْأَرْضِ يُضِلُوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ [الأنعام: ١١٦]. ومن استعمالها في الواحد قول الشاعر:

ألا ربّ مولود وليسس له أب وذي ولد له يُلده أبوان

<sup>(</sup>۱) المغنى (١/ ١٣٤-١٣٥).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضى» (٢/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (١/ ٣٩١–٣٩٢).

معاني النحو \_\_\_\_\_\_ ٣٩

والاول هو عيسي، والثاني هو آدم، عليهما السلام.

ونظيرها في دلالة اللفظ الواحد على معنيين متقابلين (فد) الداخلة على المضارع فأصلها للدلالة على التقليل، كقولك (قد يشفى المريض)، و(قد يصدق الكذوب)، وقد تدل على التحقيق، كقوله تعالى: ﴿ ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللّهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِنكُرٌ وَٱلْقَابِلِينَ لِإِخْوَزِيهِمْ هَلُمُ وَقد تدل على التحقيق، كقوله تعالى: ﴿ ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللّهُ ٱلْمُعَوِّقِينَ مِنكُرٌ وَٱلْقَابِلِينَ لِإِخْوَزِيهِمْ هَلُمُ اللّهَ السّمَاءُ ﴾ [البقرة: ١٤٤] وقوله ﴿ قَدْ زَكُ تَقَلُّبَ وَجَهِكَ فِي ٱلسّمَاءُ ﴾ [البقرة: ١٤٤] ويميز بينهما القرائن.

قالوا وهي جواب لكلام ظاهر او مقدّر، فانت لا تقول إبتداء (ربّ رجل أكرمت) وانما هو ردّ على كلام قبل لك (ما أكرمت رجلا) او قدّرت ذلك، أي كأنه قبل لك ذلك، قال ابن السراج: والنحويون كالمجتمعين على أن (ربّ) جواب، انما تقول (ربّ رجل عالم) لمن قال [ما](۱) رأيت رجلاً عالماً، او قدرت ذلك فيه، فتقول (ربّ رجل عالم) تريد: ربّ رجل عالم قد رأيت. . وكذلك اذا قال (ربّ رجل جاءني فأكرمته وأكرمته) فههنا فعل ايضاً محذوف، فكأنه قال له قائل: ما جاءك رجلٌ فأكرمته وأكرمته، أي قد كنت فعلت ذاك . . فاذا قال: ما أحسنت اليّ. قلت: ربّ احسان قد تقدم اليك مني (۲).

وليست كذلك دوماً فيما أرى، بل قد ترد لمجرد ذكر الامر من غير ردّ أو تقدير ردّ، وذلك كقوله (ربّ حامل فقه الى من هو أفقه منه) و(ربّ مبلّغ او على من سامع) و(ربّ كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة) و(ربّ هيجا هي خير من دعه).

ويسارب أم وطفل حين بينهما كما تفرق أرواح وأبدان

<sup>(</sup>۱) سقطت (ما) من الكتاب المحقق ويدل عليها ما بعدها وكلام النحاة الآخرين. انظر شرح ابن يعيش (۲/ ۲۷)، «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۳۲۵).

<sup>(</sup>۲) «الاصول» (۱/ ۰۰۸)، وانظر «شرح ابن يعيش» (۲۷/۸)، «شرح الرضي» (۲/ ۳٦٥).

#### ربّه:

قد تدخل العرب (ربّ) على ضمير الغيبة وتفسره بالتمييز، فتقول (ربّه رجلاً أكرمت). وهذا الضمير عند الجمهور لا يكون إلاّ مفرداً مذكراً مفسّراً بتمييز مطابق للمعنى، فتقول (ربّه رجلين أكرمت) و(ربّه رجالاً اكرمت) و(ربّه امرأة اكرمت) و(ربّه نساءً أكرمت) قال الشاعر:

# ربُّه فتيـةً دعـوت الـي مـا يـورث المجـد دائمـاً فـأجـابـوا

وأجاز الكوفيون مطابقة الضمير للتمييز فتقول (ربّه رجلًا) و(ربّهما رجلين) و(ربّهم رجالاً) و(ربّها امرأة) و(ربهن نساءً) وغير ذلك(١).

قال ابن السراج: «من وحّد فلأنه كناية عن مجهول، ومن لم يوحّد فلأنه رد كلام، كأنه قال: مالك جوارٍ؟ فقال: ربّهن جوار قد ملكت»(٢).

وهذا الضمير يؤتى عند ارادة التفخيم والتعظيم، فيضمرون قبل الذكر، قال ابن يعيش: «وهذا انما يفعلونه عند ارادة تعظيم الامر وتفخيمه، فيكنون عن الاسم قبل جري ذكره ثم يفسرونه بظاهر بعد البيان (٣)».

وجاء في (الهمع) ان قولك (ربّه رجلاً) «بمنزلة ربّ رجل عظيم لا أقدر على وصفه»(٤).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) ان هذا الضمير انما يؤتى به في الاغلب «فيما فيه معنى المبالغة والتفخيم كمواضع التعجب، نحو ياله رجلاً، ويالها قصة، ويا لك ليلاً. ومن هذا الباب أي الذي فيه التفخيم (ربّه رجلاً لقيته) إذ هو جواب في التقدير لمن قال (ما لقيت رجلاً) فكأنّه قيل: لقيت رجلاً وايّ رجل رداً عليه (٥٠)».

<sup>(1) «</sup>الاصول» (١/٥١٥)، «الهمع» (٢/٢٧).

<sup>(</sup>٢) «الاصول» (١/ ١٥٥٥).

<sup>(</sup>٣) «شرح ابن يعيش» (٢٨/٨).

<sup>(3) &</sup>quot;الهمع» (٢/٢٧).

<sup>(</sup>٥) «شرح الرضى» (١/٢٣٧).

ونحوه أن تقول: (ربّه رجلاً أنقذت) اذا كان الشخص الذي انقذته له مكانة كبيرة فانقاذ قائد الجيش في ساحة القتال مثلاً اكبر من انقاذ جندي، ففي الحالة الاولى تقول (ربّه أنقذت)، وفي الثانية تقول: (ربّ رجل انقذت).

او تكون الحالة التي انقذته فيها تستدعي مثل هذا التفخيم، فانك اذا كنت في برية مثلًا ومعك من الماء والزاد ما يكفي ورأيت رجلًا يقتله الظمأ فسقيته مما عندك من الماء، فانّك انقذته ولا شك.

واذا مررت بدار تحيط بها النار من جوانبها وسمعت اصوات استغاثة في داخلها والناس وقوف لا يعرفون ما يصنعون، ثم أنت اقتحمت النار وأخرجت من فيها، فهذا انقاذ ايضاً، ولكن هناك فرق بين الإنقاذين، فان في الثانية مجازفة بحياتك ما ليس في الاولى، فتقول في الحالة الاولى (رب رجل انقذت) وتقول في الثانية: (ربّه رجلاً أنقذت) وهكذا.

### حذفها:

يذكر النحاة أن (ربّ) تحذف بعد الواو، والفاء، وبل، وحذفها بعد الواو اكثر كقوله:

على بـأنـواع الهمـوم ليبتلـي

وليلٍ كموج البحر أرخى سدوله وبعد الفاء اقل نحو:

فألهيتها عن ذي تمائم محول

فمثلِك حبلى قد طرقت ومرضع وبعد بل أقل نحو:

لا يُشتــرى كتــانــه وجهــرمــه

بل بليد ماء الفجاج قتمه وبغير ذلك نادر نحو:

كدت أقضى الحياة من جلك

رسم دار وقفت في طللمه

وعند البصريين أنّ الواو للعطف، والجرّ بـ (ربّ) محذوفة لا بالواو، قال سيبويه: وحذفوه- يعني حرف الجر- تخفيفاً وهم ينوونه كما حذف (ربّ) في قوله:

وجدّاءَ ما يُرجَى بها ذو قرابة لعطف وما يخشى السماة ريبها انما يريدون ربّ جداء»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما الواو فللعطف أيضاً عند سيبويه وليس بجارة، فان لم تكن في أول القصيدة والرجز كقوله:

وليلة نحس يصطلي القوس ربها وأقطعه الـ الاتــي بهــا يتنبــل فكونها للعطف ظاهر، وان كانت في اولهما كقوله:

## وقاتم الاعماق خاوي المخترق

فانه يقدر معطوفاً عليه كأنه قال: «رب هول اقدمت عليه وقاتم الاعماق» وعند الكوفيين والمبرد انها كانت حرف عطف ثم صارت قائمة مقام (ربّ) جارة بنفسها لصيرورتها بمعنى (ربّ)...ولو كانت للعطف لجاز اظهار (ربّ) بعدها، كما جاز بعد الفاء وبل، فهذه الواو عندهم كانت حرف عطف قياساً على الفاء، وبل، ولكنها صارت بمعنى ربّ فجرت كما تجر، ومع ذلك لا يجوز دخول حرف العطف عليها في وسط الكلام نحو ووليلة نحس، ولا فوليلة نحس اعتباراً لاصلها، بخلاف واو القسم فاتها لم تكن في الاصل واو العطف، فلذا جاز دخول واو العطف، والفاء، وثم نحو ووالله، وفوالله وثم والله وثم والله وثم والله .

وجاء في «الاصول): «وقال بعض النحويين إنّ الواو التي تكون في النكرات ليست بخلف من (ربّ) ولا (كم)، وانّما تكون مع حروف الاستفهام فتقول: وكم قد رأيت وكيف تكفرون، يدل على التعجب، ثم تسقط (كم) وتترك الواو ولا تدخل مع رب.

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۲/ ١٤٤)، «وانظر الاصول» (۱/ ٥١٣).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى على الكافية» (۲/ ۳۲۹–۳۷۰).

ولو كانت خلفاً من (كم) لجاز أن يدخل عليها النسق، كما فعل بواو اليمين، وهي عندي واو العطف وهذا ايضاً ممّا يدل على أنّ ربّ جواب وعطف على كلام»(١).

والذي يبدو من استعمالها أنها لا تطابق (ربّ)، وانّ الجرّ ليس بـ (ربّ) المحذوفة ولا هي عاطفة، بل هي حرف خاص له استعماله ويدل على ذلك أمور منها:

١- إنها لا يصح إبدالها بـ (ربّ) أو اظهار (ربّ) معها، فانك تحس أنّ المعنى
 يختلف وذلك نحو قول الشاعر:

# ألا ربّ يـوم لـك منهـن صـالـح ولا سيمـا يـوم بـدارة جلجـل

فلا يحسن أنْ يقال فيه (ويوم لك منهن صالح) وكذلك نحو قوله (ربّ مبلّغ أوعى من سامع) وقوله (ربّ كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة) و(ربّ حامل فقه إلى من هو أفقه منه) و(ربّ أخ لك لم تلده أمك) و(ربّ صائم ليس له من صيامه الآ الجوع والعطش) فأنت ترى أنّه لا يصح ابدالها بـ (رب) فلا تقول:

(وكا سية في الدنيا عارية يوم القيامة) ولا (وحامل فقه) الى آخره، ولو كانت بمعناها، أو خلفاً منها لصح ابدالها بها.

٢- قد يراد بمجرور (ربّ) العموم، ولا يدّل على شيء معيّن، وأمّا المجرور بعد الواو فلا بدّ فيه أن يكون مخصوصاً، فقوله (ربّ كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة) لا يدلّ على كاسية معينة، بل هو دالّ على العموم، وقوله:

(ربّ حامل فقه الى مَنْ هو أفقه منه) لا يراد به حامل فقه معيّن، وإنّما يدل على العموم، ومثله (ربّ مبلّغ أوعى من سامع) و(ربّ أخ لك لم تلده أمّك) بخلاف الواو فانها تدل على أمر معيّن حصل، فقوله:

(ودار ندامي عطّلوها وأدلجوا) الكلام فيه على دار معيّنة.

<sup>(</sup>۱) «الاصول» (۱/ ۱۲ ٥-۱۲٥).

وقوله:

(وصدر أراح الليل عازب همه) يعني فيه صدره.

وقوله:

(واطلس عسّال وما كان صاحباً) يصف به ذئباً معيّنا.

وقوله:

(وبيضة خدر لا يرام خباؤها) يريد به امرأة معيّنة.

فأنت تذكر مع الواو أمراً معيناً بخلاف (ربّ) التي قد يراد بها العموم.

ولو صح في النثر أنْ تقول (ومبلّغ أوعى من سامع)(١) كما قيل: (ربّ مبلّغ أوعى من سامع) لكان المعنى أنّك تقصد مبلّغا معيّنا والكلام لم يتم بعد.

ولو صحّ القول (وكاسية في الدنيا عارية يوم القيامة) لكان المعنى أنّك تقصد به امرأة معينة بخلاف (ربّ)، وكذلك لو صح أنْ تقول (وأخ لك لم تلده أمك) لكنت تقصد به شخصاً معينا، ثم تحس أنّ الكلام لم يتم بعد، فكأن المعنى بالواو: أخبرك عن دار، وأخبرك عن أطلس عسّال، وأذكر لك كذا.

وقد لمح هذا المعنى برجشتراسر فقال: «والواو قد تعمل الجر ايضاً وهي واو (ربّ) نحو: وكأس شربت أي ربّ كأس شربت. غير أنّ معناها ليس معنى ربّ في كثير من الحالات، نحو: وتاجر فاجر جاء الاله به، أي اعرف تاجرا فاجرا أو أذكره. وأصل هذه الواو غامض جداً (٢).

 <sup>(</sup>١) ان هذه الواو لم ترد الأ في الشعر بخلاف (ربّ) فانها وردت كثيراً في الشعر والنثر – انظر الرضي
 (٢٦٩/٢).

<sup>(</sup>۲) «التطور النحوى» (۸۵–۸٦).

٣- ربّ في الغالب تدل على التقليل، وقد يراد بها التكثير كما مرّ بنا، في حين أنّ الواو تدل على واحد، وحتى اذا كانت ربّ تفيد الواحد، يبقى المعنى مختلفاً، فقول الشاعر:

# ألا ربّ مولود وليس له أب وذي ولد لم يلده ابوان

لا يصح فيه إبدال الواو بها فنقول (ومولود ليس له أب) فنحن نحس أنّ الكلام غير تام ولابد أنْ نذكر شيئاً آخر يتعلق بهما.

٤- ليس الكلام مع الواو ردًا على كلام، ولا تقديراً له بل هو اخبار ابتدائي بخلاف (ربّ) فانّ الكثير منها أن تكون ردًا على كلام كما ذكرنا، فقوله:

وأطلس عسّال وما كان صاحباً دعوت بنارى مَوهناً فأتاني اخبار ابتدائى وكذلك قوله:

### وصدر اراح الليل عازب همه

٥- ثم إن هذه الواو ليست عاطفة، كما ذهب اليه البصريون، ولا اصلها عاطفة، كما ذهب اليه الكوفيون لانها قد يبتدأ الشعر بها كقوله:

## وقاتم الاعماق خاوي المخترق

وقوله:

# وليلٍ كأن الصبح في اخرياته

أما قولهم إنه يقدر معطوف عليه كأنّه قال (ربّ هول اقدمت عليه وقاتم الاعماق) فهو تكلّف، لانّ الامر يتعلق بذكر أمر معيّن وحده، وربّما لم يقع قبله مثله، فمن المحتمل أنّه لم يقع قبل الحادثة التي وصفها الشاعر بقوله:

## ودار ندامي عطّلوها وأدلجوا

ما يصح عطفه عليها فالعطف تكلف ظاهر، ثم إنه لا يصح العطف على كلام مقدّر ليس عليه دليل، فلا يصح أن تقول ابتداء (ولا أعود) على تقدير (سأسافر ولا أعود).

وأمّا قول الرضي أنّها إنْ لم تكن في أول القصيدة فكونها للعطف ظاهر، فليس الامر فيه كذلك، بل قد يؤتى بها في اثناء القصيدة وليس هناك أثر للعطف كقوله:

# وبيضة خدر لا يسرام خباؤها تمتعت من لهو بها غير معجل

فهذا ليس معطوفاً على كلام سابق، وهو مما يؤيد ما ذهبنا اليه، ولو كانت لم تقع في اثناء القصيدة إلا معطوفة على كلام فيه (ربّ) لكان لهم فيه حجّة.

أما قولهم إنها لو لم تكن عاطفة لجاز دخول حرف العطف عليها كواو القسم، فنحن نقول ووالله، وفوالله، وثم والله فهذا مردود، فانّ ثمة اكثر من واو لا تدخل عليها حروف العطف، مع انها ليست عاطفة، منها واو الاستئناف، كقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْعَطف، مع انها ليست عاطفة، منها واو الاستئناف، كقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ الْعَلْمِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥]، وكقولك (بضاعتك رديئة وهي عليك مردودة)، وواو الاعتراض كقوله:

إن الثمانيين وبُلُغتها قد أحوجت سمعي الي ترجمان و واو المعية في نحو (سرت والجدار)، وواو الحال (نحو رأيتك وأنت مسرع).

فهي إذن حرف خاص ذو دلالة معينة، يختلف عن حرف العطف، وعن (ربّ) وليس بمعنى واحد منهما كما ذكرنا.

7- قد يكون فيها معنى التعجب، والتفخيم كما ذهب اليه قسم من النحويين كقوله:

وليل يقول الناس من ظلماته سواء صحيحات العيون وعُورها
وقوله:

وليلة نحس يصطلي القوس ربها وأقطعه اللاتي بها يتنبل إنّ هذه الواو تعطي الجملة معنى لا يؤدي بالحذف، فلو حذفت الواو من قوله: وصدر أراح الليل عازب همه تداعى عليه الهم من كلّ جانب

وقلت: (صدر أراح عازب همّه) لتغير المعنى، وصار الكلام مبهما عاماً غير مراد منه صدر معيّن، ويصبح الكلام لا فائدة فيه، وكذلك وقوله: (وأطلس عسّال) وقوله: (وليلة نحس يصطلي القوس ربّها) لكان الكلام عاماً، فالواو تؤدّي معنى خاصاً لا يؤدّى بحذفها كما ذكرت.

وأما الفاء، وبل، فالأظهر أنّ بعدهما (ربّ) محذوفة، ولذا يصح إظهار (رّب) بعدهما (١) والمعنى لا يتغير وذلك كقوله:

## فمثلك حبلى قد طرقت ومرضع

فأنه يصح القول (رب مثلك حبلى قد طرقت ومرضع) وقد تكون الفاء هذه واقعة في جواب الشرط كقوله:

عليّ يكاد يلتهب التهابأ

وان اهلِــُكْ فــَذي حنــق لظـــاه

والمعنى: فربّ ذي حنق.

وكذلك (بل) قال الرضي: «وأما الفاء وبل فلا خلاف عندهم أن الجرّ ليس بهما بل بـ (ربّ) المقدّرة بعدهما، لأن (بل) حرف عطف بها على ما قبلها، والفاء جواب الشرط<sup>(٢)</sup>». يعني في البيت السابق.

### علی

على، للاستعلاء، حقيقياً كان أم مجازياً، ولفظها يدل على ذلك، فهي من العلو. جاء في (المقتضب): «على تكون حرف خفض على حدّ قولك: (على زيد درهم)، وتكون فعلاً نحو قولك: (علا زيدٌ الدابة) و(على زيد ثوب) و(علا زيداً ثوب) والمعنى قريب<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «الرضي» (۲/۳۲۹).

<sup>(</sup>٢) قشرح الرضي» (٣٦٩/٢).

<sup>(</sup>٣) االمقتضى (٤/٦/٤).

فمن الاستعلاء الحقيقي قولك: (هو على الجبل) و(حمله على ظهره). ومن الأستعلاء المجازي قولهم: (عليه دين) كأن الدين علاه وركبه، ولذا تقول العرب: ركبتني ديون «كأنه يحمل ثقل الدين على عنقه أو على ظهره، ومنه عليّ قضاء الصلاة وعليه القصاص لان الحقوق كأنها راكبة لمن تلزمه (١).

وتقول: (هو عليهم أمير) لاستعلائه عليهم من جهة الامر<sup>(٢)</sup>، فأن أمره أعلى وأنقذ من أمرهم.

جاء في (كتاب سيبويه): «أما (على) فاستعلاء الشيء تقول: هذا على ظهر الجبل وهي على رأسه. . وتقول عليه مال، وهذا كالمثل كما يثبت الشيء على المكان كذلك يثبت هذا عليه فقد يتسع هذا في الكلام ويجيء كالمثل<sup>(٣)</sup>.

قال تعالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّا مُونَ عَلَى اللِّسَاءِ ﴾ [النساء: ٣٤] أي يتولَّون أمرهن، وفيه معنى الاستعلاء فأن العرب تقول: (قام عليه) بمعنى تولّى أمره، وتقول (قام به) بمعنى فعله. قال تعالى ﴿ كُونُواْ قَوَّامِينَ بِٱلْقِسَطِ ﴾ [النساء: ١٣٥] وتقول (قام له) أي لأجله. قال تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ مَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ لِلّهِ ﴾ [المائدة: ٨]، وتقول (قام عنه) بمعنى إنصرف عنه، وتقول (قام اليه) بمعنى (قام ذاهباً اليه) ففي (على) معنى الاستعلاء.

وتقول العرب (أنتَ على ضلال) و(أنت في ضلال)، فمعنى (في ضلال) أنّه ساقط في الضلال سقوطه في اللجة، أو أن الضلال احتواه احتواء الظرف على ما في داخله. ومعنى (على ضلال) انه اتخذ الضلال مركباً يقوده الى كل سوء.

جاء في (تفسير الرازي) في قوله تعالى: ﴿ أُولَاتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِّن رَبِّهِم ۖ [البقرة: ٥] «معنى الاستعلاء في قوله (على هدى) بيان لتمكنهم من الهدى واستقرارهم عليه حيث شبّهت حالهم بحال من اعتلى الشيء وركبه. ونظيره (فلان على الحق أو على الحق

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۲/ ۳۷۹) «وانظر المقتضب» (۲/۱).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۸/۳۷).

<sup>(</sup>٣) «کتاب سيبويه» (٢/ ٣١٠).

أو على الباطل) وقد صرحوا به في قوله: جعل الغواية مركباً، وامتطى الجهل»<sup>(١)</sup>.

وتستعمل العرب (على) للافعال الشاقة المستثقلة، قال ابن جنّي: «وقد يستعمل (على) في الافعال الشاقة المستثقلة، تقول قد سرنا عشرا وبقيت علينا ليلتان، وقد حفظت القرآن وبقيت علّي منه سورتان...وإنّما اطردت (على) في هذه الافعال من حيث كانت (على) في الاصل للاستعلاء. والتفرع، فلّما كانت هذه الاحوال كُلّفاً ومشاق تخفض الانسان وتضعه وتعلوه وتتفرعه، حتى يخنع لها ويخضع لما يتسدّاه، كان ذلك من مواضع (على). ألا تراهم يقولون: هذا لك وهذا عليك، فتستعمل اللام تؤثره و(على) فيما تكرهه»(٢).

قالوا: وقد تأتي لمعانٍ أخرى، منها:

المصاحبة كـ (مع) نحو قوله تعالى: ﴿ وَءَانَى ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ﴾ [البقرة: ١٧٧] أي مع حب المال، ونحو (فلان على جلالته يقول كذا) أي معها(٣).

والظاهر أنها للاستعلاء، وليست بمعنى (مع) تمامًا، فقوله (على حبّه) قد يفيد أنه مستعل على حبّه أو أنه يؤتي المال مع إنطواء قلبه على حبّه، فحب المال في القلب، والقلب منطو عليه وهي حالة تختلف عن المصاحبة، فانطواء القلب على الشيء أنشد من مصاحبته له.

ونقول (هو ينفق على شحه) و(هو ينفق مع شحه) والمعنى مختلف، فمعنى (على شحه) قد يفيد أنه مستعلٍ على شحه، أو على معنى أنه ينفق مع إنطواء قلبه على الشح وهو غير المصاحبة.

وأما قولهم (هو على جلالته) فمعناه «أنه يلزمها لزوم الراكب لمركوبه من قولهم: ركبته الديون أي لزمته»(٤).

<sup>(</sup>۱) «التفسير الكبير» (۲/۳۳).

<sup>(</sup>٢) «لسان العرب» (١٩/ ٣٢١).

<sup>(</sup>۳) "المغنى" (١/٣٤١)، "شرح الرضى" (٢/٩٧٩).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي» (٢/ ٣٧٩).

والمجاوزة كعن كقوله:

إذا رضيت على بنو قشير لعمر الله أعجبني رضاها «أي عني. ويحتمل أنّ (رضي) ضمن معنى (عطف)...وقال:

فسي ليلسة لا نسرى بهسا أحسدا يحكسي علينسا الآكسواكبهسا أي عنّا وقد يقال ضمن يحكي معنى ينمّ (١).

قالوا ومن إستعمالها في المجاوزة أنها «تختص بتعدية بعد، وخفي، وتعذّر، واستحال، وغضب، ورضي، وحرّم ونحوها. قال في الاغراب لذلك إشتركت هي وعن في تعدية كثير من هذا الباب»(٢٠).

والحق أنّها تختلف في ذلك عن (عن) فقولك (بعد عنه) يختلف عن قولك (بعد عليه) عليه)، فقولك (بعد عليه) ففيه معنى عليه)، فقولك (بعد خالد عنّا) معناه أنّه ابتعد بشخصه عنّا، وأما (بعد عليه) ففيه معنى المشقة عليه. قال تعالى: ﴿ وَلَكِئْ بَعُدَتْ عَلَيْهِمُ ٱلشُّقَةُ ﴾ [التوبة: ٢٤] فقد يكون الشيء بعيدًا عنك وليس بعيدًا عليك، وتقول (بعدت عليه الطريق) بمعنى أنه من الصعوبة أن يصل اليه كما تقول: عسر عليه، وصعب عليه، فهو من الافعال الشاقة التي اشار اليها ابن جنّي.

وتقول: ليس عليك ببعيد أن تفعل كذا، وليس على الله ببعيد أن يغيّر الامور، ولا تقول في نحو هذا بعيد عنه.

وكذلك خفي عليه وخفي عنه، فخفي عنه يستعمل في الامور المادية، قال الشاعر: وتلفتت عيني فمنذ خفيت عنين

<sup>(</sup>١) المغنى (١/١٤٣).

<sup>(</sup>۲) «جواهر الأدب» (۲۲۲).

معاني النحو

وتقول: خفيت عنّا المدينة.

وأما (خفي عليه) فيستعمل في الامور المعنوية، تقول (لا يخفى عليك هذا الامر) بمعنى أنت مطلع عليه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفَىٰ عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّكَمَآهِ ﴾ [آل عمران: ٥] أي لا يند عنه.

وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَأٌ ﴾ [فصلت: ٤٠]. وأما تعذّر عليه واستحال عليه فلما فيهما من معنى الكلفة والمشقة، أي: يشق عليه ويصعب.

وأما غضب عليه فليس فيه مجاوزة، بل معناه انه أنزل غضبه عليه وأحلّ غضبه عليه، والعرب تقول: صبّ جام غضبه عليه. و(رضي عليه) بمعنى عطف عليه، أو بمعنى أحل عليه رضوانه، كما جاء في الاثر (فاليوم أحلّ عليهم رضواني) وأما رضي عنه فمعناه تجاوز عنه بالرضا.

وأما حرّمه، عليه فلما فيه من معنى العهد والالتزام كما تقول: عليّ عهد الله وعليّ يمين الله، وفي الحديث القدسي (يا عبادي إني حرّمت الظلم على نفسي، وجعلته بينكم محرّما فلا تظالموا)(١). ثم أنّ فيه استعلاء، فإنّ الذي بيده التحريم مستعلٍ، لأنّه بيده ذلك الامر.

وللتعليل كـ (اللام) نحو ﴿ وَلِتُكَيِّرُواْ اللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَىٰكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٥]، أي: لهدايته ايّاكم (٢). وسنبحث التعليل في موطن لاحق.

وللظرفيه كقوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَىٰ حِينِ غَفْ لَةِ مِّنْ أَهْلِهَا ﴾ [القصص: ١٥] وقولهم: كان ذلك على عهد فلان، أي في عهده (٣). وسنبحث ذلك في موطن لاحق.

ولموافقة (من)، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱكْتَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم (باب تحریم الظلم ۸/۱۷).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/٣٤١).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ١٤٤)، لسان العرب (١٩/ ٣٢٢-٣٢٣).

[المطففين: ٢]<sup>(۱)</sup>، وقيل بل هو متضمن معنى التسلط على الناس والتحكم، أي تسلّطوا عليهم بالاكتيال<sup>(٢)</sup>.

والظاهر انه هو الصواب، لأنّ هناك فرقًا بين قولك: اكتال منه، واكتال عليه، فاكتال منه لا يفيد أنه ظلمه حقه، وهضمه ماله، بخلاف اكتال عليه، فانّ فيه معنى التسلط والاستعلاء وهذا في المطففين قال تعالى: ﴿ وَيَلُّ لِلمُطَفِّفِينَ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱكْثَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ وَالاستعلاء وهذا في المطففين قال تعالى: ﴿ وَيَلُّ لِلمُطفِّفِينَ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱكْثَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ يُحْسِرُونَ ﴾ [المطففين: ١-٣] فهم إذا اخذوا منهم، اخذوا اكثر من حقهم، واذا اعطوهم أعطوهم أقل من حقهم، ففيه اذن معنى التحكم، والجور، والظلم، وهو أبلغ من (من) هنا، وليست بمعنى (من) ولا تفيد (من) هذا المعنى.

ثم انظر الى التعبير اللطيف الآخر بعده، وهو قوله: (واذا كالوهم أو وزنوهم يخسرون) ولم يقل كالوا لهم أو وزنوا لهم، وكلاهما جائز، ولكن في حذف اللام معنى لا يؤدّيه ذكره قالوا، وذلك أنّ اللام تفيد الاستحقاق، وهم لم يعطوهم حقهم فحذف اللام الدالة على الاستحقاق إشارة الى أنهم منعوهم حقوقهم.

وتأتي للاستدراك والاضراب كقولك: فلان لا يدخل الجنة لسوء صنيعه على انه لا ييأس من رحمة الله. . . وقوله:

بكلّ تداوينا فلم يشف ما بنا على أن قرب الدار خير من البعد ثم قال:

على أن قرب الدار ليس بنافع اذا كان من تهواه ليس بذي ود<sup>(٣)</sup> وتأتي اسماً بمعنى فوق اذا دخلت عليها (من) كقولك سقط من على السطح.

<sup>(</sup>١) المغنى (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٢) انظر شرح الدماميني على المغنى (١/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ١٤٥).

معاني النحو -

قال الشاعر:

غدت من عليه تنفض الطل بعدما رأت حاجب الشمس استوى فترفعا<sup>(١)</sup>

وليست هي بمعنى (فوق) تمامًا وانما هي قريبة من معناها، فأنت تقول: (سقطت الصورة من على الحائط) وليست هي فوق الحائط، وإنّما هي معلّقة عليه.

وتقول: سقط من عليه الثوب، والثوب ليس فوقه وانما هو محتويه، فان قلت سقط من فوقه احتمل أن يكون في مكان أعلى من رأسه فسقط واحتمل أن يكون في مكان أعلى من رأسه فسقط.

وتقول: أمررت يدي فوق المنضدة، ولا يشترط في ذلك انك لامست المنضدة، فقد تكون لامستها، وربما لم تكن لامستها. وتقول: أمررت يدي على المنضدة ومن على المنضدة، ومعنى ذلك أنك لامستها.

### عن

عن تفيد المجاوزة، ومعنى المجاوزة الابتعاد. تقول: إنصرف عنه أي تركه بخلاف انصرف اليه، فانّ معناه ذهب اليه، و(وضعه عنه) بمعنى رفعه عنه بعد أن كان عليه. قال تعالى: ﴿ وَيَضَعُ عَنّهُم إِصْرَهُم وَٱلْأَغْلَالُ الَّتِي كَانَتَ عَلَيْهِم ﴾ [الاعراف:١٥٧] بخلاف وضعه عليه، وتقول انتقل عنه، وابتعد عنه، ونأى عنه، وانحرف عنه، كلها تفيد المجاوزة، وتقول عدل عنه، ومال عنه، أي ابتعد عنه بخلاف عدل اليه، ومال اليه، وتقول: (رغبت عنه) اذا ابتعدت رغبتك عنه وجاوزته. وتقول (رغبت فيه) اذا حلّت رغبتك فيه، أي أردته.

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۸/۸۳–۳۹).

وتقول (جلس عن يمينه) بمعنى جلس مبتعداً عن بدنه من جهة اليمين، أي لم يلتصق ببدنه جاء في (الكتاب): وتقول جلس عن يمينه فجعله متراخيًا عن بدنه وجعله في المكان الذي بحيال يمينه (١).

ويحتمل قولنا (جلس عن يمينه) معنى آخر فقد تقول (جلس يمينه) و(جلس عن يمينه) فيحتمل يمينه) فقولنا (جلس يمينه) بمعنى جلس في جهة اليمين، وأما جلس عن يمينه فيحتمل أنْ يكون معناه أنه منحرف عن جهة اليمين، فلو قعد جماعة كل منهم عن جهة اليمين كان الجلوس قوساً أو منحرفاً الى جهة أخرى، ولو قلت (جلسوا يمينه) لكان المعنى انهم جلسوا في خط مستقيم من جهة اليمين.

جاء في (الكتاب): «وأما عن، فلما عدا الشيء، وذلك قولك:

أطعمه عن جوع، جعل الجوع منصرفاً تاركًا له، قد جاوزه. وقال قد سقاه عن العيمة وكساه عن العري، جعلهما قد تراخيا عنه. . . وتقول اخذت عنه حديثاً أي عدا منه الي حديث. وقد تقع (من) موقعها أيضاً تقول: أطعمه من جوع، وكساه من عري، وسقاه من العيمة»(٢).

والحق أنّ المعنى مختلف، بين قولك أطعمه عن جوع وأطعمه من جوع، فقولك (أطعمه عن جوع) بمعنى أبعد الجوع عنه بالطعام، وقولك كساه من عري معناه أبعد العري عنه بالكسوة، وأمّا قولك (أطعمه من جوع) فمعناه أنّ ابتداء الاطعام كان من الجوع جاء في (شرح ابن يعيش): وتقول (أطعمه من جوع، وعن جوع) فاذا جئت بالجوع جاء في (شرح ابن يعيش): وتقول (أطعمه من جوع، وعن جوع) فاذا جئت برامن) كانت لابتداء الغاية، لأنّ الجوع ابتداء الاطعام، واذا جئت براعن) فالمعنى أنّ الطعام صرف الجوع لان (عن) لما عدا الشيء»(٣).

<sup>(</sup>١) «كتاب سيبويه» (٣٠٨/٢) وانظر التفسير الكبير للرازي (٤٢/١٤) قوله تعالى: ﴿ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن شَمَالِهُمْ ﴾.

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۲/ ۲۰۸).

<sup>(</sup>٣) «شرح ابن يعيش» (٨/ ١٤-٤٢).

فمعنى (اطعمه من جوع) أنه كان جائعاً فأطعمه، وليس معناه أنّما أبعد الجوع عنه، فقد يكون أطعمه ولم يشبعه أي لم يبعد الجوع عنه، وسقاه ولم يروه، أي لم يبعد الظمأ عنه، ولكن المعنى انه كان ظامئاً فسقاه، أي: ابتداء السقي كان من حالة الظمأ، أي اول ما نزل الماء نزل على ظمأ، فالظمأ كان ابتداء للسقى وليس معناه أبعد الظمأ عنه.

## وذكروا لها معاني أخرى، منها:

البدل، نحو قوله تعالى: ﴿ وَالتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْئًا﴾ [البقرة: ٤٨]. وفي الحديث (صومي عن أمّك)(١) وتقول: تكلّم خالد عن القوم، أي: بدلهم.

وفي هذا معنى المجاوزة أيضاً فمعنى الحديث: ارفعي الصوم عن أمّك بصيامك، اذ إنّ امها كانت مدينة لله بصوم فقال: ارفعي هذا الدين عنها. وكذلك الآية فانّ معناها انّه لا لا يحتمل أحد عن أحد شيئا من الوزر، أو العذاب أي لا يبعده عنه، وكذلك قولك (تكلم خالد عن القوم) فإنّ معناه أبعد الكلام عنهم وتكلم هو، ففيها معنى المجاوزة.

والاستعلاء نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَن نَفْسِهِ ۚ ﴾ [محمد: ٣٨] أي على نفسه، وقيل بل هي على بابها والمعنى يبعد الخير عن نفسه بالبخل(٢).

وهو أولى وذلك أنّ ثمة فرقًا بين قولك (يبخل على نفسه) و(يبخل عن نفسه)، فقولك (يبخل على نفسه)، فقولك (يبخل على نفسه) معناه أنّ عاقبة بخله تعود عليه، كقوله تعالى: ﴿ لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتُ ﴾ [البقرة: ٢٨٦] لما كانت العاقبة سوء جيء به (على)، وكقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنفُسِكُمْ ﴾ [يونس: ٣٣].

ويحتمل معنى آخر، هو أنه لا ينفق على نفسه، أي يثقلها بالبخل، فكأنّ البخل حمل يعلوه، وأما بخله عن نفسه فمعناه أنّه يبخل منصرفًا عن نفسه، أي منصرفًا عن مصلحة نفسه مبتعداً عنها فانّ البخل في الحقيقة ابتعاد عن مصلحة النفس، فكأنه يبتعد عن نفسه بالبخل بخلاف الانفاق فانه لها.

<sup>(</sup>١) المغني (١/١٤٧).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۲/ ۱٥).

قيل ومن هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ إِنِّ آخَبَتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي﴾ [ص:٣٢] أي قدمته عليه، وقيل هي على بابها وتعلقها بحال محذوفة، أي منصرفًا عن ذكر ربّي<sup>(١)</sup>.

والتعليل نحو: ﴿ وَمَا كَانَ ٱسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِدَةِ وَعَدَهَآ إِيَّاهُ ﴾ [التوبة: ١١٤] ونحو ﴿ وَمَا نَخْنُ بِتَارِكِ ءَالِهَ لِنَا عَن قَوْلِكَ ﴾ [هود: ٥٣] ويجوز أن يكون حالا...أي ما نتركها صادرين عن قولك (٢).

ومرادفة بعد نحو: ﴿عَمَّا قَلِيلِ لَيُصَّبِحُنَّ نَكِمِينَ ﴾ [المؤمنون: ٤٠] (٣). وفيها معنى المجاوزة، أي بعد مرور وقت قليل.

### **والظرفية** كقوله:

وآس سراة الحيّ حيث لقيتهم ولاتك عن حمل الرباعة وانيا

الرباعة نجوم الحمالة، قيل لأنّ (ونى) لا يتعدى الآب (في) بدليل: ﴿ وَلَا نَنِيَا فِي وَلَا نَنِيَا فِي وَلَا نَنِيَا فِي وَلَا نَنِيَا فِي اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ المِلمُولِي المِلْمُولِي المِلْمُ المِلْمُولِيَّ المِلْمُولِي المِلْمُولِي الم

والظاهر أن معنى (وني عن) جاوزه ولم يدخل فيه، ووني فيه دخل فيه وفتر »(٤٠).

ومرادفة الباء نحو: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰٓ ﴾ [النجم: ٣] والظاهر أنها على حقيقتها، وانّ المعنى: وما يصدر قوله عن هوى(٥).

قالوا: **وتأتي اسمًا بمعنى جانب** وذلك اذا دخلت عليها (من) كقولك: (جئته من عن يمينه) (١) والمعنى جئته من جانب يمينه أو من جهة يمينه.

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/۱٤٧).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (١/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (١/ ١٤٨).

<sup>(</sup>٥) «المغنى» (١٤٨/١).

<sup>(</sup>٦) «كتاب سيبويه» (٣٠٩/٢)، المغنى (١/٩١)، «ابن يعيش» (٨/١٤).

والحقيقة أنّ معنى (جئته من عن يمينه) أنّ مبتدأ المجيء كان منحرفًا عن اليمين بخلاف قولك: (جئته عن يمينه) فانّ معناه أنّ المجيء كان منحرفًا عن اليمين، وليس معناه ان مبتدأ المجيء كان منحرفاً عن جهة اليمين، فقد يكون مبتدأ المجيء من جهة اليمين ثم انحرفت.

فنحن نقول: جئته عن يمينه وجئته من يمينه وجئته من عن يمينه. فمعنى (جئته عن يمينه) الك جئت منحرفا عن يمينه.

ومعنى (جئته من يمينه) أنَّك جئت من هذه الجهة، وأنَّ ابتداء مجيئك كان من جهة اليمين.

و(جئته من عن يمينه) معناه أنّ ابتداء مجيئك، كان منحرفًا عن جهة اليمين.

فليست (عن) الاسمية بمعنى (جانب) بل هي الجانب المنحرف.

وقولك (جلست عن يمينه) معناه جلست متراخيًا عن بدنه.

و(جلست من عن يمينه) معناه أنّ جلوسي كان من الجهة المنحرفة عن يمينه.

و(جلست يمينه) معناه جلست في جهة يمينه.

### فی

(في) تفيد الظرفية، مكانية أو زمانية، فمن الظرفية المكانية قولهم: (الدراهم في الكيس) و(هو في الدار)، ومن الظرفية الزمانية قولك: (جئت في يوم الجمعة). قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اَعْتَدُواْ مِنكُمْ فِي السّبْتِ﴾ [البقرة: ٦٥].

وهذه الظرفية حقيقية، وقد تكون الظرفية مجازية، نحو (سأمشي في حاجتك) و(سأنظر في أمرك) جعلت الحاجة مكانًا للمشي والأمر محلًا للنظر.

جاء في (كتاب سيبويه): وأما (في) فهي للوعاء تقول: (هو في الجراب) و(في الكيس) و(هو في بطن أمّه) وكذلك هو في الغُلّ، لانه جعله اذ أدخله فيه كالوعاء له وكذلك هو في الغُلّ، لانه جعله إذ أدخله فيه كالوعاء له، وكذلك هو في القبّة، وفي الدار. وإنْ اتسعت في الكلام فهي على هذا، وانّما تكون كالمثل يجاء به يقارب الشيء، وليس مثله (۱).

وجاء في (المقتضب): واما (في) فهي للوعاء نحو زيد في الدار...وقد يتسع القول في هذه الحروف، وإنْ كان ما بدأنا به الاصل نحو قولك: زيد ينظر في العلم فصيرت العلم بمنزلة المتضمن، وإنّما هو كقولك: قد دخل عبدالله في العلم وخرج مما يملك.

ومثل ذلك (في يد زيد الضيعة النفيسة) وإنّما قيل ذلك لأنّ ما كان محيطاً به ملكه بمنزلة ما أحيطت به يده (٢).

فمعنى (في) الظرفية وإنَّ اتسعت في الكلام فهي على ذلك كما ذكر سيبويه. وقد ذكروا لها معاني هي في الحقيقة توسع في معنى الظرفية، منها أن تكون: بمعنى الباء كقوله:

ويركب يوم الروع منّا فوارس بصيرون في طعن الأباهر واللي(٣)

قيل: والأولى أنْ يكون بمعناها أي لهم بصارة وحذق في هذا الشأن(1) ونحو قوله:

نحابي بها أكفاءنا ونهينها ونشرب في أثمانها ونقامر

قيل: والأولى أن تكون بمعناها ايضا، وذلك أنّ الشاعر جعل أثمانها ظرفًا للشرب والقمار مجازاً (°).

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۳۰۸/۲) وانظر «الاصول» (۵۰۳/۱).

<sup>(</sup>۲) "المقتضب" (٤/ ١٣٩).

<sup>(</sup>۳) «المغنى» (۱/۸۲۱).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٥) نفس المصدر (٢/٣٦٣).

وبمعنى (مع) نحو قوله ﴿ آدْخُلُواْ فِي أُمَرِ ﴾ [الأعراف: ٣٨] أي: مع أمم.

وقيل: بل التقدير ادخلوا في جملة أمم فحذف المضاف(١).

وهو أولى، فهناك فرق بين قوله دخل معهم، ودخل فيهم، فمعنى (دخل فيهم) أنّه أصبح من جملتهم، ومعنى (دخل معهم) أنّه مصاحب لهم، وليس منهم.

يقال (اذهب في الناس وتسمّع الخبر) أي: ادخل فيهم.

ثم ألاترى أنّك تقول (ذهب خالد مع القوم) وإنْ كان منعزلاً عنهم غير مختلط بهم، ولا تقول (ذهب فيهم) إلاّ إذا دخل في جملتهم، وانغمر في مجموعهم؟.

والدليل على أنّها بمعناها وليست بمعنى (مع) أنّه لا يصح أنْ تقول (إذهب في خالد) ولا (ادخل فيه) كما تقول (اذهب مع خالد وادخل معه) لأنّ خالداً لا يكون ظرفاً لك بخلاف (اذهب في القوم وادخل فيهم) فأنّ القوم يكونون كالظرف له يحتوونه.

وبمعنى (الى)، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ فَرَدُّواْ أَيْدِيَهُمْ فِي ٓ أَفْوَهِهِمْ ﴾ [ابراهيم: ٩] قالوا هي بمعنى الى<sup>(٢)</sup>.

وقيل بل الأولى أنْ تكون بمعناها والمراد التمكن (٣).

وبمعنى (على) نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَأَصَلِبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ ﴾ [طه: ٧١] وقد مرّ القول فيها.

والتعليل نحو قوله تعالى: ﴿ لَمُسَّكُمْ فِي مَاۤ أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٤].

وفي الحديث (إنّ امرأة دخلت النار في هرّة حبستها فلا هي اطعمتها ولا هي تركتها تاكل من خشاش الارض)(٤).

<sup>(</sup>١) المغنى (١/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/ ١٦٩).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٦٢).

<sup>(</sup>٤) المغنى (١/ ١٦٨).

#### الكاف

الكاف تفيد التشبيه نحو: (هو كالبحر جوداً) وهي (كالبدر)، وما ذكر لها من معان أخرى ترجع في حقيقتها الى معنى التشبيه. فما ذكر لها من معان:

التعليل: واستدل مثبتو ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَٱذْكُرُوهُ كُمَا هَدَنَكُمْ ﴾ [البقرة: ١٩٨] قالوا أي لهدايته اياكم، وانكره الاكثرون(١١).

وهي للتشبيه فيما أرى، ونحن نستعمل مثل هذا التعبير في كلامنا الدارج فنقول (أحسن الى فلان مثلما أحسن إليك) و(اصنع له خيراً مثل ما صنع اليك) و(اذكره مثلما ذكرك) أي اصنع مثل فعله، وقابله بمثل ما فعل، واعمل مشابهاً لعمله، ونحو ذلك.

**والاستعلاء**: مثل قولهم: (كن كما أنت) والمعنى كن على ما أنت عليه. وكونها للتشبيه ظاهر، أي كن مثلما أنت عليه الآن لا تغيّر، أي لتشبه حالتك في المستقبل حالتك الآن (٢).

وزائدة تفيد التوكيد، وجعلوا منه قوله تعالى ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ، شَيَّ ﴾ [الشورى: ١١] قال الاكثرون: «التقدير ليس شيء مثله اذ لو لم تقدر زائدة صار المعنى ليس شيء مثل مثله فيلزم المحال وهو اثبات المثل، وإنّما ريدت لتوكيد نفى المثل (٣)».

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) انه «يحكم بزيادتها عند دخولها على (مثل) في نحو (ليس كمثله شيء) أو دخول مثل عليه كقوله (فأصبحوا مثل كعصف مأكول) اذ الغرض انه لا يشبه بالمشبه، فلا بد من زيادة احدى أداتي التشبيه، وزيادة ما هو حرف اولى (٤).

<sup>(</sup>١) المغني (١/١٧٦).

<sup>(</sup>٢) المغني (١/ ١٧٦) وانظر حاشية الصبان (٢/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) المغني (١/ ١٧٩) وانظر لسان العرب (١٤/ ١٣٢)، «المقتضب» (٤١٨/٤).

<sup>(</sup>٤) اشرح الرضى» (٢/ ٣٨٠).

وذهب قوم الى أنّها ليست زائدة في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ سُحَتْ اللهِ بل هي نفي الشيء بنفي ملازمه، كقولهم (على لا حب لا يهتدي بمناره) أي ليس له منار فيهتدي به وليس معناه أنّ له منارًا لا يهتدي به، وقولهم: (ولا ترى الضب بها ينجحر) أي ليس بها ضب فينجحر، وعلى هذا يكون معنى الآية: ليس له مثل فيشبه به، جاء في (شرح الرضي على الكافية): ويجوز في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ سُحَتَ اللهِ انْ لا يحكم بزيادة الكاف، بل تكون على طريقة قوله: (ولا ترى الضب بها ينجحر)، وقولك: (ليس لأخي زيد أخ) أعني نفي الشيء بنفي لازمه، لأنّ نفي اللازم يستلزم نفي الملزوم، فأخو زيد ملزوم والاخ لازمه لانه لابد لأخي زيد من أخ هو زيد، فنفيت هذا اللازم، والمراد نفي الملزوم أي ليس لزيد أخ، اذ لو كان أخ لكان لذلك الاخ أخ، هو زيد، فكذا ههنا نفيت أنْ يكون لمثل الله مثل، والمراد نفي مثله تعالى، إذ لو كان له مثل،

وذهب قوم في تخريج الآية الى تلمس فرق بين كاف التشبيه ومثل.

جاء في (الفروق اللغوية): الفرق بين كاف التشبيه وبين المثل، أنّ الشيء يشبه بالشيء من وجه واحد لا يكون مثله في الحقيقة، إلاّ اذا أشبهه من جميع الوجوه لذاته، فكان قوله تعالى لما قال ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَثَى مَنْ ﴾ أفاد أنه لا شبه له ولا مثل، ولو كان قوله تعالى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَثَى أَنْ يكون لمثله مثيل لكان قولنا (ليس كمثل زيد رجل) مناقضة، لأنّ زيداً مثل من هو مثله، والتشبيه بالكاف يفيد تشبيه الصفات بعضها ببعض وبالمثل يفيد تشبيه الذوات بعضها ببعض، تقول (ليس كزيد رجل) أي في بعض صفاته لأنّ كلّ احد مثله في الذات، وفلان كالاسد في الشجاعة دون الهيئة، وغيرها من صفاته. وتقول السواد عرض كالبياض ولا تقول مثل البياض (٢).

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۲/ ۳۸۰–۳۸۱).

<sup>(</sup>٢) الفروق اللغوية (١٢٨).

ويبدو أن كلام أبي هلال ليس دقيقاً، فالتشبيه بمثل يكون في الذات والصفات فانك تقول (ليس مثل المتنبي شاعر) ولا شك أنّ كل الشعراء مثله في ذاته، وتقول: ليس كالمتنبي شاعر. والعرب تقول هي مثل الشمس، ومثل البدر. قال الشاعر.

## مه عاذلي فهائما لن ابرحا بمثل أو أحسن من شمس الضحى

ولا شك أنّ ذات الانسان لا تماثل ذات الشمس، وإنّما هو تشبيه بصفة الحسن والجمال. غير أن التشبيه بمثل أقرب من الكاف فقولك (هي مثل البدر) أقرب في الشبه من (هي كالبدر) لأنّك في الاولى تدّعى المماثلة، والمماثلة أقرب من عموم الشبه.

وعلى هذا يمكن أنْ يقال إنه جاء بالكاف ومثل، لنفي المماثلة والشبه كليهما ولو جاء بالكاف وحده لكان نفياً للمشابهة فقط، ولو جاء بمثل لكان نفياً للمماثلة فجاء بهما لنفي المشابهة القريبة والبعيدة.

والذي يبدو لي أنّ الكاف ليست زائدة، بل هي على معناها، وايضاح ذلك أنّك تقول (هي مثل البدر) و(هي كمثل البدر) فقولك (هي مثل البدر) أقرب في الشبه الى البدر من كمثل البدر، وذلك لمجيئك في الثانية بأداتي تشبيه: الكاف ومثل، واذا حذفت اداة التشبيه كان الشبه اقرب. فلو قلت (هي البدر) لكان أقرب كما هو معلوم لانك تدّعي انها البدر وليست شبيهة به.

فقولك (هي البدر) أقرب في الشبه من (هي كالبدر أو مثل البدر).

وقولك (هي مثل البدر) أقرب الى الشبه من قولك (هي كمثل البدر) فأنك في الاخيرة ابعدت الشبه بذكر اداتين للتشبيه، فلو قال تعالى (ليس مثله شيء) لكان ينفي ذا الشبه القريب أو المثل القريب. ولكنه قال (ليس كمثله شيء) مريداً بذلك نفي المشابهة ولو من وجه بعيد.

ولا يقال إنّ ذلك يثبت المثل فاتنا نقول في كلامنا (ليس كمثل خالد رجل) على معنى لا يشبهه رجل، ولو كان ذلك يثبت المثل، لكان قولنا متناقضاً، كما قال ابو هلال العسكري لأن خالداً مثل من يشبهه، فكيف ننفى وجود مثله وهو موجود؟

وإنّما الأمر كما ذكرنا والله أعلم، أراد بذلك نفي الشبه من جميع الوجوه، ولو كان من وجه بعيد.

وأما قول الرضي إنه يحكم بزيادتها عند دخولها على (مثل) أو دخول (مثل) عليها فليس الامر فيه كما ذكر، وانما هو لقصد تبعيد المشبه عن المشبّه به.

ونحوه ما ذكر في قول الشاعر (فأصبحوا مثل كعصف مأكول) فأن الكاف فيه ليست زائدة، وانما تشبيه بمشبّه وايضاح ذلك- اذا لم نقل إنه جاء بالكاف ومثل لاقامة الوزنانه لم يرد أن يقول (فأصبحوا مثل عصف مأكول) وانما يريد أن يشبّههم بحالة من شُبّه بالعصف المأكول، وهم أصحاب الفيل، فأصحاب الفيل كما أخبر ربنا جعلهم كعصف مأكول، وحالة هؤلاء الذين ذكرهم الشاعر اصبحت كحالة اولئك فقال (مثل كعصف مأكول).

وجعلوا من زيادتها قول الشاعر (**لواحق الاقراب فيها كالمقق)**(١).

والمقق هو الطول لانًا نقول فيها طول ولا نقول: فيها كالطول. وهذه الزيادة سماعية عند النحاة.

والذي أراه انها ليست زائدة بل هي على معناها أيضًا، ونحن نستعمل هذا في لغتنا الدارجة فنقول: هذا القميص بيه مثل الطول وأرى بيه مثل القصر، والمعنى انه ليس فيه طول واضح أو قصر واضح، وانما هو كأنما فيه طول.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ٣٨٠).

وتأتي الكاف اسماً بمعنى مثل كما في قوله:

أتنته ون ولن ينهى ذوي شطط كالطعن يهلك فيه الزيت والفتل

للاسناد اليه، وقوله: (يضحكن عن كالبرد المنهم) لدخول حرف الجر عليه (١٠).

وهي ليست بمعنى (مثل) تماماً، وإنما هي أقل منها درجة في التشبيه، فقولك (يضحكن عن مثل البرد) أقرب الى المشبّه به من الكاف كما ذكرنا فكذلك حالها في الاسمية.

### اللام

معنى اللام الاختصاص، اما بالملكية نحو الدار لخالد، أو بغيرها نحو الجلّ للفرس<sup>(۲)</sup>. وذكر سيبويه أنّ معناها الملك والاستحقاق<sup>(۳)</sup> وفصّل المتأخرون فذكروا لها معاني يرجع اكثرها الى الاختصاص أو الاستحقاق، فما ذكر لها من معان:

الصلك نحو: له دار و ﴿ يَلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ [البقرة: ٢٨٤].

وشبه الملك نحو (الباب للدار) و(الغلاف للكتاب) لأنّ الكتاب والدار لا يملكان.

والتمليك نحو (وهبت لك مالاً).

وشبه التمليك نحو ﴿ فَهَبَ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيًّا ﴾ [مريم: ٥] لان الولي وهو الولد لإ يملَّك حقيقة، وكلها تفيد الاختصاص.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۲/ ۳۸۰) وانظر المغني (۱/ ۱۸۰)، «شرح ابن يعيش» ۸/ ٤٢-٤٣.

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى» (۲/ ۳۶٤).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (٣/ ٣٠٤)، وانظر «شرح ابن يعيش» (٨/ ٢٥).

وان تكون بمعنى من، نحو (سمعت له صراخاً)(١). والظاهر أنّها للاختصاص.

**والتبليغ** وهي الجارة لاسم السامع لقول أو ما في معناه، نحو قلت له وأذنت له وفّسرت له (۲). وهي للاختصاص ايضا.

والتعليل: كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نُطْعِمُكُرُ لِوَجْهِ اللَّهِ ﴾ [الانسان: ٩] وجئت للاستفادة، وهي تفيد الاختصاص ايضاً اذ الاطعام مختص بذلك، والمجيء مختص بذلك (٣).

وموافقة الى نحو قوله تعالى: ﴿ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا﴾ [الزلزلة: ٥] والظاهر انها للاختصاص ايضاً، ونحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُؤَخِّرُهُمُ لِيَوْمِ تَشَخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَارُ ﴾ [ابراهيم: ٤٢] وهو للتعليل كما تقول (أنا أعدك لذلك اليوم)، وأذخرك له، أي لاجله.

وذكروا منه قوله تعالى: ﴿ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّىٌ ﴾ [الرعد: ٢]، بدليل قوله تعالى: ﴿ كُلُّ يَجْرِي إِلَى آَجَلِ مُسَمِّى ﴾ [المعد: ٢]، بدليل قوله تعالى:

والظاهر ان ما ورد باللام يفيد التعليل، بمعنى كل يجري لبلوغ الاجل، أي كل يجري لهذه الغاية كما تقول: كلهم يجري لوصول الهدف ولبلوغه. وأمّا ما جاء بـ (الى) فهو يفيد الانتهاء. جاء في (درّة التنزيل): قوله تعالى: ﴿ أَلَوْ نَرَ أَنَّ اللّهَ يُولِجُ ٱلنَّيْلُ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي ٱلنَّهَارِ وَسُخِّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي ٓ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى وَأَنَ ٱللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ النَّهَارَ فِي ٱللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ النَّهَارَ فِي ٱللّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ القمان: ٢٩].

وقال في سورة الزمر: ﴿ يُكَوِّرُ ٱلْيَالَ عَلَى ٱلنَّهَارِ وَيُكَوِّرُ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلْيَالِّ وَسَخَّرَ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلْيَالِّ وَسَخَّرَ ٱلنَّهَارَ عَلَى ٱلْيَالِّ وَسَخَّرَ ٱلنَّهَ مَسَالًا وَالْمَرِ: ٥].

للسائل أن يسأل عن اختصاص ما في سورة لقمان، بقوله ﴿كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُّسَمِّىٌ﴾.

انظر المغنى (١/ ٢٠٨ - ٢٠٩، ٢١٣).

<sup>(</sup>٢) المغنى (٢ / ٢١٣).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٣٦٤).

والجواب أن يقال: ان معنى قوله ﴿ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى ﴾ يجري لبلوغ اجل مسمَّى. وقوله ﴿ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمِّى ﴾ معناه لا يزال جاريًا، حتى ينتهي الى آخر وقت جريه المسمّى له.

وإنّما خصّ ما في سورة لقمان بـ (إلى) التي للانتهاء واللام، تؤدي نحو معناها لأنها تدل على أنّ جريها لبلوغ الاجل المسمّى، لأنّ الآيات التي تكتنفها آيات منبهة على النهاية والحشر والاعادة، فقبلها ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنفْسِ وَحِدَةً ﴾ النهاية والحشر والاعادة، فقبلها ﴿ مَّا خَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ إِلَّا كَنفْسِ وَحِدَةً ﴾ وبعدها ﴿ يَتَأَيُّهُا النّاسُ انتَقُوا رَبّكُمْ وَاخْشُوا يَوْمًا لَا يَجْزِع وَالِدُ عَن وَلِدِهِ فكان المعنى: كل يجري الى ذلك الوقت وهو الوقت الذي تكور فيه الشمس، وتنكدر فيه النجوم، كما أخبر الله تعالى.

وسائر المواضع التي ذكرت فيها اللام إنّما هي في الاخبار عن ابتداء الخلق، وهو قوله ﴿ خَلَقَ ﴾ السّمَكُوتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكُوِّرُ النّبَلَ عَلَى النّهَارِ وَيُكُوِّرُ النّهَارَ عَلَى النّبَارِ وَيُكُوِّرُ النّهَارَ عَلَى النّبَارِ وَيُكُوِّرُ النّهَارَ عَلَى النّبَارِ وَيُكُوِّرُ النّهَارَ خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَسَخَرَ الشّمَسُ وَالْقَصَرُ حَكُلُّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى أَلَا هُو الْعَزِيرُ الْغَفَّرُ خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَبِعِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ التي تكتنفها في ذكر ابتداء خلق السماوات والارض وابتداء جري الكواكب، وهي إذ ذاك تجري لبلوغ الغاية، وكذلك قوله في سورة الملائكة إنّما هو في ذكر النعم التي بدأ بها في البر والبحر اذ يقول: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ ﴾ الى قوله ﴿ وَلَعَلَمُ مُنْ النّهُ مِن اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْكُ وَالنّبِيكَ مَنْ عُولِكَ مِن دُونِدِ مَا صَلّمَ مَن اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللللللللللللللل

وبمعنى على نحو قوله: ﴿ يَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ سُجَّدًا﴾ [الاسراء: ١٠٧] وقوله: ﴿ وَإِنْ أَسَأَتُمُ فَلَهَأَ﴾ [الاسراء: ٧] (٢).

 <sup>(</sup>١) «درة التنزيل» (٣٧٤–٣٧٥).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/٢١٢).

أما قوله (يخرّون للأذقان) فليس المعنى -والله اعلم- على الأذقان لأنّ هناك فرقاً بين قولك خرّ على وجهه وخرّ لوجهه، فخرّ على وجهه معناه سقط على وجهه، وأما خرّ لذقنه فمعناه: أنّه خرّ حتى بلغ في ذلك الذقن. أو الاختصاص، أي: حتى خصّ ذقنه بذلك.

وقوله (وإنْ اسأتم فلها) معناه انكم لم تسيئوا لأحدٍ وإنّما اساءتكم أي خصصتم أنفسكم بالاساءة، جاء في (الكشاف) في تفسير هذه الآية: أي الاحسان والاساءة كلاهما مختص بانفسكم لا يتعدى النفع والضرر الى غيركم. وعن علي رضي الله عنه: ما احسنت الى أحد ولا أسأت اليه وتلاها(١).

ومنه قوله تعالى: ﴿ دَعَانَا لِجَنْبِهِ \* [يونس: ١٢] قالوا بمعنى على جنبه.

ولا أرى أنها بمعنى (على) بل هي للاختصاص، وايضاح ذلك أنّ (على)وردت في القرآن مع الجنب مرتين قال تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَيْتِ تِلْأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [آل عمران: ١٩١-١٩١].

وجاء باللام في هذه الآية: ﴿ وَإِذَا مَسَ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآبِمًا ﴾ [يونس: ١٢].

وسر ذلك والله أعلم، أنه اذا مس الانسان الضر دعا ربه ملازمًا لجنبه، أو قاعداً أو قائماً، فإن الانسان إذا مسه الضر اكثر ما يلازم جنبه، ثم القعود، ثم القيام، فذكر هذه الحالات بحسب الترتيب فقال (لجنبه أو قاعداً أو قائماً) في حين أخر ذكر الجنب في غير هؤلاء فقال ﴿ الَّذِينَ يَذَكَّرُونَ اللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ [آل عمران: ١٩١]،

الكشاف (٢/ ٢٢٥).

وقال: ﴿ فَأَذَكُرُواْ اللّهَ قِيكُمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾ [النساء: ١٠٣] وقال: ﴿ فَأَذَكُرُواْ اللّهَ قِيكُما وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴾ فقدّم القيام في حالة العافية، ثم القعود ثم الإضطجاع، على الجنب في حالة الضر وأخر القيام، وقدّم القيام في حالة العافية وأخر الاضطجاع على الجنب.

وجاء باللام الدالة على الاختصاص في حالة الضر، بمعنى ملازمًا لجنبه، وجاء بـ (على) الدالة على الاستعلاء في حالة العافية بمعنى مضطجع على جنبه.

وبمعنى (في) نحو قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَٰذِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَـٰمَةِ ﴾ [الأنبياء: ٤٧] والراجح انها للتعليل، أي لأجل ذلك اليوم أو للاختصاص، ونحو قولهم (مضى لسبيله)(١) قالوا: أي في سبيله.

ويبدو أنّ هناك فرقاً بين قولنا: مضى لسبيله ومضى في سبيله، فان قولك مضيت في سبيلي وامض في سبيلك معناه سر في الطريق التي أنت سائر فيها. وأما قولك (امض لسبيلك) فمعناه: امض للطريق التي تريدها كما تقول: اذهب، له وامض لعملك أي لأجله.

وبمعنى (عند) كقولهم (كتبته لخمس خلون) (٢) أي عند خمس وهي ليست كذلك اذ إنه لم يكتبها عند هذه الخمس بل عند مضيها وقيل هي بمعنى بعد (٣).

وهو أولى، غير أنّ هناك فرقاً بين قولك (لخمس خلون) و(بعد خمس) فقولك بعد خمس لا يتعين فيه أنه اليوم السادس، بل ما بعد الخمس يحتمل السادس والسابع والعاشر وغيرهن، لأنّ ذلك كله بعده كما تقول: تعال بعد منتصف الشهر، وتعال بعد العيد، وتعال بعد رمضان. كل ذلك يحتمل المباشرة وغيرها. فنحن نقول (محمد بعد عيسى) وبينهما قرون.

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/۲۱۲–۲۱۳).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۲/۳/۱).

<sup>(</sup>٣) «شُرح الرضى» (٢/ ٣٦٥).

وأما قوله (لخمس خلون) فيتعيّن أنه كتب بعدهن بلا فاصل أي في اليوم السادس، وهي للاختصاص كما يبدو.

وكذلك قوله (صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته) فانها ليست بمعنى (بعد) تماماً، كما يقول النحاة (١)، فانّ كلمة (بعد) تحتمل المدة القصيرة والطويلة بخلاف اللام.

فالظاهر انها للاختصاص. جاء في (شرح الرضي على الكافية): "وقيل تجيء بمعنى في، وبمعنى بعد، وبمعنى قبل في قوله تعالى ﴿ جَامِعُ النَّاسِ لِيَوْمِ ﴾ [آل عمران: ٩]، أي في يوم وكتبته لثلاث خلون، أي بعد ثلاث ولثلاث بقين، أي قبل. والاولى بقاء الثلاثة على الاختصاص"(٢).

والصيرورة وتسمّى لام العاقبة والمآل نحو ﴿ فَٱلْنَقَطَهُ وَ اللهُ وَرَعُونَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوّاً وَحَرَزًا ﴾ [القصص: ٨] فاتهم لم يلتقطوه لذلك وانما آل الامر الى ذلك، وأنكر البصريون هذه اللام (٣). وقال الزمخشري إنّ التعليل فيها وارد على طريق المجاز جاء في (الكشاف) في تفسيره هذه الآية «ليكون هي لام (كي) التي معناها التعليل كقولك (جئتك لتكرمني) سواء بسواء ولكن معنى التعليل فيها وارد على طريق المجاز دون الحقيقة، لأنّه لم يكن داعيهم الى الالتقاط أن يكون لهم عدوًا وحزنًا ولكن المحبة والتبني، غير أن ذلك لما كان نتيجة التقاطهم له وثمرته، شُبّه بالداعي الذي يفعل الفاعل لاجله وهو الاكرام الذي هو نتيجة المجيء والتأدب، الذي هو ثمرة الضرب في قولك ضربته ليتأدب. وتحريره أنّ هذه اللام حكمها حكم الاسد، حيث استعيرت لما يشبه التعليل كما يستعار الاسد لمن يشبه الاسد» (٤).

<sup>(</sup>١) المغنى (٢١٣/١).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضي» (٢/ ٣٦٥) وانظر حاشية الشمني على الغني (٢/ ٣١).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/٢١٤).

<sup>(</sup>٤) الكشاف (٢/ ٢٦٤).

وقال الرضي إنها فرع لام الاختصاص(١).

ر والتعجب، نحو يا للماء ويا للعشب إذا تعجبوا من كثرتهما، ونحو: لله درة فارسًا (٢).

وقد يكون مع التعجب القسم، نحو (لله لا يؤخر الاجل) ويعنون بذلك الأمر العظيم «الذي يستحق أن يتعجب منه فلا يقال: لله لقد قام زيد، بل يستعمل في الامور العظام نحو لله لتبعثن (7).

وزائدة وهي أنواع منها:

اللام المعترضة بين الفعل المتعدي ومفعوله كقوله:

وملكت ما بين العراق ويشرب ملكا أجار لمسلم ومعاهد(١٤)

والمعنى أجار مسلماً ومعاهداً، وهي ليست قياسية فليس لك أن تقول: ضربت لخالد وأكرمت لمحمد، وهي زائدة للاختصاص.

واختلف في اللام في نحو ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُسَبِّينَ لَكُمُم ﴾ [النساء: ٢٦] ونحو: ﴿ وَأُمِرَنَا لِنُسَلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنعام: ٧١] فقيل زائدة داخلة على مفعول الارادة والامر، والمعنى يريد الله أن يبين لكم، وأمرنا أن نسلم لرب العالمين.

وقيل: بل اللام في نحو هذا للتعليل. والتقدير مثلا يريد الله انزال هذه الآيات ليبين لكم.

وعند سيبويه والخليل أن التقدير ارادتي للتبيين أي ان المجرور باللام خبر لمبتدأ هو مصدر مقدّر من الفعل<sup>(٥)</sup>. جاء في (كتاب سيبويه): «وسألته عن معنى قوله: أريد لأن

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۲/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٢) المغنّى (١/٤/٢هـ-٢١٥).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضى» (٢/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٤) المغنى (١/٢١٥).

<sup>(</sup>٥) انظر المغني (٢١٦/١)، «المقتضب» (٣٦/٢)، «التفسير الكبير» (٦٦/١٠) قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِلْمُبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ .

تَفعل فقال: انما يريد أن يقول ارادتي لهذا كما قال عزّ وجل ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

والراجح فيما أرى ان اللام في نحو هذا داخلة على المفعول وهي زائدة زيادة قياسية في مفعول هذين الفعلين، والغرض منها توكيد الاختصاص، ودخول اللام على المفعول له نظائر في الساميات كما سنذكر في خاتمة هذا الحرف.

تقول: (أريد لأنسى ذكرها) بمعنى أريد أن أنسى ذكرها، وتقول: (أريد لأذهب إليه) على معنى أريد أن أذهب اليه. قال تعالى في سورة التوبة: ﴿ فَلَا تُعْجِبُكَ أَمَوْلُهُمْ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَلَا اللَّهُمُ وَهُمْ كَيْفِرُونَ ﴾ أَوَلَدُهُمْ وَهُمْ كَيْفِرُونَ ﴾ [التوبة: ٥٥].

وقال في سورة التوبة أيضاً: ﴿ وَلَا نُعْجِبُكَ أَمُواَلُكُمْ وَأَوْلَكُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي اللَّهُ مَا يُوعِدُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَن يُعَذِّبَهُم بِهَا فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا يُعَدِّبُهُم بِهَا فِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

فجاء في الآية الاولى باللام (ليعذبهم بها) ولم يأت به في الآية الثانية ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَنَ يُعَزِّبُهُم بِهَا﴾ . وزيادة اللام في الاولى يقتضيها السياق، وذلك أنها في سياق إنفاق الاموال والخطاب للمنافقين. قال تعالى: ﴿ قُلْ أَنفِقُواْ طَوَعًا أَوْ كَرْهَا لَن يُنقَبَلُ مِنكُمْ إِنَّكُمْ كُنتُم عَنْ الله والمعالِي المنافقين [التوبة: ٥٣]، ﴿ وَمَا مَنعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنَهُمْ كَنْ وَلَا يَأْتُونُ اللّهِ وَهُمْ كَرِهُونَ ﴾ [التوبة: ٥٤]، ﴿ وَمَا مَنعَهُمْ أَن تُقْبَلُ مِنهُمْ نَفَقَتُهُمْ إِلَّا أَنْهُمْ كَرِهُونَ ﴾ [التوبة: ٥٤] فلا تعجبك أموالهم ولا أولادهم . . ، وبعدها: ﴿ وَمِنهُمْ مَن يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾ . فبعدها ﴿ فَإِنّمَا الصَّدَقَاتُ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾ .

فالسياق في انفاق الاموال والكلام على المنافقين وأموالهم، ثم وجه الخطاب للرسول قائلا: ﴿ وَلَا تُعَجِبُكَ أَمُولُهُمْ وَأَوْلَكُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُعَذِّبُهُم بِهَا ﴾ فزاد (لا) النافية توكيداً (فلا تعجبك أموالهم ولا أولادهم) وزاد اللام في (ليعذبهم) لزيادة الاختصاص وتوكيده.

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ٤٧٩).

في حين أنّ السياق مختلف في الآية الاخرى. قال تعالى: ﴿ فَإِن رَّجَعَكَ اللّهُ إِلَى طَآبِهُمْ مِنْهُمْ فَاسْتَغَذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَن تَغْرُجُواْ مَعِي أَبَدًا وَلَن نُقَيْلُواْ مَعِي عَدُوًّا إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِاللّقُعُودِ أَوَّلَ مَنْهُمْ فَاللّهُ اللّهُ وَلَا تُصَلّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُم مَاتَ أَبَدًا وَلا نَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ عَلَى مَرَةِ فَاقَعُدُواْ مَعَ ٱلْخَيْلِفِينَ ﴾ [التوبة: ٨٥]، ﴿ وَلا تُصَلّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُم مَاتَ أَبَدًا وَلا نَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ عَلَى اللّهُ مَا كَاللّهُ مَاللّهُ أَمَا وَلَا تَعْرَبُهُم وَاللّهُ مَا أَوْلَلُهُمْ وَأَوْلَلُهُمْ وَاللّهُمْ وَاللّهُ مَنْ وَلا تَعْرِبُكَ أَمُولُهُمْ وَاللّهُمُ مَا يُولِدُ اللّهُ مَا يُرِيدُ اللّهُ أَن يُعَذِّبُهُم بِهَا فِي الدُّنْ اللهُ اللهُ اللّهُ وَرَسُولِهِ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

فسياق الآيات الاولى في انفاق الاموال، فأكد ذلك بزيادة (لا) واللام. ولما اختلف السياق في الآيات الاخرى خالف في التعبير، فلم يذكر (لا) ولا اللام، لأن المقام لا يقتضى التوكيد ههنا.

ومثل ذلك قوله تعالى في سورة التوبة: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَهِهِمْ وَيَأْبَ ٱللَّهُ إِلَّا أَن يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَوْ مُ الْكَافِرُونَ ﴾ [التوبة: ٣٢].

وقوله في سورة الصف: ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطِّفِئُواْ نُورَ اللَّهِ بِٱفْوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِّمَ نُورِهِ. وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ﴾ [الصف: ٨].

ونور الله هو الاسلام فتكذيب النصارى للبشارة الواردة في كتبهم، القصدُ منه إطفاء نور الله فجاء باللام الدالة على التوكيد.

وأما في آية التوبة فالسياق مختلف، وقد ذُكرت الآية في سياق آخر لا يحتاج الى مثل هذا التوكيد قال تعالى: ﴿ وَقَالَمَتِ ٱلْمُهُودُ عُنَ إِنْ ٱللَّهِ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَرَى ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ

اللَّهِ ذَالِكَ قُولُهُم بِأَفُوهِهِم تُم يُضَاهِ وَنَ قُولَ الَّذِينَ كَفَرُواْمِن قَبَلُ قَائِلَهُمُ اللَّهُ أَنَّ يُوْفَكُونَ التَّالَٰهُ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوَا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَاهًا وَحِدًا لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا ثُورَ اللَّهِ بِأَفْوَهِهِمْ ﴾ [التوبة: ٣٠-٣٢].

فالسياق في آيات الصف متجه الى النبوة ومحاولة تكذيبها فجاء باللام، والسياق في آيات التوبة في النعي على معتقدات اليهود والنصارى في عزير والمسيح والاحبار والرهبان، فجاء باللام الزائدة في الآية الاولى لأنّ الكلام على نبوة محمد والاسلام ولم يأت بها في الآية الثانية لأنّ السياق مختلف.

ثم ألا ترى من ناحية ثانية أنّه في موطن الرد على اليهود والنصارى في شركهم بالله جاء باللام، لأن الأمر يقتضي التوكيد فقال: ﴿ وَمَاۤ أُمِـرُوٓا إِلّا لِيَعْبُـدُوۤا إِلَـٰهُا وَحِـدُآ ﴾.

فانظر كيف جاء باللام الزائدة للاختصاص في قوله: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ ﴾، وقوله ﴿ وَمَا آَيُ مُرَوّاً إِلَّا لِيَعَبُدُواْ إِلَاكِهَا وَحِدُالًا لَانَّ السياق يقتضي ذلك وحذفها في الموطن الذي لا يقتضيه؟.

ومن اللام الزائدة اللام التي يسميها النحاة لام التقوية «وهي المزيدة لتقوية عامل ضعف اما بتأخره نحو ﴿ هُدُى وَرَحْمَةٌ لِللَّذِينَ هُمْ لِرَبِّهِمْ يَرَهَبُونَ﴾ [الاعراف: ١٥٤] ونحو ﴿ إِن كُنتُمْ لِلرَّةَيَا تَعْبُرُونَ ﴾ [يوسف: ٤٣] أو يكون فرعا في العمل نحو ﴿ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمُّ ﴾ [البقرة: ٩١] ﴿ فَنَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: ١٦] ﴿ فَزَّاعَةً لِلشَّوَىٰ ﴾ [المعارج: ١٦] (١٠).

فهم يرون أنّها لتقوية العامل الذي ضعف بتأخره، لأن أقوى حالات العمل أن يتقدم العامل، أو ضعف بكونه فرعًا لانهم يرون أنّ الاصل أقوى من الفرع، كأن يكون اسم فاعل أو صيغة مبالغة.

المغنى (١/٢١٧)، «شرح الرضى» (٢/٣٦٤).

وهذا فيما أرى كلام لا حقيقة تحته، فانّ اللام للتقوية ولكن ليست لتقوية العامل الضعيف بل لتقوية الاختصاص وتوكيده. فانك تقول (أكرمت محمدًا) فاذا أردت التخصيص قلت (محمداً أكرمت) بتقديم المفعول، فاذا أردت زيادة التخصيص وتوكيده جئت باللام الدالة على الاختصاص، فتقول (لمحمد أكرمت). قال تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ هُمُ لِرَبِّهُمْ يَرَهَبُونَ ﴾ أي: يخصونه بالرهبة. وذهب بعضهم الى انها لام التعليل (١). وهو أقرب من القول بأنها مقوية للعامل.

وأمّا دخولها على مفعول اسم الفاعل، نحو (وهو الحق مصدّقاً لما معهم) فيبدو أنّ دخولها لمعنى آخر، وذلك إنّ قولك (أنا مكرمٌ محمداً) يدل على الحال أو الاستقبال، فانّ اسم الفاعل اذا نصب مفعولاً كان دالاً على الحال أو الاستقبال، قال تعالى: ﴿ إِنّ خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ فَإِذَا سَوّيَتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِي فَقَعُواْ لَهُ سَجِدِينَ ﴾ [ص: ٧١-٧٧] فهو لم يخلقه بعد لانه قال: (فاذا سويته) فاذا أدخلت اللام فقلت (أنا مكرم لمحمد) كان ذلك يفيد الاطلاق وليس مختصاً بالحال أو الاستقبال، كما تقول (أنت مهين لسعيد) أي أنت تهينه وقد أهانه قبل القول بخلاف (أنت مهينٌ سعيداً).

وأمّا دخولها على مفعول اسم المبالغة فللاختصاص أيضا، نحو (مناع للخير) و(نزّاعة للشوى) و(فعّال لما يريد) فهو يخص منعه بالخير وكذلك ما بعده.

أن دخول اللام على المفعول ظاهرة في بعض من اللغات السامية كالعبرية والآرامية والحبشية. جاء في (التطور النحوي): «واللام للمفعول كثيراً في العبرية والآرامية وخصوصاً في الحبشية مثال ذلك Ua-la-hedan tegazreu أي فاختنوا الولد. ومثل هذا نادر جداً في العربية مثاله من القرآن الكريم ﴿ إِن كُنْتُر لِلرُّيَّيَا نَعَبُرُونَ ﴾، واقتصرت اللام للمفعول في العربية غالباً على مفعول المصدر و(فاعل) واخواتها، فوضعت العربية قواعد تحدد الحالات التي يجوز فيها استعمال اللام. ومن خصائص العربية أنها قد تعمل بعض الاوصاف المتعلقة بالعمل غير (فاعل) وأخواتها عمل (فاعل) أيضاً ونادراً ما

<sup>(</sup>١) "تفسير فتح القدير" (٢٨/٢) قوله تعالى ﴿ لِرَبِّهِمُ يَرَهَبُونَ ﴾ .

ينصب مفعولها نحو (ان الله سميع دعاء من دعاه) وكثيراً ما تدخل عليه اللام نحو ﴿ سَمَّنعُونَ لِلْكَذِبِ ﴾ [المائدة: ٤٢] أو أمقته الناس للشرع (١٠).

فهذه الظاهرة ليست مختصة بالعربية بل ربما كانت سامية قديمة احتفظت بها العربية . ولا يمنع أن تكون العربية خصت اللام في نحو هذا بمعنى كالاختصاص . فإنّ العربية خصّت كثيراً من الظواهر السامية بمعان (٢٠) .

### من

ل (من) معانِ أشهرها: التداء الغاية نحو سافرت من بغداد الى الموصل. فبغداد التداء السفر. وتقول: "إذا كتبت كتاباً: من فلان الى فلان" (٢٠).

ومنه قولك: (هو أفضل من زيد) فقد جعلت زيداً الموضع الذي ارتفع منه، أو سفل منه في قولك: شرٌّ من زيد»(٤).

والأحسن أنْ يقال هي للابتداء لا لابتداء الغاية، لأن ابتداء الغاية معناه أنّ الحدث ممتد الى غاية معينة كقوله تعالى: ﴿ سُبْحَنَ اللَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ ـ لَيُلَا مِن الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ قَصَا﴾ [الاسراء: ١] ونحو: (جئت من داري) فإنّ الاسراء امتد من المسجد الحرام وانتهى بالمسجد الاقصى، فالمسجد الاقصى هو الغاية . جاء في (شرح الرضي على الكافية): «كثيراً ما يجري في كلامهم أنّ (من) لابتداء الغاية و(إلى) لانتهاء الغاية، ولفظ الغاية يستعمل بمعنى النهاية وبمعنى المدى. . والمراد بالغاية في قولهم ابتداء الغاية وانتهاء الغاية جميع المسافة، إذ لا معنى لابتداء النهاية وانتهاء النهاية»(٥).

<sup>(</sup>۱) «التطور النحوي» (۱۰۲–۱۰۳).

<sup>(</sup>۲) «أنظر التطور النحوى» (۱۰۵).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (٢/ ٣٠٧) «وانظر المقتضب» (٤/ ١٣٦ – ١٣٧).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (٢/٣٠٧).

<sup>(</sup>٥) إشرح الرضى» (٢/ ٣٥٥).

و(من) تستعمل فيما هو أعمّ من ذلك، إذ تستعمل للابتداء عموماً، سواء كان الحدث ممتداً أم لا، نحو: (إشتريت الكتاب من خالد) فخالد مبتدأ الشراء، وهو ليس حدثاً ممتداً، ونحو (أخرجت الدراهم من الكيس) و(أخذت الكتاب من المنضدة) و(شربت الماء من الكأس) و(رأيت الهلال من داري) و(سمعت صوتك من داخل غرفتي).

فهذه كلها لا تفيد ابتداء الغاية، بل تفيد ابتداء وقوع الحدث، فانّ الحدث ليس ممتداً كالاسراء والمجيء ونحوهما.

وعند سيبويه والبصريين انها لا تكون لابتداء غاية الزمان، فلا يصح أن تقول: (سافرت من يوم الخميس)، وعند الكوفيين وجماعة انها تكون لابتداء غاية الزمان وغيره واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ لَمَسْجِدُ أُسِيسَ عَلَى ٱلتَّقَوَىٰ مِنْ أَوَّكِ يَوْمِ ﴾ [التوبة: ١٠٨](١).

وفي الحديث (فمطرنا من الجمعة الى الجمعة) (٢) والبصريون يتأولون ذلك. والأرجح انها تكون للزمان وغيره. جاء في (شرح الرضي على الكافية): و(من) للابتداء في غير الزمان عند البصرية... وأجاز الكوفيون استعمالها في الزمان أيضاً استدلالاً بقوله تعالى: (من أول يوم)، وقوله تعالى ﴿ نُودِئ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ ﴾ [الجمعة: ٩]، وقوله:

# لمن الديار بقنة الحجر أقوين من حجج ومن شهر

وأنا لا أرى في الآيتين معنى الابتداء، اذ المقصود من معنى الابتداء في (من) أن يكون الفعل المتعدي بـ (من) الابتدائية شيئاً ممتداً كالسير والمشي ونحوه، ويكون المجرور بـ (من) الشيء الذي منه ابتداء ذلك الفعل نحو: سرت من البصرة، ويكون الفعل المتعدي بها أصلاً للشيء الممتد، نحو (بدأت من فلان الى فلان) وكذا خرجت من الدار، لان الخروج ليس شيئا ممتداً إذ يقال (خرجت من الدار) إذا انفصلت منها،

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۲/ ۳۵۵)، «شرح ابن يعيش» (۸/ ۱۰).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۱/۸).

ولو بأقل خطوة وليس التأسيس والنداء حدثين ممتدين، ولا أصلين للمعنى الممتد، بل هما حدثان واقعان فيما بعد من، وهذا معنى (في)، ف (من) في الآيتين بمعنى (في) ذلك لأن (من) في الظروف كثيراً ما تقع بمعنى (في) نحو جئت من قبل زيد ومن بعده ﴿ وَمِنْ بَيْنَا وَبَيْنِكَ جِمَابٌ ﴾ [فصلت: ٥]، وكنت من قدّامك...

وكذا الاقواء لم يبتدىء من الحجج، بل المعنى من أجل مرور حجج وشهر، والظاهر مذهب الكوفيين اذ لا منع من مثل قولك (نمت من أول الليل الى آخره) و(صمت من أول الشهر الى آخره) وهو كثير الاستعمال (١).

وفي هذا الكلام نظر، فنحن نخالفه في أنّ المقصود من معنى الابتداء في (من) أن يكون الفعل شيئاً ممتداً أو يكون أصلاً للممتد، فإنّ ذلك في ابتداء الغاية وليس في عموم الابتداء كما ذكرنا، فقوله تعالى ﴿ لَمَسْجِدُ أُسِيسَ عَلَى ٱلتَّقَوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ ﴾ [التوبة: ١٠٨]، (من) فيه للابتداء فبدء التأسيس على التقوى أول يوم فهي لابتداء وقوع الحدث.

وأما ما ذهب اليه في معنى (من) الداخلة على الظروف، فقد ذكرناه في بحث الظرف ورجحنا أنها للابتداء، ف (من) في الآية ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَيْنِكَ حِجَابٌ ﴾ [فصلت: ٥] ليست بمعنى (في) وإنّما هي للابتداء، جاء في (الكشاف) في تفسير هذه الآية: «فان قلت؟ هل لزيادة (من) في قوله (من بيننا وبينك حجاب) فائدة؟.

قلت: نعم، لأنّه لو قيل بيننا وبينك حجاب، لكان المعنى أنّ حجاباً حاصل وسط الجهتين، وأمّا بزيادة (من) فالمعنى أن حجاباً ابتدأ منّا، وابتدأ منك، فالمسافة المتوسطة لجهتنا وجهتك مستوعبة بالحجاب لافراغ فيها»(٢).

ومعنى الابتداء هو الغالب على (من)، حتى ادّعى جماعة أنّ سائر معانيها راجعة اليه (<sup>٣)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۲/ ۳۵۰–۳۵۳).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۳/ ۲۶).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/٣١٨).

الغاية وهو غير ابتداء الغاية، تقول: (رأيت محمداً من داره) فقد جعلته غاية رؤيتك فأنت لم تكن في داره، وإنما هو كان في داره فجعلته غاية رؤيتك.

جاء في (كتاب سيبويه): «وتقول: رأيته من ذلك الموضع فجعلته غاية رؤيتك كما جعلته غاية، حيث أردت الابتداء والمنتهي (١٠).

وجاء في (الاصول) لابن السراج: "وحقيقة هذه المسألة انك اذا قلت: رأيت الهلال من موضعي. ف (من) لك. واذا قلت (رأيت الهلال من خلال السحاب) ف (من) للهلال والهلال غاية لرؤيتك. فكذلك جعل سيبويه (من) غاية، في قولك (رأيته من ذلك الموضع). وهي عنده ابتداء غاية اذا كانت (الي) معها مذكورة او منوية، فاذا استغنى الكلام عن (الي) ولم يكن يقتضيها جعلها غاية ويدل على ذلك قوله: (ما رأيته مذ يومين)، فجعلتها غاية كما قلت (اخذته من ذلك المكان) فجعلته غاية ولم ترد منتهى، أي استغنى الكلام دون ذكر المنتهى. وهذا المعنى أراد، والله أعلم.

وهذه المسألة ونحوها إنّما تكون في الافعال المتعدية، نحو رأيت، وسمعت، وشممت واخذت، تقول (سمعت من بلادي الرعد من السماء) و(رأيت من موضعي البرق من السحاب) و(شممت من داري الريحان من الطريق) ف (من) الاوللي للفاعل، و(من) الثانية للمفعول، وعلى هذا جميع الباب لا يجوز عندي غيره، إنّما جاز هذا لإنّ للمفعول حصة من الفعل كما للفاعل (٢).

التبعيض نحو قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفِ ﴾ [الحج: ١١] وقوله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْبِدُ اللهِ إِلَى اللهِ اللهِ عَلَى مَرْفِ ﴾ [الحج: ١١] وقوله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْبِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْقِ الدُّنْيَا ﴾ [البقرة: ٢٠٤] وذهب بعضهم الى أن كونها للتبعيض راجع الى ابتداء الغاية (٣).

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۲/ ۳۰۸) وانظر المغنى (۱/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>۲) «الاصول» (۱/۱،٥-۲۰٥).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (١/٤٤).

جاء في (شرح ابن يعيش): «فاذا قلت: اخذت من الدراهم درهماً، فانك ابتدأت بالدرهم ولم تنته الى آخر الدراهم، فالدرهم ابتداء الاخذ الى أن لا يبقى منه شيء ففي كل تبعيض معنى الابتداء»(١).

بيان الجنس: نحو قولك: عندي خاتم من ذهب وباب من ساج اي جنس الخاتم ذهب وجنس الباب ساج، ونحو (أخذت عشرين من الدراهم) فإذا كنت أشرت بالدراهم الى دراهم معينة أكثر من عشرين، فمن مبعضة لأن العشرين بعضها، وإذا كانت الدراهم عشرين فهي مبينة، لأنك قصدت بالدراهم الجنس (٢).

ورجعه بعض النحاة الى معنى الابتداء (٣)، ورجعه سيبويه الى معنى التبعيض، قال: «وكذلك ويحه من رجل، انما أراد ان يجعل التعجب من بعض الرجال، وكذلك لي ملؤه من عسل»(٤).

وهذا المعنى يمكن رجعه الى الابتداء، فقولك (عندي باب من ساج) معناه ابتداء الاخذ من الساج، كما يمكن رجعه الى التبعيض كما ذكر سيبويه.

البدل كقوله تعالى: ﴿ أَرَضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ [التوبة: ٣٨] وقوله: ﴿ مَن يَكُلُؤُكُم بِاللَّهِ وَٱللَّهَارِمِنَ ٱلرَّحْنَيْ ﴾ [الانبياء: ٤٢] أي: بدل الرحمن.

«وأنكر قوم مجيء (من) للبدل فقالوا: التقدير في ﴿ أَرَضِيتُم بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ الْآخِيَوْةِ ٱلدُّنْيَا مِنَ اللَّاخِيرَةِ ﴾ اي بدلاً منها. فالمفيد للبدلية متعلقها المحذوف، واما هي فللابتداء»(٥).

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۱۳/۸).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضى على الكافية» (٢/٣٥٧).

<sup>(</sup>۳) «شرح ابن یعیش» (۱۳/۸).

<sup>(</sup>٤) (۲۰۷/۲).

<sup>(</sup>٥) المغنى (١/ ٣٢٠–٣٢١).

المجاوزة بمعنى عن: وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللّهَ الزمر: ٢٢] وقوله: ﴿ يَنَوَيْلَنَا قَدْكُنّا فِي عَفْلَةٍ مِّنْ هَنذَا ﴾ [الأنبياء: ٩٧] (١) بدليل قوله تعالى: ﴿ وَدَّ اَلَذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُو ﴾ [النساء: ١٠٢]، وقيل هي فيهما ابتدائية.

والراجح أنّها في الآية الاولى للتعليل «أي من أجل ذكر الله، لانه اذا ذكر قست قلوبهم» (٢). وهي كقوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضُ فَزَادَتُهُمُ رِجَسًا إِلَىٰ رِجَسِهِمَ ﴾ [التوبة: ١٢٥] وقوله ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ اَشْمَأَزَتَ قُلُوبُ الّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ مِأَلَا خِرَةً ﴾ [الزمر: ٤٥] فذكر الله سبب لاشمئزازهم.

وأما الآية الثانية فليست بمعنى (عن) والله أعلم، فانّ ثمّة فرقاً بين الآيتين، فقوله تعالى: ﴿ وَدَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُو ﴾ [النساء: ١٠٢] يفيد أنّ الغفلة عارضة و(عن) للمجاوزة، وذلك أنّ هؤلاء في ساحة القتال، وهم متهيئون له، معهم أسلحتهم وأمتعتهم ولكن يود الذين كفروا غفلة عن الاسلحة والامتعة فيميلون عليهم.

واما الغفلة في قوله تعالى ﴿ يَكُويْلُنَا قَدْ كُنّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَلَا ﴾ [الانبياء: ٩٧] فهي غفلة ابتدائية لازمة لا عارضة، أي هم في غفلة دائمة، فلم يستعدوا للآخرة كما استعد أولئك للقتال، فغفلة هؤلاء غفلة ابتدائية ملازمة، ومثله قوله تعالى: ﴿ لَقَدَ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ [ق: ٢٢]، ولم يقل (عن هذا) لأن الانسان في غفلة من عالم الغيب ملازمة له من حين ولادته الى أنْ يموت، فينكشف عنه عند ذاك الغطاء وتزول الحجب فيبصر ما لم يكن يبصر، ويرى ما لم يكن يرى، فالغفلة ابتدائية وذلك أنّ بينهما حجاباً، ابتداء من هذا الأمر، أو ذاك.

وقيل: هي في هذه الآية للابتداء، لتفيد أنّ ما بعد ذلك من العذاب أشد، كأن هذا

<sup>(</sup>١) المغني (١/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/ ٣٢١).

معاني النحو

القائل يعلق معناها بويل مثل: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [ص: ٢٧](١).

**مرادفة الباء** نحو قوله تعالى: ﴿ يَنْظُرُونَ مِن طَرَفٍ خَفِيًّ ﴾ [الشورى: ٤٥] قاله يونس والظاهر انها للابتداء (٢٠).

ويترجح عندي أنها للتبعيض، أي ينظرون ببعض طرفهم، وهو المناسب لمشهد الذل الذي هم فيه. ومثله في حياتنا اليومية أن يغضب أب على ابنه. في فعلة، فينهره ويغلظ عليه والابن لا يستطيع مواجهة أبيه بكل طرفه، بل ينظر اليه ببعض طرفه.

**موافقة على** وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ وَنَصَرْنَكُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ ﴾ [الأنبياء: ٧٧]، وقيل هي على التضمين، أي منعناه بالنصر<sup>(٣)</sup>.

وهو أرجح بدليل قوله تعالى: ﴿ وَيَكَفُّوهِ مَن يَنصُرُنِي مِنَ ٱللَّهِ إِن طَرَهُ مُمَّ ﴾ [هود: ٣٠]، وهو أرجح بدليل قوله تعالى: ﴿ وَيَكَفُّوهِ مَن يَنصُرُنِا مِنْ اللَّهِ إِن جَاءَنَا ﴾ [غافر: ٢٩]، ولا يصح أنْ تكونا بمعنى على.

وقد ذكرنا ذلك في موطن سابق.

زائدة نحو (ما جاءني من رجل) و(ما رأيت من أحد) وهي تفيد الاستغراق والتوكيد. فقولك (ما جاءني رجل) يحتمل أنه لم يأتك أحد من الجنس، ويحتمل أنه لم يأتك رجل واحد بل اكثر من ذلك (٤).

فاذا قلت (ما جاءني من رجل) نفيت أنْ يكون جاءك أحد من الجنس، وصار النفي نصاً في الجنس. جاء في (المقتضب): «وذلك قولك (ما جاءني رجل) فيجوز أن تعني رجلاً واحداً. . . فاذا قلت: (ما جاءني من رجل)، لم يقع ذلك الآللجنس كلّه»(٥).

المغنى (١/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/ ٣٢١).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (٢٧/١)، «المقتضب» (٤٠٠٤)، «الاصول» (١٠٩/١)، «شرح الرضي» (٤٠٨/٢).

<sup>(</sup>o) «المقتضى» (٤/٠/٤)، «الاصول» (١/٥٠١).

ولذا يصح أنْ تقول: ما جاءني رجل بل رجلان، ويمتنع أنْ تقول ما جاءني من رجل بل رجلان<sup>(۱)</sup>.

وهي عند سيبويه كأنها مأخوذة من معنى التبعيض قال: «وقد تدخل في موضع لو لم تدخل فيه كان الكلام مستقيماً، ولكنها توكيد بمنزلة (ما)، إلا انها تجر لأنها حرف اضافة وذلك قولك (ما أتاني من رجل) و(ما رأيت من احد)، لو أخرجت (من) كان الكلام حسناً ولكنه أكد بمن لانّ هذا موضع تبعيض فأراد أنه لم يأته بعض الرجال والناس (٢).

وذهب بعضهم الى أنّها في هذا المعنى للابتداء، جاء في (شرح ابن يعيش): «واما زيادتها لاستغراق الجنس في قولك (ما جاءني من رجل) فانّما جعلت الرجل ابتداء غاية نفي المجيء الى آخر الرجال، ومن ههنا دخلها معنى استغراق الجنس»(٣).

وذهب بعضهم إلى أنها ليست زائدة، لانها تفيد معنى وهو الاستغراق(٤).

وعلى كلّ، فإنّ الذين يقولون بزيادتها، والذين لا يقولون بها، متفقون على أنّها تفيد معنى الاستغراق والتوكيد، فانّ معنى الزيادة عندهم دخولها على مجرور يطلبه العامل بدونها أن فقولك (ما جاءني من رجل) دخلت فيه على الفاعل، وقولك ﴿هَلَ مِنْ خَلِقٍ عَنْرُ اللّهِ يَرْزُقُكُم ﴾ [فاطر: ٣] دخلت فيه على المبتدأ وليست زائدة في المعنى.

# ولزيادتها شروط هي:

١- أن يتقدم عليها نفي أو شبهه، وشبه النفي هو النهي والاستفهام، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْـرُبُ عَن رَبِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ [يونس: ٦١]،

المغني (١/ ٣٢٢).

<sup>(</sup>۲) «کتابه سیبویه» (۲/۳۰۷).

<sup>(</sup>۳) «شرح ابن یعیش» (۱۳/۸).

<sup>(</sup>٤) انظر «المقتضب» (١/ ٤٥).

<sup>(</sup>٥) «التصريح» (١/٨).

وقوله: ﴿ هَلَ يَرَىٰكُمُ مِّنَّ أَحَدٍ ﴾ [التوبة: ١٢٧] و(لا تضرب من أحد).

٣- أنْ يكون مجرورها نكرة كما مثلنا.

٣- أَنْ يكون مجرورها فاعلاً، أو نائب فاعل، أو مفعولاً به، أو مبتدأ، وقيل مفعولاً مطلقاً الضالً .

وذكر أنه أجاز الكوفيون زيادتها في الايجاب، بشرط تنكير مجرورها مستدلين بما حكي عن بعض العرب (قد كان من مطر): «وأجيب بأنه على سبيل الحكاية كأنه سئل هل كان من مطر؟.

فأجيب (قد كان من مطر) فزيدت لاجل حكاية المزيدة في غير الموجب، كما قال: دعني من تمرتان»(٢).

ثم قيل إنّ المعنى يأباه في الموجب، فانّ قولك (جاءني من رجل) معناه جاءك جميع جنس الرجال وهو محال، جاء في (شرح ابن يعيش): ولذلك لا يرى سيبويه زيادة (من) في الواجب لا تقول (جاءني من رجل) كما لا تقول (جاءني من أحد)، لأنّ استغراق الجنس في الواجب محال، اذ لا يتصور مجيء جميع الناس، ويتصور ذلك في طرف النفي (٣).

وأجاز الاخفش زيادتها في الواجب، كما اجاز دخولها على المعارف مستدلاً بقوله تعالى: ﴿ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِن سَيِّعَاتِكُم ﴾ [البقرة: ٢٧١] و﴿ يَغْفِر لَكُم مِن نَدُنُوبِكُر ﴾ [البقرة: ٢٧١] و﴿ يَغْفِر لَكُم مِن نَدُنُوبِكُر ﴾ [الانفال: ٢٩] انوح: ٤] بدليل أنّه ورد في آية أخرى ﴿ وَيُكَفِّر عَنكُم سَيِّعَاتِكُو ﴾ [الانفال: ٢٩] و﴿ يَغْفِر لَكُو دُنُوبِكُو ﴾ [الصف: ٢٦] من دون (من). والحق انهما للتبعيض. قال ابن يعيش: «واما قوله تعالى: ﴿ وَيُكَفِّر عَنكُم سَيِّعَاتِكُو ﴾ فان (من) للتبعيض أيضاً لأن الله

انظر المغني (٢/٣٢٣).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضي على الكافية» (۳٥٨/٢).

<sup>(</sup>۳) «شرح ابن یعیش» (۱۳/۸).

عزّ وجلّ وعد على عمل ليس فيه التوبة، ولا اجتناب الكبائر تكفير بعض السئيات، وعلى عمل فيه توبة واجتناب الكبائر تمحيص جميع السيئات، يدلّ على ذلك قوله تعالى في الآية الاخرى ﴿ إِن تُبَّدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِي وَإِن تُخفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُ قَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ فَي الآية الاخرى ﴿ إِن تُبَّدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِي وَإِن تُخفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُ قَرَاءَ فَهُو خَيْرٌ فَي الآية الاخرى ﴿ إِن تُبَدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِي وَإِن تُخفُوهَا وَتُؤْتُوها الْفُ قَرَاءَ فَهُو خَيْرٌ لَمَا عَلَي مَا عَلَيْهُ وَالسَّانِ وَفِي قُولُه ﴿ إِن جَنَابِ الكبائر تكفير جميع السيئات، ووعد باخراج الصدقة على ما حد فيها، تكفير بعض السيئات (١).

وكذلك قوله تعالى: ﴿ يَغَفِرْ لَكُمْ مِن ذُنُوبِكُمْ ﴾ فهي للتبعيض ايضاً وليست بمعنى (يغفر لكم ذنوبكم)، فان الموطن مختلف فهي في الاولى في قوم نوح، والثانية في الآمة المحمدية (٢٠).

وأرى أنه لا يصح القول بأنّ هذه اللفظة بمعنى تلك بالاستدلال بآية على أخرى، حتى يتماثل الموطنان والسياقان، فانّ القرآن دقيق غاية الدقة في المخالفة بين التعابير والالفاظ لاختلاف الموطن والسياق.

## منذ ومذ

هذا الحرفان لفظاهما متقاربان، فقد تضمن (منذ) حرفي (مذ) مع زيادة النون، ولذلك قالوا بأنّ احدهما اصل للآخر، فقد قالوا إنّ اصل مذ منذ، وذلك لتقارب لفظيهما، كما ذكرنا ولأنك اذا اضطررت فحركت الذال من (مذ) حركتها بالضم، فتقول (ما رأيته مذُ اليوم)، فترجعها الى الاصل، ولانك اذا صغرت (مذ) قلت (منيذ) واذا كسرتها قلت (أمناذ) فرجعت النون في التصغير، والتكسير.

 <sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۸/ ۳۱).

<sup>(</sup>٢) حاشية الخضري على ابن عقيل (١/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (٢/ ١٢٢)، اسرار العربية ٢٧٠، «شرح ابن يعيش» (٨/ ٤٦).

ويذكر النحاة أنّ (منذ) لغة أهل الحجاز، وأما (مذ) فلغة بني تميم، وغيرهم، ويشاركهم فها أهل الحجاز<sup>(۱)</sup>.

وأكثر العرب يجرّون ما بعد (منذ) مطلقاً وأما (مذ) فيجرّون بعدها الحاضر، ويرفعون بعدها الماضي فيقولون مثلاً:

ما رأيته منذ يوم الجمعة.

وما رأيته منذ يومنا- بالجر، ويقولون في (مذ):

ما رأيته مذ يومان– بالرفع في الماضي.

وما رأيته مذ يومنا– بالجر في الحاضر، أي في يومنا.

وهناك لغات اخرى، الآ ان هذه لغة اكثر العرب، جاء في (المغني): "واكثر العرب على وجوب جرهما للحاضر، وعلى ترجيح جر (منذ) للماضي على رفعه، وترجيح رفع (مذ) للماضى على جره»(٢٠).

فهم لم يستعملوهما متماثلين، بل خصّوا (مذ) باستعمال و(مذ) باستعمال، ثم أنّهم جعلوا (مذ) اذا رفع ما بعدها لمعنى، واذا جرّ ما بعدها لمعنى آخر، وهو الموافق لطبيعة العربية في التخصيص، جاء في (المقتضب): «أما (مذ) فيقع الاسم بعدها مرفوعاً على معنى، ومخفوضاً على معنى، فإذا رفعت فهي اسم مبتدأ وما بعدها خبره، غير أنّها لا تقع الاّ في الابتداء لقلّة تمكنها، وانها لا معنى لها في غيره، وذلك قولك (لم آته مذيومان)، وأنا اعرفه مذ ثلاثون سنة، وكلمتك مذ خمسة أيام.

والمعنى اذا قلت: (لم آته مذيومان) انك قلت: لم أره، ثم خبّرت بالمقدار والحقيقة والغاية فكأنك قلت: مدة ذلك يومان.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ١٣٢).

 <sup>(</sup>۲) المغني (۱/ ۳۳۵) وانظر الجمل للزجاجي (۱۵۰-۱۵۱)، «شرح الرضي على الكافية»
 (۲) المغني (۱۳۲/۲)، لسان العرب (۲۱/۵).

والتفسير: بيني وبين رؤيته هذا المقدار، فكل موضع يرتفع فيه ما بعدها فهذا معناه.

وأمّا الموضع الذي ينخفض ما بعدها فأن تقع في معنى (في) ونحوها، فيكون حرف خفض، وذلك قولك (أنت عندي مذ اليوم) ومذ الليلة، وأنا أراك مذ اليوم يافتى، لأنّ المعنى في اليوم أو في الليلة، وليس المعنى أن بيني وبين رؤيتك مسافة، وكذلك: رأيت زيداً مذ يوم الجمعة يمدحك، وانا أراك مذ سنة تتكلم في حاجة زيد لانك تريد: أنا في حال رؤيتك مذ سنة، فإن أردت رأيتك مذ سنة، أي غاية المسافة الى هذه الرؤية سنة، رفعت، لانك لو قلت رأيتك، ثم قلت: بيني وبين ذلك سنة، فالمعنى انك رأيته ثم غبرتْ سنة لا تراه.

واذا قال: أنا أراك مذسنة، فإنّما المعنى انك في حال رؤية لم تنقض، وأنّ اولها مذسنة، فلذلك قلت: أراك، لانك تخبر عن حال لم تنقطع (١).

ومن هذا يتبين أن هناك فرقاً في المعنى بين الرفع والجر في (مذ) عند أكثر العرب فهي اذا جرّت كانت للحاضر، واذا رفع ما بعدها كانت للمضي، فقولك (أنا أمشي في حاجتك مذ شهر) بالجر، معناه انك لا تزال تمشي، وقولك (مشيت في حاجتك مذ شهر) بالرفع، معناه انك مشيت من ذلك الحين، وانقطعت عن المشي.

وكذلك قولك: (انا مكرمه مذ شهر) بالجر، معناه انك لا تزال تكرمه، وقولك (أنا مكرمه مذ شهرًا) بالرفع، معناه انك اكرمته في ذلك الوقت وانقطع الاكرام.

ونحوه أن تقول: (هو مُعانٌ مذ سنةٍ) بالجر و(هو مُعانٌ مذ سنةٌ) بالرفع، فمعنى الجر انه لا يزال يُعان منذ سنة، ومعنى الرفع انه أُعِين منذ سنة ثم انقطعت الاعانة.

قالِوا وهذان الحرفان لابتداء الغاية، بمعنى (من) اذا كان الزمان ماضياً نحو: (ما رأيته منذ يومنا)، منذ يوم الخميس)، وبمعنى (في) إذا كان الزمان حاضراً نحو: ما رأيته منذ يومنا)، ويمعنى (من) و(الى) جميعاً إنْ كان معدوداً، نحو (ما رأيته منذ ثلاثة ايام)(٢).

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۳۰/۳).

<sup>(</sup>٢) المغنى (١/ ٣٣٥).

والحق إنّ (إلى) مفهومة منهما مطلقاً، اذا كان الزمان ماضياً، فقولك: (ما رأيته منذ يوم الخميس) معناه الى الآن.

ولا يجوز وقوعهما للاستقبال، (١) فلا تقول سأسافر منذ غد، ولا سأنقطع عن العمل منذ غد.

والنحاة يفرقون بينهما اذا وقع بعدهما الاسم مرفوعاً، او مجروراً، فهما اسمان ظرفان، اذا وقع بعدهما الاسم مرفوعاً، وحرفا جر اذا وقع بعدهما الاسم مجروراً.

ويعربونهما مبتدأ، وما بعدهما خبراً، في نحو (ما رأيته منذ يومان) على معنى أمد ذلك يومان، أو خبرين لما بعدهما، مقدمين على معنى بيني وبين رؤيته يومان، وقيل: هما ظرفان مضافان الى جملة حذف فعلها وبقي فاعله، والاصل مذ كان يومان (٢٠).

وينبني على ذلك أمر آخر، وهو أنه اذا جاء الاسم بعدهما مجروراً، فالكلام جملة واحدة، واذا وقع بعدهما الاسم مرفوعاً فالكلام جملتان، فقولك: (ما رأيته منذ يومين) جملة واحدة، وقولك: (ما رأيته مذ يومان) جملتان، الاولى (ما رأيته)، والثانية (مذ يومان)<sup>(٣)</sup>، ومعنى ذلك انك اخبرت بنفي الرؤية أولاً، ثم بدا لك أنْ تخبر اخباراً ثانياً عن المدة فقلت: أمد ذلك يومان، قالوا وهي كالمفسرة، وقال السيرافي هي حالية أي متقدماً<sup>(٤)</sup>.

والصواب إنّها استئنافية.

واذا كانا حرفي جر، فمعنى ذلك أنك أخبرت أخباراً واحدًا، وجعلت الكلام سردًا واحدًا.

<sup>(</sup>۱) انظر «شرح الرضى» (۲/ ۱۳۲)، «الاشموني» (۲/ ۱۰۷).

<sup>(</sup>۲) انظر المغني (۱/ ۳۳۵)، «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۱۳۲)، «شرح ابن يعيش» (۲/ ۲۸).

<sup>(</sup>٣) «شرح ابن يعيش» (٨/٤٤)، «شرح الرضي» (٢/ ١٣٧)، «جواهر الأدب» (٢٢٥).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ١٣٧).

ويترجح عندي أنهما اسمان مطلقًا (١) سواء ورد بعدهما الاسم مجرورًا، أم مرفوعاً، وسواء وقع بعدهما اسم أم فعل، وهما مضافان الى ما بعدهما، والله أعلم.

### الواو

ونعني بها واو القسم، وهي حرف جر يدخل على الاسماء الظاهرة، نحو قوله تعالى: ﴿ وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ ﴾ [التين: ١] وقوله: ﴿ وَالنَّيلِ إِذَا يَغْتَىٰ ﴾ [الليل: ١] وقوله: ﴿ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٣] ولا يدخل على الضمير، ولا يذكر معه فعل القسم، فلا تقول: أقسم والله كما تقول: اقسم بالله، ولا يتلقى بها القسم الاستعطافي والطلبي، فلا تقول: (والله هل فعلت) ولا (والله لا تفعل) كما في الباء، فانّك تقول فيه: (بربك هل فعلت) و(بربك لا تفعل).

### المعانى المشتركة

تبين مما تقدم أنَّ هناك معاني مشتركة تؤديها طائفة من حروف الجر، كالتعليل، والظرفية والبدلية، والاستعلاء، وغيرها.

فالتعليل مثلاً يؤدَّى باللام، و بـ (من) والباء، و (في)، غيرها.

والظرفية تؤدَّى بـ (في)، والباء، و(على)، وغيرها، ونحو ذلك.

فهل يكون المعنى المشترك متماثلاً في هذه الاحرف؟ هل التعليل باللام، والباء، و(من) واحد؟ وهل الظرفية بالباء، و(في)، و(على) واحدة؟ وقل مثل ذلك في سائر المعاني.

وقد ذكرنا قسمًا من هذه المعاني في مواطنها، وذكرنا فيها رأينا، والآن نذكر أشهر ما بقى منها.

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۸/ ٤٥).

### التعليل:

يؤدًى التعليل باللام كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ ﴾ [النحل: ٥] وقوله ﴿ وَلا يزالون مختلفين إلا من رحم ربك ولذلك خلقهم ﴾ [هود: ١٨-١٩].

ويؤدَّى بالباء، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيكُمْ بِمَا كَانُواْ يَكْذِبُونَ﴾ [البقرة:١٠]. وقوله: ﴿ فَيِظُلْمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَنتٍ أُحِلَّتْ لَهُمُّ﴾ [النساء:١٦٠].

ويؤدَّى بـ (من)، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْنُكُوّا أَوْلَىٰدَكُم مِنْ إِمْلَاقٍ غَّنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيّاهُمُّمُّ﴾ [الانعام: ١٥١] وقوله ﴿ مِّمَّا خَطِيّتَكِنِهِمْ أُغْرِقُواْ فَأَدْخِلُواْ نَازًا﴾ [نوح: ٢٥].

ويؤدى بـ (في)، نحو قوله تعالى: ﴿ لَمَسَّكُمْ فِي مَاۤ أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٤]، وقوله (ص) (دخلت امرأة النار في هرّة حبستها. . . ) وغير ذلك، فهل معنى التعليل في هذه الاحرف متماثل؟ .

الحق أنّه غير متماثل، وإنْ كان المعنى العام واحدًا، فالتعليل بالباء غيره باللام غيره برمن) و(في). فانّ لكل حرف من حروف التعليل معنى خاصًا، وان كانت كلها تفيد التعليل، ولذا لا يصح ابدال حرف مكان آخر دومًا، فلا يصح مثلا في قوله تعالى: ﴿ فَ وَإِذِ اَسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ﴾ [البقرة: ٢٠] أن تقول: (واذ استسقى موسى بقومه أو في قومه أو على قومه) لأداء المعنى نفسه، ولا يصح في قوله تعالى ﴿ سَخَرَهَا لَكُونَ ﴾ [الحج: ٣٧] أن تقول: (سخرها بكم أو فيكم أو منكم)، ولا يصح في قوله تعالى: ﴿ وَالْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ [الرحمن: ١٠] أن تقول (والارض وضعها على الأنام أو في الانام أو بالانام او من الانام) لارادة معنى التعليل، ولو كانت المعاني متماثلة لصح ابدال حرف بآخر.

إنّ التعليل بالباء إنّما هو بمقابل شيء حصل، تقول: (عاقبته بذنبه) فالعقاب مقابل الذنب الذي اقترفه صاحبه، وهو كأنه عوض عنه أو ثمن له جرى عليه بسببه،

قال تعالى: ﴿ بَلِ لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفَرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٨٨]، فاللعنة مقابل الكفر، وقال: ﴿ وَلَهُمْ عَذَاكُ أَلِيكُ بِمَاكَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ [البقرة: ١٠] فالعذاب مقابل كذبهم، وقال: ﴿ سَـَنُلْقِي فِي عَذَاكُ اللّهِ بِمَا كَفَرُواْ الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُواْ بِاللّهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٥] أي مقابل ذلك، وقال ﴿ ظَهَرَ الفَسَادُ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ آبَدِي النَّاسِ ﴾ [الروم: ٤١]. فان ظهور الفساد مقابل ما فعله الناس.

وليست اللام كذلك، فانّ اللام تفيد سبب حدوث الفعل، وليست مقابلاً لشيء حصل فأنت تقول: (جئت للاستفادة) فالاستفادة ليست مقابل شيء، وتقول: (أرسلته لاختباره) فالاختبار ليس مقابلاً لشيء، وإنّما ذكرت سبب المجيء والارسال، وتقول: (أرسلته لتجربته) و(ارسلته بتجربته) فقد أفادت الاولى أنّه ارسله ليجربه، والثانية أرسله لأنّه مجرب أي مقابل تجربته التي حدثت قبل إرساله.

إنّ التعليل باللام يختلف عن التعليل بالباء، وذلك إنّ العلة المقترنة بالباء تكون حاصلة قبل حدوث الفعل في الغالب، وإنّ الفعل حصل مقابلاً لها. أمّا العلة المقترنة باللام فقد تكون حاصلة قبل الفعل، وقد تكون مرادًا تحصيلها. قال تعالى: ﴿ بَل لَعَنهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٨٨]، فاللعن مقابل الكفر، والكفر حاصل قبل اللعن. وتقول: (جئت للاطلاع) فالاطلاع غير حاصل في اثناء المجيء وانما يطلب تحصيله، وتقول (جئت لمعالجة فلان) فالمعالجة هي السبب الداعي للمجيء وهي غير حاصلة في اثناء المجيء، بل يراد تحصيلها، وقد يكون السبب موجودًا وهو الدافع للفعل، كقولك (عاقبته لاسائته الى فلان) و(رسب لاهماله) فالأساءة هي سبب العقوبة وهي موجودة قبل العقاب، وكذلك الاهمال.

ولذا لا يصح تعاقب الحرفين دومًا. قال تعالى: ﴿ وَأَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِذِكْرِي ﴾ [طه: ١٤] ولا تقول بوجه الله، وقال ﴿ يُنْإِتُ لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرَعُ وَٱلزَّيْتُونَ ﴾ [الانسان: ٩]، ولا تقول بوجه الله، وقال ﴿ يُنْإِتُ لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرَعُ وَٱلزَّيْتُونَ ﴾ [النحل: ١١] ولا تقول: (ينبت بكم به الزرع).

إنّ التعليل بالباء يفيد المقابلة، والثمن، بخلاف اللام التي تفيد الاختصاص والاستحقاق.

وأما التعليل بـ (من) ففيه معنى الابتداء، فعندما تقول (قتله من إملاق) يكون المعنى أنّ القتل صدر من الاملاق، وحصل منه فهو مبدأ الفعل، ونحوه: (بكى من الالم) و(عضّ اصبعه من الندم) بمعنى حصل البكاء من الالم وصدر منه، وحصل العض من الندم وصدر منه، فالندم أسبق من العض، ومنه حصل العضّ، والألم أسبق من البكاء ومنه صدر البكاء، فالعلة بـ (من) أسبق وجودًا من الحدث.

ف (من) التعليلية تفيد الابتداء، والباء تفيد المقابلة، واللام تفيد الاستحقاق والاختصاص.

تبين ممّا سبق أنّ العلة المسبوقة بالباء و(من) موجودة قبل الحدث، أمّا العلة المسبوقة باللام فقد تكون واقعة قبل الحدث، وقد تكون مرادًا تحصيلها.

وتبين لنا أنّ التعليل بالباء و(من) مختلفان، فالتعليل بالباء يفيد العوض والمقابلة، وأمّا التعليل بـ (من) فيفيد الابتداء، فقوله تعالى: ﴿ولا تقتلوا أولادكم من املاق﴾ لا يصح فيه أن نقول باملاق، وقولنا (عض اصبعه من الندم) لا يصح أنْ نقول فيه بالندم. وقولنا (قعد من الجبن) لا يصح أنْ نقول فيه قعد بالجبن، لانه ليس مقابلاً للقعود، وإنّما حصل منه القعود ونشأ منه.

قال تعالى ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِـمُ ٱلذِّلَةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِنَ ٱللَّهِ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِنَايَنتِ ٱللَّهِ﴾ [البقرة: ٦١] فما حصل هو مقابل كفرهم.

وقد تحسن معاقبة الباء و(من) في تعبير واحد، وكل على تقدير معنى، فمثلاً قوله تعالى: ﴿ مِّمَّا خَطِيَّكُ مِ أُغُرِقُواْ فَادَّخِلُواْ نَارًا ﴾ [نوح: ٢٥] المعنى فيه أنّ الماء دخل عليهم من خطيئاتهم، أي جاءهم من هذا المكان، كأن الخطيئات ثغرة دخل منها الماء، فهي للابتداء، ولو قلت: (بخطيئاتهم أغرقوا) لكان المعنى أنّ الغرق مقابل للخطيئات، كأنّهم أدوّا ثمن الخطيئات وهو الغرق، وقال تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّنْعِقَةُ بِظُلْمِهِم ﴾ [النساء: ١٥٣] أي هذا مقابل ذاك، فالصاعقة ثمن الظلم، ولو قال (من ظلمهم) لكان المعنى أنّ الصاعقة جاءتهم من موطن الظلم، فالباء تفيد المقابلة والعوض، و(من) تفيد الابتداء.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقد تجيء- لايعني من- للتعليل نحو (لم آتك من سوء أدبك) أي من اجله، وكأنها ابتدائية لأنّ ترك الاتيان حصل من سوء الادب»(١).

وأمّا التعليل بـ (على) ففيه معنى الاستعلاء، فاذا قلت: (كافأته على إحسانه) كان المعنى كأنّك وضعت المكافأة على الاحسان، واذا قلت (عاقبته على إساءته) كان المعنى كأنك جعلت العقوبة على الاساءة، أي وضعتها عليها، قال تعالى ﴿ وَلِيُّكَبِّرُوا اللّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ ﴾ [البقرة: ١٨٥] أي يكون التكبير على الهداية، كما تقول (كبّر على النصر) جعل النصر شيئًا يكبّر عليه، كما يكون التكبير على الذبيحة ونحوها.

وأمّا (في) فتفيد الظرفية، فقوله تعالى: ﴿ لَمَسَّكُمْ فِي مَاۤ أَفَضَتُمْ فِيهِ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [النور: ١٤] معناه أنه جعل العذاب في الإفاضة فكأن هذه الافاضة ظرف في داخله العذاب، ونحوه أنْ تقول (عذّبته في فعلته) فكأنّ الفعلة فصلت فيها العذاب، وقد تضمنتُه واحتوتُه احتواء الظرف على ما في داخله، قال ﷺ: (دخلت امرأة النار في هرّة حبستها فلا هي اطعمتها ولا هي تركتها تأكل من خشاش الارض) والمعنى دخلت امرأة النار في هذه الفعلة على معنى أنّ هذه الفعلة ظرف احتوى المرأة وادخلها النار.

وقد تتعاقب الحروف كلها في تعبير واحد، وكل منها على تقدير معنى، فمثلا نحن نقول: اخذته الصاعقة لظلمه وبظلمه ومن ظلمه وعلى ظلمه وفي ظلمه، وكل له معنى. فأما اخذته الصاعقة لظلمه، فمعناه أنّ ظلمه سبب استحقاق العذاب، أي استحق العذاب لهذا.

وأمّا (بظلمه) فمعناه انه مقابل ظلمه.

وأمّا (من ظلمه) فكأن الصاعقة أخذته من ذلك المكان، أي جاءته ودخلت عليه من الظلم.

وأمّا (على ظلمه) فكأن الصاعقة وقعت على ظلمه.

وأمّا (في ظلمه) فمعناه أنّ الظلم تضمن الصاعقة واحتواها. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) «شرح الرضي على الكافية» (٣٥٨/٢).

معاني النحو

# تستعمل (في) للظرفية نحو (محمد في الدار) و(الزيت في القارورة) ونحو قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحُا صَرَّصَرًا فِي آيًا مِ نَجِسَاتِ ﴾ [فصلت: ١٦].

ويستعمل الباء للظرفية، أيضا نحو (ولد بالبصرة)، ونحو قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ اللَّهُ بِبَدْرِ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٣] وقوله: ﴿ مَن يَكَلَّؤُكُمُ مِالِّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ ٱلرَّحْمَٰنِّ﴾ [الأنبياء: ٤٢].

وقالوا: قد تستعمل (على) لذلك، نحو قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْ لَةِ مِّنَ أَهْلِهَا ﴾ [القصص: ١٥] أي في حين غفلة، ونحو قولنا (كان ذلك على عهد الواثق) و(جمع المصحف على عهد أبي بكر).

فما معنى الظرفية في كل حرف من هذه الاحرف؟ وهل هي ظرفية متماثلة؟

إنّ ظرفية (في) ظرفية تضمن واحتواء، وظرفية الباء ظرفية ملاصقة واقتران، نقول: (الماء في الحب) و(الزيت في القارورة) ولا نقول (الماء بالحب) ولا (الزيت بالقارورة) لأنّ الحب يحتوي الماء والقارورة تحتوي الزيت، ونقول (دفن في القبر) لان القبر تضمنّه واحتواه. قال تعالى: ﴿ أَفَلًا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ وَحُصِلَ مَا فِي الصَّدُورِ ﴾ [العاديات: ٩-١٠] ونقول (كان في السفينة). قال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِ الفَلْكِ اللهُ اللهُ تضمنت من فيها ولا نقول (بالسفينة).

ونقول (أقام بالبصرة) على معنى الملاصقة والاقتران، فانْ قلت (اقام فيها) فعل معنى تضمنته واحتوته، وتقول (ذهب في الناس) أي دخل فيهم، فهم احتووه وتضمنوه، ولا نقول: (دخل بهم) على هذا المعنى.

ونقول (أدخلت الخاتم في اصبعي، والقلنسوة في رأسي) ولا نقول (باصبعي) (برأسي). جاء في (الاصول): «واعلم ان العرب تتسع فيها- أي في حروف الجر- فتقيم بعضها مقام بعض اذا تقاربت المعاني، فمن ذلك الباء، تقول: فلان بمكة وفي

مكّة، وانما جازا معاً، لأنّك اذا قلت (فلان بموضع كذا وكذا) فقد خبرت عن اتصاله والتصاقه بذلك الموضع، واذا قلت (في موضع كذا) فقد خبر بـ (في) عن احتوائه إيّاه وإحاطته به »(١).

فالباء للملاصقة والاقتران، و(في) للاحتواء، قال تعالى: ﴿ يُنفِقُونَ أَمُوالَهُم بِالنَّهِ وَالنَّهَارِ ﴾ [البقرة: ٢٧٤] وقال ﴿ وَهُو الّذِي يَتَوَفَّنَكُم بِالنَّلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُم بِالنَّهَارِ ﴾ [الانعام: ٦٠] فجاء بالباء لأنّ الانفاق مقترن بوقت الليل والنهار، وكذلك التوفي، بخلاف قوله تعالى ﴿ يُولِجُ النَّهَارِ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النّهارِ ظرفًا للّيل، والليل جاء به (في) لارادة التضمّن والاحتواء والدخول، فقد جعل النهار ظرفًا للّيل، والليل ظرفًا للنهار كأنه يحتويه، أي يدخل فيه فلما كان كذلك جاء به (في) بخلاف ما مرّ فإنّ التوفي لا يدخل في الليل، ولا الانفاق، وانما يقترن الفعل بهذا الوقت، فجاء بالباء لإرادة المصاحبة والاقتران وجاء به (في) للتضمّن والاحتواء.

ونقول (نزل بالبئر) و(نزل في البئر)، فالاولى على معنى انه نزل بقربها كما تقول: أكلنا بالعين وشربنا بها أي أقمنا بقربها، فانْ أردت النزول في داخلها فلا تقول الآ (نزل في البئر) فالباء للملاصقة و(في) للاحتواء.

ونقول (هو ينفق المال بالليل) و(هو ينفق المال في الليالي الحمراء) فإنّ معنى الاولى أنّ وقت الانفاق هو الليل، أي يقترن الحدث بهذا الوقت وبصاحبه، وأمّا الثانية فعلى معنى أنه يذهبه في الفسوق، فجعل الليالي وعاء يرمي فيه المال.

فـ (في) تفيد الولوج والتضمن، وأمّا الباء فللاقتران والمصاحبة والملاصقة.

وأما (على) فقد جاءت للظرفية في قوله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْلَةٍ مِّنَ أَهْلِهَا﴾ [القصص: ١٥] أي في حين غفلة كما يقول النحاة.

<sup>(</sup>۱) «الاصول» (۱/٥٠٥-٥٠٥).

والحق انها ليست بمعنى (في) تماماً، فانّ ثمة فرقًا بين قولنا (جاءنا على غفلة)، و(جاءنا في غفلة) ألا ترى إنّا نقول (هاجمه في وقت الغفلة)، ولا نقول (هاجمه على وقت الغفلة)، ونقول (دخل المدينة في وقت العصر)، ولا نقول (على وقت العصر)؟ ولو كانت بمعناها لصح ذلك.

الذي يبدو أنّ قولنا (هاجمه في غفلة) معناه أنه هاجمه وهو داخل في الغفلة، وكذلك (جاءه في غفلة) أي جاءه وهو داخل في الغفلة، وإنّما كان عليها أي لم تحتوه ولم تتضمنه، فقولك (هاجمه على غفلة) معناه انه انتهز فرصة غفلة عرضت له وهاجمه.

ومثله ما نقوله في الدراجة (جئت على أولها) و(جئت في أولها) و(جئت على أول الصلاة) و(جئت في اولها) فمعنى (جئت في أولها) انك جئت وهم داخلون في أولها، وأما (جئت على أولها) فالمعنى انك استعليت على أولها وشاهدته، فالمجيء أسبق.

وتقول (جئت على حين قتل إسماعيل) و(جئت في حين قتل إسماعيل) فمعنى الاولى إنك جئت مستعلياً على الوقت، وشاهدت الفعلة، ومعنى الثانية إنك جئت وقد دخلت في هذا الوقت، فالمجيء الأول أسبق، وربما لم تشاهد الفعلة في الثانية، ومما يوضح هذا أنك تقول (جئت على سفر محمد) و(جئت في سفر محمد) فمعنى الأولى انك جئت وهو متهيى للسفر فشاهدت سفره، واما قولك (جئت في سفر محمد) فمعناه أنك جئت وهو مسافر ولم تشاهده.

وتقول: (دخلت الموصل في حين غرق بغداد) أي دخلتها في هذا الوقت، ولم تشاهد غرق بغداد، واما (جئت على غرق بغداد) فمعناه انك شاهدته.

ف (في) تفيد الدخول و(على) تفيد الاستعلاء، وليس معناها الدخول.

وأما قولهم (كان ذلك على عهد فلان) فالظاهر، إنّه يختلف عن قولهم، كان ذلك في عهده.

فالذي يبدو أنّ قولهم (كان ذلك على عهده) معناه أنّ الحدث مختص بأمر من أمور الدولة، أو بما هو من شأنها، كأنْ تقول (جمع المصحف على عهد أبي بكر) و (بنيت البصرة على عهد عمر) و (فتحت عمورية على عهد المعتصم) كأنّ العهد حمل هذه الاعمال، وقام بها، ولا تقول (بنيت داراً على عهد الواثق) ولا (سافرت الى البصرة على عهد المتوكل) لان ذلك ليس من شأن الدولة.

وأمّا (في) فهي لعموم الظرفية، فتقول (بنيت داراً في زمن المتوكل) و(تزوجت في عهد فلان) و(انتصر الروم على الفرس في عهد الرسول وفي زمن الرسول) لإن الحدث ثم في ذلك الوقت، ولا تقول على عهده لانه لم يفعله وهو ليس من شأن حكومته على فانّ عهده لم يتحمل هذه المسألة.

ف (على) للاستعلاء وذلك انها تفيد أن الحكم إضطلع بالامر أو هو من شأنه أن يفعله والله أعلم.

### زيادة (ما)

تزاد (ما) بعد طائفة من حروف الجر، وزيادتها على ضربين:

١- كافة عن الجر نحو: ربما سعيت الى حتفك وأنت لا تعلم.

٧- غير كافة، نحو قوله تعالى: ﴿ عَمَّا قَلِيلِ لَّيُصِّيحُنَّ نَادِمِينَ ﴾ [المؤمنون: ٤٠].

### ما الكافة:

وتدخل على رب، والكاف، نحو قوله تعالى ﴿ رُبَهَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ﴾ [الحجر: ٢] ونحو (كن كما أنت) ونحو قوله:

وأعلم أنني وأبا حميد كما النشوان والرجل الحليم

وقوله:

أخ ماجد لم يخزني يوم مشهد كما سيفُ عمرو لم تخنه مضاربه(١)

ونحو قوله ﷺ (صلّوا كما رأيتموني أصلّي) وهي في الحديث ليست مصدرية «فإنه لم يقع التشبيه بالرؤية، وأنت لو صرحت بالمصدر ههنا، لم يكن كلاماً صحيحاً فإنه لو قيل: صلّوا كرؤيتكم صلاتي، لم يكن مطابقاً للمعنى المقصود (٢).

ونحو قوله تعالى ﴿ ٱجْعَل لَنَاۤ إِلَهُا كُمَا لَهُمُ ءَالِهَ ۗ ﴾ [الاعراف: ١٣٨]. قيل: وقد تدخل على (من) والباء نحو (اني مما افعل ذاك) ونحو قوله:

وانا لما نضرب الكبش ضربة على رأسه تلقي اللسان من الفم وقوله:

فلئن صرت لا تحير جواباً ليما قد ترى وأنت خطيب ويحتملان غير ذلك(٣).

والغرض من زيادة (ما) هذه أن تهتىء الحرف للدخول على مالم يكن يدخل عليه فيدخل على الافعال وعلى الجمل الاسمية، فهي توسع دائرة استعمال الحرف، بعد أن كان منحصراً في دائرة معينة، ف (ربّ) مثلا مختصة بالاسماء الظاهرة النكرة، فاذا دخلت عليها (ما) هذه، وسّعت دائرة استعمالها، فأصبحت تدخل على الاسماء الظاهرة والمضمرة، على النكرات والمعارف، على الافعال والأسماء تقول (رب كلمة تهوي بصاحبها في النار) ولا يصح أن نقول (رب الكلمة) ولا (رب تهوي) فان أدخلت عليها (ما) هذه صح كل ذلك فتقول: (ربما ألقت الكلمة صاحبها في النار) و(ربما الكلمة عادت على صاحبها بالوبال)، قال الشاعر:

<sup>(</sup>۱) المغنى (۱/ ۳۰۹، ۱۷۸).

<sup>(</sup>٢) «بدائع الفوائد» (١/٤٤/١).

<sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٤٧٦)، المغنى (١/ ٣١٠).

# ربما الجامل المؤبل فيهم وعناجيع بينهن المهار

فقد وسّعت (ما) معنى التقليل والتكثير في (ربّ)، وقد التفت القدامي الى وظيفة (ما) هذه، جاء في (تفسير الرازي): والنحويون يسمّون (ما) هذه الكافة يريدون انها بدخولها كفّت الحرف عن العمل الذي كان له، واذا حصل هذا الكف فحينئذ تنهيأ للدخول على ما لم تكن تدخل عليه، ألا ترى أنّ (ربًّ) انما تدخل على الاسم المفرد نحو (رب رجل يقول ذاك) ولا تدخل على الفعل فلما دخلت (ما) عليها هيأتها للدخول على الفعل كهذه الاية (١)، يعني قوله تعالى ﴿ رُبُمَا يَودُ ٱلّذِينَ كَفَرُوا ﴾ [الحجر: ٢].

وجاء في (لسان العرب): والفرق بين (ربّما) و(ربّ) أن (ربّ) لا يليه غير الاسم، وأما (ربّما) فانه زيدت ما مع (ربّ) ليليها الفعل، تقول (ربّ رجل جاءني) و(ربّما جاءني زيد) و(ربّ يوم بكرت فيه) و(ربّ خمرة شربتها) ويقال (ربّما جاءني فلان) و(ربّما حضرني زيد).

وجاء في (شرح الكافية) للرضي: «واما (ما) التي بعد (ربّ)... فهي تكفها عن العمل فلا تطلب متعلقا... وتبقى (ربّ) للتقليل، أي لتقليل النسبة التي في الجملة الواقعة بعدها»(٣).

ومثلها الكاف، فإنّ الكاف لتشبيه مفرد بمفرد ظاهر، فتقول (هو كالبحر) (وهي كاللؤلؤة) ولا تدخل على المضمر، ولا على فعل، فانْ جثت بـ (ما) اتسع التشبيه بها، وصارت تدخل على الظاهر والمضمر، وعلى الاسماء والافعال، وتستعمل لتشبيه مفرد بمفرد، ولتشبيه مضمون جملة بأخرى(1) وذلك نحو (كن كما أنت) فقد دخلت على

<sup>(</sup>۱) التفسير الكبير (۱/۱۹۶) وانظرالمغني (۱/۱۳۷)، «جواهر الادب» (۲۱۹)، «بدائع الفوائد» (۱۱٤٤/۱).

<sup>(</sup>۲) السان العرب» (۱/۳۹۳).

<sup>(</sup>٣) اشرح الرضى ١ (٢/ ٣٨١-٣٨٢).

<sup>(</sup>٤) «أنظر شرح الرضى» (٢/ ٣٨١).

الضمير، ونحو (كما تكونون يولّى عليكم) و(صلوا كما رأيتموني أصلي) و﴿ ٱجْعَل لَّنَا ۗ إِلَنْهَا كُمَا لَهُمْ ءَالِهَةً ﴾ [الاعراف: ١٣٨] فقد وسّعت (ما) دائرة) التشبيه بالكاف.

وقيل إنّ (كما) تفيد التشبيه والمماثلة الحقيقية، بخلاف (كأنّ) تقول: (اضربه كما ضربك) والمعنى اضربه ضرباً مماثلاً لضربه لك، بخلاف قولك (اضربه كأنْ قد ضربك) فانه لا يفيد أنّه ضربك، وتقول (إمدحه كما مدحك) والمعنى إمدحه مدحاً مماثلاً لمدحه لك، والمعنى أنّه مدحك. ولو قلت (امدحه كأنه مدحك) لكان المعنى أنه لم يمدحك. جاء في (التطور النحوي): "وكأن وكأنْ تفيدان فرض كون الشيء غير ما هو عليه في الحقيقة، و(كما) تفيد التشبيه والتمثيل الحقيقي، مثال ذلك ﴿ وَإِذْ نَنَقَنَا ٱلجَبَلَ فَوْقَهُم كَانَهُ ظُلّة ﴾ [الاعراف: ١٧١] والجبل لم يكن ظلة أو مثل ظلة، بل كان ضدها في المتانة والرسو، والمعنى لو كان الجبل كظلة، لكان نتقه، ورفعه، وزلزلته قريباً من الاحتمال فلأنه لم يكن كظلة، كان نتقه من المعجزات.

و(كما) مثل (آمنا كما آمن الناس) يعني إيماننا مثل إيمانهم (١). وذكروا (كما) معاني أخرى غير هذه منها:

المبادرة نحو (سلم كما تدخل) أي بادر الدخول بالسلام، ونحو: (صلّ كما يدخل الوقت)، بمعنى بادر بالصلاة عند دخول الوقت.

ومنها أن تكون بمعنى قران الفعلين في الوجود نحو قولك: (كما قام زيد قعد عمرو) فقد اقترن الفعلان في الوجود وفيها معنى المبادرة.

قالوا: وقد تكون بمعنى (لعل) نحو (انتظرني كما آتيك) أي: لعلما آتيك. قال رؤية: (لا تشتم الناس كما لا تشتم) فيكون قد تغير معنى الكلمة بالتركيب<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «التطور النحوى» (۱۲۷).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٣٨١)، المغني (١٧٩/١).

ويحتمل أن يكون معنى قول رؤبة (لا تشتم الناس كما لاتحب أن تشتم) وعلى اية حال فوظيفة (ما) هذه توسيع دائرة الاستعمال، سواء أكانت مع حروف الجر أم مع غيرها، وذلك كما في الاحرف المشبهة بالفعل، فانها اذا دخلت عليها (وما) هذه وستعت استعمالها فصارت تدخل على الافعال والاسماء، بعد أن كانت مختصة بالدخول على الاسماء، وكما في (بعد) و(بين) فهما مختصتان بالاضافة الى الاسماء، فاذا دخلت عليهما (ما) هذه صح دخولها عن الجمل الفعلية والاسمية، تقول (بعد ما كان ملكا اصبح سوقة) قال الشاعر:

أعلاقة أم الوليد بعدما افنان رأسك كالثغام المخلس وقيل (ما) مصدرية، ونحوه:

بينما نحن بالأراك معا اذ أتى راكب على جمله وتقول: (بينما كنت سائرًا، اذ طلع على رجل مهيب الطلعة).

وكما في (طال) و(كثر) و(قل) فهي مختصة بالاسماء، تقول (طال السفر وقلّ الزاد) فان دخلت عليها (ما) هيأتها للدخول على الافعال، تقول (طالما اجتمعنا وقلّما اتفقنا). وقيل هي مصدرية (١).

### ما غير الكافة:

تزاد (ما) غير كافة بعد طائفة من حروف الجر، وذلك بعد (من) و(عن) والباء و(رب) والكاف فيبقى لها اختصاصها، كما كان وذلك نحو قوله تعالى ﴿عَمَّا قَلِيلِ لَيُصْبِحُنَّ نَكُومِينَ ﴾ [المائدة: ١٣] نَكُومِينَ ﴾ [المائدة: ١٣] وقوله ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَنَقَهُمْ لَعَنَّهُمْ ﴾ [المائدة: ١٣] وقوله: ﴿ مِّمَا خَطِيّتَنِهِمْ أُغْرِقُواْ فَالْتَخِلُواْ نَازًا﴾ [نوح: ٢٥]، وقول الشاعر:

ربما ضربة بسيف صقيل بين بصري وطعنة نجلاء

<sup>(</sup>۱) أنظر «شرح الرضي» (۲/ ۳۸۲)، المغني (۱/ ۳۱۱).

معاني النحو

وقوله:

ماوى ياربتما غارة شعواء كاللذعة بالميسم

وننصـر مـولانــا ونعلــم أنّـه كمــا النــاسِ مجــرومٌ عليــه وجـــارم(١)

وهي في هذا الموطن مؤكدة، قال تعالى: ﴿عَمَّا قَلِيلِ لِّيَصّْبِحُنَّ نَكِمِينَ﴾ فأكّد أنّه بعد قليل سيندمون، ألا ترى كيف قرن نون التوكيد معها لزيادة التوكيد كما قرنها معها في غير هذا الموطن، قال تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَعَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيانَةً ﴾ [الانفال: ٥٨] فجمع بين (ما) ونون التوكيد لزيادة التوكيد وكما يجمع بين اللام و(ان) نحو: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ اللّهِ وَانَ القسم و(إن) لزيادة التوكيد نحو (والله انك لمؤتمن)، قال سيبويه: وأما قوله عزّ وجل: ﴿ فيما نقضهم ميثاقهم ﴾ فانما جاء لانه ليس (ما) معنى سوى ما كان قبل أن تجيء به الآ التوكيد، ثمن ثم جاء ذلك اذا لم ترد به اكثر من هذا (٢٠).

وجاء في (لسان العرب): وتجيء (ما) صلة يريد بها التوكيد كقول الله عز وجل فبما نقضهم ميثاقهم المعنى: فبنقضهم ميثاقهم. وقال ابن الأنباري في قوله عز وجل (عمل قليل ليصبحن نادمين) قال يجوز ان يكون معناه: عن قليل و(ما) توكيد، ويجوز أن يكون المعنى: عن شيء قليل وعن وقت قليل فيصبر (ما) اسما غير توكيد» "توكيد»

وهي تفيد التوكيد ايضاً اذا زيدت في غير هذا الموطن، وذلك نحو ما ذكرنا من زيادتها بعد أدوات الشرط نحو ﴿ وَإِمَّا نُعْرِضَنَّ عَنَّهُمُ ٱلْبِغَآةَ رَحْمَةِ مِّن رَّبِكَ تَرْجُوهَا﴾ [الاسراء: ٢٨]

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن عقيل» (۱/ ٢٣٤)، جواهر الادب (٢٢٠)، «شرح الرضي على الكافية ٢/ ٣٦٨.

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۹۲).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب (٢٠/ ٣٦٣) وانظر المغني (١/ ٣١٦)، «شرح ابن يعيش» (٨/ ٣٠).

ولذلك يكثر وصل نون التوكيد بالفعل بعدها، ونحو: ﴿ أَيَّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ ٱلْأَسَمَاءُ ٱلْحُسَنَىٰ ﴾ [الاسراء: ١١٠] وكزيادتها بعد الاحرف المشبّهة بالفعل، اذا لم تكن كافة نحو (ليتما محمد معنا)، جاء في (كتاب سيبويه): وتكون توكيداً لغواً وذلك قوله (متى ما تأتني آتك)، وقولك (غضبت من غير ما جرم) وقال عزّ وجل: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثُلَقَهُمْ ﴾ فهي لغو في انها لم تحدث اذا جاءت شيئًا، لم يكن قبل أن تجيء من العمل وهي توكيد للكلام (۱).

وذهب الزمخشري في (الكشاف) الى أنّها تفيد القصر زيادة على معنى التوكيد فقد جاء فيه في قوله تعالى ﴿ فَبِمَارَحْمَةِ مِّنَ ٱللّهِ لِنتَ لَهُمَّمُ ۗ [آل عمران: ١٥٩].

ما: مزيدة للتوكيد والدلالة على ان لينه لهم ما كأن الأ برحمة الله ونحوه (فبما نقضهم ميثاقهم لعنّاهم)(٢).

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ مِمَّا خَطِيَّنَ بِهِمْ أُغْرِقُواً ﴾ [نوح: ٢٥]: «لبيان ان لم يكن اغراقهم بالطوفان فادخالهم النار الا من أجل خطيئاتهم وأكد هذا المعنى بزيادة (ما)<sup>(٣)</sup>.

وذهب هذا المذهب جماعة، منهم ابن القيم، فقد جاء في (بدائع الفوائد): «قول (فبما نقضهم ميثاقهم، ونحو (فبما رحمة من الله لنت لهم) أي: ما لنت لهم الآبرحمة من الله. ولا تسمع قول من يقول من النحاة ان (ما) زائدة في هذا الموضع فاته صادر عن عدم تأمّل...

فاذا عرفت أنّ زيادتها مع (إن) واتصالها بها اقتضى هذا النفي والايجاب، فانقل هذا المعنى الى اتصالها بحرف الجر مع قوله تعالى ﴿ فَيِمَا رَحْمَةِ مِّنَ اللهِ لِنتَ لَهُمُّ ﴾ و(فبما نقضهم ميثاقهم) وتأمّل كيف تجد الفرق بين هذا التركيب، وبين أنْ يقال (فبرحمة من الله)

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۳۰۵/۲).

<sup>(</sup>۲) الكشاف (۱/۳٥۷) وانظر (۱/٤٣٥).

<sup>(</sup>٣) الكشاف ٣/ ٢٣٧.

و(فبنقضهم ميثاقهم) وأنّك تفهم من تركيب الآية: ما لنت لهم إلاّ برحمة من الله، وما لعنّاهم إلاّ بنقضهم ميثاقهم»(١).

والحق أنها لا تفيد القصر هنا، بل هي مؤكدة، أما معنى القصر الذي ذكر فهو متأت من التقديم، لا من زيادة (ما). قال تعالى: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِّيثَلَقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِاَينَتِ ٱللّهِ وَقَنْلِهِمُ اللّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِم فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ ٱلأَنبِياة بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلّا قَلِيلًا ﴾ [النساء: ١٥٥] فقدم نقض الميثاق والكفر بآيات الله، وقتل الانبياء لافادة الحصر، والتقديم يفيد القصر، كما مرّ في كثير من المواطن.

أما (ما) فهي للتوكيد وناسب زيادتها ههنا أنّ الكلام قبل هذه الآية على الميثاق. قال تعالى: ﴿ وَرَفَعْنَا فَوْقَهُمُ الطُّورَ بِمِيثَقِهِمْ وَقُلْنَا لَهُمُ الدَّخُلُواْ الْبَابِ شَجَدًا وَقُلْنَا لَهُمُ لاَ تَعَدُّواْ فِي السَّبْتِ وَالْخَذْنَا مِنْهُم مِيثَقًا غَلِظُا فَيِما نَقْضِهِم مِيثَقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِاينتِ اللهِ ﴿ [النساء: ١٥٤-١٥٥] فلما تقدم الكلام على الميثاق، وأخذ الميثاق الغليظ منهم، ناسب ذلك زيادة (ما) لتوكيد النقض، كما ناسب تقديمه على بقية الاسباب للاهتمام به في هذا الموطن.

ونحوها قوله تعالى: ﴿ فَهِ مَا نَقْضِهِم مِيثَاقَهُمْ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَسِيةٌ يُحَرِّفُونَ

الْكَلِمَ عَن مَواضِعِهِ ﴿ المائدة: ١٣] فالقصر متأت من التقديم لا من (ما)، أما (ما)
فهي للتوكيد، وناسب زيادتها أنّ السياق هو في الكلام على الميثاق كآية النساء، قال
تعالى: ﴿ ﴿ وَلَقَدْ أَخَكُ اللّهُ مِيثَنَى بَغِت إِسْرَةِ مِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُ اثْنَى عَشَر نَقِيبًا وَقَالَ اللّهُ إِنّي مَعَكُمٌ لَيِن أَقَمْتُمُ الصَّكُوةَ وَءَاتَيْتُمُ الزَّكُوةَ وَءَامَنتُم بِرُسُلِي وَعَزَرْتُمُوهُمْ
وَأَقْرَضْتُمُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنَا لَأَكُومَ مَن عَنَمُ سَيِّنَاتِكُمُ وَلَأَدْخِلَنَكُمْ جَنَّاتِ بَعْرِي مِن تَعْتِهَا
وَأَقْرَضْتُمُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنَا لَأَكُومَ مَن عَنْمُ مَن اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى مَا عَلَى مَا لَكُ لِمَ مَا مَنْهُ عَلَمُ مَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى خَالِنَا عَلُوبَهُمْ إِلّا فَيلِلا مِنْهُمْ فَاعَفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنّ اللّهَ يُصِبُ الْمُحَسِنِينَ
وَمِ اللّهُ اللّهُ مَن كَفَر مَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى خَالِينَ عَلَيْهُمْ أَلَاكُ مِن عَنْهُمْ وَاصْفَحُ إِنّ اللّهَ يُصِدُ اللّهُ الْمُحْسِنِينَ وَمِن اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ال

<sup>(</sup>۱) بدايع الفوائد (۲/ ١٥٠–١٥١).

فالكلام، كما ترى، على الميثاق، فناسب ذلك زيادة (ما) لتوكيد نقض الميثاق، وكذا الكلام في آية نوح، وهو قوله تعالى: ﴿ مِّمَّا خَطِيَئَنِهِمْ أُغُرِقُواْ فَأَدَّخِلُواْ نَارًا ﴾ [نوح: ٢٥] فانّ القصر فيها متأت من التقديم.

أما ما قاله ابن القيم فيمن قال من النحاة إنها زائدة فغلو عليهم، فهم لا يقولون بأنها زائدة لا فائدة منها، وإنّما يقولون هي زائدة مؤكّدة، فهي واردة لتأدية معنى، لا لغير معنى.

وأما ما ذكره من أنّها نظيرة (أنّ) فانّ زيادتها مع إنّ اقتضى معنى النفي والايجاب-يعني القصر- فانقل هذا المعنى الى اتصالها بحرف الجر، فهذا مردود بأنّ التي تفيد القصر هي الكافة فقط، أما غير الكافة فلا تفيده.

ويؤيد ما ذهبنا اليه في أنّ (ما) غير الكافة المزيدة بعد حروف الجر، لا تفيد القصر بل التوكيد.

1- إنّ (ما) اذا زيدت غير كافة في الاحرف المشبّة بالفعل، كانت مؤكدة نحو (انما محمداً قائم) واذا زيدت كافة فهي للقصر، وللتهيئة للدخول على ما لم تكن تدخل عليه. جاء في (شرح ابن يعيش): وقيل (انما) زيداً منطلق) فيجوز في (انّ) إلاعمال وإلالغاء فمن ألغى ورفع، وقال (انما زيدٌ منطلق) كانت (ما) كافة، . . . ومن أعملها وقال (انما زيداً منطلق) كانت ملغاة والمراد بها التأكيد»(۱).

٢- إنّ (ما) غير الكافة الداخلة على الشرط أو غيره لا تفيد معنى القصر، وذلك نحو
 (واما تخافن من قوم خيانة)، ونحو (غضبت من غير ما جرم) بل تفيد التوكيد.

٣- ليس هناك نصوص تقطع بأنّ غير الكافة تفيد القصر مع حروف الجر، بل الأولى أن تكون الكافة المزيدة بعد أحرف الجر هي التي تفيد القصر، اذا احتمل المعنى ذلك نظيرة (أن)، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ رُبُهَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا لَوَ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ اللحجر: ٢] فهو يحتمل أنّ المعنى: لا يود الذين كفروا كثيرا الآهذا الامر.

<sup>(</sup>۱) شرح ابن یعیش (۱۳۳۸).

ولا يقال ان (رب) متقدمة فأفادت القصر، اذ هي ليس لها متعلق فتتقدم عليه، فلا يفيد تقديمها القصر، بل أفادته مع (ما).

وكقوله ﷺ: (صلّوا كما رأيتموني أصلّي) اذ يحتمل أنّ المعنى لا تصلّوا إلاّ كصلاتي فأفادت، (ما) الكافة القصر.

تبين من هذا أن (ما) تزاد على ضربين:

١- كافة، والغرض منها توسيع دائرة الاستعمال، وقد تكون للقصر اذا احتمل
 المعنى ذلك.

٢- غير الكافة وهي للتوكيد.

# التقديم والتأخير

إنّ اغراض تقديم الجار والمجرور لا تكاد تختلف عن غيرها من اغراض تقديم المفعول والحال، والظرف ونحوها، ومدار الامر في ذلك هو العناية والاهتمام.

إنّ مواطن العناية والاهتمام متعددة كما سبق أنْ ذكرنا في أكثر من موطن، ومن ذلك:

الحصر والاختصاص، وهو أشهر الاغراض، وأكثرها دورانًا حتى حصر بعضهم التقديم بهذا الغرض، جاء في (الاتقان): «كاد أهل البيان يطبقون على أن تقديم المعمول يفيد الحصر سواء كان مفعولاً أو ظرفاً أو مجروراً، ولهذا قيل قي ﴿ إِيَّاكَ نَعَبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيبُ ﴾ [الفاتحة: ٥] ومعناه نخصك بالعبادة والاستعانة، وفي ﴿ لَإِلَى اللّهِ تُحْسَرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٥٨] معناه اليه لا الى غيره »(١٠).

والحق أنّ التقديم يفيد الحصر كثيرًا، وقد يفيد غيره.

<sup>(</sup>١) الاتقان (٢/٥١).

ومما يفيد القصر قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٢]. أي ليخصوا ربهم وحده بالتوكل (١). فانه لا يصح التوكل على غيره، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكُونَ كَالُمُ يَسْجُدُونَ ﴾ [الاعراف: ٢٠٦] فقدم الجار والمجرور في (له يسجدون) للقصر، أي يخصونه بالعبادة لا يشركون به أحدا(٢).

وكقوله تعالى ﴿ أَلَا إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ﴾ [الشورى: ٥٣] «لأن المعنى أن الله تعالى مختص بصيرورة الامور اليه دون غيره، ونحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَاۤ إِيَابَهُمْ ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم﴾ [الغاشية: ٢٦،٢٥] (٣).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾ [البقرة: ١٥٦] فنحن نرجع اليه لا الى غيره، وكقوله ﴿ ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةَ ﴾ [فصلت: ٤٧] فانه مختص بعلم الساعة، واليه يرد علمها لا الى غيره، ومثله قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ اللَّذَارُ اللَّاخِرَةُ عِندَ اللّهِ خَالِصَكَةً مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٤٤] فقدم (لكم) للاختصاص اذ قال لهم ان كانت لكم الدار الآخرة خالصة لكم وحدكم لا يشارككم فيها كما تزعمون فتمنوا الموت.

ونحو قوله تعالى: ﴿ وَغَنُ لَهُ مُسَلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦] و﴿ وَغَنُ لَهُ عَلِيدُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٨] ومنه قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُو ٱلرَّحْنُ اَمنَا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوكَلَنا ﴾ [الملك: ٢٩]، فانه أخر (به) عن (آمنا) فقال (آمنا به) وقد (عليه) على (توكلنا) فقال (وعليه توكلنا) وذلك ان الموطن الاول ليس موطن قصر، فالايمان لا يقتصر على الايمان بالله، بل يكون به وبملائكته وبكتبه ورسله وباليوم الآخر وغير ذلك، ولذا لم يقدّم (به)، ولو قدمه لأفاد القصر ولكان المعنى لا يؤمنون الآبه، وقدم الجار والمجرور في (وعليه توكلنا) لأنّ التوكل لا يكون الا عليه كما قال في موطن آخر (وعلى الله فليتوكل المؤمنون)

انظر الكشاف (٢٥٨/١).

<sup>(</sup>٢) انظر الكشاف (١/ ٥٩٤).

<sup>(</sup>٣) الطراز (٢/٧٠-٧١).

فأخر وقدّم بحسب المعنى جاء في (البرهان) في هذه الآية: (فانّ الايمان لما لم يكن منحصرًا في الايمان بالله بل لابد معه من رسله وملائكته وكتبه واليوم الآخر مما يتوقف صحة الايمان عليه بخلاف التوكل فانه لا يكون الآعلى الله وحده، لتفرده بالقدرة والعلم القديمين الباقيين، قدم الجار والمجرور فيه ليؤذن باختصاص التوكل من العبد على الله دون غيره، لأن غيره لا يملك ضراً ولا نفعاً فيتوكل عليه (۱)».

وقد يكون التقديم لغير القصر، بل للتعظيم، أو للتحقير، أو لتعجيل المسرة والمساءة، وغير ذلك من ضروب الاهتمام، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [آل عمران: ١٨٠] فهذا لا يفيد القصر لأنّ الله خبير بما نعمل، وبغير ذلك أيضا، ولا تختص خبرته بعملنا، بل أنّ خبرته مطلقة لا يحدها شيء ولكن لما كان الكلام علينا وعلى اعمالنا قدمها لنرتدع ونحذر، ومثله ﴿ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١] وهذا التقديم لا يفيد القصر ايضا لأنّ رقابة الله لا تختص بنا، فهو رقيب على كل شيء، قال تعالى ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّي شَيْءٍ رَقِيبًا ﴾ [الاحزاب: ٥٢]، ولكن لما كان الامر يتعلق بأعمالنا قدم (عليكم) للتخويف والتحذير.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ ﴾ [المعارج: ٣٤] فقدم الجار والمجرور على الفعل وهذا التقديم لا يفيد القصر أيضًا، وذلك لأنّ المحافظة لا تقتصر على الصلاة بل هي لعموم حدود الله وفرائضه، قال تعالى: ﴿ وَٱلْحَدَفِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ وَفرائضه، قال تعالى: ﴿ وَٱلْحَدَفِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ قَلَى التعظيم أمرها.

ومثله قوله تعالى ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَآءَ سَقَفًا تَحَفُوظَ الْ وَهُمْ عَنْ ءَايَنِهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [الانبياء: ٣٢] واعراضهم لا يختص بآيات السماء، بل هم معرضون عن آيات الارض والسماء. قال تعالى: ﴿ وَكَأَيْنِ مِّنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٥] ولكن لما تقدّم الكلام على السماء، خص آياتها بالذكر، فقال (وهم عن آياتها معرضون) فقدّم الجار والمجرور للتعظيم.

<sup>(</sup>١) قالبرهان» (٢/٤١٤)، وانظر التفسير الكبير (٣٠/٧٦).

وقد يكون التقديم والتأخير لأداء معنى لا يفهم بدونه وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُّ وَمِنُ مِنْ اللهِ فَعَلَى اللهُ اللهِ من آل فرعون، ولو اخره وقال (وقال رجل مؤمن يكتم ايمانه من آل فرعون) لما فهم أنه منهم، والمعنى لاحتمل المعنى أنّ هذا الرجل يكتم ايمانه من آل فرعون، أي يخفيه منهم، والمعنى الاول هو المطلوب.

ونحو ذلك قوله تعالى ﴿ وَجَاءَ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ رَجُلُّ يَسْعَىٰ قَالَ يَنْقَوْمِ ٱنَّبِعُواْ ٱلْمُرْسَايِينَ ﴾ [يس: ٢٠] وقوله ﴿ وَجَاءَ رَجُلُّ مِّنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَنْمُوسَىٰ إِنَّ ٱلْمَلَا يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ ﴾ [القصص: ٢٠] فانه قدّم (من اقصى المدينة) على (رجل) في آية يس واخرها في آية القصص وذلك لان المعنى مختلف فمعنى قوله تعالى ﴿ وَجَاءَ رَجُلُ مِنْ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ ﴾ ان هذا الرجل جاء ساعياً من اقصى المدينة، فالمجيء كان من اقصى المدينة.

اما في آية القصص، فالمعنى أنّ الرجل كان مسكنه في اقصى المدينة، كما تقول (تكلّم رجل من اعلى القوم او من ادناهم) فليس المقصود انه كان جالساً في الاعلى، وتكلم من هناك، وانما المعنى انه من علية القوم فهو صفة وكذلك الآية.

جاء في (درة التنزيل): «واما الآية الاولى من سورة القصص [يعني قوله: وجاء رجل من اقصى المدينة] فان المراد جاء من لا يعرفه موسى من مكان لم يكن مجاوراً لمكانه فاعلمه ما فيه الكفار من ائتمارهم به (٢). ويحتمل ايضاً المعنى الاول فهو تعبير احتمالى.

ونحو هذا أنْ تقول (قدم من القرية رجل) و(قدم رجل من القرية) فمعنى الاولى أنّ قدومه كان من القرية، وأمّا الثانية فتحتمل هذا المعنى وتحتمل أنّ الرجل قروي، أي هو من أهل القرية، وربما لم يكن قدومه هذا من القرية.

<sup>(</sup>١) أنظر درة التنزيل (٣٩٠).

<sup>(</sup>٢) درة التنزيل (٣٩٠).

فاذا كان الكلام منفياً كان تقديم المجرور يفيد نفي وقوع الحدث على المتقدم، واثباته لغيره، تقول (ما ذهبت الى سعيد) و(ما الى سعيد ذهبت) فالاولى تفيد انك نفيت الذهاب الى سعيد، ولم تفد انك ذهبت الى غيره، فربما كنت ذهبت اولم تكن، أمّا في الثانية فانك نفيت الذهاب الى سعيد واثبته الى غيره، أي اذهب الى سعيد وإنّما الى غيره ولذا يصح أنْ تقول: (ما ذهبت الى سعيد ولا الى غيره)، ولا يصح أنْ تقول (ما الى سعيد ذهبت ولا الى غيره) لان قولك (ما الى سعيد ذهبت) معناه أنّك شعبت الى غيره فكيف تقول: ولا الى غيره؟ جاء في (نهاية الايجاز): "فاذا قلت (ما امرتك بهذا) فقد نفيت عن نفسك امره بذلك، ولم يجب ان تكون قد امرته بشيء آخر، واذا قلت (ما بهذا امرتك) كنت قد امرته بشيء غيره (۱).

اما تقديم الجار والمجرور على غير متعلقة فللعناية والاهتمام أيضاً، وهذا الامر جار في عموم رصف الكلمات، فأنت بما قدّمته أعنى، وتتدرج العناية والاهتمام مع الكلمات تدرجاً تنازلياً فما قدمته، أولاً هو أهم، وهكذا الى آخرها ذكراً، فقولك (ذهب الى المسجد خالد) يفيد أن العناية بالجار والمجرور اكثر من قولك (ذهب خالد الى المسجد) قال تعالى ﴿ سَنُلْقِي فِي قُلُوبِ النَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنزِلُ بِهِ قال تعالى ﴿ الله عمران: ١٥١] فقدم الجار والمجرور (في قلوب) على المفعول به الرعب) وذلك لأنّ الأهم في هذا الموطن مكان الرعب، لا الرعب نفسه، إذ المهم أن تمتلىء قلوب الكافرين بالرعب وليس المهم أنْ يوضع الرعب في مكان آخر.

ثم أنّ الاهمية والعناية يحددها المقام، فقد تكون العناية في مقام تقتضي تقديم لفظ ما وقد تقتضي في مقام آخر تأخير ما قدّمته، وذلك نحو: (مررت بخالد على القائد) و(مررت على القائد بخالد) فالاهتمام بخالد في الجملة الاولى أكبر، وفي الثانية بالعكس وذلك كأنْ يكون الموطن في الاولى الاهتمام بأمر خالد وليس الدخول على القائد، والثانية بالعكس. قال تعالى:

<sup>(</sup>١) نهاية الايجاز (١٢٢).

﴿ وَمَا جَعَلَهُ ٱللَّهُ إِلَّا بُشْرَىٰ لَكُمْ وَلِنَظْمَهِنَّ قُلُوبُكُم بِدِّهِ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [آل عمر ان: ١٢٦].

وقال ﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بُشْــرَىٰ وَلِتَطْمَعِنَ بِهِـ قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عِندِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [الانفال: ١٠].

فقدّم (القلوب) على الجار والمجرور في آل عمران، فقال (ولتطمئن قلوبكم به) وأخّرها عنه في الانفال، فقال (ولتطمئن به قلوبكم) مع أَيْ الكلام على معركة بدر في الموطنين، غير أن الموقف مختلف.

أقول لما كان المقام مختلفاً خالف في السياق.

انّه لمّا كان المقام في الانفال مقام الانتصار وابراز دور الامداد الرباني، قدّم (به) على القلوب والضمير يعود على الامداد، ولمّا كان المقام في آل عمران هو الطمأنة وتسكين القلوب قدمها على الامداد فقال (ولتطمئن قلوبكم به) وزاد كلمة (لكم) فقال (وما جعله الله إلاّ بشرى لكم) زيادة في المواساة والمسح على القلوب، فجعل كلا في مقامه.

ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلذَّمَ وَلَحْمَ ٱلْجِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلذَّمَ وَلَحْمَ ٱلْجِنزِيرِ وَمَا أَهِلَ بِهِ عَلَيْكُمْ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِنَّا اللَّهِ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمُعْلَمُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّلْمُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ الْمُعْمِعُ

وقوله: ﴿ حُرِّمَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَٱلدَّمُ وَلَحْمُ ٱلْجِنزِيرِ وَمَا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ، وَٱلْمُنْخَنِقَةُ وَٱلْمَوْقُوذَةُ وَٱلْمُتَرَدِّيَةُ وَٱلْمُنْخِينَةُ وَٱلْمُوَقُوذَةُ وَٱلْمُتَاكِبُهُ وَالْمُلَاةِ: ٣].

وقوله ﴿ قُل لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِى إِلَىٰ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَإِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحَمَ إِلَا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحًا أَوْ لَحَمَ خِنزِيرِ فَإِنَّهُ رِجْشُ أَوْ فِسْقًا أُهِلَ لِغَيْرِ ٱللّهِ بِهِ ۚ فَمَنِ ٱضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ فَإِنَّ مَسْفُوحًا أَوْ لَحَمْنِ ٱضْطُرَ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ فَإِنَّ رَبِّكَ غَفُورٌ تَحِيمُ ﴾ [الانعام: ١٤٥].

فقد قال في آية البقرة (وما أهل به لغير الله) فقدّم (به) على (لغير الله)، ومعنى (ما أهل به) ما رفع الصوت بذبحه وهو البهيمة، وقال في آيتي المائدة والانعام (وما أهل لغير الله به) فقدّم (لغير الله) على (ربه) وذلك أنّ المقام في آية الانعام كان في الكلام على المفترين على الله ممن كانوا يشرعون للناس باسم الله، وهم يفترون عليه فقال ﴿ وَجَمَلُواْ لِللهِ مِمّا ذَراً مِن الْحَرْثِ وَالْأَنْعَامِ نَصِيبًا فَقَالُواْ هَكَذَا لِللهِ بِزَعْمِهِم وَهَكَا لِللهُ رَكَمْ مِهِم فَدَرا لِللهُ مَن كَانُوا يَسِمِ لَهُ اللهُ اللهِ وَمَا كَانَ لِللهِ وَعَمْ وَهَكَا لِللهُ وَمَا كَانَ لِللهِ فَهُو يَصِلُ إلى اللهِ مَمَا كَانَ لِللهُ مَا فَعَلُوا اللهُ مَا اللهُ مَا فَعَلُوا اللهُ عَلَيْهِمْ وَمَا يَقْمَ وَلَو شَاءً اللهُ مَا فَعَلُوا اللهُ مَا فَعَلُوا اللهُ عَلَيْهِمْ وَمَا يَقْمَ وَلَو اللهُ مَا فَعَلُوا اللهُ عَلَيْهِمْ وَمَا يَقْمَونَ وَقَالُوا هَلَاهِ اللهُ عَلَيْهَا افْتِرَاةً عَلَيْهُ اللهُ وَمَا يَقْمَ وَمَا وَمَا يَقْمَونَ وَقَالُوا هَلَاهِ اللهُ عَلَيْهَا افْتِرَاةً عَلَيْهُ [الأنعام: ١٣٦٠ -١٣٨]. وأَنْعَلَمُ حُرِّمَتَ طُلُهُ وَرُهَا وَانْعَلَمُ لَا يَذَكُونُ السَمَاللهِ عَلَيْهَا افْتِرَاةً عَلَيْهُ [الأنعام: ١٣٦ -١٣٨].

الى غير ذلك من الآيات التي تبين أنّ ثمة ذوات غير الله تحلل وتحرّم مفترية على الله وذوات يزعمون أنها شركاء لله، تعبد معه، ونصيبها اكبر من نصيب الله في العبادة، ولذا قدّم إبطال هذه المعبودات من غير الله على (به) فقال (أو فسقاً أهل لغير الله به) لأنّه هو مدار الاهتمام والكلام.

والكلام في المائدة ايضاً على التحليل والتحريم، ومن بيده ذلك ورفض اية جهة تحلل وتحرم من غير الله، فان الله هو يحكم ما يريد قال: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ عَامَنُوا اَوْفُواْ بِاللهُ هُو يحكم ما يريد قال: ﴿ يَتَأَيُّهَا الّذِينَ عَامَنُوا اللهِ عَنْكُمُ مَا يُرِيدُ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِي الصّيدِ وَاَنتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ يَالمُنْوَوْ أَيْلَا اللّهَ عَلَيْكُمْ عَيْرَ عَلِي الصّيدِ وَاَنتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللّهَ اللهُ يَعْرَا اللّهُ اللهُ يَعْرَمُ اللهُ يَعْرَمُ اللهُ اللهُ عَنْ وَيْمِمْ وَرِضُونًا وَإِذَا حَلَلْمُ فَاصَطَادُواْ وَلا يَجْرِمُنتُكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُوكُمْ عَنِ يَبْغُونَ فَضَلًا مِن تَرَيّمِ وَرِضُونًا وَإِذَا حَلَلْمُ فَاصَطَادُواْ وَلا يَجْرِمُنتُكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَن تَعْتَدُوا وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْإِرْ وَالنّقُونُ وَلا يَعْوَلُوا عَلَى الْإِنْمِ وَالْمُدُولُ وَاتَعُوا اللّهُ إِن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

فهو يجعل التحليل والتحريم بيده ويرفض أية جهة أخرى تقوم بذلك، لأنّ ذلك من الشرك الذي أبطله الاسلام، ولذا قدّمه في البطلان فقال (وما أُهِلَّ لغير الله به).

ثم انه جاء في الموطنين بذكر اسم الله على الذبائح، فذكر في آية الانعام أنّ المشركين لا يذكرون اسم الله على بعض ذبائحهم تعمّداً، فقال ﴿ وَأَنْعَنَمُ لَا يَذَكُرُونَ اَسْمَ اللهِ عَلَيْهَا ﴾ [الأنعام: ١٣٨]، وأمر في آية المائدة بذكر اسم الله، فقال: (واذكروا اسم الله عليه) فناسب ذلك تقديم بطلان ذكر غير الله.

واما في آية البقرة فليس المقام كذلك، فلم يذكر أنّ ثمّة جهة أخرى تقوم بالتحليل والتحريم، وإنّما الكلام على ما رزق الله عباده من الطيّبات، فقال: ﴿ يَا ايها الناس كلوا مما في الارض حلالاً طيباً وقال بعدها: ﴿ يَا أَيُّهَا الّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيّبَنْتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَاشْكُرُوا لِلّهِ إِن كُنتُمْ إِنّاهُ تَعْبُدُونَ إِنّما حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْمِنْدِيرِ وَمَا أَهِلَ لِهِ عِلْمَا اللّهِ إِن كُنتُمْ إِنّاهُ تَعْبُدُونَ إِنّما حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدّمَ وَلَحْمَ الْمِنْدِيرِ وَمَا أَهِلَ لِهِ عِلْمَا لَهُ اللّهِ إِن كُنتُمْ إِنّاهُ تَعْبُدُونَ إِنّما حَرْمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدّمَ وَلَحْمَ الْمِنْدِيرِ وَمَا أَهِلَ لِهِ عِلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدّمَ وَلَحْمَ الْمُنْ الْمَيْتَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَعْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا لَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ واللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَال

فلمّا كان المقام الرزق والطعام والامر بأكل الطيبات قدّم (به) والضمير يعود على ما يذبح وهو طعام مناسبة للمقام، والله أعلم.

## تعلق الجار والمجرور

يرى النحاة أن الجار والمجرور ومثله الظرف لابد أن يتعلق بفعل، أو بما يشبه الفعل، أو ما هو بمعناه، فالمتعلق بالفعل نحو (سرت في الطريق) وشبه الفعل نحو (أنا سائر في الطريق) فهو متعلق باسم الفاعل وهو شبيه بالفعل، ومثله اسم المفعول وبقية المشتقات والمصدر، وما هو بمعنى الفعل نحو (أين أنت مني؟) لان معنى (أين أنت) بعدت (۱)، ونحو (هو اسد في المعركة) أي شجاع و(هو فرعون على قومه) أي ظالم، وكقوله:

وان لساني شهدة يشتفى بها وهو على من صبّه الله علقم

ف (على) متعلقة بعلقم لتأوله بصعب أو شاق، أو شديد.

ومثال تعلق الظرف بالفعل (جلست بينكم) وتعلقه بشبهه، نحو (أنا متحدّث معكم)، ومثال تعلقه بما هو بمعناه قوله:

### انا ابو المنهال بعضَ الاحيان

<sup>(</sup>١) "شرح الرضي على الكافية" (٢/ ٣٥٥).

وقوله:

## أنا ابن ماويسة اذ جملة النقر وجماءت الخيمل اثمافيي زُمَر

فتعلق (بعض) و(اذ) بالاسمين العلمين، لما فيهما من معنى، قولك الشجاع أو الجواد<sup>(۱)</sup>.

فان لم يكن في الجملة ما يصح تعلقه به، قدر له متعلق مناسب، نحو (هو في الدار) أي كائن في الدار، ونحو (النفس بالنفس، والسن بالسن) أي النفس مقتولة بالنفس، والسن مقلوعة بالسن، ونحو (من لي بهذا؟) أي (من يتكفل لي بهذا؟).

ومعنى التعلق الارتباط، ويكون التعلق بما فيه صحة المعنى (٢)، فقولك مثلا (شبهت خالداً وهو يجود بماله بالبحر) يكون فيه (بالبحر) متعلقاً - أي مُرتبطاً - بشبهت لا بيجود، اذ لو علقته بيجود لصار المعنى (يجود بالبحر) وهو فاسد. وإذا علقته بشبهت كان المعنى: شبهته بالبحر.

وأما (بماله) فهو مرتبط بيجود لا بشبهت، لأنّ المعنى: يجود بماله اذ لو علقته بشبهت لكان المعنى (شبهت خالداً بماله) وهو فاسد.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَضَّلَ اللَّهُ الْمُجَهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْشِيمٍ عَلَى ٱلْقَاعِدِينَ دَرَجَةً ﴾ [النساء: ٩٥] ف (بأموالهم) متعلق بالمجاهدين، لا بفضّل و(على القاعدين) متعلق بـ (فضّل).

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلْمَوْمَ يَبِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ ﴾ [المائدة:٣]. فارتباط (من دينكم) بيئس لا بـ (كفروا) لأنّ المعنى يكون على هذا (كفروا من دينكم) ولا معنى له والمراد يئسوا من دينكم.

انظر المغني (٢/ ٤٣٣ – ٤٣٥).

<sup>(</sup>٢) عند النحاة أمور لفظية تمنع من التعلق بالمذكور كان المعنى يقتضيه، فيقدرون له متعلقاً محلوفاً وذلك نحو ﴿ إِنِّى لَكَ مِنَ التَّصِيحِينَ ﴾ [القصص: ٢٠] فلا يعلقون (لك) بـ (الناصحين) وإنْ كان المعنى يقتضيه إذ المعنى اني من الناصحين لك لوجود (ال) الموصولة الداخلة على اسم الفاعل فهم يقدرون له محذوفاً يفسره المذكور، أي (اني من الناصحين لك من الناصحين)، وهذا الامر لا يعنينا في هذا الموطن وإنْ كنا لا نقول به، ولا نراه، فنحن نبحث الآن في معنى التعلق وحقيقته.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّاكَ سَبُواْ عَلَىٰ شَىْءٍ ﴾ [ابراهيم: ١٨] فـ (على شيء) مرتبط بـ (يقدرون) لا بـ (كسبوا) لان المعنى يكون على هذا (كسبوا على شيء) وهو فاسد، وإنّما المعنى لا يقدرون على شيء.

ومثله قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى ٱشْتَرَكُهُ مِن مِصْرَ لِاَمْرَأَتِهِ ٱكْتِرِمِي مَثْوَنَهُ ﴾ [يوسف: ٢١] فتعلق (لامرأته) بـ (قال) لا بـ (اشتراه) لانه يكون المعنى على هذا (اشتراه لامرأته) وهو غير مراد، ويبقى المقول له بعد ذلك مجهولاً.

ومثله قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لِيَلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَ لِلَىٰ شِلَا الْبَقرة: ١٨٧] فلا يصح تعلق (ليلة الصيام) بـ (أحل) لأنّه يكون المعنى أنّ الرفث أحل ليلة الصيام، أي نزل تحليله في ليلة الصيام وليس المعنى على ذاك، وإنّما المقصود أنّ الرفث حلال في ليلة الصيام، فهو متعلق بالرفث محذوفاً أو مذكوراً، فإنّ النحاة يقدرونه محذوفاً، ذلك لأنّ المصدر (الرفث) يصح تقديره بأنْ والفعل، أي (أنْ ترفثوا) وهذا النوع من المصدر لا يتقدم عليه معموله عندهم، وانا لا أرى مانعاً من تعليقه بالمذكور.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَاعَلَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [آل عمران: ١٦١] فلا يصح تعليق (يوم القيامة) بغل أو (بيغلل) لأنّ المعنى يكون على ذاك (غلّ يوم القيامة) وليس في يوم القيامة غلول بل هو قبله، وإنّما هو متعلق بـ (يأت)، أي: يأت به يوم القيامة.

ومثله قوله تعالى: ﴿ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُواً بِهِ، يَوْمَ ٱلْقِينَـمَةِ ﴾ [آل عمران: ١٨٠]، فلا يصح تعلق (يوم القيامة) ببخلوا، لأنّ المعنى يكون عند ذاك أنهم بخلوا يوم القيامة وهم لم يبخلوا يوم القيامة، وإنّما بخلوا في الدنيا فهو مرتبط بـ (سيطوقون).

ونحوه قوله تعالى ﴿ فَجُاءَتُهُ إِحْدَنَهُمَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَاءِ قَالَتْ إِنَ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا ﴾ [القصص: ٢٥] اذا ربطت فيه (على استحياء) بتمشي، وهو الظاهر، كان المعنى انها تمشي على استحياء، واذا ربطته بـ (قالت) المتأخر كان المعنى أن القول على استحياء أي (على استحياء قالت).

فأنت ترى أنّ المعنى يتغير بحسب تقدير الارتباط.

ثم ان التعلق أو الارتباط ليس مختصاً بالجار والمجرور والظرف، وأنْ كان النحاة لا يذكرونه في غيرهما، بل هو جار في كثير من التعبيرات في الجملة العربية، لأنّه لابد من ارتباط بين الكلمات أحياناً ليتضح المعنى المقصود.

ومثال التعلق أو الارتباط في غير الظرف والجار والمجرور، قوله تعالى: ﴿ وَأَنفَقُواْ مِمَا رَزَفْنَهُمْ سِرًّا وَعَلاَنِهَ ﴾ [الرعد: ٢٢] ف (سراً وعلانية) مفعولان مطلقان أو حالان، وهما متعلقان بأنفقوا، لا يرزقناهم لأنّ المعنى على ذاك يكون رزقناهم سرًا وعلانية، وليس هو المراد، بل المراد أنهم ينفقون سرا وعلانية.

والنحاة يسمّون هذا المتعلق به، عاملًا فيقولون أنّ العامل في (سرا وعلانية) هو (ينفقون).

ونحوه قوله تعالى ﴿ يَتَأَيُّهَا اللَّهِ عِنَ اَمَنُوا لَا يَعِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ اللِّسَآءَ كَرَهًا ﴾ [النساء: ١٩] فكرها مفعول مطلق أو حال، وهذا المصدر بـ (ترثوا النساء) ولا بقوله المعنى يكون على ذاك (يا أيها الذين آمنوا كرهًا لا يحل لكم أن ترثوا النساء) ولا بقوله (يحل) لان المعنى سيكون: لا يحل لكم كارهين أنْ ترثوا النساء. ومقتضى هذا الامر أنهم اذا لم يكونوا كارهين جاز لهم ذاك. ذلك لان (كرها) سيكون حالا للمجرور وهذا المعنى فاسد.

ونحوه أن تقول (ما للذي أساء الينا نائما بيننا؟) فلا يصح تعلّق (نائما) وهو حال بـ (أساء) لان المعنى سيكون (اساء نائما) أي أساء وهو في حال نومه، وانما متعلق بمحذوف أي ما حصل له نائما؟.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ وَمَا يَتَبِعُ ٱلَّذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ شُرَكَاءً إِن يَنَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ ﴾ [يونس: ٦٦] فشركاء مفعول به، وهو مرتبط بـ (يتبع) أي: مفعول لهذا الفعل أو معمول له، كما يقول النحاة لأنّ المعنى أنهم لم يتبعوا شركاء في المحقيقة،

ولا يصح ربطه بـ (يدعون) لأنّ الكلام على ذلك لا يتم، لانه سيكون (وما يتبع الذين يدعون شركاء) ولا ندري النفي عن أيّ شيء ولا ما يتبعون.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ فَأَسْرِ بِأَهْ لِلْكَ بِقِطْعِ مِّنَ ٱلْيَّلِ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُمْ أَحَدُّ إِلَّا أَمْرَأَلُكُ ﴾ [هود: ٨١] فامرأتك مستثنى يحتمل تعلقه بـ (أسر) فيكون المعنى: فأسر بأهلك الآ امرأتك، ويحتمل تعلقه بـ (يلتفت) فيكون المعنى (ولا يلتفت منكم أحدا الا امرأتك)، وعلى هذا تكون مُسرى بها معهم، ولكنها تلتفت، والراجح عندي الاول، والله أعلم.

ومثل هذا أن تقول (ذَهب الطلاب الى المكتبة واستعاروا كتبًا إلا خالداً) فإنك اذا علقت المستثنى بـ (ذهب) كان المعنى: ذهب الطلاب الى المكتبة إلا خالداً فهو لم يذهب، وإذا علقته بـ (استعاروا) كان المعنى: إنّ خالداً ذهب معهم الى المكتبة ولكنه لم يستعر كتاباً.

فالتعلق هو الارتباط المعنوي، سواء كان ذلك في الجار والمجرور والظرف، أم في غيرهما مما يقتضي الارتباط.

#### الاضافة

## معنى الاضافة:

الاضافة نسبة اسم الى اسم آخر، واسناده اليه نحو: غلام هند، وكتاب خالد (۱). وقد استقر الأمر مؤخراً عند النحاة على أن الاضافة، أمّا أن تكون بمعنى اللام، نحو: (دار سالم) و(مال محمد) أي دار لسالم، ومال لمحمد، او تكون بمعنى (من) وذلك إذا كان المضاف إليه جنساً للمضاف، نحو (ثوب صوف) و (خاتم ذهب) أي ثوب من صوف وخاتم من ذهب، او تكون بمعنى (في) وذلك إذا كان المضاف إليه ظرفاً واقعاً فيه

<sup>(</sup>١) الاضافة عند النحاة اسناد اسم الى اسم اخر على تنزيل الثاني من الأول منزلة تنوينه، أو ما يقوم مقام تنوينه.

المضاف، نحو (شهيد الدار) أي في الدار و﴿ بَلْ مَكْرُ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ ﴾ [سبأ: ٣٣] أي في الليل والنهار (١).

ولا تخرج الإضافة عن هذا عندهم.

وذهب بعض النحاة إلى «أنّ الاضافة ليست على تقدير حرف أصلًا، وإلاّ لزم أنّ (غلام زيد) يساوي (غلام لزيد) وليس كذلك، فانّ معنى المعرفة غير النكرة.

وأجيب بأنّ قولنا (غلام لزيد) ليس تفسيراً مطابقاً من كل وجه، بل لبيان الملك أو الاختصاص فقط»(٢).

والحق فيما نرى أنّ الاضافة تعبير آخر ليس على تقدير حرف، فقد يصح تقدير حرف في تعبير، وقد يمتنع تقديره بحرف لا يطابق معناه معنى المقدر. فهي أعمّ من أنْ تكون بمعنى حرف، ومما يدل على ذلك أمور، منها:

١- امتناع اظهار أي حرف من هذه الحروف في قسم من التعبيرات، نحو: (جئت مع خالد) و من الدُّن حَكِيمٍ عَلِيمٍ [النمل: ٦] و وَلَدَيْنَا مَزِيدُ [ق: ٣٥] و في كُلُّ الله الله عنه السّعراء: ٧] الطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسْرَتِهِيلَ ﴾ [آل عمران: ٩٣] و في نُلُ نَقِح كَرِيمٍ ﴾ [الشعراء: ٧] و (عند خالد مال) و (خرج جميع القوم) و (يوم الاحد) و:

# غير ماسوف على زمن ينقضي بالهم والحزن

ونحو ذلك كثير، مما يدل على أنّ الإضافة أوسع من أنْ تكون بمعنى حرف، وقد لاحظ النحاة ذلك، فحاولوا الخروج من هذا المأزق بقولهم: "ولا يلزم فيما هو بمعنى اللام ان يجوز التصريح بها بل يكفي افادة الاختصاص الذي هو مدلول اللام، فقولك (طور سيناء) و(يوم الاحد) بمعنى اللام ولا يصح اظهار اللام في مثله»(٣).

<sup>(</sup>۱) انظر ابن عقيل (٣/٢) «شرح الرضي» (٢٩٨/١-٢٩٩).

<sup>(</sup>۲) حاشية الخضري (۳/۲) وانظر «الهمع» (۲/۲۶).

<sup>(</sup>٣) شرح الرضي على الكافية (٢٩٩/١).

ونحن نقول: ومن أين لهم أنّ نحو طور سيناء، ويوم الاحد، وكل الرجال، وجميعهم، فيه مدلول اللام الذي يفيد الاختصاص؟.

7- اقرّ النحاة أنّ الاضافة غير المحضة (وهي اضافة اسم الفاعل، والمفعول، والصفة المشبهة إلى معمولها) ليست على تقدير حرف، فقولك: (هو حسن الوجه) ليس على تقدير حرف فليس الوجه في مثل هذا «مضافاً اليه (حسن) بتقدير حرف الجر، بل هو هو وكذا في (ضارب زيد) لان (ضارب) وإن كان مضافاً الى زيد، لكنه بنفسه لا بحرف الجر كما كان مضافاً اليه من حيث المعنى حيث نصبه أيضاً، ولم يحتج في إضافته إليه لا في حال الاضافة، ولا قبلها الى حرف جر(۱)».

وذلك أنّ قولك (هو ضارب زيد) و ﴿ إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ٩] مضاف بنفسه، لا بتقدير حرف لأنّ اسم الفاعل فيهما مأخوذ من متعذ، وهو يتعدىٰ بنفسه، فقولك (هو ضارب زيداً) تقديره: هو يضرب زيداً وليس التقدير: هو يضرب لزيد، ولذا يقول النحاة في نحوه: (هو ضارب لخالد) إنّ اللام فيه زائدة مقوية، والاصل (هو ضارب خالد) باضافة الوصف الى معموله، وأصل التعبير (هو ضارب خالداً) ومثله ﴿ فَعَالٌ لِنَا يُرِيدُ ﴾ [البروج: ١٦] فان اللام فيه زائدة مقوية، والأصل: فعال ما يريد، فكيف ينقلب الزائد أصلاً؟ فالتقدير يختص بالمحضة عندهم.

٣- ونحن نقول: إنّه لا فرق بين المحضة وغيرها، فقد يمتنع التقدير في المحضة ايضاً مما له شبه بغير المحضة من وجه وذلك نحو (إطعام مسكين) وكنوله: ﴿ كَطَيّ السِّجِلِّ لِلْكَتُبُ ﴾ [الانبياء: ١٠٤] وقوله: ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَيْرَتِ وَلِقَامَ السَّجِلِّ لِلْكَتُبُ ﴾ [الانبياء: ٧٣] وقوله ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ ﴾ الصَّلَوْقِ وَإِيتَاءَ ٱلزَّكُوةِ ﴾ [الانبياء: ٧٣] وقوله ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ ﴾ [آل عمران: ٩٧] فهذه كلها اضافة محضة، لأن اضافة المصدر عندهم محضة، وهي ليست على تقدير حرف كما هو ظاهر، وذلك أنّ المصدر في هذه الامثلة متعد وقد اضيف الى مفعوله، وهو يتعدّى اليه في الاصل بلا تقدير حرف، كما في (ضارب خالد).

شرح الرضي (١/ ٢٩٧)، وانظر «الهمع» (٢/٢٤).

ومثله اضافة اسم الفاعل اذا كان ماضياً، نحو (أنا مكرم محمد أمس) فهي محضة، وهي ليست على تقدير حرف في الراجح، لأنّه متعدّ، وقد صرّح بذلك ابن يعيش، قال: «وعندي أنّ اضافة اسم الفاعل إذا كان ماضياً من ذلك، ليس مقدّراً بحرف مع أنّ اضافته محضة (١).

وعلى هذا فلا يصح تقدير حرف في نحو هذا، وبذا يكون قد خرج قسم من المحضة من التقدير.

٤- اضافة اسم التفضيل في الغالب لا تفيد معنى حرف، ولا تدل عليه، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ الْعَذَابِ ﴾ [البقرة: ٨٥]. فهذا نظير قولهم (حسن الوجه)، فلا يصح تقدير حرف فان (أشد) هو العذاب كما ذكروا في الصفة المشبّهة، ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ أَكَ ثُرُ النّاسِ لا يَشْكُرُونَ ﴾ [البقرة: ٢٤٣] وقوله ﴿ وَمَا كَانَ أَكُثُرُهُم مُثّوِمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٦٧] ونحو (أكرمته أحسن الاكرام).

واضافة اسم التفضيل محضة عند الجمهور، فهذا خرج عن التقدير ايضاً.

٥- ومما يدّل على ضعف مذهبهم أنّ الأولى أنْ يكون التقدير أحياناً على غير ما ذهب اليه النحاة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي عَاذَانِهِم مِن الصَّوَعِي حَذَر الله المعروب البقرة: ١٩] فهو على تقدير اللام عندهم، وتقدير (من) أرجح وأولى، أي: حذراً من الموت، وهم لا يقدرونه بـ (من) لأنّ المضاف اليه ليس جنساً للمضاف، وكذلك (هربت خوف سعيد)، فهو على تقدير اللام عندهم، وتقدير (من) أظهر في المعنى، أي: خوفًا من سعيد، ونحوه قوله تعالى: ﴿ أُولَكِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللّهِ وَالْمَلْيُكِمَ وَالنّاسِ الجَمَعِينَ ﴾ [البقرة: ١٦١] فهم يقدرونه باللام وتقدير (من) أظهر في المعنى أي: والنّاسِ اَجْمَعِينَ ﴾ [البقرة: ١٦١] فهم يقدرونه باللام وتقدير (من) أظهر في المعنى أي: لعنة من الله وهم يمنعون تقديره بـ (من) لأنّ المضاف اليه ليس جنساً للمضاف، ومثله قوله: ﴿ غُفْرَانَكَ رَبّنَا ﴾ [البقرة: ٢٨٥] ومعناه غفراناً منك، وليس غفرانا لك،

<sup>(</sup>۱) شرح ابن یعیش (۱۱۹/۲).

وكذلك قولنا (هو أكبر القوم) و(أفضل الطلاب) فإنّ تقدير (من) فيه أولى من اللام، أي أكبر من القوم وأفضل من الطلاب.

فدّل على ضعف المعنى في تقديرهم أحياناً.

7- إنّ المعنى يتغير عند التقدير، فتصبح المعرفة نكرة، فلو قدرت (هذه دار محمد) باللام كان التقدير (هذه دار لمحمد) والاولى معرفة، والثانية نكرة، ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ يَكَادَمُ أَنْبِعْهُم بِأَسْمَآمِهِم ۖ [البقرة: ٣٣] فهو لا يساوي (بأسماء لهم) ومثله قوله تعالى ﴿ لَا تُكَلِّفُ إِلّا نَفْسَكُ ﴿ [النساء: ٨٤] فهو لا يساوي (إلاّ نفساً لك) إذ يقتضي أن له أكثر من نفس، وقوله ﴿ يُؤْذُونَ رَسُولُ اللهِ ﴾ [التوبة: ٦١] فهو لا يساوي (رسولاً لله)، وقوله ﴿ فَأَلْيُومُ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ ﴾ [يونس: ٩٢] لا يساوي (ببدن لك) إذ يقتضي أنّ له أكثر من بدن، وقوله ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِأَللَهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِم ﴾ [الانعام: ١٠٩] لا يساوي (جهداً لأيمانهم) وليس له معنى.

وقد أدرك النحاة ذلك، فقد ذهب أبو حيان تبعاً لابن درستويه كما أسلفنا، إلى «أنّ الاضافة ليست على تقدير حرف أصلاً، والاّ لزم أنّ (غلام زيد) يساوي (غلام لزيد) وليس كذلك، فانّ معنى المعرفة غير النكرة.

وأجيب بأنّ قولنا غلام لزيد ليس تفسيراً مطابقاً من كل وجه، بل لبيان الملك أو الاختصاص فقط(١).

ورد النحاة عليه ليس متينًا، فانهم إنْ قدروا حرفاً تغيّر المعنى واستحالت المعرفة الى نكرة، فالاولى عدم التقدير للخلاص من هذا الامر، جاء في (المقتضب) «وأما الأسماء المضافة الى الأسماء بأنفسها فتدخل على معنى اللام، وذلك قولك: المال لزيد كقولك: مال زيد، وكما تقول: هذا أخّ لزيد، وجار لزيد، وصاحب له، فهذا بمنزلة قوله: جاره وصاحبه.

<sup>(</sup>۱) حاشية الخضري (۳/۲).

فلا فصل بينهما، إلاّ أنّ اللام إذا حالت بين الاسمين، لم يكن الاول معرفة بالثاني من أجل الحائل.

فإذا أضفت الاسم الى الاسم بعده بغير حرف، كان الاول نكرة ومعرفة بالذي بعده.

فإذا أضفت اسماً مفرداً الى اسم مثله مفرد، أو مضاف صار الثاني من تمام الاول وصارا جميعاً اسماً واحداً وانجر الآخر بإضافة الاول اليه، وذلك قولك: هذا عبد الله، وهذا غلام زيد وصاحب عمرو...

ألا ترى أنّك تقول: هذا غلام رجل فيكون نكرة، فاذا أردت تعريفه قلت: هذا غلام الرجل وهذا صاحب المال»(١).

فالمبرد- وإنْ كان يقدر تبعاً للنحاة- ذكر الفرق بينهما، وأدرك أنّ كلاً منهما تعبير خاص، وأنّ اضافة اسم الى آخر، تصيّر الثاني من تمام الاول، وتجعلهما جميعاً اسماً واحداً.

√- إنّ إضافة الشيء الى الشيء قد تكون بأدنى ملابسة، وهي أعم من أن تكون بمعنى حرف مما يدل على انها تعبير آخر. جاء في (كتاب سيبويه): «ألا ترى أنّك تقول هذا حب رمان) فاذا كان لك قلت (هذا حب رماني) فأضفت الرمان اليك، وليس لك الرمان إنما لك الحب، ومثل ذلك هذه ثلاثة أثوابك، فكذلك يقع على جحر ضب ما يقع على حب رماني، تقول (هذا جحر ضبي) وليس لك الضب، إنما لك جحر ضب كما أضفت الجحر اليك مع إضافة الضب» (٢).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «ويضاف الشيء الى الشيء بادنى ملابسة نحو قولك: (لقيته في طريقي) اضفت الطريق اليك لمجرد مرورك فيه، ومثله قول أحد حاملي الخشبة (خذ طرفك) اضاف الطرف اليه لملابسته اياه في حال الحمل»(٣).

<sup>(</sup>١) المقتضب (٤/١٤٣).

<sup>(</sup>۲) کتاب سیبویه (۱/۲۱۷).

<sup>(</sup>٣) شرح ابن يعيش (٨/٣).

ونحوه قوله تعالى: ﴿عَشِيَةً أَوْضُكُها﴾ [النازعات: ٤٦] لما كانت العشية والضحى طرفي النهار صح اضافة احدهما الى الآخر، ونحو كوكب الخرقاء لسهيل<sup>(۱)</sup>. ومثل سعيد كرز وجبل الجودي وطور سيناء ومدينة الموصل وحق اليقين، وقولهم (رجل صدق ورجل سوء) قال تعالى ﴿وَأَجْعَل لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ﴾ [الشعراء: ٨٤] وقال ﴿ أُمْطِرَتْ مَطَرَ السَّوَةِ ﴾ [الفرقان: ٤٠] و﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ فَاسِقِينَ ﴾ [الانبياء: ٧٤] فهذا كله ليس على تقدير حرف معين وتقدير أي حرف مفسد للمعنى.

إنّ العرب قد تفيد المعاني -إذا أرادت- باللام أو (من) أو (في) أو غيرها، فإذا أرادت اطلاق المعاني حررتها من ذلك.

فالاضافة تعبير آخر غير مقيّد بحرف معيّن، إنّه قد يحتمل تقدير حرف احيانًا، غير أن المعنيين لا يتماثلان، وقد يكون غير ذلك فلا يحتمل معنى حرف ولا تقديره.

#### نوعا الاضافة:

يقسم النجاة الاضافة على ضربين: محضة وغير محضة.

فالمحضة: إضافة غير الوصف نحو (كتاب محمد)، أو اضافة الوصف الى غير معموله نحو (كريم مصر).

وتفيد تعريفًا أو تخصيصاً بحسب المضاف اليه، فإذا كان المضاف اليه معرفة أفادت تعريفاً واذا كان نكرة افادت تخصيصاً، فقولك (غلام محمد) معرفة، وأما قولك (غلام امرأة) فنكرة تفيد التخصيص.

ومعنى التخصيص تقليل الاشتراك، ف (غلام) أعم من (غلام امرأة)، فبالاضافة قل الاشتراك بعد أن كان يشمل كل غلام.

<sup>(</sup>۱) انظر شرح الرضى على الكافية (١/ ٢٩٩)، «الصبان» (٢/ ٢٣٧).

والتعريف بالاضافة كالتعريف بـ (ال)، قد يكون للعهد، وقد يكون للجنس، فمن تعريف العهد قوله تعالى: ﴿ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكُ ﴾ [النساء: ٨٤] وقوله: ﴿ رَبِّيَ ٱلَّذِي يَعْمِ وَيُمِيتُ ﴾ [البقرة: ٢٥٨] وقوله ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ رَسُولَ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢١] وقوله ﴿ هَاذِهِ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢١] وقوله ﴿ هَاذِهِ عَنَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً ﴾ [الاعراف: ٧٣] وقوله ﴿ فَٱلْيَوْمَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ ﴾ [يونس: ٩٢] فهذا كلّه من تعريف العهد، لأنه يدل على واحد بعينه.

ومن تعريف الجنس قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُونَ آمُولُلَ ٱلْمِتَنَمَى ظُلُمًا ﴾ [النساء: ١٠]. فأموال اليتامى تفيد الجنس، ومثله ﴿ إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيَطَيْنِ كَانَ صَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٧] وقوله ﴿ وَلَا مُرَفَّهُمْ فَلِيُبَيِّكُنَ ءَاذَاتَ ٱلأَنْعَيْمِ ﴾ [النساء: ٢٩] وقوله ﴿ فَ إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَالْمَسَكِينِ وَٱلْمَعِيلِينَ عَلَيْمَا وَالْمُولِلَةِ فُلُومُهُمْ وَفِي ٱلرِقَابِ وَٱلْفَنرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأَبِنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [التوبة: ٢٠] فكل هذا من تعريف الجنس، لانه لا يراد به واحد بعينه بل هو لعموم الجنس. جاء في (شرح الرضي على الكافية) «اذا قلت (غلام زيد راكب) و لزيد غلمان كثيرة فلا بّد أن تشير به الى غلام من بين غلمانه له مزيد خصوصية بزيد، أمّا بكونه أعظم غلمانه أو أشهر بكونه غلامًا له، دون غيره، أو يكون غلاماً معهودًا بينك وبين المخاطب، وبالجملة بحيث يرجع اطلاق اللفظ اليه دون سائر الغلمان. . . ثم يقال (جاءني غلام زيد) من غير اشارة الى واحد معيّن، وذلك كما أنّ ذا اللام في أصل الوضع لواحد معيّن ثم قد يستعمل بلا اشارة الى معيّن كما في قوله:

## «ولقد أمر على اللئيم يسبني»

وذلك على خلاف وضعه، فلا تظنن من اطلاق قولهم، في مثل (غلام زيد) انه بمعنى اللام، إنّ معناه ومعنى (غلام لزيد) سواء، بل معنى (غلام لزيد) واحد من غلمانه غير معين، ومعنى (غلام زيد) الغلام المعين من غلمانه، إنْ كان له غلمان جماعة، أو ذلك الغلام المعلوم لزيد إنْ لم يكن له الا واحد»(١١).

<sup>(</sup>١) شرح الرضي (١/ ٣٠٠).

والمضاف يتعرف بالمضاف اليه، سواء أضيف الى مفرد أم جملة، ومن الاضافة الى الجملة قولنا (جئت يوم سافر محمد) أي جئت يوم سفر محمد، وهو معرفة.

جاء في (المقتضب): «فاذا قلت: (هذا يوم يخرج زيد) فقد اضفته الى هذه الجملة فاتصل بالفعل لما فيه من شبهه وأتبعه الفاعل لانه لا يخلو منه، وهو معرفة لان قولك (هذا يوم يخرج زيد) هذا يوم خروج زيد في المعنى و هو هَذَا يَوْمُ لَا يَنطِقُونَ ﴾ [المرسلات: ٣٥] هذا يوم منعهم من المنطق)(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «قال صاحب المغني: يتعرف الظرف المضاف الى الجمل فيصح أن يقال: جئتك يوم قدم زيد الحار أو البارد، على أن يكون صفة لليوم.

قلت: ومع غرابة هذا الاستعمال وعدم سماعه، ينبغي أنْ لا يتعرف المضاف إذا كان الفاعل في الفعلية، أو المبتدأ في الاسمية، نكرة نحو يوم قدم أمير، ويوم امير كبير قدم، اذ المعنى يوم قدوم أمير»(٢).

وعلى هذا فالمضاف يتعرف أو يتخصص بحسب المضاف اليه، فان كان معرفة عرف وان كان نكرة خصص، جملة أو مفردًا.

فأن قلت: ألا ترى أن (يوم) في نحو قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُّ وُجُوهٌ وَتَسُودُ وُجُوهٌ ﴾ [آل عمران: ١٠٦] معلوم مع تنكير الوجوه والمال، فكيف يكون نكرة؟.

<sup>(</sup>١) المقتضب (٣/ ١٧٦).

<sup>(</sup>٢) شرح الرضى (٢/١١٧) وانظر حاشية الصبان (٢/ ٢٣٩).

قلت: هو نكرة لا معرفة غير أنه معلوم لأنه معروف أن المقصود به يوم القيامة فهو كما تقول: (سيحاسبك الله في يوم عظيم) وهو لاشك نكرة، غير أنه معلوم لأنه معروف أنّ المقصود به يوم القيامة، ومثله قولك (إنه قادم على رب كريم فرب كريم) فرب كريم نكرة مع أنّ المقصود به الله تعالى، وذلك لأنّ هذا خصوصية له، ونحو قوله تعالى ﴿ سَلَتُم قُولًا مِن رَبِّ رَجِيمٍ ﴾ [يس: ٥٨].

فان كان صاحب الجملة معرفة كان المضاف معرفة، وإنْ كان نكرة كان المضاف نكرة مخصصة.

الاسماء الموغلة في الابهام: يذكر النحاة أنّ ثمة اسماء موغلة في التنكير لا تتعرف بالإضافة إلى المعرفة، نحو غير ومثل وشبه وسوى، فقولك (مررت برجل غيرك) (غير) فيه نكرة، وكذلك: مررت برجل مثلك وشبهك، مثل وشبه فيه نكرتان وان كانتا مضافتين إلى معرفة بدليل، إنّك وصفت بهما النكرة قال تعالى: ﴿أَمْ لَمُمُ إِلَهُ غَيْرُ اللّهِ ﴾ الطور: ٤٣] وقال ﴿ وَإِن تَتَوَلّوا يَسَّ بَدِل فَوْمًا غَيْرَمُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] وقال ﴿ وَإِن تَتَوَلّوا يَسَّ بَدِل فَوْمًا غَيْرَمُ ﴾ [البقرة: ٢٣٠] وقال ﴿ وَإِن تَتَوَلّوا يَسَّ بَدِل فَوْمًا عَيْرَمُ ﴾ [النساء: ٥٦] في هذه عَيْرَكُم ﴾ [محمد: ٣٨]، وقال: ﴿ بَدَّلْنَهُم جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ [النساء: ٥٦] في هذه ومررت برجل مثلك) ومررت برجل مثل الاسد.

وسر ذلك أنّ هذه الكلمات تفيد العموم فقولك (مررت برجل غيرك) (غيرك) فيه عامة في كل الاشخاص الذين هم سواك، فقد يكون أنه مر بخالد أو بحسن أو سعد أو محمد أو رجل آخر غير معلوم، وهي بهذا المعنى نكرة ولاشك.

وكذلك لو قلت (مررت برجل مثلك) فأوجه الشبه متعددة، فقد يكون مثلك في الطول، أو في اللون، أو في الذكاء، أو في القوة، أو في الجود، أو في غير ذلك من أوجه الشبه فلا ينحصر بشخص معين.

فهذه كلمات تفيد العموم لا تنحصر فيها أوجه المغايرة والمشابهة فلذلك كانت نكرات.

جاء في (المقتضب): «و(مررت برجل مثلك) فانْ قال قائل: كيف يكون المثل نكرة وهو مضاف الى معرفة؟ هلا كان كقولك: مررت بعبد الله أخيك!.

فالجواب في ذلك أنّ الاخوة محصورة، وقولك (مثلك) مبهم مطلق يجوز أن يكون مثلك في أنكما رجلان أو في أنكما أسمران، وكذلك كل ما تشابهتما به، فالتقدير في ذلك التنوين كأنه يقول: مرر برجل شبيه بك ومررت برجل مثل لك.

فأن أردت بـ (مثلك) الاجراء على أمر متقدم حتى يصير معناه: المعروف بشبهك لم يكن إلاّ معرفة فتقول على هذا (مررت بزيد مثلك) كما تقول: مررت بزيد أخيك، ومررت بزيد المعروف بشبهك.

ومثل ذلك في الوجهين مررت برجل شبهك، ومررت برجل نحوك، فأما مررت برجل غيرك، فلا يكون الآ نكرة لانه مبهم في الناس أجمعين، فانما يصح هذا ويفسد بمعناه (١٠).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «وقد جاءت اسماء اضيفت الى المعارف ولم تتعرف بذلك للابهام الذي فيها وانها لا تختص واحدا بعينه، وذلك غير، ومثل، وشبه، فهذه نكرات وإنْ كنّ مضافات الى معرفة، وانما نكّرهن معانيهن وذلك، لأنّ هذه الاسماء لما لم تنحصر مغايرتها ومماثلتها لم تتعرف، ألا ترى أنّ كلّ من عداه فهو غيره، وجهة المماثلة والمشابهة غير منحصرة فاذا قلت (مثلك) جاز أن يكون مثلك في طولك، وفي لونك، وفي عملك ولن يحاط بالاشياء التي يكون بها الشيء مثل الشيء، فلذلك من الابهام كانت نكرات...

وقد تكون هذه الاشياء معارف إذا شهر المضاف، بمغايرة المضاف إليه، أو بمماثلته فيكون اللفظ بحاله والتقدير مختلف، فاذا قال القائل: مررت برجل مثلك، أو شبهك واراد النكرة فمعناه بمشابهك او مماثلك في ضرب من ضروب المماثلة والمشابهة،

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (٤/ ٢٨٦ – ٢٨٨).

وهي كثيرة غير محصورة، واذا اراد المعرفة قال: مررت بعبد الله مثلك، فكان معناه المعروف بشبهك، أي الغالب عليه ذلك ونحوه قوله تعالى: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٢،٧].

لأنّ المراد بالذين أنعمت عليهم، المؤمنون، والمغضوب عليهم، الكفار فهما مختلفان، ونحوه مررت بالمتحرك غير الساكن، والقائم غير القاعد (١١)».

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): "واعلم أنّ بعض الاسماء قد توغل في التنكير بحيث لا يتعرف بالاضافة الى المعرفة اضافة حقيقية نحو (غيرك) و(مثلك) وكل ما هو بمعناهما من نظيرك، وشبهك، وسواك، وشبهها، وانما لم يتعرف لان مغايرة المخاطب ليست صفة تخص ذاتاً دون أخرى، اذ كل ما في الوجود الآ ذاته موصوف بهذه الصفة وكذا مماثلة زيد لا تخص ذاتاً، بلى نحو (مثلك) أخص من غيرك، لكن المثلية ايضاً يمكن ان تكون من وجوه من الطول والقصر والشباب والشيب والسواد والعلم وغير ذلك مما لا يحصى.

قال ابن السري: اذا أضفت (غيراً) الى معرف له ضد واحد فقد تعرّف (غير) لا نحصار الغيرية كقولك: عليك بالحركة غير السكون فلذلك كان قوله تعالى ﴿غير المغضوب عليهم﴾ صفة (الذين انعمت عليهم) اذ ليس لمن رضي الله عنهم ضد غير المغضوب عليهم، لتخصصه بالمرضيّ عنهم، وكذا اذا اشتهر شخص بمماثلتك في شيء من الاشياء، كالعلم والشجاعة أو نحو ذلك. فقيل (جاء مثلك) كان معرفة اذا قصد الذي يماثلك في الشيء الفلاني.

والمعرفة والنكرة بمعانيها فكل شيء خلص لك بعينه من سائر امته فهو معرفة، وقدح ابن السراج في هذا بقوله تعالى ﴿ نَعْمَلُ صَلِيحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ [فاطر: ٣٧] مع ان معنى (غير الذي كنّا نعمل) اي الصلاح لان عملها كان فساداً، ويقول الشاعر:

## ان قلت خيراً قال شراً غيره

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۲/ ۱۲۵–۱۲۲).

والجواب أنّه على البدل، لا الصفة، أو حمل (غير) على الاكثر مع كونه صفة، لأنّ الاغلب فيه عدم التخصيص بالمضاف اليه (١)».

وجاء في (الهمع): «ويعرف ما ذكر من (غير) وما بعده إن تعين المغاير والمماثل كأن وقع بين ضدين نحو ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ وقولك: مررت بالكريم غير البخيل، والجامد غير المتحرك (٢٠)».

فخلاصة ما ذهب اليه النحاة أنّ الاصل في (غير) و(مثل) ونظائرهما، ألاّ تتعرف بالاضافة وقد تتعرف، اذا شهر المضاف بالمغايرة والمماثلة، وأنكر آخرون تعريف (غير) مطلقاً.

وذهب بعضهم الى انها تتعرف اذا أضفتها الى معرّف له ضد واحد. وردّ هذا القول بقوله تعالى ﴿ نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ [فاطر: ٣٧]، وقوله: (ان قلت خيراً قال شراً غيره (٣)).

والتحقيق في هذا، أنّ غيراً ومثلاً، قد تتعرفان بالاضافة، وذلك إذا تعيّن المغاير والمماثل،. وايضاح ذلك أنّك تقول (نزلت بوادٍ غير ذي زرع) و(نزلت بوادٍ غير ذي الزرع) و(نزلت بالوادي غير ذي الزرع) فان الثالثة معرّفة بخلاف الاوليين.

وذلك إنّ قولك (بواد غير ذي زرع) يكون فيه الوادي نكرة، وهو موصوف بأنه ليس بذي زرع كما تقول (نزلت بواد مزروع). واما (بواد غير ذي الزرع) فالمقصود به انه نزل بواد غير الوادي المزروع، فهناك واد ذو زرع معلوم للمخاطب، فهو لم ينزل بذلك الوادي بل نزل بواد آخر، فذو الزرع معرفة، ولكن (غيراً) بقيت نكرة لان الوادي المنزول به نكرة لم يتعين.

<sup>(</sup>١) «شرح الرضي» (١/ ٣٠٠-٣٠١)، وانظر «الهمع» (٢/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) «الهمع» (٢/٤٤).

<sup>(</sup>۳) انظرالمعني (۱/۱٥۸)، «شرح الرضي» (۱/۳۰۰-۲۰۱).

وأما قولك: (نزلت بالوادي غير ذي الزرع) فالوادي المنزول به معرفة والوادي المتروك معرفة، فهنا تكون (غير) معرفة لأنّ كلاً من الواديين معلوم، ونحوه قولك (لقيت رجلاً غير خائف ولا وَجل) و(لقيت رجلاً غير الخائف).

وأما (شبيهك) فتتعرف بالاضافة، بخلاف (مثلك) و(شبهك) و(نحوك) واضرابها، وذلك لأنّ لفظ (شبيه) يفيد انحصار الشبه في جميع الوجوه، وذلك أنّها على وزن (فعيل) وهي تفيد المبالغة كعليم، وسميع، فدل على شدة المشابهة واتساعها، فاذا قلت (مررت بالرجل شبيهك) فكأنّك قلت: مررت بالرجل الذي يشبهك من جميع الوجوه (١). بخلاف شبهك ومثلك، فانّه يفيد وجهاً من وجوه المشابهة الكثيرة المتعددة.

وأمّا (حسبك) و(هدّك) و(شرعك) و(كفيك) و(كافيك) و(ناهيك) واخواتها فهي نكرات لانها بمعنى الفعل، فقولك: (حسبك درهم) معناه (يكفيك درهم) او ليكفك. وقولك (مررت برجل حسبك من رجل) معناه يكفيك، أو كافيك، وكذا اخواته (٢٠٠٠).

#### الاضافة غير المحضة: وتشمل:

١- إضافة اسم الفاعل والمفعول الى معمولهما اذا كانا دالين على الحال أو الاستقبال نحو (هو ضارب خالد الآن أو غدًا) و(هو مضروب الاب الآن أو غدًا) فان كانا للمضي فاضافتهما محضة نحو (هو ضارب خالد أمس).

٢- إضافة صيغ المبالغة واضافة الصفة المشبهة مطلقاً الى معمولها، نحو (هو ضرّاب الرؤوس) و(طويل القامة وحسن الوجه).

٣- ويلحق بهذه الصفات المنسوب إذا اضيف الى مرفوعه، نحو (هوعراقي الوطن عربي النسب)، والمصادر إذا كانت بمعنى إسم الفاعل أو المفعول، نحو (قيد الاوابد) أي مقيد الاوابد (٣).

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۳۰۱/۱)، «شرح ابن يعيش» (۱۲٦/۲)، «المقتضب» (۲۸۸/٤).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (٤/ ۲۸۸)، «شرح الرضي» (١/١١).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح الرضي» (٢/٤/١)، «شرح ابن يعيش» (١١٩/٢).

والمضاف اضافة غير محضة نكرة، وإنْ كان مضافاً الى معرفة كقوله تعالى: ﴿ هَدَيًا بَلِغَ ٱلْكَتْبَةِ ﴾ [المائدة: ٩٥] فبالغ الكعبة نكرة، ولذا وصف بها النكرة، وكذا (مررت برجل طويل القامة) فطويل القامة نكرة ولذا وصفت بها النكرة.

وهذه الاضافة لا تفيد تعريفاً، ولا تخصيصاً، بخلاف المحضة.

أماً أنَّها لا تفيد تعريفاً، فلأنها تصف النكرات، كقولك (مررت برجل حسن الوجه).

وأمّا أنّها لا تفيد تخصيصاً، فلأنّ التخصيص كان قبل الاضافة، فقولك (هو ضارب خالد) أصله (هو ضارب خالداً) ثم أضفته الى مفعوله، وكذلك (هو حسن الوجه) أصله (هو حسن وجهه) ثم أضفته، فالتخصيص حاصل قبل الاضافة، وهي لم تكسبه تخصيصاً جديداً، وإنّما هي تفيد التخفيف أو رفع القبح كما يقول النحاة.

فقولك (هو ضارب خالد) أخف من (هو ضارب خالداً) وذلك لحذف التنوين منه. وأمّا رفع القبح فنحو (هو حسن الوجه) فانّك أمّا تقولها برفع الوجه، أو نصبه او جرّه، فاذا رفعت الوجه وقلت (محمد حسن الوجه)، لم يكن ثمة ضمير في الخبر يعود على الموصوف (محمد)، لأنّ الخبر أخذ مرفوعه الظاهر، وهو (الوجه) فلا يرفع ضميراً وظاهراً، واذا نصبته فقلت (محمد حسنُ الوجه) كنت أجريت الوصف القاصر، مجرى المتعدي. وفي الجر تخلص من هذين (١) اضافة الى التخفيف بحذف التنوين.

والحق فيما نرى أنْ ليست الاضافة لأحد هذين الغرضين، وإنّما هي لغرض آخر يختلف عن الأعمال، اذ لو كان التخفيف هو الغرض لاستعمل كذلك مطلقاً وامتنع الاعمال في حين نرى الاستعمالين جاريين: الاضافة والاعمال، قال تعالى ﴿ وَمَا أَنتَ بِسَابِعِ قِبْلَنَهُمْ ﴾ [البقرة: ١٤٥] بالاعمال، وقال ﴿ رَبّنَا إِنّكَ جَامِعُ ٱلنّاسِ لِيَوْمِ لا رَبّبَ فِيدُ ﴾ [آل عمران: ٩] بالاضافة.

<sup>(</sup>١) انظر الأشموني (٢/ ٢٤١)، حاشية الخضري (٢/ ٥).

وقال: ﴿ وَلَا ٓ مَالِمَيْنَ ٱلْمِيْتَ ٱلْحَرَامَ ﴾ [المائدة: ٢] بالاعمال، وقال: ﴿ وَٱلْمُقِيمِي ٱلصَّلَوَةِ ﴾ [الحج: ٣٥] و﴿ الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُّلَقُوا رَبِّهِم ﴾ [البقرة: ٤٦] بالاضافة.

فلماذا لم يخفف دوماً! ويقال كذلك بالنسبة الى الصفة المشبهة في رفع القبح.

والتحقيق أنّ لكل تعبيرٍ غرضاً لا يؤديه الآخر، فالاعمال نص في الدلالة على الحال او الاستقبال، والاضافة ليست نصّاً في ذلك، فانك إذا قلت: (انا ضارب محمداً) كان ذلك دالاً على الحدث في الحال او الأستقبال. قال تعالى ﴿ إِنّي خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ فَإِذَا سَوّيَتُهُ وَلَكُ دَالاً على الحدث في الحال او الأستقبال. قال تعالى ﴿ إِنّي خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينٍ فَإِذَا سَوّيتُهُ وَنَفَخُوا لَهُ سَنِعِدِينَ ﴾ [ص: ٢١-٧٧] فهو للاستقبال، أما الاضافة فليست نصّاً في هذا المعنى، بل تحتمل المضي والاستمرار والحال، والاستقبال، فانك اذا قلت (انا مكرم محمد) احتمل ذلك المضي والحال والاستقبال والاستمرار، قال تعالى ﴿ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [ابراهيم: ١٠] وهو ماض.

وقال: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكَ يُغْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُغْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى تَوْفَكُونَ فَالِقُ ٱلْمِيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى تَوْفَكُونَ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾ [الانعام: 90-97] وهو استمرار.

فالأضافة تعبير احتمالي، يحتمل اكثر من معنى، بخلاف الاعمال فانه تعبير قطعي، هذا من جهة.

ومن جهة أخرى أنه في الاعمال يكون الوصف ملحوظاً فيه جانب الحدث، وقربه من الفعلية، في حين أنه في الأضافة يكون ملحوظاً فيه جانب الأسمية، وذلك أنّ الأضافة من خصائص الأسماء. أما أخذ الفاعل والمفعول، فالأصل فيه للفعل. فأنت تقول (هذا بائع السمك) بمعنى (يبيع) وتقول: (رأيت محمداً آكلاً التفاحة) بمعنى (يأكلها)، فاذا قلت: (هذا بائع السمكِ وآكلُ التفاح) بالاضافة دلّ على الذات كما تقول: (مالك الدار).

واذا قلت: (هذا كاتب العقود) كان المعنى يكتبها، أي يقوم بكتابتها الآن، أو سيقوم بكتابتها، والموظف فيها، بكتابتها، بخلاف (هذا كاتب العقود) فإنّ المعنى هذا المخصص لها، والموظف فيها،

ونحوه أنْ تقول: (هذا حارسٌ المدرسة) و(هذا حارسُ المدرسةِ) فإن المعنى في الأولى أنه يقوم بحراستها أي يحرسها الآن، أما الثانية فمعناها أنه المكلف بحراستها وإن لم يقم بحراستها الآن.

ومما يوضح ذلك أنك تقول: (حارس المدرسة ليس حارساً المدرسة) و(سائق السيارة ليس فيها).

وتقول: (هذا ضرّابُ الرؤوس) فتلحظ فيه معنى الفعلية، وتقول: (هذا بياعُ الفاكهة) فتلحظ جانب الاسمية كما تقول: هذا راوية الشعر وعلامة النحو.

فدلّ ذلك على أنّ الأعمال له غرض والأضافة لها غرض، وليس المقصود بها مجرد التخفيف كما يذكر النّحاة.

#### إضافة المترادفين والصفة والموصوف:

ذهب جمهور النحاة الى أنه لا تجوز إضافة المترادفين كليث أسد و(قمح بُرّ) فإن جاء ما ظاهره ذلك أوّل، وذلك كاضافة الاسم الى اللقب كـ (سعيد كرز)، و(خالد رأس) قالوا: لأنهما إسمان لمسمّى واحد، وكأضافة العام الى الخاص، كـ (يوم الخميس) و(علم النحو) قالوا: لأنّ الخميس يوم، والنحو علم، فهو من باب إضافة الشيء الى نفسه، فأوّلوا المضاف بمسمّى أي مسمّى كرز ومسمّى الخميس.

كما لا يجوز عندهم إضافة الموصوف إلى صفته وبالعكس، فلا يقال: (رجل قائم) ولا (غلام ضاحك)، وما ورد من ذلك مؤول على تقدير مضاف إليه محذوف، وهو المموصوف بتلك الصفة نحو قوله (حب الحصيد) و(دار الآخرة) و(جانب الغربي) فهو على تقدير حب الزرع الحصيد، ودار الحياة الآخرة، وجانب المكان الغربي.

وأجاز الكوفيون إضافة كل ذلك بشرط إختلاف اللفظين فيقال: عندهم رجل جالسٍ وليث أسد ونحوهما(١١).

<sup>(</sup>۱) انظر شرح الرضي على الكافية (۱/۳۱۵)، ابن يعيش (۱۰/٤)، ابن عقيل (۲/۲)، «الهمع» (۸/۲).

والحق فيما ذكروه من إضافة المترادفين أنه يجوز إضافة أحدهما إلى الآخر إذا كان بينهما أدنى أختلاف، وكانت الإضافة تفيد معنى ما كاضافة الأسم إلى اللقب، والعام إلى الخاص، وما إلى ذلك، فكل ذلك جائز بلا تأويل، وعليه كلام العرب، فالعرب تقول (سعيد كرز) بإضافة الإسم إلى اللقب، ثم إنّ اللقب في الحقيقة غير الإسم، وليس مرادفاً له، وإنْ كان المسمّى واحداً فان فيه من المدح والذم وغيرهما ماليس في الأسم.

وكذلك (يوم الخميس) و(شهر رمضان) و(علم النحو) فإن الخميس أخص من (يوم) وليس مرادفاً له وكذا ما بعده، فهذا كله جائز وعليه كلام العرب فمنعه تعسف ولا داعي للتأويل فيه.

ولا تمتنع الإضافة إلا إذا كان المتضايفان مترادفين حقاً، ولا تحصل في الإضافة فائدة كليث أسد ومدية سكين وقمح حنطة. وما ورد من ذلك يبقى مسموعاً لا يقاس عليه (١).

وأما إضافة الموصوف الى صفته، فالراجع إنها لا تجوز إلا بتقدير مضاف إليه محذوف، فلا تقول: (رأيت غلام الضاحك) وتعني بالضاحك الغلام نفسه، بل على معنى رأيت غلام الرجل الضاحك، فالضاحك غير الغلام، ولا تقول (رأيت بنت المجالسة) وتعني بالجالسة البنت، بل يصح على معنى رأيت بنت المرأة الجالسة، وكذلك لا تقول: (اشتريت كتاب الجديد) وتعني بالجديد الكتاب، بل على معنى اشتريت كتاب البحث الجديد، ونحو ذاك.

### إكتساب المضاف التذكير والتأنيث من المضاف إليه:

قد يكتسب المضاف من المضاف إليه التذكير، والتأنيث بشرط أن يكون المضاف صالحاً للحذف، وأقامة المضاف إليه مقامه (٢)، أو أن يكون المضاف كل المضاف إليه أو بعضه أو كبعضه (٣)، نحو قوله (شرقت صدر القناة من الدم) ف (صدر) مذكر،

انظر حاشية الخضري (٦/٢).

<sup>(</sup>٢) شرح ابن عقيل (٧/٢)، شرح الرضى على الكافية (٧/١).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (٢/٤٩)، حاشية الخضري (٢/٧).

غير أنه أكتسب التأنيث من المضاف إليه لأنه جزء منه، وقال تعالى: ﴿ فَظَلَّتَ أَعَنَّكُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ [الشعراء: ٤]، فأخبر عن الاعناق وهي مؤنثة بقوله ﴿ حاضعين ﴾ وكان القياس أن يقول (خاضعة) ولكنه عاملها معاملة المذكر، وذلك لأن المضاف إليه مذكر والأعناق جزء منهم.

وقال جرير :

لَما أتى خبر الزبير تواضعت وقال العجّاج:

طول الليالي أسرعت في نقضي نقضي ونقضن بعضي وقال الآخر:

إنارة العقل مكسوف بطوع هوى وعقل عاصي الهوى يزداد تنويرا وجاء في كلامهم (ذهبت بعض أصابعه)(۱).

فأن لم يكن المضاف صالحاً للحذف، ولا كلاً أو بعضاً، أو كبعض، لم يجز فلا تقول: (جاءت غلام زينب) ولا (ذهبت ابن فاطمة).

وإنما يحسن ما ذكرناه إذا كان يؤدي معنى لا يؤديه الأصل.

فما يؤديه التوسعُ في المعنى، وذلك أنّه إذا أجرى حكم المضاف إليه على المضاف في التذكير والتأنيث، فأنّه يريد بذلك أن ينتظمهما معاً في الحكم، ولا يخص المضاف وحده به.

فمن المعلوم أنّك إذا قلت: (جاء غلام سعيد) كان المجيء للغلام وحده، ولكن إذا قلت: (أفنتنا تتابع السنين) كان في تأنيث الفعل إشارة إلى أنك تريد السنين أيضاً فكأنك قلت: (أفنتنا السنون وتتابعها) وهذا توسع في المعنى، لأنه كسب معنيين في تعبير واحد.

<sup>(</sup>۱) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٢٥-٢٦)، «شرح الرضى على الكافية» (١/ ٣٠٢).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَظَلَّتُ آعَنَاقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ [الشعراء: ٤] فأنه ذكّر ولم يقل خاضعة، وذلك لأنه لا يريد خضوع الأعناق فقط، بل خضوع أصحابها أيضاً فقدم (الأعناق) للاسناد، ولكنه أخبر عن المضاف إليه فجمع المعنيين بذلك.

وكذلك قول الشاعر (تواضعت سور المدينة) فأنه لم يقل (تواضع سور المدينة) ولاشك أنّ الشاعر مضطر إلى ذلك، لإقامة الوزن، لكن فيه معنى حسناً مع ذلك، وذلك أنه أراد أنّ المدينة كلها تواضعت وليس السور وحده، فذكر السور لأنه حصن المدينة وحماها وأنث الفعل لإرادة المدينة أيضاً فجمع بين المعنيين.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦] ولم يقل (قريبة) وذلك لكسب معنيين، وهما قرب رحمة الله وقربه هو أيضاً وليست الرحمة وحدها قريبة وذلك كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾ [البقرة: ١٨٦] فجمع المعنيين معاً: قربه وقرب رحمته، فقدّم الرحمة وأخبر عن الله.

وهذا توسع في المعنى لا يؤديه الأصل فبدل أن يقول: أن رجمة الله قريبة والله قريب جمع ذلك من أخضر طريق وأوجزه فقال: ﴿ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّرَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٦]. نعم قد يكون ذلك لإقامة وزن في شعر، وقد يرد من كلام العرب ما ليس على هذا القصد، ولكن البليغ لا يعدل من تعبير إلى تعبير إلاّ لقصد وغرض.

وهذا باب كبير مرّ طرف منه في مواضع متقدمة، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَبْتُلْ اللَّهِ لَبْلَيْكُ ﴾ [الأعراف: ٥٦] وغير ذلك.

#### الظروف المعرفة بالقصد:

وهي التي يسميها النحويون (الغايات) وهي: قبل، وبعد، وفوق، وتحت، وأمام، ووراء وخلف، وأسفل، ودون، وأول، وعلى نحوها.

ويذكر النحاة أنّ لها أربعة أحوال:

١- ألاّ تضاف وهي في ذلكِ نكرات كقول الشاعر:

فساغ لي الشراب وكنت قبلاً أكاد أغص بالماء الفرات فمعنى (قبلاً): فيما مضى من الزمان.

٢- أَنْ تَضَاف، نحو ﴿ مِن مَبْلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ ﴾ [النور: ٥٨] و(رجئت بعد محمد) و﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ [آل عمران: ١٤٤]، وتكون معرفة إذا أضيفت إلى معرفة، كقوله تعالى: ﴿ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ ونكرة إذا أضيفت إلى نكرة، نحو (جئت بعد سفر طويل).

٣- أنْ يحذف المضاف إليه وينوى لفظه، وهذا قليل كقوله:

ومن قبلِ نادى كل مولّى قرابة فما عطفت مولّى عليه العواطف

أي: ومن قبل ذلك، ويعامل المضاف كأنَّ المضاف إليه، مذكور.

وهي في هذه الأحوال المتقدمة معربة .

٤- أنْ يحذف المضاف إليه وينوى معناه، وتكون عند ذاك مبنية على الضم، نحو ﴿ لِلَّهِ ٱلْأَمْـرُ مِن قَبَـلُ وَمِن بَعَـدُ ﴾ [الروم: ٤]<sup>(١)</sup>، وتكون في هذه الحال معرفة، وهذا القسم الأخير هو الذي يسميه النحويون (الغايات) وهو مدار بحثنا ههنا، وهي التي آثرنا تسميتها الظروف المعرّفة بالقصد، أو الظروف المقصودة.

ونعني بالظروف المقصودة أن هذه الظروف معلومة الزمان أو المكان، من دون معرّف لفظي، وإنّما هي معرّفة بمعرّف معنوي، وهو القصد إليها، فبنيت على الضم، لمخالفة حالاتها الأعرابية الأخرى التي تكون فيها نكرة، أو معرّفة بالإضافة.

أما كونها معرّفة فهو مما نص عليه النحاة، جاء في (المقتضب): "فأما الغايات فمصروفة عن وجهها، وذلك أنها مما تقديره الأضافة، تعرّفها، وتحقق أوقاتها، فإذا حذفت منها وتركت نياتها فيها، كانت مخالفة للباب معرفة بغير إضافة، فصرفت عن وجوهها، وكان محلها من الكلام أنْ يكون نصباً أو خفضاً.

انظر شرح ابن عقیل (۲/ ۱٤).

فلما أزيلت عن مواضعها ألزمت الضم، وكان ذلك دليلًا على تحويلها، وإنّ موضعها معرفة.

وإنّ كانت نكرة، أو مضافة لزمها الإعراب، وذلك قولك: جئت قبلك، وبعدك، ومن قبلك، ومن قبلك، وبعداً، كما تقول: أولاً وآخراً.

فأنْ أردت قبل ما تعلم فحذفت المضاف إليه قلت: (جئت قبلُ وبعدُ) و(جئت من قبلُ ومن بعدُ). قال الله عزّ وجل: ﴿ لِلّهِ ٱلْأَمْسُرُ مِن قَبّلُ وَمِنْ بَعَدُ ﴾، وقال: ﴿ وَمِن قَبّلُ مَا فَي الْإِضافة: ﴿ وَٱلّذِينَ مِن قَبّلِهِمْ ﴾ فَرَطتُمْ فَلْ يُوسُفَ ﴾ [يـوسف: ٨٠]. وقال في الإضافة: ﴿ وَٱلّذِينَ مِن قَبّلِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١١] و﴿ مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفتح: ٢٤].

وكذلك جئت من عَلْوُ، وصُبّ عليهم من فوقُ ومن تحتُ يافتي إذا أردت المعرفة وكذلك من دونُ يا فتي»(١).

وجاء في (التصريح): «فإن نوي معنى المضاف إليه دون لفظه بنيا- يعني قبل وبعد-..على الضم...وهما في هذه الحالة معرفتان بالإضافة إلى معرفة منوية... وقال الحوفي: إنّما يبنيان على الضم إذا كان المضاف إليه معرفة، أما إذا كان نكرة فإنّهما يعربان سواء نويت معناه أو لا»(٢).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «فإذا أضيف إلى معرفة وقطع عن الإضافة وكان المضاف إليه مرادًا منوياً كان معربًا المضاف إليه، كان معربًا منكورا، وكذلك لو أضفته إلى نكرة وقطعته، كان معربًا أيضاً لأنه منكور كما كان، فمعناه مع قطع الإضافة كمعناه مضافاً»(٣).

<sup>(</sup>١) المقتضب (٢/ ١٧٤-١٧٥)، وانظر الامالي لابن الشجري (١/ ٣٢٨-٣٢٩).

<sup>(</sup>٢) «التصريح» (٢/٥١).

<sup>(</sup>٣) شرح ابن يعيش (٩٠/٤).

إن النحاة يقولون- كما مرّ آنفا- في هذه الظروف إنّ المضاف إليه حذف، ونوي معناه، ولم يوضحوا المقصود بقولهم (نوي معناه) توضيحاً شافياً.

فقد قال الصبان: «والذي يظهر لي أن معنى نية المضاف إليه، أن يلاحظ معنى المضاف إليه ومسماه، معبّراً عنه بأيّ عبارة كانت، وأيّ لفظ كان، فيكون خصوص اللفظ غير ملتفت إليه بخلاف نية المضاف إليه»(١).

وجاء في (حاشية الخضري): «أشتهر أنّ المراد بذلك أنْ ينوى معنى الإضافة وهي النسبة الجزئية الخاصة في (بعد زيد) مثلاً، وذلك المعنى هو نسبة البعدية الى خصوص زيد، وأمانية اللفظ فهي أن يكون لفظ المضاف إليه ملحوظاً ومقدراً في نظم الكلام كالثابت»(٢).

والذي أراه أنه ليس ثمة مضاف إليه محذوف، كما ذهب إليه النحاة، وإنّما هو في الحقيقة ظرف معرّف بالقصد، أي ظرف معلوم للمتكلم، أو للمخاطب، فقوله تعالى: ﴿وَمِن قِبْلُ مَا فَرَطْتُم فِي يُوسُفُ ﴾ يدلّ على أنّ ذلك الزمان معلوم للمخاطبين.

## وممّا يُرجّح ذلك:

أنه قد يضعف تقدير مضاف إليه، وذلك كقوله تعالى: ﴿ قُلَ فَلِمَ تَقَنُّلُونَ أَنْبِيآ اللَّهِ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ٩١] فليس ثمة مضاف إليه محذوف بعد كلمة (قبل)، وإنما المراد بهذا الزمان زمان معيّن معلوم عند المخاطبين، ومعلوم إنّ المخاطبين لم يقتلوا أنبياء الله، وإنّما المقصود به آباؤهم الاقدمون، غير أنّ الزمان معلوم.

ومثله قوله تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُواْ رَسُولَكُمْ كُمَا سُبِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ١٠٨] فأنه لا يحسن تقدير مضاف إليه، وإنّما المقصود به زمان معيّن معلوم

<sup>(</sup>١) حاشية الصبان (٢٦٨/٢).

<sup>(</sup>٢) حاشية الخضري (١٦/٢).

غير محدود بإضافة. ونحوه: ﴿ قُلْ يَكَأَهُلُ ٱلْكِنْكِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَاۤ إِلّاۤ أَنْ اَمَنَا بِاللّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أَنزِلَ مِن قَبْلُ ﴾ [المائلة: ٧٧] وقوله: ﴿ وَلا تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمِ قَدْ ضَلُواْ مِن قَبْلُ ﴾ [المائلة: ٧٧] وقوله: ﴿ وَلَلّا تَتَبِعُوا أَهْوَا مَن قَبْلُ ﴾ [يوسف: ٧٧] وقوله: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبْلُ ﴾ [الأعراف: ١٠١] وقوله: ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَقُولُه : ﴿ وَقُولُهُ وَلَمْ يَكُ فُرُواْ بِمَا لَكُونُوا مِنَ قَبْلُ ﴾ [القصص: ٤٨].

فانّ زمان (قبل) ههنا معلوم مقصود، وليس مقيّداً بإضافة.

وهذا يتضح فيما لاتصح إضافته، وهو (علّ) فأنّ (عل) مما لا يضاف أصلاً، وقد ذكروا أنه إذا كان المقصود به علواً معلوماً بنوه على الضم وإلاّ أعربوه.

جاء في (شرح شذور الذهب): «ما الحق بـ (قبل) و(بعد) (من علُ) المراد به معين كقولك: أخذت الشيء الفلاني من أسفل الدار، والشيء الفلاني من علُ، أي من فوق الدار...

ولو أردت بـ (عل) علواً مجهولاً غير معروف تعين الأعراب كقوله:

## كجلمود صخر حطّه السيل من عل

أي من مكان عال<sup>(١)</sup>.

وجاء في (مغني اللبيب) في (عل): «اسم بمعنى فوق التزموا فيه أمرين: أحدهما استعمال مجرورا بـ (من).

والثاني استعماله غير مضاف، . . . ومتى اريد به المعرفة كان مبنيًا على الضم تشبيهاً له بالغايات . . . ومتى أريد به النكرة كان معربًا كقوله :

مكر مفر مقبل مدبر معًا كجلمود صخر حطّه السيل من عل

<sup>(</sup>۱) شرح شذور الذهب (۱٤٧/١٤٦).

إذ المراد تشبيه الفرس في سرعته بجلمود انحط من مكان عال، V من علو مخصوص»(۱).

وكذلك الأمر في سائر أخواتها، فأنها إذا كانت معلومة بالقصد لا بإضافة، كانت مبنية على الضم وإلاّ كانت معربة.

ويشبهها في ذلك النكرة المقصودة في النداء، مثل (يارجل) بخلاف (يا رجلًا) فإنّ رجلًا الأولى مقصودة، وهي معرّفة بالقصد وتسمّى النكرة المقصودة، بخلاف الثانية فإنها غير مقصودة، ولذا فهي نكرة. فالمعرّفة بالقصد في النداء مبنية على الضم نظيرة تلك في الإضافة بخلاف النكرة والمضافة.

جاء في (شرح ابن يعيش): وقيل بنيت على الضم لشبهها بالمنادي المفرد من نحو (يازيد) ووجه الشبه بينهما أنّ المنادي المفرد متى نكّر أو أضيف أعرب. . وإذا أفرد معرفة بني، وقد كان له حالة تمكن، وكذلك قبل وبعد، إذا نكر أو أضيف أعرب، وإذا أفرد معرفة بني (٢).

فعلى هذا يكون الأمر كما يأتي:

إنّ هذه الظروف إذا لم تضف كانت نكرة لا تدل على زمان أو مكان معين، وإن أضفتها كانت مقيدة بذلك المضاف إليه تخصيصاً أو تعريفاً، وإن بنيتها على الضم كان المعنى أنك قصدت بها زماناً معيناً أو مكاناً معيناً فأشرت إليه. فإذا قلت: (رأيته قبلا) كان المعنى إنك رأيته فيما مضى، وكذا إذا قلت: (ابدأ بذا أولاً) فإنّ المعنى ابدأ به مقدماً ولم تتعرّض للتقدم على ماذا(٣).

<sup>(</sup>١) مغني اللبيب (١/ ١٥٤)، وانظر حاشية الخضري (١٦/٢).

<sup>(</sup>۲) شرح ابن یعیش (۶/ ۸۹ – ۸۷).

<sup>(</sup>٣) شرح ابن يعيش (٨٨/٤)، شرح شذور الذهب (١٤٣).

وإذا قلت: (رأيته قبل محمد) أو (قبل مدة طويلة) كان مقيدا بقيد الإضافة، نكرة أو معرفة.

وأما قولك: (رأيته قبلَ) فهو تعبير قليل، ولا يصح إلاّ إذا كان هناك لفظ معين قامت القرينة عليه فحذفته لذلك وأبقيت المضاف على حاله كأنّ المضاف إليه مذكور في الكلام.

فإن قلت: (رأيته قبلُ) قصدت به زمنا معينا معلوما وهذا الزمن معرفة، وكذا أن قلت (سقط من علُ) فإن المعنى أنه سقط من علو مخصوص، بخلاف ما لو قلت (سقط من على) فإن المعنى سقط من مكان عال غير معلوم، والله أعلم.

#### حذف المضاف:

يحذف المضاف كثيراً في الكلام بدلالة القرائن الدالة عليه، ولحذفه أغراض أهمها:

١- التجوز في الكلام والاتساع فيه، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَ الْبَرِ مِن آمِن بِاللهِ ، أو ولكن البر من آمن بالله، أو ولكن البر بر من آمن بالله، أو ولكن البر بر من آمن بالله (١) ، قالوا وذلك لأنّ البرَّ مصدر و(من آمن) جثة، فلا يخبر بالذات عن المصدر (٢) . ومثله قوله تعالى: ﴿ وَلَكِئَ ٱلْبِرَّ مَنِ ٱتَّقَلُ ﴾ [البقرة: ١٨٩].

والحق أنه ورد في اللغة الأخبار بالذات عن المصدر، وبالمصدر عن الذات لقصد التجوز والمبالغة، فمن الأول ما ذكرناه في قوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ ٱلْمِرَ مَنِ ٱتَّـعَنَ ﴾ ونحوه، والقصد منه تجسيد المعاني وتحويلها إلى شخوص حيّة متحركة تراها العيون، فقوله تعالى ﴿ وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ يفيد أنّ البر إذا تجسد كان شخصاً مؤمناً بالله واليوم الآخر، فهو بذلك جعل البر شخصاً يمشي على رجلين له سماته وصفاته.

ومن الثاني أعني الأخبار بالمصدر عن الذات قوله تعالى ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ صَالِحٌ ﴾ [هود: ٤٦] فقد أخبر عن ابن نوح بقوله (عمل غير صالح)، والقصد منه تحويل الذات

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/۸/۱).

<sup>(</sup>۲) انظر «شرح ابن یعیش» (۳/ ۲۶).

الى حدث بعكس القسم الاول، والمعنى في الآية أنّ ابنك يانوح تحوّل الى عمل غير صالح ولم يبق فيه شيء من عنصر الذات.

وهذا التحويل والتجور لا يؤديه التقدير، فإنك إذا قدّرت كما قدّر النحاة (إنه ذو عمل غير صالح) أو (ذا البر من آمن) لم يبق فيه شيء من هذا المعنى، فلا داعي لتقدير مضاف أو نحوه، فإنّ لكل تعبير دلالته ومعناه.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾ [البقرة: ٩٣] أي حبّ العجل<sup>(١)</sup>، لأن العجل لا يشرب في القلوب.

وهو نظير ما مرّ من ارادة التجوز، والمعنى إن قلوبهم كأنما أشربت عجل الذهب حقيقة فكان في تكوينها وتركيبها، ولا يؤدي هذا المعنى تقدير كلمة (حب).

ومنه قولهم (بنو فلان يطؤهم الطريق) وهو مجاز عقلي، والمعنى يطؤهم أهل الطريق ولكنه أسند الوطء إلى الطريق تجوزاً.

جاء في (الكتاب): ومما جاء على اتساع الكلام والاختصار قوله تعالى: ﴿ وَسَـُكِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِيَ أَقَبَلْنَا فِيهَا ﴾ [يوسف: ٨٢]. إنما يريد أهل القرية فاختصر وعمل الفعل في القرية...

ومثل ذلك من كلامهم: بنو فلان يطؤهم الطريق، وإنما يطؤهم أهل الطريق (٢).

فهذا في الحقيقة تعبير مجازي، يؤدي معنى لايؤديه المقدر، ولذا نحن لا نرى في هذا تقديراً لأنه يفسد الغرض الفني الذي صيغ من أجله.

٢- الحذف للاختصار، وذلك إذا دل عليه المعنى نحو قولهم: «هذه الظهر أو العصر أو المغرب، إنما يريد صلاة هذا الوقت، واجتمع القيظ يريد اجتمع الناس في القيظ، وقال الحطيئة:

۱) «شرح ابن عقیل» (۲/۱۷).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱۰۸/۱–۱۰۹).

كهلك الفتى قد أسلم الحيَّ حاضره

يريد منّية ميّت. وقال الجعدي:

وشر المنايا ميت وسط أهله

خلالته كأبي مسرحب

وكيف تسواصل من أصبحت يريد كخلالة أبي مرحب (١).

. Late the city

ومن ذلك قوله الشاعر :

وقد يسود غير السيد المال

المال يـزري بـأقـوام ذوي حسب أى فقد المال يزرى<sup>(٢)</sup>.

ومنه قولك: (جئت طلوع الشمس) أي وقت طلوع الشمس و(انتظرني صلاة ركعتين) أي مقدار صلاة ركعتين، وهو مفهوم من الكلام.

٣- الإستغناء بدلالة المضاف المذكور على المحذوف إذا دلّت عليه قرينة، وذلك نحو قولك: (أبو محمد وخالد حاضران) فإنّ المعنى أبو محمد، وأبو خالد حاضران بدليل قوله (حاضران) إذ لو لم يرد ذلك لقال (حاضر). فإنك إذا قلت: (أبو محمد وخالد حاضر) كان المعنى إنْ أباهما حاضر، وإن قلت (حاضران) كان المعنى إنْ أبويهما حاضر، وإن قلت (حاضران) كان المعنى إنّ أبويهما حاضران فثنيت إشارة إلى أنهما أثنان لا واحد.

ونحوه أنْ تقول: (كتاب سعيد وخالد ممزقان) فدل قولك (ممزقان) على أنهما كتابان لاكتاب واحد، والمعنى: كتاب سعيد وكتاب خالد، ولو قلت: (مّمزق) لكان كتاباً واحداً يعود اليهما.

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ۱۰۹-۱۱۰).

<sup>(</sup>٢) شرح ابن يعيش (٣/ ٢٤).

ومثله أن تقول: (ما مثل أخيك ولا أبيك يقولان ذاك)، فهذا لابد فيه من تقدير (مثل) أيضاً فيكون التقدير ما مثل أخيك ولا مثل أبيك يقولان ذاك<sup>(١)</sup>. لأنه لو كان المقصود بمثل أخيك وأبيك شخصاً واحداً لأخبر عنه بـ (يقول) فعلم بقوله (يقولان) أنهما شخصان لا شخص واحد.

فقد استغنينا بالمضاف المذكور عن المحذوف فقد دلت عليه القرينة.

#### حذف المضاف إليه:

قد يحذف المضاف إليه ويبقى المضاف على حاله كما لو كان المضاف إليه مذكوراً وأكثر ما يكون ذلك إذا أستغني بالمضاف إليه المذكور عن المحذوف، وذلك نحو: (اخذت كتاب وقلم خالد). وهذا يدل على أنّ الكتاب والقلم هما لخالد، بخلاف ما لو قلت (أخذت كتاباً وقلم خالد) فيدل ذاك على أنّ القلم لخالد دون الكتاب.

ونحو هذا التعبير كثير وذلك نحو قولهم (قطع الله يد ورجل من قالها) وقوله:

# سقى الأرضين الغيث سهلَ وحَزنها

أي سهلها وحزنها، وقوله:

إلاّ عــــلالــــة أو بــــدا هــــة قــــارح نهــــد الجــــزاره أي علالة قارح وبداهته (٢).

ونحن هنا لا نريد أنْ نذكر الخلاف العقيم في موطن المضاف إليه المحذوف، أو هل هذا من باب حذف المضاف، إليه أو أن الأسمين مضافان إلى مضاف إليه واحد، فهذا خلاف لا طائل فيه، لأنّ المهم المعنى، والمعنى واحد، سواء قلت بهذا أم بذاك.

<sup>(</sup>۱) انظر شرح ابن یعیش (۲۸/۳).

<sup>(</sup>٢) انظر «المقتضب» (٢٢٨/٤)، «شرح ابن عقيل» (١٨/٢)، «التصريح» (٢/٥٦-٥٧).

#### المصدر

المصدر هو الحدث المجرد، يستعمل أحياناً أستعمال الفعل فيكون له فاعل، ومفعول به، وذلك كقوله تعالى: ﴿أَوْ إِطْعَنْدُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴾ [البلد: ١٤-١٥] وقوله: ﴿إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِآتِخَاذِكُمُ ٱلْعِجْلَ ﴾ [البقرة: ٥٤]، وقوله الشاعر:

ضعيف النكاية اعداءه يخال الفراء يراخي الأجل

وقد يستعمل أستعمال الأفعال اللازمة نحو: ﴿ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴾ [غافر: ٣٧].

# المصدر الصريح والمؤول

أستعملت العربية نوعين من المصادر: مصادر صريحة ومصادر مؤولة، فمن المصادر الصريحة قولك (أعجبني أن تنطلق).

وهناك أختلاف بينهما في المعنى، والأستعمال، فقد يقع المصدر الصريح في مواطن لا يقع فيها المؤول وبالعكس، وقد يؤدي أحدهما معنى لا يؤدّيه الآخر.

فمن الأختلاف في الأستعمال:

١- أنّ المصدر المؤول قد يسد مسد المسند، والمسند إليه، نحو (ظننت أنك ذاهب) و ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوا ﴾ [العنكبوت: ٢] ولا يسد المصدر الصريح مسدهما، وذلك أن المصدر المؤول في الأصل جملة لها معناها الحاصل من الأسناد، أوقعها الحرف موقع المفرد بخلاف المصدر الصريح، فإنه مفرد أصلاً.

٧- إنَّ المصدر المؤول يسد مسدَّ خبر فعل الرجاء (١) أو مسدًّ فاعله نحو: ﴿ وَعُسَيَّ أَن

<sup>(</sup>١) نحن نرى أن (أنْ) ليست مصدرية في هذا الموطن كما ذكرنا.

تَكْرَهُواْ شَيْئًا وَهُوَخَيْرٌ لَكُمْ ۚ [البقرة: ٢١٦] و﴿ عَسَى اللَّهُ أَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ﴾ [التوبة: ٢٠٦] ولا يسذ ذلك المصدر الصريح.

٣- ينوب المصدر الصريح عن ظرف الزمان ولا ينوب عن ذلك المؤول، تقول (جئتك غروب الشمس) أي وقت غروبهما و(جئت قدوم الحاج) أي وقت قدومهم، ولا تقول (جئتك أن تغرب الشمس) ولا (جئت أنْ قدم الحاج).

٤- يكثر حذف حرف الجر مع أنْ وأنّ نحو ﴿ وَلا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمِ أَن صَدُوكُمْ ﴾ [المائدة: ٢] أي لأنْ صدّوكم و(عجبت أنّ أخاك ناجح) أي من أنّ أخاك ناجح، وهذا قياس إذا أتضح المعنى، وليس الأمر كذلك مع المصدر الصريح.

٥- يصح وصف المصدر الصريح، ولا يصح وصف المصدر المؤول، تقول:
 (يعجبني أنطلاقك السريع) ولا يصح (يعجبني أن تنطلق السريع)<sup>(١)</sup>.

7- ينوب المصدر الصريح، عن فعله نحو (صبراً آل ياسر) و(فضَرْبَ الرقاب) أي أصبروا واضربوا، ونحو (سقياً لك) و(أتوانياً وقد جدّ الناس؟) ولا ينوب عنه المصدر المؤول.

٧- يؤكد المصدر الصريح فعله (٢) ويبين نوعه، وعدده، نحو (انطلقت انطلاقاً)
 و(انطلقت الأنطلاق) و (أنطلاق السهم) و (انطلاقتين) و لا يستعمل المصدر المؤول لذلك.

الى غير ذلك من أوجه الخلاف في الإستعمال.

ثم إنَّ لكلِّ من المصدرين (الصريح والمؤول) غرضاً لا يؤدِّيه الآخر، فمن ذلك:

1- أنّ المصدر المؤول يفيد الدلالة على الزمن، بخلاف المصدر الصريح، تقول (أعجبني أنْ قمت) و(أن تصبر خير لك) فهذا يفيد الدلالة على الماضي، أو الحال، أو الأستقبال، بحسب الفعل بخلاف المصدر الصريح، فإنّك إذا قلت (صبرك خير لك)

انظر المغني (٢/ ٦٧٩)، «الهمع» (١/ ١٥١-١٥٢)، الأشباه والنظائر (٢/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٢) حاشية الصبان (١٧٦/١).

أحتمل المضي والحال والاستقبال لأنه ليس في صّيغته ما يدل على تحديد زمن<sup>(١)</sup>.

ثم إضافة إلى أنه يستعمل للتمييز بين ما هو واقع، وما سيقع، يستعمل أيضاً للدلالة على المأمور، أو المنهي عنه، أو المدعو به، وما إلى ذلك نحو (أشرت إليه بأنْ قم) أو بأنْ لاتقم وبأن حفظك الله وهذا يختلف عمّا سبق أنْ ذكرناه من نيابة المصدر الصريح عن فعله فهذا ليس من باب النيابة، وإنّما هذا مدلول المصدر المؤول، ولو أبدلت الصريح به لم يفهم المعنى نفسه.

Y- أنْ المصدر المؤول ولا سيّما مع (أنْ) يدل على مجرد معنى الحدث دون أحتمال زائد عليه، ففيها [يعني أنْ] تحصين من الأشكال، وتخليص له من شوائب الأجمال، بيانه أنك إذا قلت: (كرهت خروجك) و(أعجبني قدومك) أحتمل الكلام معاني، منها أن يكون نفس القدوم هو المعجب لك دون صفة من صفاته، وهيآته، وإن كان لا يوصف في الحقيقة بصفات ولكنها عبارة عن الكيفيات، واحتمل أيضاً أنك تريد أنه أعجبك سرعته أو بطؤه أو حالة من حالاته فإذا قلت: (أعجبني أنْ قدمت) كان [دخول] أن على الفعل بمنزلة الطبائع والصواب من عوارض الاجمالات المقصودة في الاذهان (٢٠).

وأيضاح ذلك أنك إذا قلت مثلا (يعجبني مشي محمد) فقد يفيد ذاك أن في مشيه صفة معينة هي التي تعجبك فيه، ويحتمل أيضاً أنه يعجبك مجرد المشيء من دون قصد إلى صفة معينة، ولكن إذا قلت (يعجبني أن يمشي) كان ذلك لمجرد المشي، لا لشيء آخر أو صفة خاصة، ونحو ذلك قول تعالى: ﴿ بَلۡ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكُرُهُمْ وَصُدُواْ عَنِ السّييلِ ﴾ أو صفة خاصة، ونحو ذلك قول تعالى: ﴿ بَلۡ زُيِّنَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكُرُهُمْ وَصُدُواْ عَنِ السّييلِ ﴾ [الرعد: ٣٣] فإن قوله (زين للذين كفروا مكرهم) يحتمل أن مكرهم إنما زين لهم لما فيه من الدهاء والحيلة والاستدراج، ولو قال (زين للذين كفروا أن يمكروا) لكان المعنى أنه زين لهم أنْ يفعلوا مكراً، لا أنّ مكرهم له صفة معينة هي التي تزيّنه لهم. ومثله.

(يعجبهم علمهم) و(يعجبهم أن يعلموا).

<sup>(</sup>١) انظر بدائع الفوائد (١/ ٩٢) وانظر المقتضب (٣/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد (١/ ٩٢-٩٣): زيادة أقتضاها.

٣- إنّ (أَنْ) والفعل قد تفيد الاباحة، ولا تفيد القطع بحصول الفعل، بخلاف المصدر الصريح، فإنه قد يفيد القطع بحصوله، وذلك نحو أن تقول (له صراخ صراخ الثكلى) فهذا يختلف عن قولك (له أن يصرخ صراخ الثكلى)، فإنّ قولك (له صراخ) قطع بحصول الفعل، أي هو يصرخ، أما إذا قلت: (له أن يصرخ) فلا يفيد ذاك أنّ الصراخ حصل وإنما المعنى يحق له أن يصرخ<sup>(۱)</sup>، كما تقول (لك أن تذهب الى البصرة) أي يحق لك.

3- إنّ المصدر المؤول يبين الفاعل من المفعول من نائب الفاعل ولا يبين ذلك المصدر الصريح، تقول (ساءني أن يعاقب محمد) محمد نائب فاعل و(ساءني أن يعاقب محمد) فمحمد فاعل و(ساءني أن يعاقب خالد محمدا) فمحمداً مفعول به، فإن قلت: (ساءني معاقبة محمد) أحتمل أن يكون محمد فاعلاً ومفعولاً، ولا يبين المصدر الصريح نائب الفاعل، فإذا أردت بيان نائب الفاعل، وجب أن تأتي بالمصدر المؤول تقول: (عجبت من أن يضرب عمرو) فعمرو نائب فاعل، فإذا قلت: (عجبت من ضرب عمرو) تبادر إلى الذهن أنه فاعل (۲)، الا في تعبيرات محدودة.

0- إنّ لكل حرف من الحروف المصدرية معنى خاصاً به، فإذا جئت بالمصدر الصريح لم يتبين المقصود وذلك أن (أنّ) تفيد التوكيد و(أنْ) للاستقبال و(ما) للحال إذا دخلت على المضارع و (لو) للتمني و(كي) للتعليل، فإذا جئت بالمصدر الصريح أنتفى التمييز بينها فعلى سبيل المثال أنك تقول:

- ١ يسرني أنْ تذهب.
- ٢- يسرني أنْ ذهبت.
- ٣- يسرني أنّك ذاهب.

<sup>(</sup>١) انظر شرح الرضى على الكافية (١/ ١٣١)، حاشية يس على التصريح (١/ ٣٣٣).

<sup>(</sup>٢) حاشية الصبان (٢/٣٨٣).

- ٤- يسرني أنّك تذهب.
- ٥- يسرني أنك ذهبت.
- ٦- يسرني أنك ستذهب.
  - ٧- يسرني لو ذهبت.
  - ٨- يسرني ما ذهبت.

وهذه كلها تؤول. بيسرني ذهابك.

7- التمييز بين الصيغ ومدلولاتها، فإنه في المصادر المؤولة تستطيع أن تأتي بالفعل وأسم الفاعل، وأسم المفعول، والصفة المشبهة، وصيغ المبالغة، واسم التفضيل، فتفيد كل صيغة دلالتها من حدوث، وثبوت، وتكثير، وتفضيل، وغيرها، في حين لا يتأتى ذلك في المصادر الصريحة، فأنت تقول: (يعجبني أنّ محمداً ضارب، ومضروب، وضراب وأضرب من غيره) في حين أنّها كلها تكون بلفظ واحد في المصدر الصريح، تقول: (يعجبني ضرب محمد) أو تتكلّف تعبيرات أخرى لا تؤدّي مؤدّي الأصل نحو: يعجبني أفضلية ضرب محمد أو كثرته، ونحو ذلك ففي المصدر المؤول من التمييز بين المعاني ما ليس في المصدر الصريح.

٧- يؤتى بالمصدر المؤول فيما ليس له مصدر صريح من الأفعال، كالأفعال الجامدة نحو: ﴿ وَأَنْ عَسَىٰ أَن يَكُونَ قَدِ ٱقْتُرَبُ أَجُلُهُم ﴾ [الأعراف: ١٨٥] و﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ﴾ [النجم: ٣٩].

٨- قد يؤتى بالمصدر الصريح لأرادة الحدث وحده، دون إرادة صاحبه، أو ارادة زمنه نحو (الحمد لله رب العالمين) فإنه يراد بالحمد مجرد الحدث، لا صاحبه، ولا زمنه، ونحو ﴿ الطّلَكُ مُرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُونِ أَوْ نَسْرِيحٌ بِإِحْسَنِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩] ولا زمنه، ونحو ﴿ مُمْ فِي شِقَاقٍ ﴾ [البقرة: ١٣٧] و ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُولًا﴾ [النساء: ١٠٠] و ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطانُ إِلَّا غُرُولًا﴾ [النساء: ١٠٠] و ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطانُ إِلَّا غُرُولًا ﴾ [النساء: ٥٠٠] و ﴿ وَمَا كَنْ فِي رَبِي اللّهِ فِي صَلَالِ ﴾ [غافر: ٢٥] فإمساك وتسريح، وشقاق وغرور،

وضلال أحداث مجردة فجيء بها مصادر صريحة، ولا يراد معها أصحابها، ولو قال: (وما بعدهم الشيطان إلا أن يغرهم) لتغيير المعنى، ولو قال (وما كيد الكافرين إلا في أن يضلّوا) لم يكن لذلك معنى.

9- إيقاع الجمل المختلفة بدلالاتها المتميزة موقع المصدر في المصدر المؤول ولا يتأتى ذلك في المصدر الصريح وذلك كالجمل الفعلية والأسمية الكبرى والصغرى، المؤكدة بطرائق التوكيد المختلفة وغير المؤكدة، المثبتة والمنفية بأساليب النفي المختلفة، الشرطية وغيرها وما الى ذلك من أنواع الجمل ممّا لا يتأتي في المصدر الصريح نحو ﴿ وَأَلَّوِ اسْتَقَنْمُواْ عَلَى الطّرِيقَةِ لَا شَقَيْنَهُم مّا أَعْ عَدَقًا ﴾ [الجن: ١٦] و(أعلم أن لا إله الآ الله) و (علمت أن محمداً ذو مال كثير) و (علمت أن محمداً ماله كثير) و (علمت أن محمداً ليس له مال) و (علمت أن محمداً لا مال له) وغير ذلك.

وإليك مثلاً يوضح كيف أن المصادر المؤولة المختلفة ذات الدلالات المتعددة تؤول بلفظ واحد على تباينها:

- ١ يسرني أنّ محمداً ضرب.
- ٢- يسرني أنّ محمداً يضرب.
  - ٣- يسرني أنْ ضرب محمد.
- ٤- يسرني أنْ قد ضرب محمد.
- ٥- يسرني أنْ قد يضرب محمد.
  - ٦- يسرني أنْ محمدٌ ضرب.
  - ٧- يسرني أنْ محمدٌ يضرب.
  - ٨- يسرني أنّه محمد ضرب.
  - ٩- يسرني أنه محمد يضرب.

101

- ١٠- يسرني أنه قد ضرب محمد.
- ١١ يسرني أنه قد يضرب محمد.
- ١٢ يسرني أنّ محمداً سيضرب.
- ١٣ يسرني أنْ سيضرب محمد.
- ۱۶ يسرني أنه سيضرب محمد.
- ١٥- يسرني أنه محمد سيضرب.
  - ١٦- يسرني أن محمداً ضارب.
  - ١٧ يسرني أنه محمد ضارب.
  - ۱۸ يسرني أنه ضارب محمد.
  - 19 يسرنى أنْ محمدٌ ضارب.
  - ٢ يسرني أنْ ضاربٌ محمد.
- ٢١- يسرني أنّ محمداً إنّه ضارب.
- ٢٢- يسرني أنّ محمداً إنه لضارب.
- ٢٣- يسرني أنّ محمداً أنه هو الضارب.
  - ٢٤- يسرني أنّ محمداً ضرّاب.
  - ٢٥- يسرني أنّه محمد ضرّاب.
  - ٢٦- يسرني أنْ محمدٌ ضرّاب.
  - ٢٧- يسرني أنّه ضرّاب محمد.
  - ٢٨- يسرني أنْ ضرّابٌ محمد.

معاني النحو

٢٩- يسرني أنّ محمداً إنّه ضرّاب.

٣٠- يسرني أنّ محمداً إنه لضرّاب.

٣١- يسرني أنّ محمداً إنّه هو الضّراب.

٣٢- يسرني أنّ محمداً أضرب.

٣٣- يسرني أنْ محمدٌ أضرب.

٣٤- يسرني أنّه محمد أضرب.

٣٥- يسرني أنّ محمداً أنه أضرب.

٣٦- يسرني أنّ محمداً أنه لأضرب.

٣٧- يسرني أنّ محمداً أنه هو أضرب.

٣٨- يسرني أنه أضرب محمدً.

٣٩- يسرني أنّ محمداً مضروب.

٤٠ يسرني أنّه محمد مضروب.

ونكتفي بهذا القدر، وهناك صور أخرى لهذا التعبير، وهذه كلها تؤول بتعبير واحد هو (يسرني ضربُ محمدِ).

وبهذا يتضح لنا أنّ أحد المصدرين لا يغني عن الآخر، ولا يسدّ مسدّه بل لكل منهما خصائصه وغرضه.

### الحروف المصدرية

في العربية حروف تسمى الحروف المصدرية، وهي: (أنّ) و(أَنْ) و(ما) و(لو) و(كي). ووظيفة الحرف المصدري، إيقاع الجملة موقع المفرد، فتوقعها فاعلاً، ومبتدأ، ومفعولاً به ومضافاً إليه، ومجرورة بحرف الجر، وغير ذلك.

تقول: (أَنْ تعدل في حكمك خير لك من أَنْ تجور) فأوقعت (تعدل) مبتدأ أخبرت عنه.

وتقول: (يسرني أنْ تفوز) فجعلت فاعلاً.

وتقول: (سررت بأنّك فائز) فأوقعت (أنت فائز) مجروراً بالحرف. وهكذا، ولا يتأتى ذلك لولا الحرف المصدري.

وقد تقول: إذا كانت هذه الغاية من الحرف المصدري، فلماذا تعددت الحروف المصدرية؟.

والجواب إنّ هذه الأحرف ليست متطابقة من حيث الوظيفة، بل أنّ لكل حرف معنى ووظيفة قد تختلف عن الآخر.

ف (أنّ): تدخل على الجمل الأسمية وتفيد التوكيد، نحو ﴿ وَاَعْلَمُواَ أَنَّكُم مُلَاهُوهُ ﴾ [البقرة: ٢٢٣] بخلاف (أنْ) الخفيفة الأصل فهي لا تفيد التوكيد، ولذا قالوا إذا وقعت (أنّ) المشددة بعد أفعال الرجحان أفادت العلم، نحو: ﴿ قَالَ اللَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُلَكُفُوا اللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٤٩] وإذا وقعت الخفيفة لم تفد ذلك تقول (أظن أنْ يأتي محمد).

والمخففة من هذه حرف مصدري أيضاً يدخل على مَالا تدخل عليه المشددة، كالأفعال الجامدة والانشائية وغيرها، نحو ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَاسَعَى ﴾ [النجم: ٣٩] و﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَاسَعَى ﴾ [النجم: ٣٩] و﴿ وَأَلَو السَّوَكِيد أَيضاً كما أسلفنا في بابه.

أَنْ: وتدخل على الجمل الفعلية، وهي تدخل على المضارع فتصرفه الى الاستقبال غالباً نحو (أريد أن تأتيني) وتدخل على الماضي نحو ﴿ هَلَ تَنقِمُونَ مِنَاۤ إِلَّاۤ أَنْ ءَامَنَا بِاللّهِ ﴾ [المائدة: ٥٩]، وتدخل على الأمر نحو ﴿ وَإِذَاۤ أَنزِلَتُ سُورَةً أَنَّ ءَامِنُواْ بِاللّهِ وَجَنِهِدُواْ مَعَ رَسُولِهِ السّمَتَةَدَنَكَ أُوْلُواْ الطّولِ مِنْهُمَ ﴾ [التوبة: ٨٦]، ونحو قولك (ناديتهم بأن أقدموا).

وقد تفيد التعليل نحو ﴿عَبَسَ وَتَوَكِّ أَن جَاءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ﴾ [عبس: ١، ٢]. وقد ذكر برجشتراسر أنها تفيد التعليل. جاء في غالتطور النحوي): وأخرجوا (أن) عن كونها مصدرية محضة فإنّ قولي: (أريد أنْ تفعل ذلك) يتعدى قولي: أريد فعلك، ذلك في أنّ نصب الفعل يقرب (أن) من (كي) كأنّي قلت: (أريد كي تفعل ذلك) أي غرض إرادتي فعلك ذلك كما جاء في القرآن الكريم ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱلللهُ لِيُعَذِّبَهُم بِهَا ﴾ [التوبة: ٥٥]. فالجمل المصدرية النائبة عن مفعول فعل من أفعال الارادة والطلب وما يشاكلها، تقترب من الجمل الغرضية في جوهر معناها(١).

غير أنّي أخالفه في المثال الذي ذكره (أريد أن تفعل ذلك) فهذا لا يفيد التعليل، ولا شك أنه يعني بالغرض التعليل، خصوصاً وأنه نظّرها بـ (كي) أما إذا كان يقصد بقوله (غرض) المعنى العام فإنّ كثيراً من المفعول به غرض، فإذا قلت (أريد كتاباً) كان الكتاب غرضاً، وإذا قلت (أود لقاءه) كان اللقاء غرضاً بهذا المعنى.

سَ وقد وردت (أن) للتعليل كثيراً في القرآن الكريم، وذلك نحو قوله: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُم عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُواً ﴾ [المائدة: ٢] أي لأن صدوكم.

وقوله: ﴿ تَوَلَّواْ وَّأَعَيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَنَاً أَلَّا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢]، وقوله: ﴿ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًّا أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدًا ﴾ [مريم: ٩٠-٩١].

وقد تقول إنّ معنى التعليل لم يأت من (أنْ) وإنما هو من الحرف المقدّر اللام أو غيره.

وأقول: إذا كان بالامكان تقدير حرف يفيد التعليل في قسم من الأمثلة فقد يمتنع في قسم آخر، فمن الأول قوله تعالى: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَىٰ أَن جَاءَهُ الْأَعْمَىٰ ﴾ [عبس: ١، ٢] أي لأن جاءه.

ومن الثاني قوله تعالى: ﴿ أَنَقَتُكُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِّكَ اللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨]، فلا يصح إبدال (كي) أو اللام بها، فلا يصح للمعنى نفسه أنْ تقول (أتقتلون رجلاً كي يقول ربي الله) أو (ليقول ربي الله) واللام عندهم على تقدير (أنْ)، فمعنى الآية: أتقتلونه لأنّه يقول ربى الله، ومعناها باللام أو بـ (كي) أتقتلونه حتى يقولها.

فمعناها بـ (أنَّ) أنَّه يقولها ومعناها بـ (كي) وباللام أنه لا يقولها.

<sup>(</sup>١) التطور النحوي (١٢٦).

ومثله: ﴿ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ رَبِّكُمْ ﴾ [الممتحنة: ١] وهي كالآية السابقة.

وقد تقول أنّه يصح أنْ أقول: (أتقتلون رجلاً لأنْ يقول ربي الله)، للمعنى نفسه أو قريب منه، فأقول أن ذكر (أن) يؤدي معنى لا يؤديه حذفها، وابدال غيرها بها، فاللام عندهم على تقدير (أن)، ومع ذلك إذا حذفت (أن) وجئت باللام تغير المعنى، في نحو هذا، فذكر (أنَّ) يفيد نوعاً من التعليل لا يؤديه حذفها.

وَهِي تستعمل للتعليل مع الفعل الماضي بدلا من (كي) أو اللام، لأنّ هذين الحرفين لا يباشران الفعل الماضي، وذلك نحو ﴿ أَفَنَضَّرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ [الزخرف: ٥]، والنحاة يقدرون اللام في نحو هذا.

وجاء في (المقتضب) أنَّها تكون علَّة لوقوع الشيء(١١).

والخلاصة أنّها استعملت في التعليل كثيراً، في الماضي، والمضارع من دون حرف يفيد العلة، ثم أنّ التعليل بها قد يختلف عن التعليل بــ (كي) واللام.

هذا من ناحية التعليل.

وأما من ناحية الزمن فإنها تصرفه لزمن الأستقبال غالباً، وذلك نحو: قوله تعالى ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَكُوا رَسُولَكُمْ كُمَا سُمِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ١٠٨] فالسؤال مستقبل، ونحو قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ ﴾ [الأنعام: ٢٥]، وهذا ليس للتنصيص على الاستقبال بل يشمل الحال أيضاً، وكقوله تعالى: ﴿ تَوَلَوا وَآعَيُنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَرَنًا أَلَّا يَصِدُوا مَا يُنفِقُونَ فِي الحال، ونحوه قوله: ﴿ فَلَمَ اللَّهُ عَلَى الْمَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَآبِقُ بِهِ مَدَرُكَ أَن يَقُولُوا لَوَلاَ أَنزِلَ عَلَيْهِ كَنزً ﴾ وهود: ١٢] فرأن يقولوا) ليس تنصيصاً على الاستقبال، بل هو يفيد الحال، وما قبل الحال أيضاً، لأن هذا القول صدر منهم قبل نزول الآية.

وكقوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَّسِكَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: ١٥] فقوله (أن تميد) غير متخصص بالاستقبال، بل هو يشمل الزمان المتطاول الممتد من قبل خلق الإنسان على الارض، إلى أن يرث الله الارض ومن عليها، وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن

<sup>(</sup>١) المقتضب (٣/٢١٤).

دِيَدِهِم بِغَيْرِ حَقٍ إِلَّا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ﴾ [الحج: ٤٠] وهم أخرجوا لأنهم قالوا ذلك ومستمرون على قوله أيضا، وقوله ﴿فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ أَلَّا يَسْجُدُواْ لِلَّهِ الَّذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ [النمل: ٢٥، ٢٠]، والمقصود بـ (ألّا يسجدوا) الحال.

ومثله قوله تعالى: ﴿ أَنَقَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِيَ اللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨] وقوله: ﴿ يُغْرِجُونَ اللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨] وقوله: ﴿ يُغْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَن تُؤْمِنُواْ بِاللَّهِ رَبِّيكُمْ ﴾ [الممتحنة: ١]. وقوله: ﴿ وَمَا نَقَعُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللَّهِ الْمَعْرِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ [البروج: ٨]، وإن كل ذلك ليس فيه تنصيص على الأستقبال.

ونحوه: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ ﴾ [ص: ٧٥] وهو لم يسجد في الماضي، وقوله: ﴿ وَمِنْ ءَايَننِهِ ۚ أَن تَقُومُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۚ ﴾ [الروم: ٢٥]، وهما قائمتان بأمره لم تزال ولا تزالان.

غير أنه يمكن أن يقال إن أغلب ما ذكرنا من الأمثلة يفيد الاستمرار الذي منه الاستقبال فتكون دلْت على الاستقبال ضمناً لا تنصيصاً، ولا ينطبق هذا على نحو قوله تعالى: ﴿ أَلَّا يَجِـدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾ فيما أحسب فإن هؤلاء قد يجدون في الاستقبال ما ينفقون، والله أعلم.

ما: و(ما) تدخل على الفعل المتصرف في الغالب، ماضياً كان أو مضارعاً، نحو قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَكِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدٌ بِمَا نَسُواْ يَوْمَ الْحِسَابِ ﴾ [ص: ٢٦] وقوله: ﴿ وَأَنَا بَرِيَ \* يَمَا بَحْمَ رِمُونَ ﴾ [هود: ٣٥] أي من إجرامكم، وقوله: ﴿ لِتُجْرَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ [طه: ١٥] أي بسعيها، وقد تدخل على غير ذلك قليلاً، نحو (بَقُوا في الدنيا ما الدنيا باقية)، وقوله:

أعلاقة أم الوليد بعد ما أفنانُ رأسك كالثغام المخلس وقيل (ما) كافة لـ (بعد) من الإضافة (١).

<sup>(</sup>١) انظر شوح الرضى على الكافية ٢/ ٤٢٨، «المغنى» (١/ ٣١١).

وهي إذا دخلت على الفعل المضارع أفادت الحال<sup>(۱)</sup>، نحو ﴿ سُبَحَنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١١٢].

وقد تكون زمانية نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَن نَدْخُلَهَاۤ أَبَدَا مَّا دَامُواْ فِيهَآ ﴾ [المائدة: ٢٤] أي مدة أي مدة دوامهم فيها، وقوله: ﴿ فَأَنَّقُواْ اللَّهَ مَا أَسْتَطَعْتُمْ ﴾ [التغابن: ١٦]، أي مدة استطاعتكم.

وقد ذكر برجشتراسر أنّ التطابق كثير بين (أنّ) و(أنّ) و(ما). قال: وإذا تساءلنا عن الفرق بين (أنْ) و(أنّ) وبين (ما) مع صرف النظر عن الحالات التي تفي فيها (أنْ) بوظيفة خاصة بها، فتعمل في نصب الفعل، وجدنا أنّ التطابق بينها كثير، مثاله من القرآن الكريم وذلك بِأَنَ اللّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا يَعْمَدُ اللّهُ [الأنفال: ٥٣] و و ذلك بِمَا عَصُوا البقرة: ٢١] ف (أن) و (ما) معناهما واحد، ومنه فرمِن بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ [الجاثية: ٢٧] و فرمِن بَعْدِ أَن نَنزَغَ الشّيطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَقِتَ اللهُ [يوسف: ١٠٠]. وعلى العموم ف (ما) أندر كثيراً من (أنْ) و (أنّ ويقل استعمالها تدريجياً مع تطور اللغة العربية، غير أنّها احتفظت بها في بعض الأحوال نحو (قل ما وجد مثل ذلك) و (طالما) و (بئس ما)...

وقد تميز العربية بين (أنْ) و(أنّ) وبين (ما) في المعنى، واشهر مثال لذلك هو الفرق بين (كأنْ) و(كأنّ) وبين (كما) ف (كأنْ) و(كأنّ) تفيدان فرض كون الشيء غير ما هو عليه في الحقيقة و(كما) تفيد التشبيه والتمثيل الحقيقي، مثال ذلك ﴿ وَإِذْ نَنَقَنَا ٱلجُبَلَ فَوْقَهُمْ كَانَتُمْ ظُلّةٌ ﴾ [الأعراف: ١٧١] والجبل لم يكن ظلّة أو مثل ظلّة، بل كان ضدها في المتانة والرسو، والمعنى لو كان الجبل كظلّة لكان نتقه ورفعه وزلزلته قريباً من الاحتمال فلأنه لم يكن كظلّة كان نتقه من المعجزات. و(كما) مثل (آمنا كما آمن الناس) يعني إيماننا مثل إيمانهم "(٢).

أنظر «التصريح» (۲/۲۲)، «الهمع» (۲/۹۲).

<sup>(</sup>٢) «التطور النحوي» (١٢٦–١٢٧).

والحق أنه ليس ثمّة تطابق بين هذه الاحرف، ف (أنّ) تفيد التوكيد، وأما (أنّ) و(ما) فبينهما أوجه اختلاف منها:

1- أنَّ (أن) تفيد الاستقبال في الغالب، و(ما) تفيد الحال، وذلك إذا دخلتا على الفعل المضارع، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَن يَبْسُطُوا إِلَيْكُمُ أَيْدِيَهُمْ ﴾ الفعل المضارع، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿إِذْ هَمَّ قَوْمٌ أَن يَبْسُطُوا إِلَيْكُمُ أَيْدِيَهُمْ ﴾ [المائدة: ١١] في (يبسطون) لكان للحال، ولو قال (ما يبسطون) لكان للحال، وقوله ﴿ هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى آن تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِمَت رُشْدًا ﴾ [الكهف: ٦٦] أي شريطة أن تعلمني، فالتعليم في المستقبل، ولو قال (على ما تعلمني) لكان المقصود به الحال.

وقوله: ﴿فَذَرَهُم وَمَا يَفْتُرُونَ﴾ [الأنعام: ١٢] و﴿ وَأَنَا بَرِيَّ مُّ مِّمَّا بَجُسُرِمُونَ﴾ [هود: ٣٥] فهذه كلها للحال بعكس (أن).

٢- أنّ (ما) قد تكون ظرفية زمانية بخلاف (أن) وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَٱنْقُواْ ٱللّهَ مَا ٱسْتَطَعْتُم ﴾ [التغابن: ١٦] وقوله ﴿ وَأَوْصَانِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيَّا ﴾ [مريم: ٣١] وقولك: (أنت مفلح ما تفعل الخير) أي مدة فعلك الخير.

٣- أنّ (ما) تكون اسماً موصولاً وتكون حرفاً مصدرياً، وفي قسم من التعبيرات يحتمل الكلام المعنيين، فيكون من باب التعبير الاحتمالي الذي سبقت له نظائر، وذلك نحو ﴿ سَاءَمَا يَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة: ٦٦] فقد يحتمل المعنى ساء عملهم وساء الذي يعملونه، وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهُ السَّاحِرُ انْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ ﴾ [الزخرف: ٤٩] فالمعنى يحتمل أدع ربك بعهده عندك، ونحوه قوله: ﴿ قَالَ يَلَيّتَ قَوْمِي يَعْلَمُونٌ بِمَا عَهْرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ [يس: ٢٦-٢٧] فهذا يحتمل يا ليت قومي يعلمون بمغفرة ربي لي، ويحتمل أنه ياليتهم يعلمون بالشيء الذي غفر لي به ربي.

ونحوه أن تقول: (صبرت على ما كذبتني) فالمعنى يحتمل (صبرت على تكذيبي) ويحتمل صبرت على ما كذبتني به، أي الشيء الذي كذبتني به ونحوه أنْ تقول (صدق ما عاهد الله) فهذا يحتمل أنّه صدق عهد الله، ويحتمل صدق ما عاهد الله عليه، أي صدق الشيء الذي عاهد الله عليه.

أما (أنَّ) فلا تكون الا مصدرية.

وبذا قد تؤدي (ما) أكثر من معنى أحياناً.

3- ولكون (ما) كذلك أي أنها قد تكون مصدرية، وقد تكون اسماً موصولاً وقد تحتمل المعنيين أحيانا يؤتى بـ (أن) اذا أريد التنصيص على المصدر، وبخاصة اذا كان مجيء (ما) قد يصرف الكلام الى معنى آخر، وذلك نحو قوله تعالى ﴿مَا يَوَدُّ الَّذِيرِكَ مَخَرُوا مِنَ أَهْلِ ٱلْكُنْكِ وَلَا ٱلْمُنْكِينَ أَن يُغَلِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ خَيْرٍ مِن رَبِّكُمْ ﴾ كَفَرُوا مِن أَهْلِ ٱلكِنْكِ وَلَا ٱلمُنْكِينَ أَن يُغَلِّلُ عَلَيْكُم مِّن خَيْرٍ مِن رَبِّكُمُ ﴾ [البقرة: ١٠٥] فلو أبدلت (ما) بـ (أن) لكان المعنى أنهم لا يودون ما ينزل عليكم، أي لا يودون الخير النازل عليكم من الله، وكقوله تعالى ﴿عَبَسَ وَتُولَىٰ أَن جَاءَهُ ٱللْغَمَىٰ ﴾ [عبس: ١٠٢]، أي لمجيء الاعمى، ولو قلت: عبس وتولى لما جاءه الأعمى أو بما جاءه الاعمى بشيء، وانما عبس لمجيئه لا لشيء جاء به، ولو قال (عبس وتولى ما جاءه الاعمى) لكان المعنى أنه عبس وتولى كلما جاءه الأعمى، وكلا المعنيين غير مراد.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَآهُ ٱللَّهُ ﴾ [التكوير: ٢٩]، والمعنى انكم لا تشاؤون الا بمشيئة الله، أي الا إذا شاء الله، ولو قيل (وما تشاؤون إلا ما يشاء الله) لكان المعنى أنكم لا تشاؤون إلا الشيء الذي يريده الله ويشاؤه. وهذا غير مراد ولا يصح.

٥- الاصل في مصدر (ما) أن يكون مخصوصاً، وفي مصدر (أن) أن يكون لارادة مجرد الحدث، وهذا فرق رئيس بين استعماليهما، ولذا لا يحسن وضع احداهما مكان الاخرى أحيانا، فمثلا قوله تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ الاخرى أحيانا، فمثلا قوله تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ الاخرى أَينَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا فِي النساء: ٦٥] يصح فيه تأويل (مما قضيت) بمصدر فتقول: (ثم لايجدوا في أنفسهم حرجاً من قضائك)، ولكن مع ذلك لا يحسن وضع (أن) مكان (ما) فلا تقول: (ثم لايجدوا في أنفسهم حرجاً من أن قضيت) لأن المعنى سيكون عند ذلك: عليهم الأ يجدوا في أنفسهم حرجاً من كونك تقضي، أو من مبدأ أنك تقضي، وليس هذا المقصود، وليس في أنفسهم من كونك تقضي، أو من مبدأ أنك تقضي، وليس هذا المقصود، وليس في أنفسهم

حرج من ذلك، بل المقصود أنّ عليهم أنْ يرضوا بما يقضي، ولو كان لا يوافق هواهم ورغبتهم، ليس في أنفسهم حرج من ذلك، لا من مجرد أنه يقضي، فيكون مصدر (ما) مخصوصا، وقد يراد بـ (ما قضيت) المقضيّ به أي أسم موصول.

ونحوه قوله سبحانه ﴿ سُبَحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [الأنعام: ١٠٠] فأنّه يصح تأويل (عما يصفون) بـ (عن وصفهم)، غير أنّا لو أبدلنا (أن) بـ (ما) لوجدنا أنّ المعنى يختلف، فلو قلت: (سبحانه وتعالى عن أن يصفوا) لكان المعنى تنزيه الله عن مجرد الوصف، وليس هذا المقصود، إذ لا شكّ أنّ الله له الصفات العيا، وإنما المقصود تنزيهه عن الوصف الباطل والصفات التي لا تليق به سبحانه، ويحتمل أن تكون (ما) اسمأ موصولاً، أي عمّا يصفونه به من الصفات الباطلة.

ونحوه قوله: ﴿ أَفَنَهُ لِكُنَا عَمَا فَعَلَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٣]، وهذا يحتمل أن المعنى: أفتهلكنا بفعل المبطلين، ومع ذلك لا يصح ابدال (أن) بـ (ما) فلا تقول: أفتهلكنا بأنْ فعل المبطلون، فأن الاول فعل مخصوص، وهو الذي يؤدي الى الاهلاك. أما الثانية فيكون المعنى أتهلكنا لان المبطلين فعلوا، ولا ندري ما فعلوا، فالفعل اولال مخصوص معلوم بخلاف مصدر (أن)، ويحتمل أن تكون (ما) اسماً موصولاً أيضاً.

ومثله قوله تعالى: ﴿ ضَاقَتَ عَلَيْهِمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتَ ﴾ [التوبة:١١٨]، والمعنى برحبتها. ولو قلت: (بأن رحبت) لكان المعنى أنها ضاقت عليهم بكونها رحبة، وهو معنى متناقض غير مراد.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ لَا نُؤَاخِذُنِي بِمَا نَسِيتُ ﴾ [الكهف: ٧٣]، والمقصود به نسيان مخصوص وهو العهد الذي بينهما، ولو قال (بأن نسيت) لاحتمل المعنى انّه آخذه بمبدأ النسيان أي آخذه لكونه نسي، أي لمجرد حصول النسيان عنده.

مه و نحوة قوله بعالى: ﴿ لِتُجْرَى كُلُّهُ نَفْسٍ بِمَا لَسَعَى ﴾ [طه: ١٥] ، أي بسعيها ، ولو ابدلت (أن) بها فقلنت (لتجزي كُلُّهُ نَفْسٍ بأن تسعى ) تغير المعنى ، وأصبح أنها تجزي لأنها تسعى ، فالأولى سعي مخصوص تجزي به أن كان الخيراً فخير ، أو شراً فشر. والثانية أنه مطلق السعي فهي تجزى لانها تسعى وليس فيها المعنى الاول.

و و المحمولة المسلمة الله الله الله الله الله المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة المسلمة والمحقود المسلمة المسلم

7- إنّ (أنّ) تستعمل للتعليل كما ذكرنا بخلاف (ما) وهي تقوم مقام حرف التعليل مع الافعال المعالى المعالى

يعمال [١/٨: قايتال] ﴿ شَيْنَ لَنْ يَهُا أَنْ يَعْلَمُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّ ٧- ثم أنهما يختلفان من حيث التعليل، وذلك أن تقول مثلا (عاقبتك بما ذهبت الى مربعة الله على المربعة المربعة القرية) احتمل هذا القرية) أي عاقبتك بسبب ذهابك، ولو قلت: (عاقبتك بأن ذهبت إلى القرية) احتمل هذا المعنى واحتمل أنه عاقبه بالذهاب، أي جعل ذهابه هو العقوبة.

المصلحف أن تقول (إله البيزال الله إبد كثير عن المصلحين) و (جزاك الله ابأن كنت من المصلحف من افالأولى معناها أنوجزاك إسبيان كونك امن المصلحين والثانية تجتمل السبية، وتحتمل أنّه جزاه بأن جعلي من المصلحين، فالجزاء هو جعله عن المصلحين المسلم الم

٨- التشبيه بـ (ما) يختلف عن التشبيه بـ (أن) وذلك تحق قولك الأصرب كأن ضرب خالد) أي أن خالدا ضرب فاضرب أنت كضربه، ولو قلت (اضرب كأن ضرب خالد) لكان المعنى الضرب كأن خالدا ضرب، ولا يدل على أن خالداً ضرب، فوريد أن يضرب مثله، وانما المعنى إضرب كأن الضارب خالد، ونحوه قوله تعالى المناقم كأن الضارب خالد، ونحوه قوله تعالى المناقم كأن أمرت كما أمرت المعنى: استقم كأنك أمرت ولم يقد أنه مأمور حقيقة، إلى غير ذلك من أوجه الخلاف.

ويفيد التعليل، نحو جئت كي استفيد، جاء في (لسان العرب): كي حرف من حروف المعاني ينصب الأفعال بمنزلة (أن) ومعناه العلّة لوقوع الشيء، كقولك: جئت كي تكرمني...

الجوهري: وأما (كي) فجواب للمؤلك: لم أفعلت كذا؟ فتقول: كي يكون كذا. وهي علم المعافزة كالملام المعافزة في المعافزة في المعافزة في المعافزة كالملام المعافزة كالمعافزة في المعافزة في المعاف

مُلْمُ وَعُنِكُ بُغُضُهُمُ أَنَّهَا لَكُ تَفْيِدَ التَّعَلَيْلُ مُ وَانْمُ اللَّهِ مِنْ اللَّامِ اللَّهُمُ اللَّامُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

مان المحدث المراقب المراقب المراقب المحدث المحدث المحدث المحدث المحدث المحدث المحدث المحدث المحدد المحدد المدد المدد المراقب المحدد المدد المحدد المدد المحدد المدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد المحدد ا

moule Kadys and Hadis day sould Kir tok of the fit is let and all

جواب التمني؟. (۱) «الكني (۲) (۲) «ما المعاليم المعاليم (۲) «ما المعاليم (۲) «ما المعاليم (۲) «ما المعاليم (۱) الم

<sup>(1)</sup> the sing through (1/41).

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (۲۰/ ۱۰۱).

<sup>(7)</sup> My 182 (7) Vot).

<sup>(</sup>٢) انظر «المغنى» (١/ ١٨٢).

قلت: قد عدل به إلى طريق آخر(١).

ولذا اذا لم يقصد معنى التمني بعد (ودّ) فلا يؤني بها، قال تعالى: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِن نَجِيلِ وَأَعْنَابِ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَلُولَهُ فِيهَا مِن كُلِ ٱلثَّمَرَتِ وَأَصَابَهُ أَن تَكُونَ لَهُ جُنَّةٌ مِن نَجِيلِ وَأَعْنَابِ تَجْرِى مِن تَعْتِهَا ٱلْأَنْهَلُولَةُ فِيها مِن كُلِ ٱلثَّمَرَتِ وَأَصَابَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ ذُرِيَّةٌ ضُعَفَاتُهُ فَأَصَابَهَا إِعْصَارُ فِيهِ نَالٌ فَأَحْرَقَتُ ﴾ [البقرة: ٢٦٦]، وقال: ﴿ وَوَدُّواْ لَوَ ﴿ وَوَدُّواْ لَوَ هُوَدُّواْ لَوَ هُورَدُونَ ﴾ [الممتحنة: ٢]، وقوله: ﴿ يَوْمَ بِذِيوَدُ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ وَعَصَوا ٱلرَّسُولَ لَوْ تُسَوّى بِهِمُ الْرَصْ وَلَا يَكُونُ ٱللَّهِ عَدِيثًا﴾ [النساء: ٢٤].

#### اسم المصدر

ذهب النحاة الى أن اسم المصدر هو ما ساوى المصدر في الدلالة على الحدث وخالفه بخلوه من بعض حروف فعله لفظاً وتقديراً دون تعويض (٢)، وذلك كالعطاء والثواب والسلام والكلام والعشرة.

وحق المصدر أنْ يتضمن حروف فعله بمساواة، نحو تعلّم تعلماً، أو بزيادة نحو أعلم إعلاماً إلى الله عن حروف فعله دون عوض أو تقدير كان اسم مصدر، فاعطاء مصدر لأعطى، واما العطاء فاسم مصدر لأنه خلا من الهمزة التي في أوله دون عوض. والتكلم مصدر تكلم، اما الكلام فهو أسم مصدر لتكلم لأنه خلا من التاء دون عوض. وقد تقول أنّ الألف قبل الآخر عوض عن التاء، غير أنّ النحاة لا يعدون المدة التي قبل الآخر عوض يكون في الأول، أو في الآخر، بدليل ثبوتها في المصدر دون

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۳/ ۲۵۷) وانظر «جواهر الأدب» (۱۵٦).

<sup>(</sup>۲) انظر «شرح الأشموني» (۲/۲۸۷).

<sup>(</sup>٣) \*شرح الاشموني» (٢/ ٢٨٧).

تعويض كالانطلاق والاكرام والاستخراج<sup>(١)</sup>.

والمصدر المعوض نحو (عدة) و(زنة) فان فعليهما (وعد) و(وزن)، فحذفت الواو وعوض عنها التاء في الآخر، ونحو تعليم وتسليم فإنّ فعليهما، علّم وسلّم، فانّ التاء عوض، عن أحدى اللامين (٢).

وعندي أنّ أسم المصدر أيضاً ما خرج عن قياس المصدر فيما كان فيه المصدر قياساً نحو عشرة وقبلة فانّ (عشرة) أسم للمعاشرة، وفعله (عاشر)، وقد حذف الالف منه، وعلى مقتضى قول النحاة ينبغي أنْ يكون مصدراً وذلك لأنه عوض عن الألف المحذوفة بالتاء في آخره، ومثله الهجرة من هاجر وقبلة من قبّل مع أنهم يقولون أنها أسماء مصادر (٣) وليست مصادر.

وأسم المصدر يدل على الحدث عندهم كالمصدر، فالعطاء معناه الأعطاء، والقبلة معناها التقبيل، والعذاب معناه التعذيب، ولذا عمل عمل المصدر. قال الشاعر:

بعشرتك الكرام تُعَدّ منهم فلا ترين لغيرهم الوفا أي بمعاشرتك، وقال الآخر:

قالوا كلامك هنداً وهي مصغية يشفيك قلت صحيح ذاك لو كانا أى تكليمك.

وفي **موطأ مالك** عن عائشة رضي الله عنها (من قبلة الرجل زوجته الوضوء) أي تقبيل (1).

<sup>(</sup>۱) «الصبان» (۲/۲۸۷).

<sup>(</sup>٢) انظر «الصبان» (٢/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح الاشموني» (٢/ ٢٨٨) في العشرة والقبلة .

<sup>(</sup>٤) انظر «شرح الاشموني» (٢/ ٢٨٧-٢٨٨).

وقيل أيضاً أنّ المصدر يدل على الحدث، وإسهم المصدر يدك على الشيء والنابع، ونحو ذلك العطاء والاعطاء، فالاعطاء هو الحدث، والعطاء اسم لما يعطى، والعُسْل عاماً تعليمه المن الما المعلى الما يغتسل به (المنة) عما المعمل المعمل المعمل المعمل المعمل المعمل المعبل، والقبلة فعل المعبل، والقبلة الماء يغتسل به والتقبيل هو فعل المعبل، والقبلة الماء المعالى ال

garacian like وهو عند البصريين لا يعمل، لأنّ أصل وضعه لغير المصّدر، بلّ للاسّم، وأعماله رائي الكوقييل (١٤) ، وقد أخذ به النظاة المناخرون على المنوا بدعما إسا فا يعلق

سَفَاكِمُا عَلَى اللَّهِ اللَّ والذي يترجح عندي أنَّ الأصل في أسم المصدر أن لايدل على الحدث بل وضع لَّلَّذُكُولَةٌ عَلَى الْأَسْمُ، فَالْقُرْضُ مَا سَلَفَتْ، وأَمَا الأَقْرَاضُ فَمْصَدْرُ أَقْرَضَ وَهُو الْحَدْثُ. السحاب.

وأسم المعمل بنا على الحدث عنده كالمعمل فالعطاء معناه الأعطاء والقبلة المحمد والقبلة على والقبلة والحدث أو الكلم الكلم والكرزق وهو الحدث أو الكلم والكرزة الكلم والعداب والما عن مما المحمد في الما عن الما عن

والحَمْل بالفتح مصدر حَمَل، والحِمْل بالكسر ماحمل.

when the little of the time book and have theme there have in وَالوُ قُودُ بِالضُّم المصَّدر، والوَّقود بالفتح الحطب.

be made the rell Wie

والتكليم المصدر، والكلام أسم لما يخرج من الفم من اللفظ، وكان مفيداً تاماً. لناك مِنْ نَالُهُ صِيعِتِ شَلَمَةً شَلْمِينِينِ مَنْ اللهِ عَلَيْمُ مِنْ اللهِ عَلَيْمُ المِمَالِيَّةِ المِمالي

وهو لا يكونَ فقط بالحذف دون تعويض، بل يكون بتغيير الحركات أيضاً، كالدِّهْن والدُّهن والكَحْل والكُحْل، فالدَّهن مصدر دَهَن، والدُّهن الاسم، والكَحْل مُصدر كحل ﴿وَالْكُنْعُلُ النَّتُمَ لَمُا يَكْتُحُلُ بُّهُمُّ والحُّمُلُ وَالحِمُّلُ وَالْخَمْلُ وَالْغَمْلُ وَالْغَمْلُ وَالْغَمْلُ وَالْخَمْلُ وَالْغَمْلُ وَالْغُمْلُ وَالْغُمْلُ وَالْغَمْلُ وَالْغُمُولُ وَالْغَمْلُ وَالْغُمُولُ وَالْغَمْلُ وَالْغَمْلُ وَالْغُمُولُ وَالْغُمُولُ وَالْغُمُولُ وَالْغُمُولُ وَالْغُمُولُ وَالْغُمُولُ وَالْغُمُولُ وَالْغُمُولُ وَالْغُمُولُ وَالْعُمْلُ وَالْعُمُولُ وَالْعُلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعُمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْعُمُولُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ لِلللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهِ وَالْمُؤْلِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللّذِي وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلُ

وممًا يدل على أن أسماء المصادر ليست للحدث في الأصل أننا نقول: السلام عليكم ولا نقول: التسليم عليكم، لأن السلام أسم وهو الأمان. أمَّا التُشَلِّيمُ فَهُو الْحَدْثُ، Tilly ellandise (7/ VAY).

انظر حاشية «يس على التصريح» (٢/ ١٤٤٤) "الأبشيطوني" (٢٨٨/٢) " يَ مِمْ الْأَرْ سِمَّا اللَّهُ اللَّهُ ال (1)

انظر «التصريح» (٢/ ٦٤)، «شرح الأشموني» (٢/ ١٨٨٠) «(٢/ ٢٨٧٠) « النظر «التصريح» (٢/ ٢٨ الأشموني) **(Y)** 

ومثله الكلام والتكليم. قال اتعلى نذ ( و إن أَكُونَ الْكُنْوَ الْمُعْدَرِيْنِ السَّتَجَارَكَ فَأَجِرَهُ حَتَّى يَسَمَعَ كَلَمَ اللهِ أَوْ تَكِلَم كَلَمَ اللهِ ثُمَّ أَيْلِغُهُ مَأْمَنَهُ ﴾ [التوبة: ٦] ولا يصح أن نقول (حتى يسمع تكليم الله أو تكلم الله) فان كلام الله القرآن أما التكليم فهو الحدث، ولو كانا بمعنى واحد إن يستعمل أحدهما مكان الآخر.

هذا هو الأصل في أسم المصدر، وقد يستعمل أحياناً للدلالة على الحدث، كما ان المصدر يستعمل للدلالة على الأسم، أحياناً وأصله الدلالة على الحدث.

فكما يراد بالخَلْق أحياناً المخلوق، وبالقول المقول، وباللفظ الملفوظ، وبالنبت النبات وهي مصادر قد يراد على قلة بالدُّهن الدُّهن، وبالكُحْل الكُحُل، وبالقبلة التقبل، وبالعُداب التعذيب.

جاء في (الأصول): وحكى قوم أنّ العرب قد وضعت الأسماء في مواضع المصدر، وأن العرب قد وضعت الأسماء في مواضع المصدر، فقالوا: عجبت من طعامك طعاماً، يريدون من أطعامك، وعجبت من دهنك لجيتك، يريدون من دهنك. قال الشاعر:

احدها ان تحمله على اللفظ فتخفض وهو الوحد المحمل معراصه أن مسلك المستحت مكاسسا الله المسلك المستحت مكاسسا المستحق المس

وإنَّما كان الوجه الجر لتشاكل اللَّفظين، وإنَّاقَ المعنيين. (''كثالتك معبد عارأ

فالراجع أنّ أسماء للمضادر في الأصل الاتدار علما الأجداث بمن المسادر المعالم المعالم المعالم المعالم المعالم الأسماء وقد تستعمل أحياناً للدلالة على الحدث، كما تستعمل المصادرا العياناً تغيياً الدلالة على الذوات.

أنظر «الرضي على الكانية» (٢/٩/٢)، «شرح الاعمرنية (٣/٢٠٠٠).

<sup>(</sup>۱) «الأصول» (١/ ١٦٥). «الأصول» (١/ ١٦٥). «الأصول» (١/ ١٦٥).

### الأتباع على محل المضاف إليه

ذهب قسم من النحاة الى أنه يجوز الأتباع على محل ما أضيف إليه المصدر، أو على لفظه، فمثلا يصح أنْ تقول: (عجبت من أكرام خالدٍ ومحمد) أو (محمداً) وساءني أهانة خالد الكريم) أو (الكريم).

وذهب سيبويه ومن تابعه من البصريين إلى أنّه لا يجوز الاتباع على المحل، بل على التقدير (١).

جاء في (كتاب سيبويه): "وتقول عجبت من ضرب زيد وعمرو، إذا أشركت بينهما كما فعلت ذلك في الفاعل، ومن قال (هذا ضارب زيدٍ وعمراً) قال (عجبت له من ضرب زيدٍ وعمراً) كأنه أضمر: ويضرب عمرا أو: وضَرَب عمراً»(٢).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «إذا عطفت على ماخفض بالمصدر جاز لك في المعطوف وجهان:

أحدهما أن تحمله على اللفظ فتخفضه وهو الوجه.

والآخر أنْ تحمله على المعنى، فإنْ كان المخفوض مفعولاً في المعنى نصبت المعطوف، وإنْ كان فاعلاً رفعته فتقول: (عجبت من ضرب زيد وعمرو) وإنْ شئت (وعمرا) فهو بمنزلة قولك: هذا ضارب زيد وعمرو وعمراً.

وإتما كان الوجه الجر لتشاكل اللفظين، واتفاق المعنيين.

وإذا نصبت قدر المصدر بالفعل، كأنّك قلت عجبت من أنْ ضرب، أو من أنْ يضرب ليحقق لفظ الفاعل والمفعول.

<sup>(</sup>١) انظر «الرضى على الكافية» (٢/ ٢١٩)، «شرح الأشموني» (٢/ ٢٩١).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/۹۸).

والنعت في ذلك كالعطف، في جواز الحمل على اللفظ والمعنى تقول فيه: «عجبت من ضرب زيد الظريف» بالخفض على اللفظ، والظريف بالرفع على المعنى (١).

وخلاصة الأمر أنّه يجوز العطف على غير اللفظ على كلا الرأيين، إلاّ أنه على مذهب سيبويه يكون بتقدير محذوف، وعلى غير مذهبه يكون العطف على المحل، فعلى مذهب سيبويه وغيره يصحّ أنْ تقول (ساءني ضرب محمد وعمراً)، غير أن التوجيه يختلف.

والغرض من الأتباع على المحل إيضاح الفاعل من المفعول، فتقول (عجبت من أكرام خالد اللئيم أو اللئيم) فرفع اللئيم يدل على أن خالداً فاعل في الأصل، ونصبه يدل على أنه مفعول به.

وتقول: (أعجبني أكرام خالد أخوك، أو أخاك) على البدل للغرض نفسه، وكذلك (عجبت من ضرب زيدٍ، وخالداً، أو خالدٌ).

ومقتضى ما ذهب إليه سيبويه أنّ الدلالة تختلف من وجه آخر، وذلك أنه يقدّر فعلاً محذوفاً والفعل يدلّ على الحدوث بخلاف الإسم الذي يدل على الثبوت، فإنّ قولك (عجبت من ضرب زيدٍ وعمرو) يدل على أنّ الضرب لهما واحد، من حيث الدلالة على الثبوت.

وأما قولك (عجبت من ضرب زيد وعمراً) فإن قدّرته (وأنْ يضرب عمراً) كان الضرب لعمرو في الاستقبال، وأن قدّرته (وأنْ ضرب عمراً) كان الضرب له في الماضي بخلاف (عجبت من ضرب زيد) فانه ليس نصاً على زمن بعينه، بل هو يحتمل ذلك كما يحتمل الاستمرار والثبوت.

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن يعيش» (٦/ ٦٥-٦٦).

والنعت في ذلك كالعظف، في جواز الحمل على اللفظ والمعنى تفول فيه: «عجبت من ضرب زبد الظريف» بالخفض على المعنى (١).

مُ الشَّمُ الفَاغُلُ الكَالْفِيعِلُ (١١) الأَرْمِ لُومَتُعَدُّما فِإِذَا كِلَانَ اللَّهُ وَالْمُ الْخُونَ الْأَمِسافِرُ سيبويه يحرن بتق (إلا الخام مع المناس مع المناس المناس المناس معمور المناس المناس المناسب المنا سبيويه وغيره يصح الله تقول (ساءني غيرب معني طيوطه المفاقعة العلاقة الخطاطة الخطاطة الخطاطة المنافقين ن - الأول: الأعتماد على نفي أو أستفهام، أو أنه يقع صفة ولما وجالاً، أو مسنداً و أو يقع أكوام خال اللنيم أو اللنيم) فوقع اللئيم يدل على أن خالداً فاعل في الاصطلم وفحيه اليعلى الثاني: أنْ يدل على الحال، أو الأستقبال، نحو (هو ضاربٌ سعداً الآنَ الوَّعْظَالُ عِلْمَا عَنْ لَوْلًا يَسْتَرَطُونِ لَعِمْلُ اللَّهُ عَلَى إِلَّا الْإِعْتَمَادِ عِلَى فَلاَ يُشْتَرُ طُولَا كُونُه عِلك إلى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْأَعْتَمَادُ عَلَى فَلا يُشْتَرُ طُولَا وَفَعَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ (عنجبت من فسرب زيد، وخطلناً، أو خطللًا). . (إسمأ للجها "مخاصة) : لوقة نأ حصيفا مُنْ هَذَا شَيَانَ المحرد آمن (أل) فإن يُكان معلل به (ال) عمل في جميع الأحوال متقول: فعالا محدوقًا والنعل يعل على المحدوث بخلاف الإسم الدي يسم غلخ أميرها بهم أن شيعيتين من هذا أنّ أسم الفاعل لا يتعدى الى مفعول ، إلاّ إذا كان دالأعلى بحال؛ أو أستقبال، فإنْ لم يكن كذلك لا ينصب مفعولاً. تقول: (أنا مكرمٌ أخاك) والبيقصوديه الآن أو في الأستقبال، ولا تقول ذلك إذا كان الأكرام ماضياً بل يجب أن تقوله بالجر، أي (أنا مَكْرَمُ أَحْيِكُ) ﴿ قَالَ تَعَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ ا فَيُهُ لِمِن أُوحِيْ فَقَامُ وَلَهُمْ سَلَجِدِينَ ﴾ [اللخبر : ٢٧٦ وقال الله وَإَدَ قَالَ رَبُّكَ لِلشَّكَتِ كُلَّةٍ إِنَّ جَاعِلُ فِي المَلاَّوْضِ عَلَيْفَكَا قَالُواللَّهُ يَعَمَّلُ فِيهَا مَن يُفْتِدُ فِيهَا وَلِيَسْفِكُ الدِّمَاءَ ﴾ [البغرة ب ١٣] وقال شهو وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا﴾ [الكهف: ٨] أي يوم القيامة، وقال: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَيْمًا لَلضَّا آلُونَ ٱلْمُكَذِّبُونَ لَاكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِن نَقُومٍ فَالِتُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ ﴾ [الواقعة: ٥١-٥٦] وهذه كلها للاستقبال.

<sup>(</sup>١) بل هو فعل عند الكوفيين.

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٢١-٢٢٢)، «التصريح» (٢/ ٦٥-٦٦).

<sup>(</sup>۳) انظر «المفصل» (۲/ ۱۲۱). (۳) انظر «المفصل» (۲/ ۱۲۱).

. . وقال: ﴿ قُلِ اللَّهَ أَعَبُدُ مُخْلِصًا المُردِينِ ﴾ [الزمر: ١٤] وهو للجال المال أن بعثا عجهال

جاء في (الكتاب): «هذا باب من أسم الفاعل الذي جرى مجرى الفعل المضارع في المفعول في المغنى، فإذا أردت فيه من المعنى عا أردت في (يفعل) كانا منونا فكرة) وذلك قولك: (هذا ضارب زيداً غدا) فمعناه وعمله (هذا يضرب زيداً) أو وإذا حالت عن فعل في حين وقوعه غير منقطع كان كذلك، وذلك قولك: (هذا خارب عبد الله اللماعة) فعل في حين وقوعه غير منقطع كان كذلك، وذلك قولك: (هذا خارب عبد الله اللماعة) فمعناه وعمله (هذا يضرب زيداً الساعة) و(كان زيداً ضارباً أباك) فإنما يحدث أيضاعن فمعناه وعمله في حين وقوعه، و(كان موافقاً زيداً) فمعناه وعمله، كقولك (كان يضرب أباك ويوافق زيداً) فهذا كله أجري مجرى الفعل المضارع في العمل والمعنى منوناً (١٠).

وجاء في (معاني القرآن) في قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَا إِهَ الْمُوتِ ﴾ [الأنبياء ٢٥] «ولو نونت في (ذائقة) ونصبت (الموت) كان صواباً وأكثر ما تختار العرب التنوين والنصب في المستقبل. فإذا كان معناه ماضياً لم يكادوا يقولون إلا بالإضافة فأما المستقبل فقولك (أنا صائم يوم الخميس) إذا كان خميساً مستقبلاً ، فإن أخبرت عن صوم يوم خميس ماض قلت: (أنا صائم يوم الخميس) فهذا وجه العمل والمنافق المنافق المناف

وجاء في (كتاب الجمل) للزجاجين السم الفاعل إذا كان بمعلى المضي كان أمضافا الى ما بعده وجرى مجرى سائر الأسماء في الإضافة كقولك: (هذا ضارب رَيُلِو أَمْسَ ) ولا شاتم أخيك أمس) وكذلك ما اشبهه، ولو قلت: (هذا ضارب زيداً أمس) بالتنوين والمنصب لم يجز عند أحد من البصريين والكوفين إلا الكسائينان له يجز عند أحد من البصريين والكوفين إلا الكسائينان له . (هالمده من البصريين والكوفين إلا الكسائينان له . (هالمده من البصريين والكوفين إلا الكسائينان له . (هالمده من البصريين والكوفين الا الكسائينان له . . (هالمده من البصريين والكوفين الا الكسائينان له . . (هالمده من البعد من البع

رم) تأويل مشكل القرآن لاير قتية ١١ ولفظ في (الإشباه والفلار للسيوض ٢/ ١٧٥ المناصرة عن (١) الكسائي والفاضي أي بوسف. (١) «هي بيس بالتل» (١)

<sup>(</sup>٢) "معاني القرآن للفراء" (٢٠٢/٢). (١) "موسيم سالتة" (١)

والوجه الآخر أنْ تحذف التنوين، وتخفض وأنت تريد الحال والأستقبال، فتقول: (هذا ضارب زيدِ غداً)(١).

وجاء في (المفصل): «ويشترط في أعمال أسم الفاعل أنْ يكون في معنى الحال، أو الإستقبال، فلا يقال: (زيد ضارب عمراً أمس) ولا (وحشي قاتل حمزة يوم أحد) بل يستعمل ذلك على الإضافة»(٢).

وُذكر «لو أن قائلاً قال (هذا قاتلٌ أخي) بالتنوين، وقال آخر: (هذا قاتلُ أخي) بالإضافة لدل التنوين على أنه لم يقتله، ودلّ حذف التنوين على أنه قتله»(٣).

## إضافة أسم الفاعل:

ذكرنا آنفاً أنّ أسم الفاعل لا يتعدى إلا إذا كان دالاً على الحال أو الإستقبال، فإنْ لم يدل على الحال أو الإستقبال بأنْ كان ماضياً أضيف، تقول: (هذا ضاربُ محمدٍ) إذا ضربه و(ضاربٌ محمداً) إذا كان يضربه أو ينوي ضربه.

جاء في (كتاب سيبويه): «فإذا أخبر أنّ الفعل قد وقع وانقطع، فهو بغير تنوين البتة...وذلك قولك (هذا ضارب عبدالله وأخيه) وجه الكلام وحدّه الجر. لأنه ليس موضعاً للتنوين، وكذلك قولك: (هذا ضارب زيد فيها وأخيه) وهذا قاتل عمرو أمس وعبدالله»(١٤).

وجاء في (المقتضب): «تقول (هذا ضارب زيدٍ أمس) و(هما ضاربا زيد) و(هم ضاربو عبدالله). . . كل ذلك إذا أردت به معنى الماضي لم يجز إلاّ هذا، لأنه أسم بمنزلة قولك (غلام زيد) و(أخو عبدالله). . . .

<sup>(</sup>۱) «الجمل» (۹۵-۹۹)، وانظر «المقتضب» (۲۰/۶).

<sup>(</sup>٢) «المفصل» (٢/ ١٢١).

 <sup>(</sup>٣) تأويل مشكل القرآن لابن قتيبة ١١ وانظر في (الإشباه والنظائر للسيوطي ٣/ ٢٢٤) المناظرة بين الكسائي والقاضى أبى يوسف.

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (١/ ٨٧).

فان جعلت أسم الفاعل في معنى ما أنت فيه ولم ينقطع أو ما تفعله بعد ولم يقع جرى مجرى الفعل المضارع في عمله وتقديره...وذلك: (زيد آكل طعامك الساعة) إذا كان في حال أكل و(زيد آكلٌ طعامك غدا) كما تقول: (زيد يأكل الساعة) إذا كان في حال أكل وزيد يأكل غداً»(١).

ولا يفهم من هذا أنّ الإضافة لا تصح إلاّ إذا كان أسم الفاعل دالاً على المضي، بل الاضافة جائزة سواء كان أسم الفاعل دالاً على المضي أم غيره، تقول (هو ضارب محمدٍ أمس) و(هو ضارب محمدٍ غدا)، إلاّ أنّ النصب لا يصح إلاّ إذا دلّ على الحال أو الإستقبال(٢).

وقد مرّ بنا في باب الإضافة غير المحضة أنّ ما كان من أسم الفاعل دالاً على الحال أو الإستقبال فاضافته غير محضة بخلاف ما إذا كان دالاً على المضي.

فالفرق بين الإضافة والنصب، أنّ النصب دلالته قطعية إذ هو لا يدل إلاّ على الحال أو الإستقبال، أما الإضافة فدلالتها أحتمالية فهي تحتمل:

١- المضي كقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [فاطر: ١]، وكقولك:
 (أنا ضارب خالدٍ أمس).

٢- الحال والأستقبال كقوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبَّ فِيدًا ﴾
 [آل عمران: ٩] وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْكَنفِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَيعًا ﴾ [النساء: ١٤٠] وقوله: ﴿ كُلُ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ [العنكبوت: ٥٧] وقوله: ﴿ إِنَّهُم مُلنَقُواْ رَبِّهِمْ ﴾
 [هود: ٢٩]، وهذا كله إستقبال.

وقوله: ﴿ وَهَلَا كِتَنْبُ أَنَزَلْنَكُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَّيْهِ ﴾ [الأنعام: ٩٢] وهذا حال.

<sup>(</sup>١) «المقتضب» (١٤٨/٤).

<sup>(</sup>۲) انظر «کتاب سیبویه» (۱/۸۳)، «الجمل» (۹۰-۹۹)، «شرح ابن یعیش» (۱۱۹/۲)، «شرح ابن عقیل» (۲/۲۲).

تَكُيْتِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الل

ع- ثم أن الإضافة قد تفيد تغليب جانب الذات على الحدث في أسم الفاعل، بخلاف التصلب في أسم الفاعل، بخلاف التصلب في أسم الفاعل، بخلاف التصلب في أسم الفاعل المتلافة على الإنسام، وذلك كالتحارش والتكافئ التحدث أحميانا من وذلك كالتحارش والتكافئ الدلالة على الإنسام، وذلك كالتحارش والتكافئ التحدث والتكافئ التحدث والتكافئ التحدد والتكافئ التحدد والتكافئ التحدد والتكافئ التحدد والتكافئ التحدد والتحدد التحدد والتحدد التحدد والتحديد التحديد والتحديد التحديد والتحديد التحدد والتحديد التحديد والتحديد والتحد والتحديد والتح

فإذا جعله اسماً لم يكن فيه إلا الرقع على مكل حال؛ تقول بالمؤرك أبر جل ملازمه المرحل على المرادة المؤرك المرادة المرحل المرادة وحلى المؤرك المؤرك المرادة وحلى المؤرك المؤرك المرادة وحلى المؤرك المؤرك المردة المرد

ا فبالإضافة اقد فيل ديالا بهم ، وأما النظيب فالله لا المحدث فقط و و و و و الله لأن الإضافة من نفض المرابعة الإسماء و تقول لا هذا سائق السيارة و المحافة و تريد به شخصه ، و تقول (هذا حارس المارسة) أي يحرسها الموسوق بالإضافة و تريد به شخصه ، و تقول ( الإسسوق جائق السيارة ) و تعنى به شخصه ، و تقول ( الإسسوق جائق السيارة ) و ( لا يحرس احرس المدرسة ) و تقصد به شخصيهما و لو كان المقصود به الحدث لتناقض القول إذ كيف لا حارس المدرسة ) و تقصد به شخصيهما و لو كان المقصود به الحدث لتناقض القول إذ كيف لا

يسوق وهو يسوق، ولا يحرس وهو يحرس؟ ولكن المقصولاً بَهُ ۗ الشُّغْطُلُ كُلما ۗ ذَكَرْمُ السُّ عُطُلُ كُلما ﴿ ٢٠)

<sup>(</sup>٢) انظر اكتاب سيبويه» (١/ ١٣)، «الجمل» (٩٥-٩٥)، خشرح ابن مجيئة (٢/ ١٩)، «لشرح ابن عقيل» (٢/ ٢٢١). (١)

معاني النحو

عن العطف على المضاف إليه: (ب عاد) العالم الفاعل البال هذه مق المبعد عام الما الما المراه و المبعد عام المنطف على المضاف إليه الذي أضيف النه أسم الفاعل المراه وبالنصب المفاف الدي أضيف المنطف على المضاف الما الذي أضيف المنطف على المضاف الما ضارب محمد وخالداً المنطق المبعد الم

وأما العطف بالنصب فهو أما أن يكون المقضود به الزمن الماضي، فيكون على تقدير وأما العطف بالنصب فهو أما أن يكون المقضود به الزمن الماضي، فيكون على تقدير قعل مقدير قبل المنظوب غند سيبوية، ومن تابعه (٢) في فولك (هو ضارف محمل وخالدا) يقدرون (وضرب خالداً)، وأما أن لا يقصد به الماضي فيقدرون له فعالاً مضارعاً أو أسم فاعل منوناً، ففي قولك (هو ضارب محمد وخالداً غلا) يقدرون في قولك (هو ضارب محمد وخالداً غلا) يقدرون المنظوب

خالداً) أو (وضارب حديد وخالداً) يقيد أن الفير ما الما على خالداً) أو (وضارب خالداً)

والذي يترجع عندي في تفسيره أنه إذا عطفت بالنصب على المجرودا ولم تكن ثعة دلالة على أن المقصود به الماضي كان المضاف تعبيراً أحتمالياً والمنصوب تعبيراً قطعياً، فقولك (هو ضارب محمد وخالدا) يدل على أن (ضَرْب محمد) يحتمل المضي والحال والاستقبال والاستمرار و(ضَرْب خالد) يدل على الحال، أو الاستقبال قطعاً ولا يحتمل على الحال، أو الاستقبال قطعاً ولا يحتمل على منا المضاف والمنصوب.

أما إذا كانت هناك دلالة تدل على أن ضربهما جميعاً حصل في الماضي كقولك (هو ضارب محمد وخالداً أمس) فهو على تقدير فعل ماض كما قدر سيبويه، ومقتضي هذا التقدير أن (ضَرْب محمد) يفيد الدلالة على الثبوت و(ضَرْب خالد) يفيد الانقطاع ذلك لأن دلالة أسم الفاعل ليست كدلالة الفعل، فقولك (هو ضارب محمد) يحتمل ثبوت الضرب، وتكرر حصوله في الماضي، بخلاف الفعل الماضي، فإنه يدل على أنه حصل وانقطع، تقول (كان سعيد كذب) و(كان سعيد كاذباً) فالفعل الماضي (كذب) يدل على

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ۸۹)، «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۲۲٥).

<sup>(</sup>۲) انظر «كتاب سيبويه» (۱/۸۷)، «شرح الرضي» (۲/ ۲۲٥).

<sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (١١/ ٣٥)، «شرح ابن يعيش» (٦٩/٦) ٪ ٥) و (١٤) لم يبيدا: بيستنااه (١)

معاني النحو

أن سعيداً وقع منه كذب، وأما أسم الفاعل (كاذب) فهو يدل على ثبوت هذه الصفة فيه في الماضي. ونحوه قولك: (هو مجتهد وهو اجتهد) و(هو قائم بالامر وقام بالامر) و(هو شارب الخمر وهو شرب الخمر).

جاء في (التفسير الكبير): «أنّ أسم الفاعل يدل في كثير من المواضع على ثبوت المصدر في الفاعل ورسوخه فيه، والفعل الماضي لا يدل عليه كما يقال: فلان شرب الخمر وفلان شارب الخمر، وفلان نفذ أمره وفلان نافذ الأمر، فإنه لا يفهم من صيغة الفعل التكرار والرسوخ ومن أسم الفاعل يفهم ذلك»(١).

# فخلاصة الأمر أنّ قولك:

(هذا ضارب محمد وخالدٍ) يفيد أن الضرب لهما واحد من حيث الزمن والدلالة. وقولك: (هذا ضارب محمد وخالداً) إذا لم يتعين أنهما للمضي يفيد أنَّ ضَرَّب محمد أحتمالي الدلالة فهو يحتمل الماضي، والحال، والإستقبال، والإستمرار، و(ضرب خالد) يدل على وقوعه في الحال والإستقبال.

وإذا تعين أنّ ضربهما كان في الماضي جميعاً، فضرب محمد يفيد الدلالة على الثبوت، وقد يحتمل الدوام والتكرار، وضرب خالد يفيد وقوعه وإنقطاعه، وهذا الفرق متأتِّ من الفرق بين الفعل وأسم الفاعل.

<sup>«</sup>التفسير الكبير للرازي» ج(٢٥) ص(٢٩).

معاني النحو \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

### صيغ المبالغة

المشهور أن الذي يتعدي منها ثلاثة هي (فَعال) نحو (خَوَاض إليها الكتائب) و(فَعول) نحو (ضروب بنصل السيف سوق سمانها. و(مفعال) نحو (إنه لمنحارٌ بوائكَها)(١).

وعند سيبويه يعمل أيضاً (فعيل) و(فَعِل)<sup>(٢)</sup>.

ولا يشترط في أعمالها الدلالة على الحال، أو الإستقبال (٣)، وهي فيما عدا ذلك كأسم الفاعل.

## أسم المفعول

وما قيل في أسم الفاعل يقال في أسم المفعول من حيث الشروط<sup>(١)</sup> والدلالة، غير أنه للمفعول وذلك للفاعل.

قال ابن مالك:

وكمل ما قرر لأسم فاعل يعطى أسم مفعول بلا تفاضل

 <sup>(</sup>۱) «شرح الرضى على الكافية» (۲/ ۲۲٤).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ٥٦–٥٨).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضى» (٢/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٤) انظر «شرح ابن عقيل» (٢٨/٢)، «شرح الإشموني» (٢/ ٣٠١-٣٠٢).

### الصنفة المشبهة

(را به أنه كتعد لملت المطلقة بالمن بنها قد مع بسبيها أستَجما لات متعددة، ينحون ريدان الله بعد المسالة مزرت برجل حسن وجهه - باتباع الصفة والمؤخه ( المدن وجهة أو الوجه - بنصب الوجه فيهما .

وقد تقول: أيترتب على هذه الله المخالف أني الأوجه، أختلاف في المعنى، أم هي معنطايقة ؟ فالالمال المعنى المالية المناسطة المناسطة على المالية المناسطة المناسط

١- مررت برجل حسن وجهه- باتباع الصفة المشبهة لما قبلها ورفع الوجه، والصفة ههنا فيها جانب الحدث غالباً، وهي قريبة من الفعلية، ولذا ارتفع بها الفاعل كالفعل، ونحوه أن تقول في غير السببي: أكريم المحمدان؟ وما حسن الخالدان. كأنك قلت: مررت برجل حَسن وجهه وأكرم المحمدان؟ وما حُسن الخالدان.

ويدلك على ذلك أنها تستعمل في هذا الوجه إستعمال الإفعال فهي تطابق ما بعدها من حيث التذكير والتأنيث، وأنها تكون مفردة مع مرفوعها فتقول: (محمد حسنة أمه) و(الرجلان حسنٌ أبواهما) بخلاف الإضافة، (مَثْلاً الْإِدْ تَقُولُ (مُحمَدُ حَسَنُ الأَمْ)

و(الرجلان حسنا الأبوين) لأن الإضافة فيها جانب الأسمية هو الغالب. عبد الأبوين) لأن الإضافة فيها جانب الأسمية هو الغالب.

(١٤) القلر الشرح ابن عقيل ا (١/ ١٨)، الشرخ الإشموني (١/ ١٠٦-١٠٣).

تعالات مروت برجل حسن أبوه برفع الضفة المشبهة وفلابعدها فالوهذا بعلى التقليم والتقليم والتقليم والتقليم والتأخير ورفع الكلام (مروت برجل أبوه حسن) ورفحسن خير المقدم وأبوه مبتدل مؤخر، وقدمت الخبر للأهدم مل مدهد شده من المدهدة المعالم والمدهدة المدهدة ا

ولياست الصفة هنا على إرادق تغليب الحائث فا قالهم تستعمل إستعمال الإفعال، الإفعال، فهي تعليم الصفائل الإفعال، فهي تعليب الحائدة الفعل المستعمال المستعمال المستعمال المستعمال المستعملة الفعل المقلف المائدة المستعملة الفعل المقلف المائدة المستعملة الفعل المقلف المائدة المستعملة الفعل المقلف المائدة المستعملة المنعل المستعملة المناطقة المنعل المستعملة المنطقة ا

الإسماء، ثم ألا ترى أن الصفة هنا لا تعامل معاملة الفعل، بل هي تتبع ما قبلها أيّا كان الإضافة وإنّ كانت (الأم) الإسماء، ثم ألا ترى أن الصفة هنا لا تعامل معاملة الفعل، بل هي تتبع ما قبلها أيّا كان صاحبها الحقيقي، فتقول (مررت برجل حسن الأم) فتذكّر الصفة وإنّ كانت (الأم) مؤنثة، وتقول: (مرزت برجلين حسني الآباء) فتشي الصفة اتباعا لما قبلها قران كان الآباء) جمعاً بخلاف ما لو قلت (مرزت برجل حسنة أمه) و (مرزت برجلين حسن الراباء) حسنة أمه و المرزت برجلين حسن الراباء) عماً بخلاف ما لو قلت (مرزت برجل حسنة أمه) و (مرزت برجلين حسن الراباء) عماً بخلاف ما لو قلت (مرزت برجل حسنة أمه) و (مرزت برجلين حسن الراباء) عماً بخلاف ما لو قلت (مرزت برجل حسنة أمه) و (مرزت برجلين حسن الراباء) عماً بخلاف ما لو قلت (مرزت برجل حسنة أمه) و (مرزت برجلين حسن المابية المابية

العالم المورد المروت المورد ا

وَ هَذَا مَنَ نِاحَيْهُ ، وَمَنْ نَاحَيْهُ أَحْرَى أَنَّ فِي هَذَا الْتَعْلَيْرُ إِيضَاحًا بَعَدُ الْآبَهُمَ ، فَإِنَّكُ عُنَدُما وَلَهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الل

جاء في (شرح شذور الذهب): «زيد حسن وجهَه بنصب الوجه والاصل (زيد حسن وجهه) بنصب الوجه والاصل (زيد حسن وجهه) بالرفع ف (زيد) (مبتدأ) و(حسن) خبر، و(وجهه) فاعل بـ (حسن) لأن الصفة وجهه) بالرفع ف (زيد) (مبتدأ) ورحسن خبر، و(وجهه) «المنال المنال الم

لوجب رفع الوجه بالفاعلية فكذلك حق الصفة أن يجب معها الرفع، ولكنهم قصدوا المبالغة مع الصفة فحولوا الإسناد عن الوجه الى ضمير مستتر في الصفة راجع الى زيد ليقتضي ذلك أنّ الحسن قد عمّه بجملته فقيل (زيد حسنٌ) أي هو، ثم نصب وجهه (١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «أما حسن انتصاب المعمولين في القياس فلأنك قصدت المبالغة في وصف الوجه بالحسن، فنصب (وجها) على التمييز، ليحصل له الحسن إجمالاً وتفصيلاً، ويكون أيضاً أوقع في النفس للابهام أولاً ثم التغسير ثانياً (٢).

وليس كل التعبيرات فيها هذان الجانبان، بل ليس في بعضها إلا الإيضاح بعد الإبهام فلا يصح جعل الصفة فيها لجملة الموصوف، وذلك نحو قولك: (الفيل مدّببٌ نابه) إذ لا يصح أن يقال (الفيل مدبّب)<sup>(٣)</sup>، ونحوه (كلبك كثيفٌ شعرَه) و(أخوك قليل ماله) فلا يصح وصف الكلب بالكثافة والأخ بالقلّة على جهة العموم، وإنما فيه إيضاح بعد إبهام فإنك إبهمت جهة الوصف، ثم بيّنتها.

0- مررت برجل حسن وجهاً- وهذا التعبير كالذي قبله من حيث المبالغة والابهام غير تنكير الوجه، والمعنيّ بالوجه وجه الرجل، والمعرفة والنكرة هنا يتقاربان، في الدلالة، فإنك إذا قلت: (محمد حسنٌ الوجه) أو قلت: (محمد حسنٌ وجها) فإن الوجه يعود إلى محمد عرّفته، أو نكّرته، والفرق بينهما كالفرق بين قولك (الله خلقكم من ماء) و(الله خلقكم من الماء) فإن المعرّف بـ (ال) الجنسية فيه من العموم ما يقرّ به من النكرة، وإن كان لا يطابقه، وقد مرّ هذا في بابه.

وقد يكون الاختلاف بين معنى هذين التعبيرين، أو بين هذه التعبيرات من وجه آخر، وذلك نحو قولك (هو كريمٌ أبا) ف (أبا) يحتمل الحال والتمييز، فهو يحتمل أنّه كريم في حال أبوته، أي هو كريم إذا كان أباً ويحتمل أن أباه كريم، بخلاف قولك (هو كريم أبوه أو كريم الأب) بالإضافة فهو لا يحتمل إلاّ أن أباه كريم.

<sup>(</sup>۱) «شرح شذور الذهب» (۳۰۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى على الكافية» (۲/ ۳۲۱-۲۳۲).

 <sup>(</sup>٣) هذه صفة مشبهة وإن كانت على صيغة أسم المفعول لأنها صفة دالة على الثبوت.

وفي مثل هذا التعبير يتضح الفرق بين تنكير المنصوب، وتعريفه، فإن قولك (هو كريمٌ الابَ) بالتعريف لا يحتمل إلاّ أباه كريم ولا يحتمل أنه كريم في حال أبوته، فهو لا يكون حالاً، ونحوه أن تقول: (هو حسن ضيفاً) وحسنُ الضيفِ وحسنُ الضيفَ.

وقد يكون الأختلاف على وجه آخر، وذلك نحو قولك (هو عظيم القوم) و(هو عظيم قوماً). فالأول قد يكون على معنى أنه عظيم في القوم كقولك (هو رئيس القوم وكبيرهم) وقد يكون على معنى أن قومه عظماء.

فإنْ قلت: (هو عظيم قوماً) كان المعنى أنّ قومه عظماء لاغير، فتبين من هذا أنه ليس ثمة تطابق وإنّما لكل تعبير معنى.

#### النعت

النعت هو التابع المكمل متبوعه، ببيان صفة من صفاته، نحو: (مررت برجل كريم) أو ببيان صفة من صفات ما تعلّق به، هو ما يسمى بالنعت السببي، نحو (مررت برجل كريم أبوه (۱))، ونحو قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا ٓ أَخْرِجْنَامِنَ هَلْإِو ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِرِ أَهَلُهَا﴾ [النساء: ٧٥].

ويأتي لأغراض أهمها:

1 - التخصيص: ومعنى التخصيص تقليل الإشتراك الحاصل في النكرات (٢)، نحو (مررت برجل طويل) وذلك أنّ كلمة (رجل) عامّة تشمل كل واحد من أفراد الجنس، فإن قلت (طويل) فقد قللت الإشتراك باخراجك القصار، وغير الطوال عموماً، فإن قلت (مررت برجل طويل أسمر) زدته تخصيصاً، بتقليلك الإشتراك أكثر، فإنّك أخرجت غير السمر من الرجال الطوال، فإن قلت: (مررت برجل طويل أسمر أعرج) زدته تخصيصاً، وهكذا.

<sup>(</sup>۱) «شرح أبن عقيل» (۲/٥١)، «التصريح» (۱۰۸/۲).

<sup>(</sup>٢) انظر «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٣٦)، «شرح ابن يعيش» (٣/ ٤٧)، «الهمع» (١١٦/٢).

مه ٧ الليق ضلف الموضيح إزالة الإشتراك المحاصل في المعطرف (١) و فاك فيحو قولك المحاصل في المعطرف (١) و فاك فحو قولك المحاصل في المعطرف (١) و فاك قلت المحاك المخياط في المحتمد المخياط في المحتمد و في المحتمد المحتمد (المحياط) المخترط و تعين المحتمد و في المحتمد و المحتمد و في المحتمد و المحتمد

(٣٠- الثناء والمعدم: وذلك كقوله تعالى: ﴿ سَبِّح اَسْمَ رَبِّكِ الْأَعْلَى ﴿ الْمُخْاطِبُ ﴿ اللهِ يَحْتُاجُ اللهِ تُوضِيح، وذلك كقوله تعالى: ﴿ سَبِّح اَسْمَ رَبِّكِ الْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: أيا فإنه ليس نمه رب أسفا فتأميزه منه يكلمه (الأعلى المفهو الا يحتاج إلى توضيح، وإنها ذكرت الصفة اللثناء عليه وتعظيمه. ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَسَيّع بِأَسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيم ﴾ [المواقعيق الآء ونحو قوالك فنه (جاء خالد القائد المظفر) ولست تقصد بذلك توضيحه وفصله من خالد آخر، وإنما تذكر ذلك للتعظيم والثناء.

وقد يكون المدّح والثناء في النكرات، كُمّاً يكون في المعارف، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لُقُولُ رَسُولُ كُورِ وَى قُولُهُ عَلَانِي النَّكُورِينَ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا الللَّا الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّلَّا اللّه

3- الذم والتحقير: وذلك إذا كان الموصوف معلوماً عند المخاطب، لا تقصد المعرف معلوماً عند المخاطب، لا تقصد تمييزه من شخص آخر ، نحو (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم) ونحو: (مررت بمسيلمة الكذاب)، ونحو (لا تسمع إلى سالم الخبيث اللئيم) لا تقصد بذلك تعييزه من شخص آخر مسمى بهذا الإسم، وإنما فكريك هذه الطفات للهمة وتطقيره من مستخط المناه المناه وتطقيره من سيحنا المناه المناه وتطقيره من المناه المناه المناه وتطقيره من المناه المناه المناه وتطقيره من المناه المناه وتطقيره من المناه المناه المناه وتطقيره من المناه ا

وقد يكون الذم والتحقير في النكرات أيضاً، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُو بِقُولِ اللّهِ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (۱/ ۳۳۱)، «شرح ابن يعيش» (۱/ ٤٧/١) ﴿ اللَّهِ مِنْ الْمُكَامِلُونَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللّلِلللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>٢) «شرح أبن على الكافية» (١/ ٣٣١). (٢/ ٨٠٨) «ويا» (٢/ ٢١) «أرضي على الكافية» (٢/ ٣٣١). (٢)

<sup>(</sup>٣) الْمُشْرَحُ الزَّفِي الْمُرَا (٣٣١/١) «الهنبع (٦/ ١٤٦)» (الشَرِّحُ ابْنَ يَعْيَثُنُ (٤/ ٤٠/٣) «الهنبع (٦/ ١٤٦)» (الشَرِّحُ ابْنَ يَعْيَثُنُ (٤/ ٤٠/٣) (١٥) (٣)

الترقيم المسكين) ونحو (الرحل الفقيل الضائع). على البائس وتحوا (ياويح إلراهيم المسكين) ونحو (ارحلوا هذا الرجل الفقيل الضائع). على المسكين المسكين المسكين وتحوا ويكون في النكرات ايضاء تحو (ارحموا رجلاً بائسا مضيعًا) على المسكين المسكين ويكون في النكرات ايضاء تحو (ارحموا رجلاً بائسا مضيعًا) على المسكيل وتحوا وقوله: ﴿ وَوَلَهُ اللَّهُ لاَ نَتَ خِذُوا إِلَهُ مِن آتَنَينَ ﴾ [المسكيل ندوما فإن كل أمس مؤكدة لالهين، ونحو (إنّ غداً القابل قريب) فإن كل غد قابل

٧- التعميم: نحور (إنّ الله يرزق عباده الطائعين والعاصين) و(إنّ الله يحشر الناس الاولين والآخرين (٢)) و وَلا الله من عباده صالح الإعمال الكثير والقليل) و نحو ﴿ وَلا يُنْفِقُونَ نَفَقَةُ صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً وَلا يَقَطَعُونَ وَالْإِيّا إِلّا حَيْبَ مُمْمَ ﴾ [التوبة : ١٨١١].

المن الله المنافعيل (٤) : رنجو (مردت بثلاثة ارجال الكاتب، وشاعر) وفقيم) و (مردت برجلي المائية وكالمردت برجلين عربيً وعجمي) و (رأيت رجلين، طويلًا، وقصيراً). (المائية المائية المائية

9- الإبهام (٥): وذلك كأن تقول الصاحبك (أتصابقت بقلال ٤) أم كثير؟) مفيقول: (تصدقت بصدقة قليلة، أو كثيرة) ونحو (هل كتبت له دسالة حسنة؟) فيقول: (كتبت له رسالة حسنة أو سيئة) يريد إبهامها عليك.

( - شم أنّ النعب قد يؤتي به لاعلام المخاطب بأنّ المتكلم عالم بحال المنعوت، كأنْ يقول لك صاحبك (هل رأيت خالداً؟) فتقول: (نعم رأيت خالداً البائع داره والمفارق أهله) تريد أن تُعلم صاحبك بأنك عالم بأحواله التي يخفيها عليك.

- (۱) انظر «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٣١)، «الهمع» (١١٦/٢)، «التصريح» (١/٩/٢).
- (٢) «شرح الرضي» (١/ ٣٣١)، «شرح ابن يعيش» (٣/ ٤٨)، «التصريح» (۴/ ٩٤٤)، المجينة (٤/ ١٥٤٠)،
- (٣) «التصريح» (١/٩/٢)، «الهمع» (١/٦١٦). «التصريح» (١/٩/٢)، «الهمع» (١/٦١٦). «(٢)
- (٤) "الهمع" (٢/ ١١٦)، "التصريح" (١٠٩/١). (١٠٩/١). "الهمع (٢/ ١١٩)، "التصريح" (٢/ ١٠٩).
- (٥) «التصريح» (١/ ٩٠/٦) واقل المرح اول ميثان (٦/ ٨٤) «مريبي سالح» (٤) «هريبي سالح» (٤)

جاء في (حاشية الصبان) أنه «نقل عن أبن الخياز أنّ النعت يجيء لاعلام المخاطب بأنّ المتكلم عالم بحال المنعوت، كقولك (جاء قاضي بلدك الكريم الفقيه) إذا كان المخاطب يعلم أتصاف القاضي بذلك، ولم تقصد مجرد المدح، بل قصدت أعلام مخاطبك بأنك عالم بحال الموصوف (۱)».

### النعت الجامد

الأصل في النعت أنْ يكون مشتقاً نحو: (مررت برجل ضاحك) و(مررت برجل طويل) وقد ينعت بالجامد كثيراً كالمنسوب، نحو: (مررت برجل بصري) والموصول، نحو (مررت بالشخص الذي فاز) والمقادير والاعداد، نحو (أقبل رجالٌ مائةٌ) و(اقبل رجالٌ سبعةٌ) و(اشتريت حريراً ذراعين)(٢).

ومنه النعت بـ (مثل) ونحوها مما يفيد التشبيه، نحو: (مررت برجل مثلك وضُرْبك وشُربك وشبهك ونحوك)<sup>(٣)</sup>.

ومنه النعت بـ (ذي) نحو: (رأيت رجلًا ذا علم).

ومنه النعت بـ (أيّ) نحو: (مررت برجل أيّ رجل وأبمّا رجل) وهي التي تسمّى أيّا الكمالية، ويراد بها التعجب والمبالغة في المدح، وتنعت بها النكرة.

جاء في (كتاب سيبويه) «ومن النعت أيضاً (مررت برجل أيّما رجل) فـ (أيّما) نعت للرجل في كماله وبذّه غيره كأنه قال: مررت برجل كامل(٤)».

وعند قسم من النحاة أن أصلها استفهام، ثم إستعيرت لوصف الشيء بالكمال.

<sup>(</sup>۱) «حاشية الصبان» (۳/ ٥٩).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضي» (١/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (١١٠/١).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (٢١٠/١) وانظر «شرح ابن يعيش» (٣/٤٨)، «الكليات» (٨٩).

جاء في (شرح الكافية للرضي): "والذي يقوى عندي أن (أي رجل) لا يدل بالوضع على معنى في متبوعه بل هو منقول عن (أيّ) الإستفهامية وذلك أن الإستفهامية موضوعة للسؤال عن التعيين، وذلك لا يكون إلاّ عند جهالة المسؤول عنه، فاستعيرت لوصف الشيء بالكمال في معنى من المعاني والتعجب في حاله، والجامع بينهما أنّ الكامل البالغ غاية الكمال بحيث يتعجب منه يكون مجهول الحال بحيث يحتاج الى السؤال عنه"(1).

وجاء في (بدائع الفوائد): «وأما وقوعها نعتاً لما قبلها نحو: (مررت برجل أيّ رجل) في (بدائع الفوائد): «وأما وقوعها نعتاً لما قبلها نحو: (مررت برجل أيّ رجل) في (أيّ) تدرجت إلى الصفة من الإستفهام كان الأصل (أي رجل هو؟) على الإستفهام الذي يراد به التفخيم والتهويل، وإنما دخله التفخيم لأنهم يريدون إظهار العجز، والإحاطة لوصفه، فكأنه ممّا يستفهم عنه بجهل كنهه، فأدخلوه في باب الإستفهام الذي هو موضوع لما يجهل.

وكذلك جاء (القارعة ما القارعة والحاقة ما الحاقة) أي أنها لايحاط بوصفها، فلما ثبت هذا اللفظ في باب التفخيم والتعظيم للشيء قرب من الوصف، حتى أدخلوه في باب النعت وأخروه في الإعراب عمّا قبله (٢).

ومنه النعت بـ (كل) و(جدّ) و(حق) مضافة الى مثل متبوعها لفظاً، ومعنى، نحو قولك (مررت بالرجل كل الرجل وحق الرجل وجدّ الرجل)، والمقصود بها المبالغة في الكمال وبلوغ الغاية (٣).

قال الرضي: «ومعنى (كل الرجل) إنه أجتمع فيه من خلال الخير ما تفرق في جميع الرجال، ومعنى (جد الرجل) أي كأن ما سواك هزل. و(حق الرجل) أي أن من سواك باطل. وهما من باب (جرد قطيفة).

 <sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۱/ ۳۳۲).

<sup>(</sup>٢) «بدائع الفوائد» (١/٩٥١).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/ ٢٢٣ - ٢٢٤)، «شرح ابن يعيش» (٣/ ٤٨).

وصويقال اليضا في الذم الاأنت اللتيم وجد اللثيم وخي اللثيم فولاأنت لليم جد الميم على معنى في متبوعه بل هو منفول عن (أيّ) الإستفهامية وذلك أن الإستفهاليك(ميثطسةعة ومنه قولهم: (مَاشَنْتُ) فَي تُعَتُّ النَّكُرُآتُ، نَحُو (رَأَيْتُ رَجِلًا مَاشَئْتُ مَنَ رَجِلً (٢) عَيِلًا النسرة بالكمال في معنى من الدعاني والتعجب في حاله، والتبيان في كاتمانا في كليام

. (أ) هند أن مسال أيا ولتمو شبع بارسال أمهجه ف بلا ضه بجدون بشبع والدلالا فولد ومنه قولهم: (مورت برجل حسبك من رجل وشرعك من رجل وأنالهَيَك يَهْلُ رَاجِلَ وَهِدَكِ مَن وَجَلَ وَكَفَيْكُ أَمِنْ لَوَجِلُ ۚ وَالْحَلَّا لِلْمَلَاكِرِ أَوْ الْمَوْنِيثَ الْمِفْرِد والمعثني كاالجلمع ( فتقول ب (مرزنت بلعرًأة عدُّك لعِنْ الْهَاأَة ، والعَرَلْتَلِن فِلدُّك من نامر أتيلُن ، ونساء - لهدك من نساع) ، وبعضَّاها ، يطابق كدا (ناهيك) لأنها أبهم فاعل عروبعضها بأستعملها فعِلْانَا أَيْضِلُوا مَتِحُورُ (هَدِّلُكُ) وَوْهِ هِذِيكُ أَيُونُ مِنْ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ مُنْ اللّ

ومعانيها متقاربة في معنى الكفاية (٤)، فمعنى (حسبك) كافيك من (أحسبني الشيء، بمعنى كفاني، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ حَسْبَكَ ٱللَّهُ ﴾ [الأنفال: ٦٢] أي كافيك، ولعل أصلِها مِن (حسب) والهمزة للسلب أي أزال حسابك وأبعده كـ (أصرخ) و(أقسط) أي أزَّالُ الْصِرَاخُ وَالْقَسْطُ وهُو الظُّلُمُ فَقُولُكُ: ﴿أَحِسْبُ الشِّيءُ﴾ معناه أزال حسابِه، فلا يفكر في شيء بعد من قولك: هو يحسب للامر حسابه، فـ (أحسبه) أزال ذلك الحساب ومنه النعت بــ (كل) و(جدًا) و(حق) مضافة الى عثل متبوعها لفظاً، **وثانخل،متيلفك**ر بِ وَمَعْنَى الْمُمْنَكَ ) مَفْضَاؤِد الْ كُمَا القَوْلَ (كُلَّ الْمُمْنِي أَنْ الْمُطْلِي عَلَى كُذَا } اين المثلية ومقصودي. الكمال وبلوغ العابة

صِيجاء فِي الرَّشْرَاح إِبِنَ الْعَيْشَلَ ) زر «فقولهم» (هلمك (مِنْ رَاجِل): بَمَعِنَى حَسَبَكِ، وَاهوانَامَن الرجال، ومعنى (جد الرجل) أي كأن ما (ع) يبلك كلمه فلمع ولمتعرفة رية للم أمها أنقاع الم عنوالة الرجل باطل. وهما من باب (جرد تعليمة)

<sup>«</sup>شرح الرضى على الكافية» (١/ ٣٣٣). (1)

انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٢١٠)، «الأصول» (٢/ ٣٣). **(Y)** 

انظر «کتاب سیبویه» (۱/۲۱۰). (٣)

اشرح الرفعي (١/ ٢٣٣). البدائع القوائدة (١/١٥٥). انظر «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۱۰). (1)

<sup>&</sup>quot;شرح ابن يعيش» (٣/ ٥٠). (١٤ ٨ ١٦١ / ١٥ مينيب بالت (o)

ومعنى (شرعك) مطلوبك وبغيثك من شرع في الشيء طلبه!! (مسلوم من النحو الذي جاء في (لسان العرب): «مررت برجل شرعك . . . والمعنى أنه من النحو الذي تشرع فيه وتطلبه، وأشرعني الرجل أحسبني. ويقال: شرعك هذا أي حسبك»

وجاء في (شرح ابن يعيش): «وكذلك (شرعك) بمعنى حسبك من شرعت في الأمر إذا خضت فيه أي هو من الأمر الذي تشرع فيه وتطلبه، وفي المثل (شرعك ما بلغك المحل) يضرب في التبلغ باليسير»(د):

ومن النعت بالجامد تكرار الموصوف، وإضافته، ألى نحو (صدق) و(سوء) نجو قولك: (مررت برجل رجل صدق).

<sup>(</sup>١) أشراع الرضي المحافية (١/ ٣٣٤) ( متح عب من الرضي المحافية (١/ ٣٣٤). (متح عب من الرضي المحافية (١/ ٣٣٤). (من المحافية (١/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٢) «شرح ابن يعيش» (١/ ٢٣٤). ((١/ ١٠٠٠). ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١/ ١٠)) ((١

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (هذ) (٤/٤٤٤). . (٢/٤-٢/٢/١) «هي سب سائح» (٢)

<sup>(</sup>٦) «شرح ابن يعيش» (٣/٠٠). . . (٣/١٥) « رئيسي ريا تريمة ، (٣٣٥ / ) « رئيسي الرق» (٤)

جاء في (شرح الرضي): "ومن المقيس أيضاً أن تكرر الموصوف، وتضيفه إلى نحو (صدق) و(سوء)، نحو عندي رجل رجل صدق، وحمار حمار سوء، والمراد بالصدق في مثل هذا المقام مطلق الجودة، لا الصدق في الحديث، وذلك لأن الصدق مستحسن جيد عندهم، حتى صاروا يستعملونه في مطلق الجودة فيقال» (ثوب صدق) و(خلّ صادق الحموضة). . . ويجوز أن يكون الثاني بدلاً من الاول»(١).

وجاء في (كتاب سيبويه): "ومنه (مررت برجل رجل صدق) منسوب إلى الصلاح كأنك قلت: مررت برجل رجل سوء) كأنك قلت: مررت برجل فاسد لأن الصدق صلاح والسوء فساد، وليس الصدق ههنا بصدق اللسان لو كان كذلك لم يجز لك أن تقول: هذا ثوب صدق وحمار صدق، وكذلك السوء ليس في معنى سؤته»(٢).

ومنه الوصف باسم الجنس، والوصف به على ضروب منها أن تصفه بأسم جنس مشهور بمعنى من المعاني نحو: (مررت برجل أسدٍ) أي جريء وبرجل حمار، أي بليد وبأمرأة كلبة أى دنيَّة (٣).

ومنها أن يكرر لفظ الجنس على إرادة معنى الكمال، نحو: (مررت برجلٍ رجلٍ) أي كاملٍ.

جاء في (شرح الرضي): «وثانيها جنس يوصف به ذلك الجنس فيكرر اللفظ بمعنى الكامل نحو (مررت برجل رجل) أي كامل في الرجولة، و(رأيت أسداً أسداً أي كاملًا» (١٠).

ومنه الوصف بالجواهر نحو: (مررت بصحيفة طين خاتمها) و(مررت برجل فضة حلية سيفه) و(مررت برجل صوف تكته) وأشهر معنى لهذا التعبير هو التشبيه،

<sup>(</sup>١) ُ «شرح الرضي» (١/ ٣٣٤)، وإنظر «شرح ابن يعيش» (٣/ ٤٩).

<sup>(</sup>٢) "كتاب سيبويّه" (١/ ٢١٣-٢١٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٣٥-٣٣٥)، «شرح ابن يعيش» (٣١/٥).

أي مفضضة حلية سيفه، وخشنة تكته و(بسرج خرّصفّته) أي ليّنة (۱)، فإذا أردت حقيقة هذه الأشياء فالأجود الرفع، بل يوجبه بعض النحاة فتقول: (مررت برجل فضةٌ حلية سيفه وخرُّ صفته).

جاء في (شرح السيرافي): «قال أبو سعيد: أما قولك (مررت بسرج خزّ صفته) الى آخر ما مثل به فإنك إن أردت حقيقة هذه الأشياء لم يجز غير الرفع، لأنّ هذه جواهر، ولا يجوز النعت بها، وإن أردت المماثلة والحمل على المعنى، اختير فيها ما حكى عن العرب فقد سمع منهم: (هذا خاتم طين) أي مطيّن وإذا سمع منهم (خزّ صفته) يحمل على ليّنة كأنه قال هو ليّن»(٢).

وقد مرّ بنا هذا في باب التمييز والذي رجحناه أنّ الأشهر في الأتباع أن يراد به معنى التشبيه، وإذا أردنا الجوهر حقيقة رفعنا، وقد يراد بالاتباع الجوهر أيضاً وهو لغة<sup>(٣)</sup>.

وقد مرّ بنا هذا فلا داعي لتكراره.

ومن النعت بالجامد:

#### النعت بالمصدر

نعت العرب بالمصدر كثيراً نحو قولهم: (هو رجلٌ عَدْلٌ ورجلٌ فَضْلٌ وزَوْرٌ) أي عادل وفاضل وزائر و(رجل صَوْم) أي صائم. قال تعالى: ﴿ وَجَآمُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ- بِدَمِ كَذِبُ ﴾ [يوسف: ١٨].

<sup>(</sup>۱) انظر «كتاب سيبويه» (۱/ ٣٣١)، «شرح السيرافي» (١/ ٢٢٨)، الخصائص ٣/ ٢٧٢)، المقتضب (١/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>۲) «شرح السيرافي بهامش كتاب سيبويه» (۱/ ۲۲۸)، وانظر «المقتضب» (۳/ ۲۰۹)، «منثور الفوائد» ۱۵.

<sup>(</sup>٣) انظر «كتاب سيبويه» (١/ ٢٣١، ٢٣٠)، «شرح الرضي على الكافية» (١/ ٣٣٥).

مُقَيِّمَ وَإِذَا تَعَنَّتُ ۚ بِالْمُصَدِّرُ ۚ النَّرَعُ الْوَادُهُ وَتَذْكِيرُهُۥ ۚ أَيَّا كَانَ المُتَعَوِّب فَضُو : أَقْبَل أُرجُلانَ عِدْلُ علمه الأشيء فالأجود الرفع، بل يوجيه بعض النحاة فتقول المُمُونِين كُلِمُونَ لَلْمُفْوَةُ لَلْمُفْعُ لَأَجْهِ لَعَ muis e igi a siss). والنحاة في توجيه ذلك على ثلاثة آراء:

المُعْآثَانُ يَكُونُ المَصْدَرَ عَلَى التَّاوَيْلُ اللَّمُسُتِينَ، وَمُحُوا (هُو (رَجُلُ رَوَا كِيْنَ وَالرُّ وَالْعَدل) 'أَيْنُ الْ عَادَلُ وَ (رَضًّا) (أَيْ الْمُوضِيُّ وَهَٰذَا لَوْ أَيُ الْكُوفِينَ الْمُوسِقِينَ الْمُ الله عَلَ عم حمد له لهذه بينها و نعيا بلغ إمام المعالم المال منه الله والمورين المعالم el soci they who distinct the وقيل: لا تأويل ولا حُذَّف، بل هو على جعل العين نفس المعنى؛ مَبَالغَةُ (٢) نيا يله

وهذا الأخير هو الأولى، فإنّ قولهم (مررت برجل عدل) معناه إنه مرَّ برجل هو العدل، أي لكثرة ممارسته إيام واتصافه به، أصبح هو العدل نفسه.

وقد جاء وصف الذات بالمصدر، أو الاخبار بالمصدر عن الذات كثيراً، وإن لم يجعله النحاة قياساً، وكله فيما نرجّح على قصد المبالغة، على معنى أن الذات تحولت إلى معنى.

جاء في (شرح الرضي): «والأولى أن يقال: أطلق أسم التحديث على الفاعل والمفعول مبالغة، كأنهما من كثرة الفعل تجسما منه»(٣).

وجاء في (شرح ابن يعيش): الفهان البيصادر كالها مما وصف بها للمبالغة، كأنهم جعلوا الموصوف ذلك المعنى؛ لكثرة حصوله منه؛ وقالوا: (رجل عدل ورضي وفضل) وجاء في (الخصائص): «إذا وصف بالمصدر صار الموصوف كأنَّه في الحقيقة مخلوق من ذلك الفعل، وذلك لكثرة تعاطيه له واعتياده ايّاه، ويدلّ على أن هذا معنى (1) tilly thing mygrat (1) ( TT), they thought (1/ATT), these they T(TYT), the history

<sup>«</sup>التصريح» (۱۱۳/۲)، «شرح ابن يعيش» (۳/ ٥٠). ( T ) A 3 7 3

<sup>(</sup>٢) ما الماري بيان كاب سيوب ((/ ٢٧٣)) ((/ ٢٣٤)) المنتقل المرائع بيان كاب سيوب المراث) «شرح الرضى على الكافية» (١/ ٣٣٤). (٣)

<sup>«</sup>شرح ابن يغيثن» (۲/ ۴۵) إلى الرضور على الرضور على الكراك ، (۱/ ۱۳۲۱) على يسب التكريم الكراك المراك المراك الم (٤)

معاني النحو

لهم ومتصوَّر في نفوسهم قوله:

# ألا أصبحت أسماء جاذمة الحيل من البخل

﴿ أَيْ كَأَنَّهُ مُخَلِّوقٌ مَنْ البَّخِلِ لِكَثْرَةً مِا يَأْتِي بِهِ مِنْهِ وَلِيهِ قُولِ الْآخِرِيَ كَا الْ مَّا وَهُونَ مَنْ الإِخْلَافَ وَالْوَلَعَانَ مِنْ (مَلَكَ إِنَّا ) عَ [ ٢٤] وَلَمَا الْمِالَةِ الْمَا الْمِال

وأصل هذا الباب عندي قول الله عزّ وجل: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِ ﴾ . . .

وقولك (رجل دنف) أقوى معنى لما ذكرناه، كانه مخلوق من ذلك الفعل، وهذا معنى لا تجده ولا تتمكن منه مع الصَّفة الصريحة (١٠) ﴿ (حَمِي ) نَيْهَ لَـ فَيْ الْهِمَا (حِمِي اللَّهُ تُسَرِّلً

وقال: أَنْهُمُذَا كُفُولُكُ: هُو مُجْبُولُ مِنَ الْكُرْمَ، وَمُطْيِنَ مِنَ الْخَيْرِ، وَهُي مُخْلُوفَةً مُن البخل أَسَاءُ وَأَقُونَ التَّأُويُلِينَ فَي قَوْلُهَا : ﴿ فَإِنَّمَا هَيْ أَقْبَالُ وَأَدْبَارٍ ﴾ أَنْ كُونَ (مُنْ هَذَا أَيْ كأنها مخلوقة من الإقبال والأدبار، لا على أن يُكُون أمَنَّ بِبائِ ُ كَذَفْ التَّمَاطَةُ ۚ الْمَاكِ وَا أقبال وذات أمهار، ويكفيك من هذا كله قول الله عزّ وحليف ﴿ خُلِقَ ٱلْاِنْكُنُ مِنْ عَجَلِّ ﴾ [الأنبياء: ٣٧] وذلك لكثرة فعله أيّاه واعتياده له"<sup>(٢)</sup>.

وجاء في (الكشاف) في قولَه تعالى: ﴿ وَجَآهُو عَلَىٰ فَهِيصِهِ بِدَمِ كُذِبٍّ ﴾ [يوسف: ١٨]

«ذي كذب، أو وصف بالمصدر مبالغة، كأنه نفس الكذب وعينه، كما يقال للكذاب: « المحرب المسلمان على المحرب الكذاب الم

هو الكذب بعينه والزور بذاته ونحوه: مروت برجل مثل كذا على رأيت كذا؟ وفي الحديث (كالرأيب فثل شوك السندان على رأيتم شوك السعدان). تم حدث

وجَاءٍ فِيهِ فِي قُولُهِ يَعِمَالَى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّامِنَ كُسَمِنًا ﴾ [المبقرة ١٨٨] في الحسناني قولاً هؤه)

خين في أن علم الرأي مسوخ، لأن المقدور بهذا الهار المقال الرأي مسوخ، لأن المقدور بهذا العالم المارة المارة

(١) \* «الخصائص المركة المحتسبة

«الخصائص» (۲۰۳/۲). **(Y)** 

<sup>(</sup>١) النظر الشرح الا يعيش (١٦ (٥) ١٤ (بقال في علم الدين ١٤ (٥٠) ؛ (١٤٤٤) (كالمذلال) (٣)

<sup>«</sup>الكشاف» (۲۰۰/۱) وانظر «الكشاف» (۲/ ۱۰۱) قوله تعالى (إنه عمل يَخْيُوسُكُمَالُلْحَ): ﴿ (الكَشَافُ ٢٧٠٪) (1) قوله تعالى: (كتب عليكم القتال وهو كره لكم).

### الوصف بالجملة

قد توصف النكرة بالجملة، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَهَلَذَا كِتَنَبُّ أَنْزَلْنَهُ مُبَارَكُ ﴾ [الأنعام: ٩٦] فـ (أنزلناه) نعت لـ (كتاب) أي منزل، وكقوله: ﴿ فَإِذَا هِمَ حَيَّـةٌ تَسْعَىٰ ﴾ [طه: ٢٠] فـ (تسعى) صفة لحيّة، أي: ساعية.

ولا توصف بها المعرفة ذلك، لأن الجملة تؤول بنكرة فتصف النكرة، فقولك: (رأيت طفلا يبكي) تؤول فيه (يبكي) بـ (باكياً).

ويشترط النحاة في الجملة التي يوصف بها أن تكون خبرية، فلا يصحّ أنْ يقال (رأيت رجلا أضربه) ولا (رأيت رجلاً هل تكرمه؟) فإنْ جاء ما ظاهره ذلك، أول على إضمار قول محذوف هو الصفة، كما في قول رؤية:

# حتى إذا جن الظلام واختلط جاؤا بمذق هل رأيت الذئب قط

قالوا: التقدير جاؤا بمذق مقول فيه ذلك، أي جاؤا بلبن مخلوط بالماء حمل رائيه أن يقول لمن يريد وصفه: هل رأيت الذئب في حياتك فهو مثله في اللون(١١).

وقال ابن عمرون: «الأصل بمذق [مثل]<sup>(۲)</sup> لون الذئب هل رأيت الذئب؟ يقولون: مررت برجل مثل كذا هل رأيت كذا؟ وفي الحديث (كلاليب مثل شوك السعدان هل رأيتم شوك السعدان؟ قالوا: نعم يا رسول الله. قال فإنها مثل شوك السعدان). ثم حذف (مثل لون الذئب) وبقي (هل رأيت الذئب) وتأولوه: (مقول) عند رؤيته هذا الكلام»<sup>(۳)</sup>.

ويبدو لي أن هذا الرأي مسوغ، لأن المقصود بهذا القول التشبيه، وهذا التعبير مستعمل كثيرا في لغتنا، فإنك قد تقول لصاحبك: (أكلت فاكهة هل ذقت التمر) أي هي

<sup>(</sup>۱) انظر «شرح ابن يعيش» (۳/ ۵۳) «الإيضاح في علم البلاغة» / (٥٠)، «التصريح» (٢/ ١١٢).

<sup>(</sup>٢) زيادة اقتضاها السياق.

<sup>(</sup>٣) «التصريح» (٢/١١٢).

مثل طعمه، والقصد تشبيهها به، وتقول (اشتريت عقداً هل رأيت حب الرمان) أي يشبهه، وتقول: (اشتريت قماشاً هل لمست الحرير غير أنه ليس بحرير) أي مثله في الملمس، وكل ذلك على معنى أكلت فاكهة مثل التمر. هل ذقت التمر، واشتريت عقدا مثل حب الرمان، هل رأيت حب الرمان، ونحو ذلك، فإن النعت في الحقيقة محذوف هو (مثل) واستغني بالجملة عنها لأن القصد معلوم.

والراجح فيما أرى أن يكون الوصف بالجملة الأنشائية التي يراد بها التشبيه قياساً على هذا التأويل والله أعلم.

### النعت المقطوع

في العربية ظاهرة جديرة بالالتفات اليها وهي ظاهرة (القطع)، ونعني بها مغايرة النعت للمنعوت في الأعراب، وذلك بأن يكون المنعوت مرفوعاً ونعته منصوباً، وقد يكون المنعوت مجروراً فيقع نعته مرفوعاً، أو منصوباً نحو: (مررت بمحمد الكريمُ أو الكريمَ).

ويقع القطع في النعت كثيراً، وقد يقع أيضاً في العطف، نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهَدِهِمْ إِذَا عَنهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَالْسَآءِ وَالْفَرَّآءِ ﴾ [البقرة: ١٧٧] فعطف بالنصب على المرفوع ومثله قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بِمَّا أُزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُزِلَ مِن قَبْلِكَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِمَا النصب على المرفوع، وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوَةُ وَٱلْمُؤْمُونَ الرَّكُونَ ﴾ [النساء: ١٦٢] فعطف بالنصب على المرفوع، ثم عاد الى الرفع.

وقد اختفت هذه الظاهرة من التعبير منذ زمن بعيد.

ويستعمل القطع لاداء معنى لا يتم بالاتباع، فهو يلفت نظر السامع الى النعت المقطوع ويثير انتباهه، وليس كذلك الاتباع، وذلك لأن الأصل في النعت أن يتبع المنعوت، فإذا خالفت بينهما نبهت الذهن وحركته الى شيء غير معتاد، فهو كاللافتة أو المصباح الأحمر في الطريق، يثير انتباهك ويدعوك الى التعرف على سبب وضعه.

فهذا التعبير يراد به لفت النظر، واثارة الأنتباه الى الصفة المقطوعة، وهو يدل على أن اتصاف الموصوف بهذه الصفة بلغ حداً يثير الانتباه.

جاء في (حاشية يس على التصريح): «قال السعد في حواشي الكشاف: فإن قلت: ماوجه دلالة مثل هذا النصب أو الرفع على ما يقصد به من مدح أو ذم أو ترحم؟.

قلت: إنّ في الافتنان لمخالفة الأعراب وغير المألوف زيادة تنبيه، وايقاظ للسامع وتحريك من رغبته في الاستماع سيّما مع التزام حذف الفعل، أو المبتدأ، فإنه أدلّ دليل على الاهتمام»(١).

وجاء في (إرشاد العقل السليم الى مزايا الكتاب الكريم) في قوله تعالى: ﴿ اَلَّذِينَ وَجَاءُ فَي (إِرشَاد العقل السليم الى مزايا الكتاب الكريم) في قوله تعالى: ﴿ اَلَّذِينَ مُؤْمِنُونَ بِالْفَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣]: «قال أبو علي: إذا ذكرت صفات للمدح، وخولف في بعضها الأعراب فقد خولف للافتنان، . . . الموجب لايقاظ السامع وتحريكه الى الجد في الأصغاء فإنّ تغيير الكلام المسوق لمعنى من المعاني وصرفه عن سنن السلوك، ينبىء عن اهتمام جديد شأنه من المتكلم، ويستجلب مزيد رغبة فيه من المخاطب»(٢).

وجاء في (معترك الاقران): "قطع النعوت في مقام المدح والذم أبلغ من أجرائها، قال الفارسي: إذا تكررت صفات في معرض المدح أو الذم فالاحسن أن يخالف في أعرابها لأن المقام يقتضي الاطناب، فإذا خولف في الأعراب كان المقصود أكمل، لأن المعاني عند الاختلاف تتنوع وتتفنن، وعند الاتحاد تكون نوعاً واحداً»(٣).

وذكر الفراء أنّ العرب تقصد بمخالفة الصفة للموصوف في الحركة أنْ تجدد له وصفاً جديداً غير متبع لاوله، جاء في (معاني القرآن): «والعرب تعترض من صفات الواحد إذا تطاولت بالمدح أو الذم فيرفعون إذا كان الأسم رفعاً وينصبون بعض المدح فكأنهم ينوون أخراج المنصوب بمدح مجدد غير مُتْبع لأول الكلام. . .

<sup>(</sup>١) احاشية يس على التصريح؛ (١١٧/٢).

<sup>(</sup>٢) ﴿إِرشاد العقل السليم».

<sup>(</sup>٣) "معترك الإقران" (١/ ٣٥٤) وانظر «التفسير الكبير للرازي» (٩/٥)، «البرهان» (٦/٦٤).

وقال بعض الشعراء:

الى الملك القرم وابن الهمام وليث الكتيبة في المزدحم وذا الرأى حين تغم الأمور بنات الصليل وذات اللجم

فنصب (ليث الكتيبة) و(ذا الرأي) على المدح والأسم قبلهما مخفوض(١١)».

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى أنك إذا قطعت فإنك تعني أن المخاطب يعلم من الصاف الموصوف بهذه الصفة، ما يعلمه المتكلم، فإنّ القطع يدل على أن الموصوف مشتهر بهذه الصفة، معلوم بها عند السامع، كما عند المتكلم ولست تريد أن تعلمه بها، فإذا قلت (مررت بمحمد الكريم) كان المعنى: مررت بمحمد المعروف بالكرم المشتهر به بخلاف قولك (مررت بمحمد الكريم) فإنّك قد تريد بذلك أنْ تميزه عن غيره، وتبينه به، فالقطع لا يكون إلا إذا كان الموصوف مشتهراً بالصفة، معلوماً بها حقيقة، أو ادّعاء، أي تدّعي أنه مشهور بهذه الصفة، فإذا مدحته بالقطع أدّعيت أنه معروف بهذه الصفة معلوم بها، فإنك إذا قلت (مررت بخالد الدنيء) لم ترد أن تعلم المخاطب بأنّ خالداً دنيء لأن المخاطب لا يجهل ذلك، وإنما أردت ذكره بأمر يعلمه كل أحد فيكون أهجى دنيء لأن المخاطب لا يجهل ذلك، وإنما أردت ذكره بأمر يعلمه كل أحد فيكون أهجى يخبر بأمر مجهول، وإنما ذكرها بأمر مشهور يعرفه كل أحد إضافة إلى الذم بصيغة المبالغة فهو ذمّها بصيغة المبالغة أولاً ثم بالقطع بأن جعل هذا أمراً معلوما لا يخفي على أحد.

ولهذا إذا كانت الصفة لقصد التوضيح والتبيين، وتمييز الموصوف من غيره، لا يصح قطعها «إذ لاقطع مع الحاجة» فالموصوف إذا احتاج الى مائة صفة ليتميز من غيره لم يصح قطع واحدة منها، قال ابن مالك:

وإن نعسوت كشرت وقد تلت فتقسرا لسذكسرهسن أتبعست

<sup>(</sup>۱) «معاني القرآن» (۱/ ۱۰۵).

وذلك كأنْ تقول (مررت بمحمد التاجر الشاعر الكاتب) فإنّك إذا أردت أنْ تميزه من ثلاثة آخرين كل واحد أسمه محمد أحدهم تاجر شاعر والثاني تاجر كاتب والثالث شاعر كاتب، كان عليك أن تميز الآخر منهم بقولك، (مررت بمحمد التاجر الشاعر الكاتب) فإنك إذا حذفت أية صفة ألتبس بمحمد آخر، ففي نحو هذا لا يجوز القطع لأن هذه الصفات لقصد تمييزه من غيره، فإن كانت له صفة أخرى مشهوراً بها معلومة للمخاطبين كأن يكون فقيهاً جاز لك القطع على قصد أنه معلوم بها فتقول: (مررت بمحمد التاجر الشاعر الكاتب الفقية) فتتبع النعوت الأولى وجوباً ويجوز في النعت الآخر القطع.

جاء في (التصريح): «وأن لم يعرف مسمى المنعوت إلاّ بمجموعها وجب أتباعها كلها للمنعوت لتنزيلها منه منزلة الشيء الواحد، وإليه أشار الناظم بقوله:

## وإن نعسوت كثسرت وقسد تلست مفتقسرا لسذكسرهسن أتبعست

وذلك كقولهم (مررت بزيد التاجر الفقيه الكاتب) إذا كان زيد هذا الموصوف بهذه الصفات يشاركه في أسمه ثلاثة من الناس أسم كل واحد منهم زيد وأحدهم تاجر كاتب والآخر فقيه كاتب فلا يتعين زيد الأول من الاخيرين إلاّ بالنعوت الثلاثة فيجب اتباعها كلها.

وإن تعين ببعضها جاز فيما عدا ذلك البعض الذي تعين به الاوجه الثلاثة الاتباع والقطع الى الرفع أو الى النصب أو الجمع بينهما بشرط تقديم المتبع على الأصح.

وإذا كان المنعوت نكرة تعين في الأول من نعوته الأتباع لأجل التخصيص بخلاف ما إذا كان معرفة فإنه غني عن التخصيص وجاز في الباقي من نعوته القطع عن المتبوع»(١).

فالقطع إنّما يكون للدلالة على أن الموصوف مشهور بالصفة المقطوعة.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «أعلم أن جواز القطع مشروط بأن لا يكون النعت للتأكيد نحو (أمس الدابر)...

<sup>(</sup>۱) • التصريح» (۱۱۷/۲)، • وانظر شرح الأشموني» (۱۸/۳)، • الهمع» (۱۱۹/۲).

والشرط الآخر أن يعلم السامع من اتصاف المنعوت بذلك النعت ما يعلمه المتكلم لأنه أن لم يعلم فالمنعوت محتاج الى ذلك النعت ليبينه ويميزه، ولا قطع مع الحاجة، وكذا إذا وصفت الموصوف بوصف لا يعرفه المخاطب، لكن ذلك الوصف يستلزم وصفاً آخر فلك القطع في ذلك الثاني. اللازم، نحو (مررت بالرجل العالم المبجل) فإنّ العلم في الاغلب مستلزم للتبجيل»(١).

وجاء في (التصريح): "إذا لم تتكرر النعوت وكان المنعوت معلوما بدون النعت حقيقة أو ادعاء جاز أتباعه وقطعه ما لم يكن لمجرد التوكيد، نحو: (نفخة واحدة) أو ملتزم الذكر نحو (جاؤا الجماء الغفير) أو جاريا على مشار إليه نحو (بهذا الرجل)(٢).

وجاء في (شرح قطر الندى): «ويجوز قطع الصفة المعلوم موصوفها حقيقة أو إدّعاء رفعا بتقدير (هو) ونصبا بتقدير (أعني) أو (أمدح) أو (أذم) أو (أرحم)»<sup>(٣)</sup>.

وجاء في (الكامل): "إذا قال (جاءني عبدالله الفاسق الخبيث) فليس يقول إلا وقد عرفه بالخبث والفسق، فنصبه بـ (أعنى) وما أشبهه من الأفعال، نحو (اذكر) وهذا أبلغ في الذم أن يقيم الصفة مقام الأسم وكذلك المدح»(٤).

وجاء في (الكتاب): «(هذا باب ما ينتصب في التعظيم والمدح)، وإن شئت جعلته صفة فجرى على لأول وإن شئت قطعته فابتدأته وذلك قولك: الحمد ﷺ الحميد هو والحمد لله أهل الحمد والملك له أهل الملك، ولو ابتدأته فرفعته كان حسناً، كما قال الاخطل:

أبدى النواجة يوم باسل ذكر خليفة الله يستسق به المطر

نفسي فداء أمير المؤمنين إذا الخائض الغمر والميمون طائره

<sup>(</sup>۱) اشرح الرضى (۱/۳٤٦).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۱۱٦/۲).

<sup>(</sup>٣) «شرح قطر الندى» (٢٨٨)، وانظر «الكليات لأبي البقاء» (٢٢٠).

<sup>(</sup>٤) «الكامل» (٢/ ١٤٧).

زعم الخليل أنّ نصب هذا على أنك لم ترد أن تحدّث الناس، ولا من تخاطبه بامر جهلوه، ولكنهم قد علموا من ذلك ما قد علمت فجعلته ثناء وتعظيما، ونصبه على الفعل كأنه قال: (اذكر أهل ذاك) و(أذكر المقيمين) ولكنه فعل لا يستعمل إظهاره، وهذا شبيه بقوله: (أنا بني فلان نفعل كذا) لأنه لا يريد أن يخبر من لا يدري أنه من بني فلان ولكنه ذكر ذلك افتخارا وابتهاء»(١).

وجاء فيه أيضا: «(هذا باب ما يجري من الشتم مجرى التعظيم وما أشبهه) وذلك قولك: أتاني زيد الفاسقَ الخبيثَ لم يرد أن يكرره، ولا يعرّفك شيئا تنكره، ولكنه شتمه بذلك. . . وقال عروة الصعاليك:

# سقوني الخمسر ثمم تكنفوني عمداة الله من كمذب وزور

إنما شتمهم بشيء قد استقر عند المخاطبين، . . . وقد يجوز (مررت بقومك الكرام) إذا جعلت المخاطب كأنه قد عرفهم (٢) .

وجاء في (شرح السيرافي) بهامش الكتاب: «قال أبو سعيد: يحتاج التعظيم إلى إجتماع معنيين في المعظم:

أحدهما أن يكون الذي عظم به فيه مدح وثناء ورفعة .

والآخر أن يكون المعظم قد عرفه المخاطب وشهر عنده بما عظم أو يتقدم من كلام المتكلم ما يتقرر به عند المخاطب حال مدح وتشريف في المذكور يصح أن يورد بعدها التعظيم»(٣).

### فهذه حقيقة القطع وغرضه.

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۲٤۸).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/۲۵۲).

<sup>(</sup>٣) «شرح السيرافي» (١/ ٢٥٢).

ثم أنه يقطع مع المرفوع الى النصب، ومع المنصوب الى الرفع، ومع المجرور الى الرفع، أو النصب، فتقول: (مررت بخالد العظيم أو العظيم) ويبدو أنّ القطع إلى الرفع اثبت وأشهر، وذلك لأنه في النصب بتقدير جملة فعلية، نحو: (أعني العظيم أو امدح) وفي الرفع بتقدير أسم أي (هو العظيم)، والأسم أثبت وأقوى وأدوم من الفعل كما مر في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْسَكُنُمُ الصَّلَامُ ﴾ [هود: ٦٩].

فقولك (مررت بمحمد العظيم) بالاتباع قد يراد منه تمييزه من غيره الذي هو حقير أو يراد مدحه بهذه الصفة.

وقولك (مررت بمحمد العظيم) بالنصب، تريد تنبيه السامع على هذه الصفة كما تعني أن محمدا مشهور بهذه الصفة معلوم بها للمخاطب يعلمه كل أحد.

وقولك (مررت بمحمد العظيمُ) بالرفع، يدل على أن محمداً معلوم أتصافه بهذه الصفة مشهور بها، غير أن أتصافه بهذه الصفة واستقرارها ورسوخها فيه وتمكنها منه أكثر واشد مما قبلها.

وورد القطع في العطف أيضاً للدلالة على أهمية المقطوع من بين المعطوفات، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُوفُونَ بِمَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُواْ وَٱلصَّبِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَآهِ وَٱلضَّرِّيَ ﴾ [البقرة: ١٧٧]: «وأخرج (الصابرين) منصوباً على الاختصاص والمدح، إظهاراً لفضل الصبر في الشدائد ومواطن القتال على سائر الأعمال»(١).

وجاء في (شرح شذور الذهب) في قوله تعالى ﴿ لَكِينِ ٱلرَّسِخُونَ فِ ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ عُمَّ ٱلْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا ٱلْزِلَ مِن قَبْلِكُ وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ [النساء: ١٦٢]: «إن المقيمين نصب على المدح، وتقديره وامدح المقيمين، وهو قول سيبويه والمحققين وانما قطعت هذه الصفة عن بقية الصفات لبيان فضل الصلاة على غيرها»(٢).

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/۲٥٢).

<sup>(</sup>۲) «شرح شذور الذهب» (٥٤)، وانظر «الكشاف» (١/٤٣٨).

### تعاطف النعوت

يجوز عطف النعوت بعضها على بعض متبعة كانت أو مقطوعة تقول: (مررت برجل كريم شاعر خطيب). قال تعالى: كريم شاعر خطيب) ويجوز أن تقول (مررت برجل كريم وشاعر وخطيب). قال تعالى: ﴿ سَيِّج اَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَى وَٱلَّذِى فَدَرَ فَهَدَىٰ وَٱلَّذِى أَذْرَجَ ٱلْمَرْعَىٰ ﴾ [الأعلى: ١-٤]، وقال الشاعر:

# الى الملك القرم وابس الهمام وليث الكتيبة في المزدحم(١)

وتعطف النعوت بالواو كما مرّ، وإذا دلت على ترتيب وتعقيب عطفت عند ذاك بالفاء، قال تعالى: ﴿ وَالْمُرْسَلَتِ عُرَّهَا فَالْمُصِفَتِ عَصْفًا وَالنَّشِرَتِ نَشْرًا فَالْفَرِقَتِ فَرَّمًا فَالْمُلِقِيَّتِ ذِكْرًا ﴾ المرسلات: ١-٥] وقال: ﴿ وَالصَّنَقَاتِ صَفًّا فَالنَّبِهِرَتِ نَحْرًا فَالنَّلِيَتِ ذِكْرًا ﴾ [الصافات: ١-٣].

قال أبو حيان: «ولا يجوز- أي العطف- بالفاء إلاّ أن دلت على أحداث واقع بعضها على أثر بعض، نحو: مررت برجل قائم إلى زيد فضاربه فقالته»(٢).

وإن دلت الأحداث على ترتيب وتراخ عطفت بـ (ثم) فتقول: (مررت برجل قائم إلى زيد ثم ضاربه ثم قاتله) وتقول (مررت برجل أعانني ثم أكرمني) ومنه (مررت برجل راكب ثم ذاهب) فبيّن أن الذهاب بعده وأن بينهما مهلة غير متصل به "(٣).

الى غير ذلك من حروف العطف الأخرى كالعطف بـ (أو) أو بـ(لا) بحسب المعنى المقصود (١٤).

ويجب العطف في الصفات إذا تعددت لتعدد الموصوفين، بها نحو (مررت برجال كاتب وشاعر وفقيه) أي كل رجل منهم له صفة من هذه الصفات.

<sup>(</sup>۱) أنظر «الهمع» (۱/۹۱۲)، «شرح الرضي» (۱۰۷/۱-۱۰۸).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۲/۱۱۹)، «كتاب سيبويه» (۱/۲۱۳).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (٢١٣/١).

<sup>(</sup>٤) أنظر «كتاب سيبويه» (٢١٣/١).

وقد يؤتي بالواو للأهتمام.

جاء في (تفسير الرزاي) في قوله تعالى: ﴿ التَّهِبُونَ الْمَكْبِدُونَ الْمُكْبِدُونَ الْمُكْبِدُونَ الْمُكْبِدُونَ الْمُكْبِدُونَ الْمُكْبِدُونَ الْمُكْبِدُونَ الْمُكْبِدُونَ الْمُكْبِدُونَ اللّهِبُونَ اللّهُ وَمَثِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [التوبة: ١١٢]: ﴿ في إدخال الواو على هؤلاء والناهون)، وذلك لأن كل ما سبق من الصفات عبادات يأتي بها الإنسان لنفسه، ولا تعلق لشيء منها بالغير، أما النهي عن المنكر فعبادة متعلقة بالغير، وهذا النهي يوجب ثوران الغضب وظهور الخصومة وربما أقدم ذلك المنهي على ضرب الناهي، وربما حاول قتله، فكان النهي عن المنكر أصعب أقسام العبادات والطاعات، فأدخل عليها الواو تنبيها على ما يحصل فيها من زيادة المشقة والمحنة (٢).

وقال تعالى: ﴿ غَافِرِ ٱلذَّنْ وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلطَّوْلِ ﴾ [غافر: ٣] ففصل بالواو بين (غافر الذنب) و(قابل التوب) للإهتمام بالتوبة ههنا، ويدل على ذلك قوله تعالى فيما بعد هذه الآيات: ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِر لِلَّذِينَ تَابُوا وَأَتَّبَعُوا سَيِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجَيْمِ ﴾ [غافر: ٧].

ثم إنّ العطف بالواو قد يؤتي به لتحقيق إجتماع الصفات في الموصوف، وذلك كأن تقول لشخص ينكر او يستبعد إتصاف الموصوف بصفة واحدة من صفات الكمال، فضلاً عن عدة صفات (هو كاتب وخطيب وشاعر) فتأتي بالواو لتحقيق إجتماع هذه الصفات فه.

<sup>(</sup>١) الأتقان: (٢/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) «التفسير الكبير» (١٦/ ٢٠٥).

جاء في (بدائع الفوائد): «إن الواو تقتضي تحقيق الوصف المتقدم وتقريره في الكلام متضمناً لنوع من التأكيد من مزيد التقرير.

وبيان ذلك بمثال نذكره مرقاة الى ما نحن فيه، إذا كان رجل مثلاً له أربع صفات هي (عالم وجواد وشجاع وغني) وكان المخاطب لا يعلم ذلك أو لا يقر به ويعجب من إجتماع هذه الصفات في رجل فإذا قلت (زيد عالم) وكان ذهنه استبعد ذلك فتقول: (وجواد) أي وهو مع ذلك جواد، فإذا قدرت إستبعاده لذلك قلت (وشجاع) أي وهو مع ذلك شجاع وغني فيكون في العطف مزيد تقرير وتوكيد لا يحصل بدونه تدرأ به توهم الإنكار»(۱).

#### حذف النعت

يجوز حذف النعت إذا عُلِم وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصَّبًا﴾ [الكهف: ٧٩] أي كل سفينة صالحة فحذف النعت وأبقى المنعوت فإنه أن لم يقدر ذلك فلا فائدة في خرقها. ومنه قول المرقش الاكبر:

## وربّ أسيلة الخدين بكر مهفهفة لها فرع وجيد

فحذف النعت وأبقى المنعوت أي فرع فاحم أو نحو ذلك وجيد طويل وإلا فكل أمرأة لها فرع وجيد أن قصد بذلك مطلق الفرع والجيد (٢) فلا فائدة في التشبيب.

وقد تحذف الصفة وتدل عليها حال المتكلم، وللنغمة الصوتية أثر في إيضاحها، وذلك كأن تقول (هو رجل) فتقوى اللفظ وتطيل الصوت وتفخمه، فتدل بذلك أنه رجل عظيم ونحو ذلك، وتقول (عنده مال) فتفخم كلمة (مال) وتمد صوتك بها فتعني أنه عنده مال كثير، وتقول (عنده مال) وتزوي وجهك وتغير النغمة، فيدّل ذلك على أنّ عنده شيئاً قليلاً من المال ونحو ذلك ".

<sup>(</sup>۱) «بدائع الفوائد» (۱/ ۱۹۱).

<sup>(</sup>۲) انظر «التصريح» (۲/۱۱۹).

<sup>(</sup>٣) انظر «الخصائص» (٢/ ٣٧٠-٣٧١).

### البدل

يعرّف النحويون البدل بأنه التابع المقصود بالحكم بلا واسطة، ومعنى ذلك أنّك إذا قلت مثلا (أقبل أخوك محمد) فالمقصود فيه بالحكم هو (محمد) وهو المهم وأما (أخوك) فقد ذكر تمهيداً لذكر العلّم، فالبدل هو المهم وهو المقصود بالحكم، وأما المبدل منه فإنما يذكر تمهيداً وتوطئة لذكر البدل.

ويذهب النحويون إلى أن البدل على نية إحلاله محل المبدل منه، وأما المبدل منه فعلى نية السقوط.

جاء في (المفصل) أن البدل «هو الذي يعتمد بالحديث، وإنما يذكر الأول لنحو من التوطئة وليفاد بمجموعهما فضل تأكيد وتبيين لا يكون في الأفراد (١١)».

وقال السيرافي: «أعلم أن البدل إنما يجيء في الكلام، على أن يكون مكان المبدل منه كأنه لم يذكر»(٢).

ولا يعنون بذلك أنّ المبدل منه لا فائدة فيه، وليس له غرض، بل على معنى أن البدل مستقل بنفسه وإن العامل كأنما باشر البدل.

جاء في (شرح السيرافي): أوقول النحويين أن التقدير فيه تنحية المبدل منه ووضع البدل مكانه ليس على معنى الغائه وإزالة فائدته، بل على أن البدل قائم بنفسه غير مبين للمبدل منه، تبيين النعت للمنعوت، إذ لو كان على الإلغاء لكان نحو قولك (زيد رأيت أباه عمرا) في تقدير (زيد رأيت عمرا) وهذا فاسد محال (").

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۳/ ۲۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح السيرافي بهامش الكتاب» (۱/ ۷۵).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (١/ ٧٥).

وجاء في (المقتضب): «ولو كان البدل يبطل المبدل منه لم يجز أن تقول (زيد مررت به أبي عبدالله) كان خلفاً لأنك به أبي عبدالله) كان خلفاً لأنك جعلت (زيداً) ابتداء، ولم تردّ إليه شيئاً، فالمبدل منه مثبت في الكلام.

وإنما سمي البدل بدلاً لدخوله لما عمل فيه ما قبله على غير جهة الشركة،... والمعنى الصحيح أن البدل والمبدل منه موجودان معا لم يوضعا على أن يسقط أحدهما إلا في بدل الغلط فإن المبدل منه بمنزلة ماليس في الكلام»(١).

وقال الرضي: "ولا كلام أن المبدل منه ليس في حكم الطرح لفظاً لوجوب عود الضمير إليه في بدل البعض والاشتمال" (٢).

فقولك (أعجبني محمد علمه) فيه (علمه) بدل من (محمد) فلو كان (محمد) على نية السقوط لكان القول (أعجبني علمه) فلا يعود الضمير على شيء وهو غير صحيح.

## أقسام البدل

البدل على أقسام هي:

١- البدل المطابق ويسمى أيضا بدل كل من كل وذلك نحو ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَدُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٤٢] وقوله ﴿ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ٱللَّهِ ٱللَّذِى لَهُم مَا فِ الله السَّمَنوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [إبراهيم: ٢،١] فالعزيز الحميد هو الله .

وفائدة هذا البدل الإيضاح والتبيين ويؤدي البدل والمبدل منه بإجتماعهما معنى لا يؤدي بانفراد أحدهما عن الآخر، فقد يكون الأول مبهماً يوضحه الثاني، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَجْنَيْنَاكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُم سُوّةَ الْعَنَابِ يُذَبِّعُونَ أَبْنَاءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ يَسُومُونَكُم سُوّة الْعَنَابِ يُذَبِّعُونَ أَبْنَاءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ يَسُومُونَكُم سوء العذاب) مبهم يحتمل أموراً كثيرة فأوضحه البدل ﴿ يُذَبِّعُونَ أَبْنَاءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَكُم ﴾. ونحو قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلّذِينَ فَأُوضحه البدل ﴿ يُذَبِّعُونَ أَبْنَاءَكُم وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَكُم ﴾. ونحو قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلّذِينَ

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (٤/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضى على الكافية» (١/ ٣٧٥).

يُطِيقُونَهُ فِدَّيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة: ١٨٤] فالفدية مبهمة يوضحها (طعام مسكين).

وقد يكون الثاني مبيناً حقيقة الأول، كقوله تعالى: ﴿ وَأَتَّخَذَ قَوْمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعَدِهِ مِنْ مُعَدِهِ مَا لَمُ مُوسَىٰ مِنْ بَعَدِهِ مِنْ مُعِدِهِ مِنْ مُعِدِهِ مَنْ مُعَدَّلًا المتخذ ليست عجلاً حقيقاً وإنما هو جسد له خوار، ولو ذكرت البدل أو المبدل منه على أنفراد لم يتضح الأمر كما أوضحه إجتماعهما.

وقد يكون أحد الطرفين أعني البدل أو المبدل منه متصفاً بصفة دالة على المدح أو الذم أو غيرهما، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ٱللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِ السّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ فقوله (العزيز الحميد) صفتان لله تعالى دالتان على المدح، ونحوه أن تقول: (مررت بالرجل العالم سالم) فالمبدل منه موصوف بصفة العلم والأكتفاء بإحدهما لا يؤدي معنى الجمع.

ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ طُوكِى ﴾ [طه: ١٢] فلو قال: ﴿ إِنَّكَ بِٱلْوَادِ طُوكِى ﴾ لم يعلم أنه مقدّس، ولو قال (إنك بالوادي المقدّس) ولم يذكر أسمه لم يعلم أي واد هو؟

ونحوه قوله تعالى: ﴿ لَنَسْفَعًا بِٱلنَّاصِيَةِ نَاصِيَةِ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴾ [العلق: ١٦،١٥] فبين صفة الناصية المسفوعة.

وقد يكون الأول عاماً والثاني مخصصاً له، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاةَ اللَّهَاءَ الدُّنَّا بِزِينَةٍ الْكَوْيَكِ ﴾ [الصافات: ٦] فالزينة عامة وقد خصصت بالكواكب، ونحوه قوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَحِيءَ أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا ﴾ [البقرة: ٢٦] وقوله: ﴿ وَيُطَافُ عَلَيْهِ بِنَانِيَةٍ مِن فِضَةٍ وَأَكْوَابِ كَانَتْ فَوَابِيرًا قَوَابِيرًا مِن فِضَةٍ ﴾ [الإنسان: ١٦،١٥]. فبين جنس القوارير، وقوله: ﴿ ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْعَيْمِ أَمْنَةً نُعَاسًا﴾ [آل عمران: ١٥٤].

وقد يأتي للتفصيل وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ حَقَّ إِذَا رَأَوْاْ مَا يُوعَدُونَ إِمَّا ٱلْمَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ ﴾ [مريم: ٧٥] ففصل (ما يوعدون).

وقد يكون للتفخيم وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَتَوُلَآءِ مَقْطُوعٌ مُصْبِحِينَ﴾ [الحجر: ٦٦] فإنه أبهم الأمر أولاً، ثم أوضحه وللايضاح بعد الإبهام وقع في النفس ليس كما إذا جعل الكلام سرداً واحداً.

جاء في (الطراز): «أعلم أن المعنى المقصود إذا ورد في الكلام مبهماً فإنه يفيده بلاغة ويكسبه إعجاباً وفخامة، وذلك لأنه إذا قرع السمع على جهة الإبهام فإن السامع له يذهب في إبهامه كل مذهب، ومصداق هذه المقالة قوله تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرَ ﴾ ثم فسره بقوله (إن دابر هؤلاء مقطوع مصبحين) وهكذا في قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ لا يَسْتَحْيِ \* أَن يَضْرِبَ مَثَلًا مّا ﴾ فأبهمه أولاً ثم فسره بقوله ﴿ بَمُوضَةً فَمَا فَوقَهَا ﴾ . . .

ألا ترى أنك إذا قلت: هل أدلك على أكرم الناس أباً وأفضلهم فعلاً، وحسباً وأمضاهم عزيمة وانفذهم رأياً؟ ثم تقول: فلان، فإن هذا وأمثاله يكون أدخل في مدحته مما لو قلت: فلان الأكرام الأفضل الأنبل (().

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) «وقد يكون الثاني لمجرد التفسير بعد الإبهام مع أنه ليس في الأول فائدة ليست في الثاني وذلك لأن للابهام أولاً، ثم التفسير ثانياً وقعاً وتأثيراً ليس للاتيان بالمفسر أولاً، وذلك نحو (برجل زيد) فإنّ الفائدة الحاصلة من (رجل) تحصل من (زيد) مع زيادة التعريف لكن الغرض ما ذكرنا»(٢).

وقد يفيد البدل التوكيد وذلك إذا دل على الإحاطة والشمول (٣)، نحو (جاءوا كبارهم وصغارهم) ونحو قوله تعالى: ﴿ تَكُونُ لَنَاعِيدًا لِإِنَّالَوَمَاخِرِنَا﴾ [المائدة: ١١٤].

جاء في (كتاب سيبويه): "فالبدل أن تقول: (ضُرب عبدالله ظهرُه وبطنه) و(ضُرب زيدٌ الظهرُ والبطن) و(مُطرنا السهلُ والمُطرنا سهلُنا وجبلنا) و(مُطرنا السهلُ والجبل) وإن شئت كان على الإسم بمنزلة أجمعين توكيدا...

<sup>(</sup>۱) «الطراز» (۲/۷۸–۷۹)، وانظر «البرهان» (۲/٥٥٤).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضي» (۱/۳۷۰).

<sup>(</sup>٣) انظر «أبن الناظم» (٢٢٩).

فإنْ قلت: (ضُرب زيدٌ اليدُ والرجل) جاز على أن يكون بدلاً، وأن يكون توكيداً» (١٠).

فسيبويه يجوز أن يعربها بدلا أو توكيداً فإذا أعرب بدلاً أفاد معنى التوكيد لما فيه من الإحاطة.

ثم أنّ قولك: (أقبل أبوك خالد) فيه توكيد لأن أباك هو خالد، غير أنه ذكر مرة قرابته ومرة أسمه، وقد تقول: ولم لا يكون توكيداً؟.

والجواب أنّ الإسمين ليسا متطابقين تماماً، والتوكيد يفيد المطابقة، فإن قولك (أبوك) يفيد القرابة و(خالد) الإسم.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «قوله (فالأول مدلوله مدلول الأول) فيه تسامح إذ مدلول قولك (أخيك) في (بزيد أخيك) لو كان عين مدلول (زيد) لكان تأكيداً و(أخوك) يدل على أخوة المخاطب ولم يكن يدل عليها (زيد) لكن مراده أنهما يطلقان على ذات واحدة وإن كان أحدهما يدل على معنى فيها لا يدل عليه الآخر»(٢).

وجاء في (شرح أبن يعيش): "وأعلم أنه قد أجتمع في البدل ما افترق في الصفة والتأكيد لأن فيه إيضاحاً للمبدل ورفع لبس كما كان ذلك في الصفة، وفيه رفع مجاز وابطال التوسع الذي كان يجوز في المبدل منه. إلا ترى أنك إذا قلت (جاءني أخوك) جاز أن تريد كتابه أو رسوله، فإذا قلت (زيد) زال ذلك الإحتمال كما لو قلت (نفسه) أو (عينه) فلذلك قال صاحب الكتاب: وليفاد بمجموعهما فضل تأكيد وتبيين لا يكون في الأفراد، يعني أنه حصل بإجتماع البدل والمبدل منه من التأكيد ما يحصل بـ (النفس) و(العين) ومن البيان ما يحصل بالنعت ولو انفرد كل واحد من البدل والمبدل منه لم يحصل ما حصل بإجتماعهما كما لو أنفرد التأكيد والمؤكد أو النعت والمنعوت لم يحصل ما حصل بإجتماعهما كما لو أنفرد التأكيد والمؤكد أو النعت والمنعوت لم يحصل ما حصل بإجتماعهما كما لو أنفرد التأكيد والمؤكد أو النعت والمنعوت لم يحصل ما حصل بإجتماعهما»(٣).

 <sup>(</sup>۱) (کتاب سیبویه) (۱/۷۹–۸۰).

<sup>(</sup>۲) اشرح الرضى (۱/ ۳۷۱–۳۷۲).

<sup>(</sup>٣) اشرح ابن يعيش، (٦٦/٣).

وذهب النحاة إلى أن نحو (رأيتك إيّاك) و(رأيته إيّاه وفعلت أنت) بدل<sup>(١)</sup>، ولا شك أنه يفيد التوكيد. وقد ذهب آخرون إلى أنه توكيد لا بدل<sup>(٢)</sup>.

وذكر بعض النحاة أن التأكيد متأتّ أيضاً من أن البدل على نية تكرار العامل، فإن قولك (جاء أخوك خالد) معناه جاء أخوك، جاء خالد، فكأنك كررت (جاء) مرتين، ومن هنا جاء التأكيد. فالتأكيد حاصل في المجيء.

قال ابن الناظم: «أعلم أنّ الغرض من الإبدال أن يذكر الإسم مقصوداً بالنسبة كالفاعلية، والمفعولية، والإضافة بعد التوطئة، لذكره بالتصريح بتلك النسبة، لافادة توكيد الحكم، وتقريره لأنّ الإبدال في قوة إعادة الجملة، ولذلك تسمع النحويين يقولون: البدل في حكم تكرار العامل»(٣).

وجاء في (الإتقان): «والقصد به الإيضاح بعد الإبهام، وفائدته البيان والتأكيد، أما الاول فواضح أنك إذا قلت: (رأيت زيداً أخاك) بينت أنك تريد بزيد الأخ لا غير، وأما التأكيد فلأن على نية تكرار العامل فكأنه من جملتين، ولأنه دل على ما دل عليه الأول»(1).

والذي يبدو لي أنّ ليس ثمة توكيد في الحكم، وأن العامل غير مكرر، وإنما قد يحصل تالتوكيد من إجتماع البدل والمبدل منه، كأن يكون البدل دالاً على الإحاطة والشمول فيفيد معنى الجميع، أو كأن يكون الإسمان يطلقان على ذات واحدة، فيفيد إجتماعهما فضل توكيد نحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَيْفِيهِ هَدُرُونَ ﴾ [البقرة: ٨٧]. فعيسى هو ابن مريم.

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۳۹۳/۱)، «شرح ابن یعیش» (۱۹/۳).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى» (۱/۳۷۳).

<sup>(</sup>٣) «شرح ابن الناظم» (٢٢٦).

<sup>(</sup>٤) «الإتقان» (٢/ ٧٠).

٢- بدل بعض من كل نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ اللّهِ النّاسَ بَعْضَهُ م بِبَعْضِ ﴾
 [البقرة: ٢٥١] وقوله ﴿ وَلِلّهِ عَلَى النّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾ [آل عمران: ٩٧]
 ف (من أستطاع) هو بعض الناس ونحو (أعجبني خالد وجهه) و(أكلت الرغيف ثلثه).

٣- بدل أشتمال: وهو ما دل على معنى في متبوعه وذلك نحو: (أعجبني خالد علمه) ونحو قوله تعالى: ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢١٧] وقوله: ﴿ وَٱذْكُرُ فِي ٱلْكِنَٰبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانًا شَرْقِيًا ﴾ [مريم: ٢٦] ف (إذ) بدل إشتمال من مريم، وقوله: ﴿ قُبِلَ أَصْعَبُ ٱلْأُخْذُودِ ٱلنَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ﴾ [البروج: ٤،٥] ف (النار) بدل إشتمال من (الأخدود) لأن الأخدود أشتمل على النار.

ولابد في هذين البدلين أعني البدل الذي هو بعض، وبدل الإشتمال، من ضمير يربطهما بصاحبهما ظاهر أو مقدر، فالظاهر نحو قولك (أعجبني محمد علمه) والمقدر نحو (النار ذات الوقود) أي النار فيه (۱).

ولا يشترط في البدل الواقع في الإستثناء ضمير، وذلك نحو (ما أقبل الرجال إلاّ خالد).

وفائدة هذين البدلين هو الإيضاح بعد الإبهام.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "والفائدة في بدل البعض والإشتمال البيان بعد الإجمال والتفسير بعد الإبهام لما فيه من التأثير في النفس. وذلك أنّ المتكلم يحقق بالثاني بعد التجوز والمسامحة بالأول تقول (أكلت الرغيف ثلثه) فتقصد بالرغيف ثلث الرغيف ثم تبين ذلك بقولك (ثلثه)، وكذا في بدل الإشتمال، فإن الأول فيه يجب أن يكون بحيث يجوز أن يطلق ويراد به الثاني نحو (أعجبني زيد علمه) و(سُلب زيد ثوبُه) فإنك قد تقول (أعجبني زيد) إذا أعجبك علمه و(سُلب زيد) إذا سلب ثوبه على حذف المضاف ولا يجوز أن تقول: (ضربت زيداً) وقد ضربت غلامه (٢٠).

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۲/۲۰۰)، «شرح الرضي» (۱/ ۳۷٤).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى» (۱/ ۳۷۱).

٤- البدل المغاير: وهو بدل الغلط والإضراب والنسيان. فبدل الغلط نحو قولك (أقبل محمد خالد) فإنك عندما قلت (أقبل محمد) تبين لك أنك غلطت بذكر (محمد) وإنما أردت (خالدا) فجئت بكلمة (خالد) صححت بها غلطك فهي بدل الغلط أي جئت بها مكان الغلط لا أنها غلط.

وأما الإضراب فيكون إذا ذكرت شيئاً، ثم بدا لك أن تضرب عنه، بذكر آخر بدله كأن تقول: (سأذهب إلى المقهى الكلية) فحين ذكرت أنك سيذهب إلى المقهى بدا لك أن تترك ذهابك إليها وأن تذهب إلى الكلية بدلها. قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِن السّمَوَتِ وَالأَرْضِ شَيْنًا وَلا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ [النحل: ٧٣] فأخبر أولاً أنهم لا يملكون رزقاً، ثم أضرب عن ذلك فقال: بل لا يملكون شيئاً، والذي عليه النحاة أن يملكون بيناً مفعول به لـ (رزقاً) وكل صواب فيما أرى.

وأما بدل النسيان فيكون بأن تنسى فتذكر أمراً على غير حقيقته ثم تتذكر الأمر المنسيّ فتذكره بدل الأول كأن تقول: (زارني سعدٌ إبراهيم) فإن الذي زارك هو إبراهيم لا سعد، ولكنك نسيت فذكرت سعداً، ثم تذكرت الشخص الذي زارك وهو إبراهيم.

جاء في (الكتاب): «(هذا باب المبدل من المبدل منه) والمبدل يشرك المبدل منه في الجر وذلك قولك: (مررت برجل حمار) فهو على وجه محال وعلى وجه حسن.

فأمّا المحال فأن تعني أنّ الرجل حمار، وأما الذي يحسن، فهو أن تقول (مررت برجل) ثم تبدل الحمار مكان الرجل، فتقول (حمار) أما أن تكون غلطت أو نسيت فأستدركت، وأما أن يبدو لك أن تضرب عن مرورك بالرجل وتجعل مكانه مرورك بالحمار، بعد ما كنت أردت غير ذلك، ومثل ذلك قولك: (لا بل حمار)، ومن ذلك قولك: (مررت برجل بل حمار)، وهو على تفسير (مررت برجل حمار)، ومن ذلك (ما مررت برجل بل حمار) وها مررت برجل ولكن حمار أبدلت الآخر من الأول، وجعلته مكانه»(١).

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۱۸ – ۲۱۹).

معاني النحو

وبدل الغلط والنسيان لا يكون في قرآن ولا شعر.

جاء في (المقتضب): «فهذا البدل لا يكون مثله في قرآن ولا شهر ولكن إذا وقع مثله في الكلام غلطاً أو نسياناً فهكذا إعرابه»(١).

وقد يقع في الشعر على سبيل ادّعاء الغلط أو النسيان، كقوله:

(ألا إنما هند عصا خيزرانةً) فذكر أولاً أنها عصا، ثم بين أنه غلط بقوله هي عصا فصحح غلطه وذكر أنها خيزرانة.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وهذا الذي يسمى بدل الغلط على ثلاثة أقسام:

أما بداء وهو أن تذكر المبدل منه عن قصد، وتعمد ثم توهم أنك غالط لكون الثاني أجنبياً وهذا يعتمده الشعراء كثيراً للمبالغة والتفنن، في الفصاحة، وشرطه أن يرتقي من الأدنى إلى الأعلى كقولك (هند نجم بدر شمس) كأنك وإن كنت معتمداً لذكر النجم تغلط نفسك، وترى أنك لم تقصد في الأول، ألا تشبيهها بالبدر، وكذا قولك: بدر شمس.

وأما غلط صريح محقق كما إذا أردت مثلاً أن تقول (جاءني حمار)، فسبقك لسانك إلى (رجل) ثم تداركت الغلط فقلت (حمار).

وأما نسيان. . .

ولا يجيء الصرف ولا بدل النسيان، في كلام الفصحاء، وما يصدر عن روية وفطانة، فلا يكون في شعر أصلاً، وإن وقع في كلام فحقه الإضراب عن الأول المغلوط فيه، بـ (بل)(٢).

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۱/۲۸).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضى» (١/ ٣٧٢-٣٧٣).

٥- بدل كل من بعض، وأنكره الجمهور واستدل المثبتون له بقوله تعالى: ﴿ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْعًا جَنَّتِ عَدَّنٍ ﴾ [مريم: ٦٠-٦١]. قالوا: (جنات عدن) بدل كل من (الجنة) وهي بعض والجمهور على أنها بدل مطابق، لأن الجنة فيها جنّات.

واستدل المثبتون أيضاً بقول الشاعر:

## رحم الله أعظُما دفنوها بسجستان طلحة الطلحات

ف (طلحة) كل و(الأعظم) بعض، والآخرون على أن (طلحة) مفعول به لفعل محذوف تقديره (أعني).

واستدل المثبتون بنحو قولهم (لقيته غدوةً يومَ الجمعة) كل، والغدوة بعض، وبقوله:

كأني غداة البين يوم تحمّلوا لدى سمرات الحي ناقف حنظل

فاليوم كل، والغداة، والآخرون على أن (يوم) في البيت بمعنى (وقت)<sup>(١)</sup>، والقول بهذا البدل لابد منه في نحو قولهم (ما قام إلاّ زيدٌ القومُ) إذ لا يكونَ إلاّ بدل كل من بعض.

جاء في (شرح ابن عقيل): «وقد روي رفعه فتقول (ما قام إلاّ زيد القومُ). قال سيبويه حدثني يونس أنّ قوماً يوثق بعربيتهم يقولون (مالي إلاّ أخوك ناصر) وأعربوا الثاني بدلاً من الأول على القلب(٢)».

ويقصدون بالقلب أن أصل الكلام (مالي ناصر ٌ إلاّ أخوك) ف (أخوك) بدل بعض من كل ثم قدم البدل على المبدل منه فصار بدل كل من كل  $^{(7)}$ ، لأنّ المقصود بالناصر أخوك غير أن هذا لا ينطبق على مثال ابن عقيل، (ما قام إلاّ زيد القوم) إذ لا يمكن عدّ (زيد) عاماً و(القوم) خاصاً، فعلى مذهب من يجيز هذا التعبير يجب قبول هذا النوع من البدل.

<sup>(</sup>۱) أنظر «الهمع» (۱/۲۷)، «الصبان» (۱۲۲/۳)، حاشية الخضري (۲۹/۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن عقیل» (۱/ ۲۰۵–۲۰۲).

<sup>(</sup>٣) «شرح الأشموني» (١٤٨/٢)، «التصريح» (٥٥٥/١)، حاشية الخشري (٢٠٦/١).

### البدل وعطف البيان

عطف البيان عند النحاة، تابع يوضح، أو يخصص متبوعه، غير مقصود بالنسبة لا يكون مشقاً، ولا مؤولاً بالمشتق، نحو (أقبل أبو محمد خالد) و(أقسم بالله أبو حفص عمر(۱)) ونحو: ﴿ وَيُسْتَمَىٰ مِن مَّآءِ صَكِدِيدٍ ﴾ [إبراهيم: ١٦]، وقوله: ﴿ أَوَ كُفَّنَرَةُ طَعَامُ مَسَكِينَ ﴾ [المائدة: ٩٥].

فالغرض من عطف البيان توضيح المتبوع أو تخصيصه، فالمتبوع على هذا أهم لأنه إنما جيء بالبيان لقصد إيضاحه.

جاء في (شرح ابن يعيش): "عطف البيان مجراه مجرى النعت يؤتي به لايضاح ما يجري عليه، وإزالة الإشتراك الكائن فيه من تمامه، كما أنّ النعت من تمام المنعوت نحو قولك (مررت بأخيك زيد) بنت الأخ بقولك (زيد) وفصلته من أخ آخر ليس بزيد كما تفعل الصفة في قولك (مررت بأخيك الطويل) تفصله من أخ آخر ليس بطويل ولذلك قالوا إن كان له أخوة فهو عطف بيان وإن لم يكن له أخ غيره فهو بدل (۱۲)».

فهو شبيه بالبدل المطابق، غير أنهم يفرقون بينهما، بأن المهم في البدل هو الثاني، وأما المهم في البيان فهو الأول، وإنما ذكر الثاني إيضاحاً للاول وتفسيراً له، فإذا قلت: (أقبل أخوك محمد) وكان إهتمامك بالثاني أعرب بدلاً، وإن كان إهتمامك بالإخوة أعرب الثاني عطف بيان.

وفرقوا بينهما فروقاً أهمها:

إنَّ عطف البيان لا يكون ضميراً، ولا تابعاً لضمير بخلاف البدل.

وإنَّ البيان لا يخالف متبوعه في تعريفه وتنكيره، ولا يختلف في جواز ذلك في البدل.

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن الناظم» (۲۱۲)، «شرح شذور الذهب» (٥١٥).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۳/ ۷۱).

وأنه لا يكون جملة، ولا تابعاً لجملة، بخلاف البدل.

وأنه لا يكون فعلاً، ولا تابعاً لفعل، بخلاف البدل.

ثم إنّ البيان ليس على نية أحلاله محل الأول بخلاف البدل، ولهذا أمتنع البدل وتعين البيان في البيان في نحو: (يا زيدُ الحارثُ) لأنك لا تقول (بالحارث) وأمتنع البدل وتعين البيان في نحو (يا سعيدُ كرزٌ) بالرفع أو (كرزاً) بالنصب بخلاف (يا سعيدُ كرزٌ) بالضم فإنه بدل وفي نحو (أنا الضارب الرجل زيد) لأنّك لا تقول (أنا الضارب زيد) عند الجمهور، وفي نحو (زيد أفضل الناس الرجال والنساء) لأنّ أسم التفضيل إذا قصد به الزيادة على من أضيف إليه يشترط أن يكون منهم، فلا يصح أن تقول (زيد أفضل النساء) ففي كل ذلك يتعين البيان ويمتنع البدل، وكذلك إذا قلت: (يا أخانا خالداً) كان عطف بيان بخلاف ما إذا قلت (يا أخانا خالدً) بالضم فإنه بدلا لأنه على نيّة أحلاله محل الأول.

ثم إنّ عطف البيان ليس في التقرير من جملة أخرى بخلاف البدل، ولهذا أمتنع أيضاً البدل وتعين البيان، في نحو قولك (هند قام عمرو أخوها) لأن البدل على تقدير (هند قام عمرو قام أخوها) فتكون جملة الخبر بلا رابط وهو لا يجوز (١١).

وقد أجازوا أعراب عطف البيان، بدل كل من كل، إذا لم يكن ثمة مانع من الموانع المذكورة.

والحق فيما أرى أن هذا ضرب من التعسف، ولا أرى عطف البيان إلا البدل، ولا داعي لادّعاء الفروق بينهما، ويمكن الأكتفاء بباب واحد هو البدل أو البيان، وكل ما قيل في البدل يمكن أن يقال في البيان وبالعكس، واصطلاح البدل أولى، وذلك لتعدد أنواعه: بدل بعض واشتمال، وبدل أضراب وغلط ونسيان، فإنّ كلمة (بدل) أدل على المعنى من كلمة (بيان) ولاسيما في البدل المغاير وإن كان يمكن أن يطلق عليه (بيان) بتأول.

<sup>(</sup>١) انظر «الغني» (٢/ ٤٥٥)، «شرح ابن يعيش» (٣/ ٧٧)، «التصريح» (٢/ ١٣٣).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأنا الى الآن لم يظهر لي فرق جلى بين بدل الكل وبين عطف البيان، بل لا أرى عطف البيان إلاّ البدل كما هو ظاهر قول سيبويه، فإنه لم يذكر عطف البيان (١١)، بل قال: أما بدل المعرفة من النكرة فنحو مررت برجل عبدالله كأنه قيل: بمن مررت؟ أو ظن أن يقال له ذلك، فأبدل مكانه ما هو أعرف منه. . .

قالوا: الفرق بينهما أنّ البدل هو المقصود بالنسبة دون متبوعه، بخلاف عطف البيان فإنه بيان، والبيان فرع المبيّن فيكون المقصود هو، الأول.

والجواب أنا لا نسلم أنّ المقصود بالنسبة في بدل الكل، هو الثاني فقط، ولا في سائر الإبدال إلّا الغلط، فإنّ كون الثاني فيه هو المقصود بها دون الأول ظاهر، وإنّما قلنا ذلك لأنّ الأول في الإبدال الثلاثة منسوب اليه في الظاهر، ولابد أن يكون في ذكره فائدة لم تحصل لو لم يذكر كما يذكر في كل واحد من الثلاثة صوناً لكلام الفصحاء عن اللغو، ولا سيما كلامه تعالى، وكلام نبيه صلّى الله عليه وسلم، فادعاء كونه غير مقصود بالنسبة مع كونه منسوباً إليه في الظاهر وإشتماله على فائدة يصح أنْ ينسب إليه لاجلها دعوى خلاف الظاهر (٢)».

وقال: «قالوا والفرق الآخر أنّ البدل في حكم تكرير العامل، ولو سلمنا ذلك فيما تكرر العامل فيه ظاهراً فبأي شيء يعرف المخاطب ذلك فيما لم يتكرر فيه؟.

ولنا أن ندعي ذلك فيما سموه عطف البيان، مع التسليم في البدل.

وفرقوا أيضاً بينهما بعدم وجوب توافق البدل والمبدل منه تعريفاً، وتنكيراً، بخلاف عطف البيان.

والجواب تجويز التخالف في المسمى عطف بيان أيضاً، هذا الذي ذكرت هو الذي يقوي عندي (<sup>(٣)</sup>».

وعلى كل فالاكتفاء بباب واحد وهو البدل أولى كما ذهب إليه الرضي، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) الصواب أن «سيبويه» ذكر عطف البيان في عدة مواضع من كتابه- ينظر على سبيل المثال (۱) ۳۰٤،۳۰٦،۳۰٥).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى» (۱/۳۲۹-۳۷۹).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضى» (١/ ٣٧١).

#### العطف

### حروف العطف

الواو :

وهي لمطلق الجمع، فإذا قلت (حضر محمدٌ وخليلٌ) فليس فيه دلالة على أنّ محمداً حضر قبل خليل، فقد يكون حضر محمد قبله، ويحتمل أنّه حضر بعده، كما يحتمل أنهما حضرا معاً.

جاء في (كتاب سيبويه): "وليس في هذا دليل على أنّه بدأ بشيء قبل شيء، ولا بشيء مع شيء، لأنّه يجوز أنْ تقول (مررت بزيد وعمرو)، والمبدوء به في المرور عمرو، ويجوز أنْ يكون زيداً، ويجوز أن يكون المرور وقع عليهما في حالة واحدة. فالواو يجمع هذه الاشياء على هذه المعاني. فاذا سمعت المتكلم يتكلم بهذا اجبته على ايها شئت لأنها قد جمعت هذه الأشياء»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «قوله (فالواو للجمع مطلقاً): معنى المطلق أنّه يحتمل أنْ يكون حصل من زيد أولاً، وأنْ يكون حصل من زيد أولاً، وأنْ يكون حصل من عمرو أولاً، فهذه ثلاثة احتمالات عقلية، لا دليل في الواو على شيء منها، هذا مذهب جميع البصريين والكوفيين.

ونقل بعضهم عن الفراء، والكسائي، وثعلب، والربعي، وابن درستويه، وبه قال بعض الفقهاء أنها للترتيب، ودليل الجمهور استعمالها فيما يستحيل فيه الترتيب، نحو (المال بين زيد وعمرو) و(تقاتل زيد وعمرو) وفيما الثاني فيه قبل الأول كقوله:

### أو جونة قدحت وفضّ ختامها

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۱۸) وانظر (۲/ ۳۰۶).

وقوله تعالى: ﴿ وَاسْجُدِى وَارْكِعِى ﴾ [آل عمران: ٤٣]، وقوله تعالى: ﴿ نَمُوتُ وَخَيا ﴾ [المؤمنون: ٣٧] والأصل في الاستعمال الحقيقة، لو كانت للترتيب لتناقض قوله تعالى: ﴿ وَادْخُلُواْ اَلْبَابِ سُجَكًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨]، وقوله في موضع آخر: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّهٌ وَادْخُلُواْ اَلْبَابِ سُجَكًا ﴾ [الأعراف: ١٦١] إذ القصة واحدة »(١).

والحق إنها لا تفيد الترتيب، بدليل قوله تعالى: ﴿ فُولُواْ ءَامَنَا بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَيْ محمد متأخر عمّا أنزل إلى إبراهيم ومن ذكر بعده من الأنبياء، ونحوه قوله تعالى: ﴿ كَنَالِكَ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ قَالَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وهو غير صحيح.

وقد تقول إنها وردت للترتيب أيضاً في القرآن الكريم، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِمَ وَلِشَمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعِيلَ وَالْمَسْمَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ ﴾ [البقرة: ١٣٦] وهؤلاء مذكورون على الترتيب، وكما في آية الوضوء، وهي قوله تعالى: ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَالْمَسْحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَالْمَسْحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَالْمَسْحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَالْمَسْحُوا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَهُوسُولُولُولُهُ إِلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

فنقول: ليس معنى قولنا إنها لا تفيد الترتيب، إنها لا تأتي للترتيب البتة، بل قد تأتي للترتيب وتأتي لغيره، فقد يصح أنْ يكون المعطوف بعد المعطوف عليه، كما يصح أنْ يكون قبله أو مصاحباً له، فهي قد تأتي للترتيب ولا مانع من ذلك، وإنما ردّنا على الذين يزعمون أنها لاتكون إلاّ للترتيب، ولذا نرى في القرآن الكريم تقديم الشيء على الشيء في موضع، ثم قد يتأخر المتقدم في موضع آخر، وذلك كتقديم الضرر والنفع، فهو مرة يقول: ﴿ مَا لَا يَضُرُّهُمُ مَ وَلَا يَضُرُّهُمُ وَلَا يَضُرُّهُمُ وَلَا يَضُرُّهُمُ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَصَمُّ وَلَا يَسَمُّ وَلَا يَضَمُّ وَلَا يَصَمُّ وَلَا يَصَمُّ وَلَا يَصَلَى اللّهِ وَلَا عَلَا يَعْمُونُ هُمُ وَلَا يَعْمُ وَلَا عَلَا يَصَلّى اللّهُ وَاللّهُ وَالْعَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالمُ وَاللّهُ وَل

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي على الكافية» (۲/۳۰٪) وانظر «المغني» (۲/ ۳۵٪)، «المفصل» (۲/ ۱۹۷٪)، «الجمل» للزجاجي (۳۱).

وكتقدم اللعب واللهو، فمرة يقدم اللعب، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا وَلَهُوَّ﴾ [محمد: ٣٦] ومرة إلَّا لَعِبُ وَلَهُوَّ ﴾ [محمد: ٣٦] ومرة يقدم اللهو، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَمَا هَنذِهِ ٱلْمُنَالَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وكتقديم السماء والأرض، فهو مرة يقدّم السماء على الأرض، وذلك كقوله تعالى: ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [سبأ: ٣]، ومرة يقدّم الأرض على السماء، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَاءِ ﴾ [يونس: ٦١].

وكتقديم السجود والركوع، فهو مرة يقدّم الركوع على السجود، كما في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ ارْصَكُواْ وَالْمَبُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ ﴾ [الحج: ٧٧] وقوله تعالى: ﴿ وَالرُّكَّعِ السَّجُودِ ﴾ [البقرة: ١٢٥]، ومرة يقدّم السجود على الركوع، كما في قوله تعالى: ﴿ يَنَمَرْيَمُ اَقْنُي لِرَبِكِ وَاسْجُدِى وَارْكِي مَعَ الرَّكِعِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٣].

وربما قدم شيئاً في موطن، وأخّره في موطن آخر والقصة واحدة، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَدْخُلُواْ اَلْبَاسِ سُجُكُا وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨] وقوله: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّهُ وَادْخُلُواْ الْبَالِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَقَدْم القول اللهِ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ولان.

إنّ التقديم والتأخير بالواو، يدخل في عموم موضوع التقديم والتأخير، فالتقديم إنّما يكون للاهتمام والعناية بالمتقدم، وتختلف العناية باختلاف المواطن، فقد يعنىٰ المتكلم في موطن بأمر فيقدمه، وقد تكون العناية في موطن آخر بأمر فيقدّم ذلك الشيء.

وكلمة العناية والاهتمام عامة، ومظاهرها ومواطنها متعددة متشعبة، ولا يحسن الاكتفاء بأنْ تقول: إنّ ما قدّم ههنا إنّما قدّم للعناية والاهتمام، دون أنْ نبين وجه الاهتمام، فإنّك إذا قلت مثلاً إنّما قدّم السماء على الأرض في سورة سبأ للعناية بالسماء، وقدّم الأرض على السماء في سورة يونس للعناية بالأرض، قيل لك: ولم كانت العناية هناك بالسماء وهنا بالأرض؟.

وإذا قلت: إنّما قدم السجود على القول في البقرة، للعناية والاهتمام بالسجود، وقدّم القول على السجود في الاعراف للعناية بالقول، قيل: ولم كانت العناية بالقول أهم من السجود ههنا؟.

فهذا كلام عام لا يتبينه كثير من الناس، وقد يصبح ستاراً يخفى تحته الجهل، وعندئذ يكون هذا القول عبارة عن كلمة عامة مبهمة، لا معنى واضحاً تحتها، بل لا معنى لها إلا التحكم المحض، لذا سنضرب أمثلة لطرف من أوجه العناية والاهتمام، تكون مرقاة لما فوقها، وهذا الموضوع- وإن كان يدخل في موضوع التقديم والتأخير- فيه فائدة كبيرة ههنا فيما أحسب، لأنه ذو مساس باستعمال الواو.

وقد يكون الكلام متدرجاً من القلة الى الكثرة، فترتب المذكورات بحسب ذلك، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ طَهِرا بَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْمَكِفِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسَّجُودِ ﴾ [البقرة: ١٢٥] فكل طائفة هي أقل من التي بعدها، فتدرج من القلة الى الكثرة، فالطائفون أقل من العاكفين، لأن الطواف لا يكون إلا حول الكعبة، والعكوف يكون في المساجد عموماً، والعاكفون أقل من الراكعين لأنّ الركوع أي الصلاة تكون في كل أرض طاهرة، أما العكوف فلا يكون الآفي المساجد، والراكعون أقلُ من الساجدين، وذلك لأنّ لكل ركعة سجدتين، ثم إنّ كل راكع لابد أنْ يسجد، وقد يكون سجود ليس له ركوع، كسجود التلاوة وسجود الشكر، فهو هنا تدرج من القلة الى الكثرة، ولهذا التدريج سبب اقتضاه المقام، فانّ الكلام على بيت الحرام، قال تعالى: ﴿ وَعَهِدْنَا إِلِنَ إِبْرَهِمَ وَإِسْمَعِيلَ الْتَقْوَنِ هُم ألصق أَنْ طَهِراً بَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلنَّكُونِينَ وَٱلرُّكَعِ ٱلسُّجُودِ ﴾ [البقرة: ١٢٥] فالطائفون هم ألصق أن طَهِرا بَيْتِي لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْمُكِفِينَ وَٱلرُّكَعِ ٱلسُّجُودِ ﴾ [البقرة: ١٢٥] فالطائفون هم ألصق

المذكورين بالبيت، لأنّهم يطوفون حوله فبدأ بهم، ثم تدرج الى العاكفين في هذا البيت، أو في بيوت الله عموماً، ثم الركع السجود الذين يتوجهون إلى هذا البيت في ركوعهم، وسجودهم، وهم في كل الأرض(١).

ونحوه قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْتَكَعُواْ وَاسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَاقْعَلُواْ الْحَجْبُرُ وَالْمَدُورات، ثم الْحَجْبُرُ لَعَلَّحُوْمَ مُ تُقْلِحُونَ ﴾ [الحج: ٧٧] فبدأ بالركوع وهو أقل المذكورات، ثم السجود وهو أكثر، ثم عبادة الرب وهو أعم، ثم فعل الخير، ولهذا سببه وذلك أنّه لمّا قال قبل هذه الآية ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ وَإِلَى ٱللّهِ تُرْجَحُعُ ٱلْأُمُورُ ﴾ فبدأ بما هو أقرب اليهم وهو (ما بين ايديهم) ثم بما هو أعم واكثر، وهو (ما خلفهم) جاء بالكلام على نسق ذلك، فتدرج من الأقل الى الأكثر، ويمكن أنْ يقال أيضاً، أنه بدأ بما هو من فعل العبد مع نفسه وربّه، ثم تدرج إلى ما بينه وبين العباد، فبدأ بالركوع والسجود ثم عبادة الرب عموماً، ثم فعل الخير متدرجاً في ذلك بحسب الكثرة والعموم، والله أعلم.

وقد يكون الكلام بالعكس فيتدرج من الكثرة الى القلة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ يَهُرْيَكُمْ اَقْنُيْقَ لِرَبِكِ وَاسْجُدِى وَارْكِعِى مَعَ الرَّكِعِينَ ﴾ [آل عمران: ٤٣] فتدرّج من الكثرة إلى القلة، فبدأ بالقنوت وهو عموم العبادة، ثم السجود وهو أقل وأخص، ثم الركوع، وهو أقل وأخص (٢٠).

أو لمَلاحظَ أخرى غير ما ذكرناها، كأنْ يكون السياق يُعنىٰ بأمر اكثر من آخر، وذلك كتقديم الضرر على النفع، أو بالعكس.

جاء في (البرهان): «وحيث تقدم النفع على الضر فلتقدّم ما يتضمن النفع» (٣).

وكقوله تعالى: ﴿ وَادْخُلُواْ ٱلْبَاسِ سُجَّكُ اللَّهُ وَقُولُواْ حِطَّلَةٌ ﴾ [البقرة: ٥٨] وقوله: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّـةٌ وَادْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَكُ اللَّهِ اللَّاعِراف: ١٦١].

<sup>(</sup>۱) انظر «بدائع الفوائد» (۱/ ٦٥).

<sup>(</sup>٢) "بدائع الفوائد" (١/ ٨٠).

<sup>(</sup>٣) «البرهان» (١/١٢٢).

وسبب تقديم السجود على القول في البقرة، هو أنّ السياق اقتضى ذلك، فقد جاءت هذه القصة في عقب الامر بالصلاة، قال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ اَلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ اَلرَّكُوٰةَ وَاَرْكُمُواْ مَعَ الرَّرَكِينَ ﴿ وَأَقِيمُواْ اَلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الرَّكُوٰةَ وَارْكُمُواْ مَعَ الرَّرَكِينَ ﴿ اَلنَّاسُ فِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ الْكِننَبُ أَفَلا تَعْقِلُونَ وَاسْتَعِينُواْ بِالصّرة، ثمّ وَالصَّلَوٰةَ وَإِنهَا لَكَيِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَيْشِعِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤ - ٤٥] والسجود من أركان الصلاة، ثمّ أنّ المقام في البقرة مقام تعديد النعم على بني اسرائيل، فقد بدأ هذه القصة بقوله تعالى: ﴿ يَنبَيْ إِنسَرَهِ مِلْ الْمُولِينَ ﴾ [البقرة: ٤٧] والسجود ﴿ يَنبَيْ إِنسَرَهِ مِلْ الْمُولِينَ مُولِعَ فِي الأعراف.

ومنه تقديم السماء على الأرض في قوله تعالى: ﴿ لَا يَعْزُبُ عَنَّهُ مِثْقَالُ ذَرَّةِ فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ [سبأ: ٣] وتقديم الأرض على السماء. في قوله: ﴿ وَمَا يَعْـُرُبُ عَن رَّيِكَ مِن مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ﴾ [يونس: ٦١].

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْرُبُ عَن زَيِكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ﴾: «فان قلت: لم قدمت الارض على السماء بخلاف قوله في سورة سبأ ﴿ عَلِمِ الْغَيْبُ لَا يَعْرُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾؟.

قلت: حق السماء أنْ تقدم على الأرض، ولكنه لما ذكر شهادته على شؤون أهل الأرض وأحوالهم وأعمالهم، ووصل بذلك قوله (لا يعزب عنه) لاءم ذلك أنْ قدّم الأرض على السماء»(١).

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/ ۷۹).

وجاء في (بدائع الفوائد): "وإما تقديم الارض عليها، أي السماء في قوله ﴿ وَمَا يَمْ رُبُ عَن رَبِكَ مِن مِّفْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ ﴾ وتأخيرها عنها في (سبأ) في ضمن قول الكفار ﴿ لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَى وَرَفِي لَتَأْتِينَكُمُ عَلِمِ ٱلْغَيْبُ لَا يَعَزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ كيف قدّم السماوات هنا لان الساعة إنما تأتي من قبلها، وهي غيب فيها، ومن جهتها تبتدىء وتنشأ، ولهذا قدّم صعق أهل السماوات على أهل الارض عندها، فقال تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [الزمر: ٦٨].

واما تقديم الأرض على السماء في سورة يونس، فانه لما كان السياق سياق تحذير وتهديد للبشر، واعلامهم أنه سبحانه عالم بأعمالهم، دقيقها وجليلها، وأنه لا يغيب عنه منها شيء، اقتضى ذلك ذكر محلهم، وهو الارض قبل ذكر السماء»(١).

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقَنُكُواْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِّ غَنُ نَرْزُفُهُمْ وَإِيّاكُمْ ﴾ [الإسراء: ٣١]، وقوله: ﴿ وَلَا تَقَنُكُواْ أَوْلَدَكُم مِنَ إِمْلَقِ غَنُ نَرْزُفُهُمْ وَإِيّاهُمْ ۚ وَإِيّاهُمْ ۚ وَإِيّاهُمْ ۚ وَإِيّاهُمْ ۚ وَالْعَامِ: ١٥١] فقدم رزق الأباء على الاولاد في الأباء في الآية الاولى ﴿ غَنُ نَرْزُفُهُمْ وَإِيّاكُمْ ۚ وَالله أعلم، أنه في الآية الاولى في الثانية، نحو ﴿ نَرْزُفُكُمُ وَإِيّاهُمُ ۚ وَسِبِ ذلك والله أعلم، أنه في الآية الاولى انهم يقتلون أولادهم خشية الفقر، لا إنهم مفتقرون في الحال فقال: لا تقتلوهم فانّا نرزقهم واياكم، أي أن الله جعل معهم رزقهم، فهم لا يشاركونكم في الرزق فلا تخشوا الفقر.

وأما في الآية الثانية فهم يقتلون أولادهم من الفقر الواقع بهم، لا أنّهم يخشونه فهم في حاجة الى الرزق الآتي السريع، ليعولوا أولادهم فعجل لهم ذاك فقال: ﴿ نَحْنُ لَهُمْ مَا إِيَّاهُمْ فَي إِيَّاهُمْ مَا إِيَّاهُمْ مَا إِيَّاهُمْ مَا إِيَّاهُمْ اللّهِ مِنْ الفقر الواقع بهم، لا أنّهم يخشونه فهم في المنافقة المناف

جاء في (بديع القرآن): «قوله تعالى في الاولى (من إملاق) ليشير الى الخطاب للفقراء دون الاغنياء، فأوجبت البلاغة تقديم عدتهم بالرزق، وتكميل العدة برزق الاولاد... وقال في الآية الثانية (خشية إملاق) ليشير إلى أنّ الخطاب للأغنياء، دون الفقراء، الذين يخافون أنْ تسلبهم كلف الاولاد ما بأيديهم من الغنى فوجب تقديم العدة برزق الاولاد... فيأمنوا ما خافوه من الفقر» (٢).

<sup>(</sup>١) «بدائع الفوائد» (١/ ٧٤).

<sup>(</sup>۲) «بديع القرآن» (۲٦۱)، «تحرير التحبير» (٥٦١).

إلى غير ذلك من موجبات التقديم التي يقتضيها السياق.

فتين من هذا أنّ الواو لمطلق الجمع، وليست للترتيب، غير أنّه لا ينبغي أنْ يفهم من قولنا (انها لمطلق الجمع) أنه يؤتي بها بين المتعاطفين، أو بين الحكمين بلا مناسبة بينهما ولا رابط، بل لابد من رابط بينهما، فلا يصح أنْ تقول: رأيت محمداً وجبلاً، ولا رأيت خالداً ونملة، بل لابد من رابط بين المتعاطفين، ولا سيما في الجمل: «والجامع بين الجملتين يجب أنْ يكون باعتبار المسند إليه في هذه، والمسند اليه في هذه، وباعتبار المسند في هذه، والمسند في هذه، ويكتب، ويعطي، المسند في هذه، والمسند في هذه، ويكتب، ويعطي، ويمنع، وقولك (زيد شاعر وعمرو كاتب) و(زيد طويل وعمرو قصير) إذا كان بينهما مناسبة كأن يكونا أخوين أو نظيرين بخلاف قولنا (زيد شاعر وعمرو كاتب) اذا لم يكن بينهما مناسبة أوْ لا»(۱).

فلا يصح أنْ تربط بين مسند إليهما، ليس بينهما علاقة، ولا رابط، فلا تقول (محمد شاعر وخالد كاتب) وليس بين محمد وخالد مناسبة البتة، ولا تقول (محمد شاعر وأخوك أحول) لانه لا مناسبة بين الحكمين.

جاء في (دلائل الاعجاز): «وذلك أن لاتقول (زيد قائم وعمرو قاعد) حتى يكون عمرو بسبب من زيد، وحتى يكونا كالنظيرين، والشريكين، وبحيث إذا عرف السامع حال الأول، عناه أنْ يعرف حال الثاني، يدلك على ذلك أنك إنْ جئت فعطفت على الأول شيئاً ليس منه بسبب، ولا هو يذكر بذكره، ويتصل حديثه بحديثه، لم يستقم، فلو قلت: (خرجت اليوم من داري) ثم قلت (وأحسن الذي يقول بيت كذا) قلت ما يضحك منه ومن هنا عابوا أبا تمام في قوله:

لا واللذي هو عالم أن النوى صبر وأنّ أبا الحسين كريم

وذلك لأنه لا مناسبة بين كرم أبي الحسن ومرارة النوى، ولا تعلق لأحدهما بالآخر، وليس يقتضي الحديث بهذا الحديث بذاك.

واعلم انه كما يجب أنْ يكون المحدّث عنه في إحدى الجملتين بسبب من المحدّث

<sup>(</sup>۱) «الايضاح» للقزويني (١/ ١٦١–١٦٢).

عنه في الاخرى، كذلك ينبغي أنْ يكون الخبر عن الثاني ممّا يجري مجرى الشبيه، والنظير أو النقيض للخبر عن الأول، فلو قلت (زيد طويل القامة، وعمرو شاعر) كان خُلفاً لأنه مشاكلة ولا تعلق بين طول القامة وبين الشعر، وإنّما الواجب أنْ يقال: (زيد كاتب وعمرو شاعر) و(زيد طويل وعمرو قصير).

وجملة الأمر: أنها لا تجيء حتى يكون المعنى في هذه الجملة لفقا لمعنى في الاخرى، ومضامًا له، مثل أنّ زيداً وعمراً كانا اخوين أو نظيرين أو مشتبكي الاحوال على الجملة، كانت الحال التي يكون عليها أحدهما من قيام أو قعود أو شاكل ذلك مضمومة في النفس الى الحال التي عليها الآخر من غير شك، وكذا السبيل أبداً.

والمعاني في ذلك كالاشخاص، فإنّما قلت مثلاً (العلم حسن والجهل قبيح) لأنّ كون العلم حسناً، مضموم في العقول إلى كون الجهل قبيحاً»(١).

ثم إنّه قد يؤتي بالواو للدلالة على التأكيد والاهتمام بما بعدها، فقد تزاد الواو للتأكيد، وجعل منه قولهم (ما من أحد إلاّ وله طمع وحسد) و(ما من أحد إلاّ وله نفس أمّارة).

جاء في (الكليات) لابي البقاء: «قد يزداد بعد (إلاً) لتأكيد الحكم المطلوب إثباته، إذا كان في محل الرد والإنكار نحو (ما من أحد إلاً وله طمع وحسد)»(٢).

وجاء في (الكليات) أيضاً: «وقالوا إذا دخلت على الشرط بعد تقدم الجزاء، يراد به تاكيد الوقوع بالكلام الأول، وتحقيقه كقولهم (أكرم أخاك وإنْ عاداك) أي أكرمه بكل حال»(٣).

ومرّ بنا ما ذهب اليه الزمخشري من أنّه يؤتي بالواو، لتأكيد لصوق الصفة بالموصوف، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهْلَكْنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَمَا كِنَابٌ مَعْلُومٌ ﴾ [الحجر: ٤]

<sup>(</sup>۱) «دلائل الاعجاز» (۱/ ۱۷۲–۱۷۶).

<sup>(</sup>٢) «الكليات» (٤١٥).

<sup>(</sup>٣) «الكليات» (٣٦٧).

وقوله: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةٌ رَّابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْمًا بِٱلْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَبْعَةٌ وَثَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ ﴾ [الكهف: ٢٢] فقد ذكر أنّ فائدة الواو «تأكيد لصوق الصفة بالموصوف، والدلالة على أنّ اتصافه بها أمر ثابت مستقر»(١).

وقد ذكرنا في واو الحال انّها قد تأتي للتأكِيد والاهتمام، كما ذكرنا ذلك في باب عطف الاخبار والصفات.

جاء في (بدائع الفوائد): "إنّ الواو تقتضي تحقيق الوصف المتقدم، وتقريره، يكون في الكلام متضمناً لنوع من التأكيد من مزيد التقرير، وبيان ذلك بمثال نذكره مرقاة الى ما نحن فيه، إذا كان لرجل مثلا أربع صفات، هو عالم، وجواد، وشجاع، وغني، وكان المخاطب لا يعلم ذلك، أو لا يقرُّ به ويعجب من اجتماع هذه الصفات في رجل، فإذا قلت (زيد عالم) وكان ذهنه استبعد ذلك فتقول: (وجواد) أي وهو مع ذلك جواد، فإذا قدرت استبعاده لذلك قلت: (وشجاع) أي وهو مع ذلك شجاع، وغني، فيكون في العطف مزيد تقرير توكيد، لا يحصل بدونه تدرأ توهم الانكار»(٢).

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ الصَّكِيرِينَ وَالصَّكِدِقِينَ وَالْقَكَنِتِينَ وَالْمُنفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِٱلْأَسْحَارِ ﴾ [آل عمران: ١٧]: «الواو المتوسطة بين الصفات للدلالة على كمالهم في كل واحدة منها» (٣).

وقد يؤتي بالواو لقصد الدلالة على المغايرة، وذلك إذا كان طرحها يؤدي إلى أنْ يكون الثاني مفسراً للأول، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَجَيَّنَكُمُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمُ الثاني مفسراً للأول، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَجَيَّنَكُمُ مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمُ الثانِي مَفْتَ الْعَنَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمُ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٩] فقال (يذبحون) بلا واو.

وقال في سورة إبراهيم: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ٱذْكُرُواْ بِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ أَجَائُكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمُ شُوءَ ٱلْعَذَابِ وَيُذَيِّعُونَ أَبْنَاءَكُمُ وَيَسْتَحْيُونَ فِسَاءَكُمْ [إبراهيم: ٦] فإنّ طرح الواو في الآية الأولى دلّ على أنّ التذبيح هو سوء العذاب،

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۲/۲۵۵).

<sup>(</sup>٢) «بدائع الفوائد» (١٩١/١).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (١/ ٣١٣).

والواو في الثانية أفادت المغايرة، فجعلت التذبيح غير سوء العذاب، وسرّ هذه المغايرة هو أنّ قوله تعالى: (يذبحون أبناءكم) بلا واو، وفي (ابراهيم) بالواو «لأنّ الأولى من كلامه تعالى لهم، فلم يعدد عليهم المحن تكريماً في الخطاب، والثانية من كلام موسى فعددها عليهم»(١).

جاء في (معاني القرآن): «فمعنى الواو أنّهم يمسهم العذاب غير التذبيح، كأنّه قال: يعذبونكم بغير الذبح والذبح.

ومعنى طرح الواو كأنّه تفسير لصفات العذاب، وإذا كان الخبر من العذاب أو الثواب مجملًا في كلمة، ثم فسرته فاجعله بغير الواو، واذا كان أوّله غيره فبالواو، فمن المجمل قول الله عز وجل ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ [الفرقان: ٦٨]. فالاثام فيه نيّة العذاب قليله وكثيره، ثم فسرّه بغير الواو، فقال: ﴿ يُضَمْعَفْ لَهُ ٱلْمَكذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيمَمَةِ ﴾ [الفرقان: ٦٩]. ولو كان غير مجمل لم يكن ما ليس به تفسيراً له، ألا ترى أنّك تقول: عندي دابتان بغل وبرذون، ولا يجوز عندي دابتان وبغل وبرذون، وأنت تريد تفسير الدابتين بالبغل والبرذون » (٢٠).

وقد يؤتي بها للتنصيص على جمع حكمين، وذلك إذا كان طرحها يحتمل الاضراب عن الحكم الأول، كما تقول (ضربت محمداً وخالداً) فانّك دللت بالواو أنك ضربتهما جميعاً، فان طرحت الواو دل على أنك ضربت خالداً، وأضربت عن الحكم السابق.

جاء في (دلائل الاعجاز): "واعلم أنه إذا كان المخبر عنه في الجملتين، واحداً كقولنا: هو يقول، ويفعل، ويضر، وينفع، ويسيء، ويحسن، ويأمر وينهى، ويحلّ، ويعقد، ويأخذ، ويعطي، ويبيع، ويشتري، ويأكل، ويشرب، وأشباه ذلك ازداد معنى الجمع في الواو قوة وظهوراً، وكان الأمر حينتذ صريحاً، وذلك إنك إذا قلت: هو يضر وينفع كنت قد أفدت بالواو، إنك أوجبت له الفعلين جميعاً، وجعلته يفعلهما معاً، ولو قلت (يضر ينفع) من غير واو لم يجب ذلك، بل قد يجوز أنْ يكون قولك (ينفع) رجوعاً عن قولك (يضر).

<sup>(</sup>۱) «الاتقان» (۲/ ۱۱۰) وانظر «معترك الاقران» (۸/ ۷۸ – ۸۸).

<sup>(</sup>٢) شمعاني القرآن (٢/ ١٨ -٦٩).

<sup>(</sup>٣) «دلائل الاعجاز» (١٧٤).

وقد يؤتي بالواو للدلالة على الاستمرار والتكثير، وذلك في الافعال خاصة وذلك نحو: هو يركض ويركض، أي مستمر على ذلك، وأخذ يدور ويدور، أي يكثر من ذلك، وهو مستمر عليه.

## أحكام الواو:

ذكر النحاة أنّ الواو تنفرد بأحكام أشهرها:

١ - إقترانها بإما نحو (خذ إمّا درهماً وإماً ديناراً).

٢- إقترانها بـ (لكن) نحو (ما جاء محمد ولكن خالد).

٣- اقترانها بـ (لا) إن سبقت بنفي، نحو (ما جاءني محمد ولا سعيد) «ليفيد أن الفعل منفي عنهما في حالة الاجتماع والافتراق. . . . إذ لو لم تدخل (لا) لاحتمل أن المراد نفي المجيء عند الاجتماع، دون الافتراق»(١).

فأنت إذا قلت (ما جاءني محمد وسعيد) احتمل أنّ المراد لم يحضرا معاً، وقد يكون كل منهما حضر على حدة، فجئت بـ (لا) لنفي مجيئهما على كل حال.

عطف العقد على النيف، إذا وقعا دفعة واحد كأحد وعشرين<sup>(۲)</sup>، فانْ تأخر وقوع العقد، جاز أنْ تقول (قبضت ثلاثة فعشرين، أو ثم عشرين)<sup>(۳)</sup>.

٥- عطف ما لا يستغني عنه، قال ابن عقل: «اختصت الواو من بين حروف العطف بانها يعطف بها حيث لا يكفي بالمعطوف عليه، نحو (اختصم زيد وعمرو) ولو قلت (اختصم زيد) لم يجز، ومثله (اصطفى هذا وابني) و(تشارك زيد وعمرو)، ولا يجوز أنْ يعطف في هذه المواضع بالفاء، ولا بغيرها من حروف العطف»(١٤).

<sup>(1) &</sup>quot;الهمع» (٢/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (٢/ ٣٥٥–٣٥٧).

<sup>(</sup>٣) «الصبان» (٣/ ٩٢).

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن عقیل» (۲/ ۲۱).

وأما قولك (اختصم الزيدون فالخالدون، أو ثم الخالدون) فيدل على أنّ الزيدين اختصموا أولاً، فيما بينهم، ثم تبعهم الخالدون فاختصموا بينهم أيضاً (١).

فان أردت اختصام الزيدين والخالدين معا، لم يجز إلاّ أنْ تقول: اختصم الزيدون والخالدون.

ومن هذا قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسَتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ [غافر: ٥٨] لأنّ الفعل (استوى) يقضي أمرين، وأمّا قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّنَةُ ﴾ [فصلت: ٣٤] فقالوا فيه: ان (لا) الثانية زائدة لأمن اللبس، وكذا قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوَى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْمَالِيُ وَلَا ٱلنُّورُ ﴾ [فاطر: ٢٠، ١٩] .

وذهب آخرون الى أنّ المعنى، أنّ الحسنات لا تستوي فيما بينها، وكذلك السيئات فحسنة أعظم من حسنة، وسيئة أكبر من سيئة، فجيء بـ (لا) لهذا المعنى.

جاء في (البرهان): «وأما قوله ﴿ وَلا تَسْتَوِى ٱلْحَسْنَةُ وَلاَ ٱلسَّيِّئَةُ ﴾ فمن قال: المراد أنّ الحسنة لا تساوي السيئة، ف (لا) عنده زائده، ومن قال أن جنس الحسنه لا يستوي أفراده وجنس السيئة لا يستوي افراده – وهو الظاهر من سياق الآية – فليست زائدة والواو عاطفة جملة على جملة »(٢).

وقد ورد هذا الفعل في نحو هذا التعبير في خمسة مواطن من القرآن الكريم، هي قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَلَا ٱلظُّلُمَٰتُ وَلَا ٱلنُّورُ وَلَا ٱلظِّلُ وَلَا ٱلْخَرُرُ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْرَاتُ﴾ [فاطر: ١٨-٢٢].

وقوله: ﴿ وَمَا يَسَتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّدَلِحَاتِ وَلَا ٱلْمُسِئَّ ﴾ [غافر: ٥٨].

وقوله: ﴿ وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحُسَنَةُ وَلَا ٱلسِّيِّئَةُ ٱدْفَعْ بِٱلَّتِي هِيَ آحْسَنُ ﴾ [فصلت: ٣٤].

<sup>(</sup>١) انظر «التصريح» (٢/ ١٣٦)، «حاشية يس على التصريح» (٢/ ١٣٦).

<sup>(</sup>Y) "Ilbary" (7/PYI).

<sup>(</sup>٣) «البرهآن» (٤/ ٣٥٧).

وكل هذه المواطن تحتمل أنْ يكون قصد الاستواء في الجنس نفسه، فيمكن أنْ يقال أنّ الظلمات لا تستوي فيما بينها، والنور لا يستوي فقد تكون الظلمات بعضها أشد من بعض وكذلك النور، وكذلك قوله (ولا الظل ولا الحرور) فإنّ الظل لا يستوي في جنسه والحرور أيضا، ونحو قوله: ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَخْيَاءُ وَلا ٱلْأَمْوَتُ ﴾ فانّ الأموات لا يستوون وكذلك الاحياء، وكذلك ما بعده، فالمؤمنون لا يستوون والمسيئون لا يستوون والحسنة لا تستوي والسيئة لا تستوي، كل هذا ممكن لغة.

ويحتمل ايضاً زيادة (لا) والمقصود نفي الاستواء بين المتعاطفين.

وعلى هذا فانه يمكن أنْ يقال: إذا ورد به (لا) احتمل أنْ يكون معناه نفي استواء الجنس فيما بينه، كما يحتمل نفي الاستواء بين المتعاطفين، اللهم إلا فيما لا يمكن أنْ يكون جنساً، كما اذا ورد نحو قولنا (ما يستوي محمد ولا خالد) فانه في نحو هذا تتعين زيادة (لا) لأمن اللبس، و(لا) تزاد كثيراً للتوكيد عند امن اللبس، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿قَالَ مَا مَنْعَكَ أَلَا شَمْجُدُ ﴾ [الأعراف: ١٢] أي ما منعك أن تسجد؟.

فان لم يرد التعبير بـ (لا) تعين أنَّ المقصود نفي الاستواء بين المتعاطفين.

7- عطف الشيء على نفسه، أو على مرادفه بشرط زيادة فائدة في المعطوف ليست في المعطوف ليست في المعطوف عليه، فانّ لم تكن فائدة لم يصح العطف، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَاهَكَ وَإِلَهُ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِ عَمْ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إَلَهًا وَاحِدًا ﴾ [البقرة: ١٣٣] فاله آبائه هو الهه ولذا قال (الها واحداً) وصح العطف، لأنّ في الثاني زيادة فائدة ليست في الأول.

ومنه ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْحَمْدُ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِّ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الجاثية: ٣٦]، وقوله: ﴿ يَلْكَ مَايَنتُ ٱلْكِتَابِ وَقُرْءَانِ مُبِينٍ ﴾ [الحجر: ١] ونحوه أن تقول (هذا صديقك وصديق خالد).

جاء في (**الاصول**): «تقول: مررت بزيد أنيسك وصاحبك، فانْ قلت: مررت بزيد أخيك فصاحبك والصاحب زيد لم يجز» (١).

 <sup>(</sup>١) «الأصول في النحو» (٢/ ٧٧).

فهذا كله من باب عطف الشيء على نفسه لزيادة فائدة.

ومن عطف الشيء على مرادفه قولك: (هذا كذب وافتراء) والافتراء كذب، ومنه قول الشاعر:

والفي قولها كذباً ومينا.

والمين كذب، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا آَشُكُواْ بَثِي وَحُرْنِيَ إِلَى ٱللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٦] وقوله: ﴿ لَا تَعَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضْمًا ﴾ [طه: ١١٢] وقوله: ﴿ لَا تَعَافُ دَرَّكَا وَلَا يَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٧٧] وقوله: ﴿ لَا بُقِي وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٧٧] وقوله: ﴿ لَا بُقِي وَلَا نَذَرُ ﴾ [المدثر: ٢٨] (١).

وكل ذلك لزيادة فائدة في الثاني ليست في الأول، فانْ لم تكن فائدة في المعطوف فلا يصح العطف، فلا تقول (هذا بر وحنطة) و(هذه مدية وسكين).

جاء في (بدائع الفوائد): «القاعدة أنّ الشيء لا يعطف على نفسه... فاذا وجدت مثل قولهم (كذباً وميناً) فهو لمعنى زائد في اللفظ الثاني وإنْ خفي عنك، ولهذا يبعد جداً أن يجيء في كلامهم (جاء عمر وأبو حفص)... فان الواو انما تجمع بين الشيئين لا بين الشيء الواحد، فإذا كان في الاسم الثاني فائدة زائدة على معنى الاسم كنت مخيراً في العطف وتركه»(٢).

وقيل: إنّ عطف أحد المترادفين على الآخر يقصد منه التأكيد<sup>(٣)</sup>، والتأكيد غير عزيز في كلامهم.

٧- عطف العام على الخاص، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنَاكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ
 وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ [الحجر: ٨٧] وقوله: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَنَا بِاللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْمَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰ

 <sup>«</sup>الاتقان» (۲/ ۷۱) وانظر «المغنى» (۲/ ۳۵۷).

<sup>(</sup>٢) «بدائع الفوائد» (١/ ١٨٩).

<sup>(</sup>٣) «الاتقان» (٢/٧١).

إِبْرَهِ عَمَ وَاشْمَعِيلَ وَاِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي ٱلنَّبِيتُوك مِن رَّبِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٣٦]، وقوله: ﴿ زَبِ ٱغْضِرَ لِى وَلِوَالِدَقَ وَلِمَن دَخَلَ بَيْقِ ﴾ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلَوَالِدَقَ وَلِمَن دَخَلَ بَيْقِ ﴾ [نوح: ٢٨].

وأما عطف الخاص على العام، نحو قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَتَهِ صَالِحَ لِهِ وَ وَأَمُكُ وَ وَمُلَتَهِ صَالَهِ وَمُلَتَهِ وَمُلَتَهِ وَالْصَكُوةِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَمِيكُمْلَ ﴾ [البقرة: ٩٨] وقوله: ﴿ كَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكُواَتِ وَٱلصَّكُوةِ الْمُسْطَى ﴾ [البقرة: ٢٣٨] فلا تختص الواو بها، بل قد يشاركها فيه غيرها، وذلك نحو (مات الناس حتى الأنبياء)(١).

#### الفاء:

وتفيد الترتيب والتعقيب.

ومعنى الترتيب أنّ المطعوف بها يكون لاحقاً لما قبلها، فإذا قلت: (جاء محمد فخالد) كان المعنى أنّ مجيء محمد كان قبل مجيء خالد.

جاء في (الكتاب): «ومن ذلك قولك (مررت بزيد فعمرو) و(مررت برجل فامرأة) فالفاء اشركت بينهما في المرور وجعلت الاول مبدوءاً به»<sup>(٢)</sup>.

وربما لاتفيد ترتيباً، بل قد تكون لعطف مفصل على مجمل وهو ما يسميه النحاة (الترتيب الذكري) وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَىٰ آكُبُرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا الله جهرة) تفصيل لقوله (فقد سألوا موسى أكبر من ذلك) فالسؤال مجمل بينه بقوله (ارنا الله جهرة).

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ رَّبَتُهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِى مِنْ أَهْلِي ﴾ [هود: 20] فقوله: ﴿ فَلَمَّا عَاسَفُونَا ٱنْنَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴿ فَقَالَ رَبِ إِنَّ ٱبْنِى مِنْ أَهْلِي ﴾ تفصيل للنداء، ومنه قوله: ﴿ فَلَمَّا عَاسَفُونَا ٱنْنَقَمْنَا مِنْهُمْ فَوَلَه: ﴿ وَلَمْ مِن فَوْلَه: ﴿ وَكُمْ مِن

 <sup>«</sup>التصريح» (۲/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۲۱۸).

قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَهَا فَجَاءَهَا بَأْسُنَا بَيْنَتًا أَوْهُمْ قَآيِلُونَ ﴾ [الأعراف: ٤] ونحوه قولهم: (توضأ فغسل وجهه ويديه ومسح رأسه ورجليه) فقوله (غسل وجهه. الخ) تفصيل للوضوء ونحوه «أجبته فقلت لبيك»(١).

وأما التعقيب فمعناه ان وقوع المعطوف بعد المعطوف عليه بغير مهلة أو بمدة قريبة.

جاء في (كتاب سيبويه): «والفاء تضم الشيء الى الشيء كما فعلت الواو، غير انها تجعل ذلك متاسقا بعضه في أثر بعض وذلك قولك: مررت بعمرو فزيد فخالد، وسقط المطر بمكان كذا وكذا فمكان كذا وكذا»(٢).

وجاء في (المقتضب): «وهي توجب أن الثاني بعد الأول وإنّ الأمر بينهما قريب» (٣).

جاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ فَأَنطَلَقَا حَتَىٰ إِذَا لَقِيَا غُلَمُا فَقَلَلُهُ قَالَ أَقَلَتَ نَفَسًا ﴾ [الكهف: ٧٤]: «فان قلت: لم قيل ﴿ حَتَىٰ إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا ﴾ بغير فاء، و ﴿ حَتَىٰ إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا ﴾ بغير فاء، و ﴿ حَتَىٰ إِذَا لَتِيَا غُلَمًا فَقَنَلَهُ ﴾ بالفاء؟.

قلت: جعل (خرقها) جزاء للشرط وجعل (قتله) من جملة الشرط، معطوفاً عليه، والجزاء (قال أقتلت).

فان قلت: فلم خولف بينهما؟.

قلت: لأنّ خرق السفينة لم يتعقّب القتل لقاء الغلام»(٤).

ثم أنّ تعقيب كل شيء بحسبه «ألا ترى أنه يقال تزوج فلان فولد له، إذا لم يكن بينهما إلا مدة الحمل وإنْ كانت متطاولة، و(دخلت البصرة فبغداد) إذا لم تقم في البصرة ولا بين البلدين» (٥).

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۲/ ٤٠٤)، «المغنى» (١/ ١٦١).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۲/ ۳۰۶). .

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (١٠/١)، «الجمل» (٣١).

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (٢/ ٦٦).

<sup>(</sup>٥) «المغني» (١/ ١٦١ - ١٦٢).

جاء في (شرح قطر الندى): "وتعقيب كل شيء بحسبه، فاذا قلت (دخلت البصرة فبغداد) وكان بينهما ثلاثة أيام ودخلت بعد الثالث، فذلك تعقيب في مثل هذا عادة فاذا دخلت بعد الرابع أو الخامس، فليس بتعقيب ولم يجز الكلام»(١).

وفي (شرح ابن يعيش) ان معنى قولك (دخلت الكوفة فالبصرة):

"إنّ البصرة داخلة في الدخول، كالكوفة على سبيل الاتصال، ومعنى ذلك انه لم يقطع سيره الذي دخل به الكوفة حتى اتصل بالسير الذي دخل به البصرة من غير فتور ولا مهلة»(٢).

غير أن في لزوم افادة الفاء التعقيب بحثا فقد ورد في القرآن الكريم التعبير بالفاء في غير ما يفيد التعقيب وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱلّذِي ٓ أَخْرَجَ ٱلْمَرْعَى فَجَعَلُمُ عُثَاءً أَحْوَى ﴾ ألاعلى: ٤،٥] فجعلُه غثاء أسود لا يعقب خروج المرعى، بل يكون بعده بمدة بدليل قوله تعالى في آية اخرى ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكُهُ يَنَكِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُغْرِجُ وَلَهُ تَعَالَى في آية اخرى ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكُهُ يَنَكِيعَ فِ ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يُغْرِجُ بِهِ وَزَعًا مُّغَلِفًا ٱلْوَنْهُمُ مُ يَهِيجُ فَ تَرَيَّهُ مُصَفَّلًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطَنَمًا ﴾ [الزمر: ٢١] فعبر عن جعله حطاما بـ (ثم)، ونحوه ما جاء في سورة الحديد: ﴿ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَائُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَنَرَبُهُ مُ الحديد: ﴿ كَمَثَلُ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَائُهُ ثُمَّ يَهِيجُ

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢] فاخراج الثمرات لايعقب نزول الماء بل بينهما مهلة ومدة، ونحوه قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُو خَصِيمُ مُّبِينٌ ﴾ [النحل: ٤]. وخصومة الانسان لاتعقب كونه نطفة، بل ان الانسان ينتقل في اطوار حتى يبلغ الرشد، قال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَا خَلَقَنْكُمْ مِن ثُرابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُلَقَةً ثُمَّ مِن مُلَقَةً وَعَيْرِ مُخَلِقًةً وَغَيْرِ مُخَلِقًةً إِلَى الْحَجِ: ٥] فعبر عمّا دون ذلك وأقرب منه بـ (ثم).

<sup>(</sup>۱) «شرح قطر الندى» (۳۰۲).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۸/ ۹۵).

وللنحاة في ذلك تخريجات منها ان الفاء نابت عن (ثم)، ومنها أنّ في الكلام حذفاً يقتضيه المعنى اذ التقدير في آية الاعلى «والذي اخرج المرعى فمضت مدة فجعله غثاء»(١).

ومثل هذا الحذف كثير في القرآن الكريم فانه- أي القرآن- يذكر ما يريد ذكره وما هو محط العناية والاهتمام ويطوي ما عدا ذلك، فلا يذكره وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا اَضْرِب بِعَصَالَكَ ٱلْحَجَرِ فَأَنفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنُنَا ﴾ [البقرة: ٦٠] أي فضربه فانفجرت فحذف الفعل، (فضربه) لأنه مفهوم من السياق، ولأنه لا يتعلق غرض بذكره، فقوله: ﴿ فَأَنفَجَرَتْ ﴾ في عقب الفعل المحذوف لا في عقب (فقلنا اضرب).

ونحوه قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا أَذْهَبَآ إِلَى ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِثَايَنَتِنَا فَدَمَّرَنَهُمْ تَدِّمِيرًا ﴾ [الفرقان: ٣٦] فان التقدير: فذهبا الى اولئك القوم فدعوا هم إلى عبادة الله وأرياهم آياته فكذبوهما فدمرناهم تدميراً، فقوله: ﴿ فَدَمَّرْنَهُمْ تَدِّمِيرًا ﴾ ليس في عقب (فقلنا اذهبا) وإنَّما في عقب المحذوف وهو التكذيب بالآيات الذي هو مفهوم من السياق.

وهناك توجيه آخر، وهو أنّ الأصل في الفاء أنْ تكون للتعقيب، وهذا التعقيب قد يكون حقيقاً، وذلك كما في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَمَائَهُ فَأَقَبَرُهُ ﴾ [عبس: ٢١] وقوله: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَائَةِ كُهُ أَسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلّا إِبْلِيسَ ﴾ [البقرة: ٣٤].

وقد يكون التعقيب مجازياً كما في قوله تعالى: ﴿ وَٱلذِّي ٓ ٱخْرَجَ ٱلمّرْعَىٰ. فَجَعَلَمُ غُنّآ ۗ ٱحْوَىٰ ﴾ ومعنى التعقيب المجازي ان المقام يقتضي المتكلم تقصير المدة الطويلة فيأتي بالفاء وقد يقتضيه العكس فيأتي بـ (ثم)، فيقال مثلا في مقام: (الدنيا طويلة)، وفي مقام يقال: (الدنيا قصيرة)، ألا ترى إنّك قد تقول مهدداً خصمك: (الايام طويلة وأنا لك بالمرصاد)، وفي مقام تقول: (الدنيا قصيرة وسنلتقي عند احكم الحاكمين).

<sup>(</sup>۱) «حاشية الخضرى» (٦/٢).

ثم ألا ترى أنّك قد تكون في مقام تريد فيه أنْ تبين طول الدنيا وتقلبها، فتقول: (إنّ هذه الدنيا طويلة تغر الحليم وتغير النفوس، وكثيراً ما تتغير الطباع بتبدل الدهر وطول الزمان وتغير الحدثان) وتقول: (إنّ الصبر قد ينفد في هذا العمر الطويل، والنفس لا تحتمل مثل هذه المشقة، والمرارة طوال أيام العمر).

وقد تكون في مقام تريد فيه النهي عن الانصراف الى الدنيا، فتقصّرها في عين الرائي فتقول: (إنها سريعة الفناء والزوال، وكثيراً ما شاهدنا أناساً ذوي سطوة وجاه، زالوا في أسرع من لحظة العين، فاللبيب اللبيب من شمر للآخرة، وسعى لها سعيها ولا يغتر بهذه الدنيا الخدّاعة).

فإذا كان المقام مقام تطويل، جئت بـ (ثم)، وإذا كان المقام مقام تقصير، جئت بالفاء فتقول مثلا: (ألا ترى إلى فلان كيف نشأ من أبوين فقيرين، ثم كبر، ثم ساد، ثم انتزع الملك من بني فلان، وحكم ما شاء الله له أنْ يحكم، وبقي أولئك يتربصون به ويستعدون ويجمعون عليه الأنصار، ثم انقضوا عليه فأهلكوه).

فإذا أردت أن تقصّر ذلك، قلت: (ألا ترى إلى فلان كيف ساد وملك، فإذا هو بعد مرة كأن لم يكن فأصبح أثراً بعد عين وغيبا بعد شهود).

ولكل مقامِ مقال.

وقد تفيد الفاء الدلالة على السبب، وذلك كقوله تعالى: ﴿ فَوَكَرْهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ ﴾ [القصص: ١٥] ونحو قولك (أغضب خالد أباه فأهانه) و(أكل فشبع)، و (تعب فنام) فيؤتي بالفاء لارادة السببية، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِهِ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢] فالفاء أفادت السبب، فإذا أردنا السبب لم يصح الإتيان بر (ثم)، لأنها لا تفيده، بل تأتي بالفاء وإنْ كان ثمة تراخ، فإنّ فاء السبب لا تفيد التعقيب دوماً، بل هي قد تفيده، كما في قوله تعالى: ﴿ فَوَكَرْهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ ﴾ وربما لا تفيده نحو ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلشَمَاءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ ٱلشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ﴾.

جاء في (الامالي النحوية) لابن الحاجب في قوله تعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءً فَتُصِيحُ ٱلْآرَضُ مُخْضَرَّةً ﴾ [الحج: ٦٣]. «الفاء للتعقيب من غير مهلة، واصباح الأرض مخضرة بعد الانزال إنما يكون بمهلة، أن هذه الفاء فاء السببية، وفاء السببية لا يشترط فيها ذلك وإنما شرطها أن يكون ما بعدها مسبباً عن الأول كما لو صرح بالشرط، الا ترى إلى صحة قولك (أن يسلم زيد فهو يدخل الجنّة) مع العلم بالمهلة العظيمة بينهما»(١).

ويمكن أنْ يكون من ذلك قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن نُطَفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُعِينٌ ﴾ [النحل: ٤] فإنّه يمكن أنْ يخرج على أن القصد أسراع الإنسان في الخصومة فليس بين كونه نطفة، وكونه خصيماً إلا فترة النمو، فهو من قبيل (تزوج فلان فولد له)، ويمكن حمل ذلك على السببية أي كان عاقبة خلقه من نطفة، والاحسان إليه خصومته لربه فكأنما خلقه كان سبباً للخصومة.

وذلك أنك تقول: (مدحني فكافأته، وأسديت له معروفاً فشكرني) فالمدح سبب المكافأة، وإسداء المعروف سبب الشكر، وقد يكون الجزاء على عكس المؤمل والمرجو كما تقول (أحسنت إليه فأساء التي، ودفعت عنه فشتمني) أي كان أحساني إليه سبباً للاساءة إلتي ودفعي عنه كان سبباً لشتمي، وعلى هذا يمكن حمل قوله تعالى ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْكُنُ مِن نُطَفَةٍ فَإِذَا هُو خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ أي هو بدل أن يكون شاكراً لربه عارفاً له حقه كان خصماً له، جاحداً لنعمه، كما تقول: (غذوته وربيته فإذا هو عدو لي أي أن غذائي وتربيتي اياه كان سببا لعداوتي.

ولا تؤدي (ثم) هذا المعنى.

والفاء العاطفة لا تفيد السبب دوماً، بل هي قد تفيد، كما في قوله تعالى: ﴿ فَوَكَرْوُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهُ ﴾ وربما لم تفده كما في قوله تعالى ﴿ فَرَاغَ إِلَىٰ أَهْلِهِ ـ فَجَآءَ بِعِجْلِ سَمِينِ فَقَرَّبَهُۥ إِلَيْهِمَ ﴾ [الذاريات: ٢٧،٢٦] (٢).

<sup>(</sup>١) «الإمالي النحوية» (ص٤).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (١/١٦٣).

معاني النحو \_\_\_\_\_

### الفاء مع الصفات:

ذكر الزمخشري أن للفاء مع الصفات ثلاثة أحوال.

«أحدها أنْ تدل على ترتيب معانيها في الوجود كقوله:

يالهف زيابة للحارث الص البح فالغانم فالآيب

أي: الذي صبح فغنم فآب.

ونحوه أنْ تقول: (مررت برجل خادع صاحبه فقاتله) أي خدعه فقتله، فالخداع قبل القتل.

«والثاني أنْ تدل على ترتيبها من بعض الوجوه، نحو قولك: خذ الأكمل فالافضل واعمل الأحسن فالأجمل».

ونحو ذلك أن تقول: إبدأ بالاسهل فالأصعب، واحفظ السور القصار فالطوال.

"والثالث أنْ تدل على ترتيب موصوفاتها في ذلك، نحو (رحم الله المحلقين فالمقصرين" (١). فالمحلقون أفضل من المقصرين فبدأ بهم بحسب ترتيبهم في الفضل، ونحو ذلك أنْ يقال: (يتقدم الأقرأ فالاسنّ) فالأقرأ أفضل من الاسنّ.

وهي في كل ذلك تفيد الترتيب، سواء كان الترتيب في الحدوث أم غيره.

## ثمّ:

حرف عطف يفيد الترتيب والتراخي، ومعنى التراخي المهلة، فإذا قلت (أقبل محمد ثم خالد) كان المعنى أنه أقبل محمد أولا وبعده بمهلة أقبل خالد.

جاء في (كتاب سيبويه): «ومن ذلك: مررت برجل ثم أمرأة، فالمرور ههنا مروران وجعلت (ثم) الأول مبدوءاً به، وأشركت بينهما في الجر»(٢).

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/۱۲۳).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۲۱۸/۱).

وجاء في (المقتضب): «وثم مثل الفاء إلاّ أنها أشد تراخيا» (١١).

وجاء في (جواهر الأدب) أنّ (ثم) حرف "يفيد الترتيب كالفاء مع المهلة والتراخي لأنّها أكثر حروفاً منها" (٢٠).

قال تعالى: ﴿ أَمَانَهُ فَأَقَبَرُمُ ثُمَّ إِذَا شَآءَ أَنشَرَمُ﴾ [عبس: ٢١-٢٢] فعقب بالفاء بعد (أماته) لأنّ الأقبار في عقب الموت، وراخى بعد ذلك لأن النشور يتأخر<sup>(٣)</sup>.

وقال تعالى: ﴿ وَءَايَــُةٌ لَّهُمُ ٱلْيَلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُُظْلِمُونَ ﴾ [يس: ٣٧] فجاء بالفاء لأن الليل يعقب النهار (١٠). وقال: ﴿ وَمِنْ ءَايَـنتِهِ النَّ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنتُم بَشَرُّ بَالفاء لأن الليل يعقب النهار (١٠). وقال: ﴿ وَمِنْ ءَايَـنتِهِ النَّهُ رَائِحُ مَن كُونه تراباً، وبينهما تَنتَشِرُونَ ﴾ [الروم: ٢٠] فجاء بـ (ثم) لأنّ البشر المنتشر متراخ عن كونه تراباً، وبينهما مهلة.

جاء في (تفسير الرازي) في قوله: ﴿ومن آياته أن خلقكم من تراب ثم إذا أنتم بشر تنتشرون﴾ وقوله ﴿ وَمِنْ ءَايَانِهِ أَن تَقُومَ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ بِأَمْرِهِ مُّمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعُوهَ مِنْ اَلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ مَغُرُجُونَ ﴾ [الروم: ٢٥]: «قال ههنا (إذا أنتم تخرجون) وقال في خلق الإنسان أولا أثم إذا أنتم بشر تنتشرون) فنقول هناك يكون خلق وتقدير وتدريج وتراخ، حتى يصير التراب قابلاً للحياة فينفخ فيه روحه فإذا هو بشر، وأما في الإعادة لا يكون تدريج وتراخ بل يكون نداء وخروج، فلم يقل ههنا (ثم)(٥).

وخالف قوم في اقتضائها الترتيب والتراخي، واستدلوا على عدم الترتيب بقوله تعالى ﴿ خَلَقَكُمُ مِّن نَفْسٍ وَدِمِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ [الزمر: ٦] فإنّ خلق الزوج ليس بعد خلقهم من نفس واحدة، وبقول الشاعر:

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۱/ ۱۰)، وانظر للزجاجي (۳۱)، «المفصل» (۱۹۷/۲).

<sup>(</sup>٢) «جواهر الأدب» (٢١٦).

<sup>(</sup>٣) أنظر «التصريح» (٢/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٤) أنظر «روح المعاني» (٢٣/ ١٠).

<sup>(</sup>٥) «التفسير الكبير» (٢٥/ ١١٦).

إن من ساد ثم ساد أبوه ثم قد ساد قبل ذلك جده فسيادة الأب ليست بعد سيادة الابن.

وإستدلوا على عدم التراخي بقولهم (أعجبني ما صنعت اليوم ثم ما صنعت أمس أعجب «لأن (ثم) في ذلك لترتيب الإخبار، ولا تراخى بين الإخبارين»(١).

وبقوله:

كهز الرديني تحت العجاج جرى في الأنابيب ثم اضطرب "إذا الهز متى جرى في أنابيب الرمح، يعقبه الأضطراب ولم يتراخ عنه "(٢).

وأجيب عن ذلك باجابات:

منها: أنّه في الآية الكريمة أراد أنْ يذكر بدء خلق الإنسان، فذكر أنه خلقهم من نفس واحدة، خلق منها زوجها، وليس القصد أنّه جعل منها زوجها بعد خلقهم من النفس الواحدة.

ومنها أن الترتيب مخصوص بالمفردات، «مستدلين بعدم الترتيب في قوله تعالى ﴿ وَمِنْهَا أَنَّ اللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٤٦] وقوله تعالى: ﴿ اَسْتَغْفِرُواْرَبَكُمْ ثُمُّ اللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٤٦] وقوله تعالى: ﴿ اَسْتَغْفِرُواْرَبَكُمْ ثُمُّ اللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴾ [يونس: ٤٦] وقوله تعالى: ﴿ اَسْتَغْفِرُواْرَبَكُمْ ثُمُ يُولُهُمْ : زيد ثُمُ قُولُهُمْ : ورد بأنّ الترتيب للأخبار لا للمخبر عنه، كقولهم: زيد عالم كريم ثم هو شجاع (٣٠).

ومنها أنّها لمجرد الترتيب في الذكر .

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "وقد تجيء (ثم) لمجرد الترتيب في الذكر والتدرج في درج الارتقاء وذكر ما هو الأولى، ثم الأولى من دون إعتبار التراخي والبعد

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/۸۱۱).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۱/۹۱۱).

<sup>(</sup>٣) «جواهر الأدب» (٢١٦).

۲٤٠ \_\_\_\_\_ معانى النحو

بين تلك الدرج، ولا أن الثاني بعد الأول في الزمان، بل ربما يكون قبله كما في قوله:

# إنّ من ساد ثم ساد أبوه ثم قد ساد قبل ذلك جدّه

فالمقصود ترتيب درجات معالي الممدوح فأبتدأ بسيادته، ثم بسيادة أبيه، ثم بسيادة أبيه، ثم بسيادة جده، وإنّ كان سيادة الأب مقدمة في الزمان على سيادة نفسه... وقد تكون (ثم) والفاء أيضاً لمجرد التدرج في الأرتقاء، وإن لم يكن الثاني مترتباً في الذكر على الأول، وذلك أيضاً لمجرد الأول بلفظه، نحو بالله، ووالله، ثم والله، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدّرَنكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ مُا أَدْرَنكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ [الأنفطار:١٨،١٧]، وقوله تعالى: ﴿ كَلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ثُمَّ مَا أَدْرَنكَ مَا يَوْمُ الدّينِ ﴾ [الأنفطار:١٨،١٧]، وقوله تعالى: ﴿ كَلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ثُمَّ كَلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ثُمَّ التي المنافِقَ الله والمنافِق الله والمنافِق الله والمنافِق الله والمنافِق المنافِق المنافِق الله والمناف والعمل الصالح، والله والمناف ألم الله والمناف والعمل الصالح، كما قيل في ﴿ آهدِنَا الصِّرَطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ [الفاتحة:٦]، أي أبقنا عليه، فأستعمل (ثم) أما نظراً إلى تمام البقاء أو أستبعاداً لمرتبة البقاء عليها من مرتبة أبتدائها، لأن البقاء عليها أفضل»(١).

وأما التراخي فقد أجيب عنه، أن (ثم) واقعة موقع الفاء في قوله: (جرى في الأنابيب ثم أضطرب)(٢).

والحق أنه ليس المقصود بالتراخي المهلة الزمانية فقط، بل عموم البعد والتباين سواء كان ذلك في الزمان أم في الصفات أم في غيرهما، وذلك إنّ هذه اللفظة تفيد البعد عموماً، فهي بفتح الثاء (ثمًّ) إشارة الى المكان البعيد، ويضم الثاء للتراخي في الزمان والبعد في الصفات والأحوال، يدل على ذلك استعمالها الكثير في فصيح الكلام.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وقد تجيء في الجمل خاصة لأستبعاد مضمون ما بعدها عن مضمون ما قبلها، وعدم مناسبته له، كما ذكرنا في قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۲/۷۰۶).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۱/۸۱۸–۱۱۹).

﴿ ثُرَّ أَنشَأْنَهُ خَلْقًاءَاخَرُ ﴾ [المؤمنون: ١٤]، وكقوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَٰتِ وَالنُّورِ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَضَرُوا بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ [الأنعام: ١] فالأشراك بخالق السماوات والأرض مستبعد غير مناسب، وهذا المعنى فرع التراخي ومجازه (١١).

وجاء في (البرهان): «قال ابن بري: قد تجي (ثم) كثيراً لتفاوت ما بين رتبتين في قصد المتكلم فيه تفاوت ما بين مرتبتي الفعل مع السكوت عن تفاوت رتبتي الفاعل، كقوله تعالى: ﴿ اَلْحَمَدُ بِلَهِ اللّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَةِ وَالنُّورُ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ ف (ثم) هنا لتفاوت رتبة الخلق والجعل، من رتبة العدل مع السكوت عن وصف العادلين.

ومثله قوله تعالى: ﴿ فَلَا أَقْنَحُمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴾ [البلد: ١١] إلى قوله ﴿ ثُمَّرَ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [البلد: ١٧] دخلت لبيان تفاوت رتبة الفك والأطعام من رتبة الإيمان...

وذكر غيره في قوله: ﴿ثم الذين كفروا بربهم يعدلون﴾ أنّ ثمّ دخلت لبعد ما بين الكفر وبين خلق السماوات والأرض.

وعلى ذلك جرى الزمخشري في مواضع كثيرة من الكشاف. . . قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ وَعَلَى ذَلَكَ جَرَى الزمخشري في مواضع كثيرة من الكشاف. . . قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ الْمَازِلَتِينَ الْمُالِّتِينَ الْمُالِّتِينَ الْمُالِقِينَ الْمُالِقِينَ في جاء زيد ثم عمرو، أعني أنّ منزلة الأستقامة على الخير مباينة لمنزلة الخير نفسه لأنها أعلى منها وأفضل . . .

والحاصل أنها:

للتراخي في زمان وهو المعبرّ عنه بالمهلة.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۲/۲).

<sup>(</sup>٢) يعني الآيات : ﴿ فَلَا أَقْنَحَمَ ٱلْمَقَبَةَ وَمَا آَدَرَنكَ مَا ٱلْمَقَبَةُ فَكُ رَفَيَةٍ أَوْ إِطْمَنْدُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْغَبَةٍ يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ أَوْ يَسِكِنا ذَا مَثْرَبَةٍ ثُمَّةً كَانَ مِنَ ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَقُواصَوْاْ بِٱلصَّبِرِ وَقُواصَوْاْ بِٱلْمَرْجَمَةِ ﴾ [البلد: ١١-١٧].

وتكون للتباين في الصفات وغيرها من غير قصد مهلة زمانية، بل ليعلم موقع ما يعطف بها وحاله، وأنه لو أنفرد لكان كافياً فيما قصد فيه، ولم يقصد في هذا ترتيب زماني، بل تعظيم الحال فيما عطف عليه وتوقعه وتحريك النفوس لاعتباره»(١).

وجاء في (الكشاف) في قوله ﴿ كِنَبُ أُخْكِمَتُ ءَايَنُهُمْ ثُمَّ فُصِّلَتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ [هود: ١٢]: «فإن قلت: ما معنى ثمّ؟.

قلت: ليس معناها التراخي في الوقت، ولكن في الحال، كما تقول هي محكمة أحسن الأحكام ثم مفصلة أحسن التفصيل، وفلان كريم الأصل ثم كريم الفصل<sup>(٢)</sup>.

وجاء فيه في قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظُلَمُ مِمَّن ذُكِرَ بِثَايَاتِ رَبِّهِ ثُرُّ أَعْرَضَ عَنْهَا ﴾ [السجدة: ٢٢]: «(ثم) في قوله (ثم أعرض عنها) للأستبعاد والمعنى أن الأعراض عن مثل آيات الله في وضوحها وأنارتها وأرشادها إلى سواء السبيل والفوز بالسعادة العظمى بعد التذكير بها مستبعد في العقل والعدل، كما تقول لصاحبك: (وجدت مثل تلك الفرصة ثم لم تنتهزها) أستبعاداً لتركه الأنتهاز ومنه (ثم) في بيت الحماسة:

لا يكشف الغمّاء إلا ابن حرة يرى غمرات الموت ثم يرورها أستبعد أن يزور غمرات الموت بعد أنْ رآها واستيقنها وأطلع على شدتها» (٣).

قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَكُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَّةِ بِجَهَلَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ [النساء: ١٧] فلو كان المقصود بـ (ثم) التراخي في الزمان لتناقض ذلك مع قوله تعالى ﴿ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ ﴾ ولكنها دخلت لبعد ما بين الحالين: عمل السوء والتوبة من قريب.

وقال ﷺ: «أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الامثل فالأمثل».

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (٤/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/ ۹۰).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (٢/٢٦٥).

فليس ههنا تراخ في الزمان بين الابتلاء، وإنما التراخي في الوصف فجاء بعد الأنبياء بـ (ثم) وذلك لأن التفاوت كبير بين الأنبياء وغيرهم، وجاء فيمن بعدهم بالفاء لأنهم قد يتقاربون في الامثلية.

وأما قوله تعالى: ﴿ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ثُمَّ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ [التكاثر: ٣، ٤] فقالوا فيه إنها داخلة للتوكيد، وقيل بل أنّ العلم الأول في القبر، والعلم الثاني في الآخرة، وكذلك قالوا في قوله: ﴿ لَتَرَوُنَ ٱلْجَحِيمَ ثُمَّ لَتَرَوُنَهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ ﴾ [التكاثر: ٧، ٦].

وهي للتوكيد في نحو قولنا: (والله إنه لكاذب، ثم كاذب، ثم كاذب) ولعل القصد إيغاله بعيداً في هذه الصفة الذميمة، وهي كذلك في قوله تعالى: ﴿ وَمَا آذَرَبكُ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ثُمَّ مَا آذَرَبكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾ [الأنفطار: ١٨،١٧]، ولعلها لتبعيد المعرفة، أو أستبعادها.

ويبدو لي أنها تدخل على التوكيد اللفظي للايغال في التوكيد.

#### حتي

حتى عطف يفيد الغاية نحو (يمرض الناس جميعاً حتى الأطباء)، وشرط معطوفها أن يكون بعضاً من المعطوف عليه أو كبعضه، ففي المثال السابق الأطباء جزء من الناس ونحوه (نجح الطلاب حتى الكسالي) فالكسالي جزء من الطلاب، ونحو (أكلت السمكة حتى رأسها) و(حطمت التمثال حتى قدمه) فالرأس جزء من السمكة، وكذلك القدم جزء من التمثال، ولا تقول: (حضر الرجال حتى النساء) ولا (أكلت الفاكهة حتى السمك) لأن النساء لسن جزءاً من الرجال والسمك ليس جزءاً من الفاكهة.

ومثال ما هو كالجزء قولك: (أعجبني خالد حتى حلمه) فالحلم كالجزء من خالد، و(راعتني حديقتك حتى تنظيمها) و(أعجبتني الجارية حتى حديثها)(١).

كما يشترط في المعطوف بها أن يكون غاية لما قبلها في زيادة أو نقص، ومعنى الغاية في الزيادة والنقص، أن المعطوف بها يكون آخر الاجزاء «إذا رتبت الاجزاء الأقوى

<sup>(</sup>۱) أنظر «المغنى» (١/٧٧١)، حاشية الخضري (٢/٢٢)، «شرح ابن يعيش» (٨/١٦).

فالأقوى فإذا ابتدأت بقصدك من الجانب الأضعف مصعداً كان آخر الأجزاء أقواها نحو (مات الناس حتى محمد عليه الصلاة والسلام) بالعطف وليس هو صلى الله عليه وسلم آخرهم حسباً، ولا دخولاً، بل هو آخرهم قوة وشرفاً، واذا ابتدأت بعنايتك من الجانب الاقوى منحدراً كان آخر الأجزاء أضعفها نحو (قدم الحاج حتى المشاة) عطفاً، ويجوز أن يكونوا قادمين قبل الركبان أو معهم»(۱).

وجاء في (الأصول): «وإنما يذكر - أي الأسم بعد (حتى) - لتحقير أو تعظيم أو قوة أو ضعف وذلك قولك (ضربت القوم حتى زيد) ف (زيد) من القوم وانتهي الضرب به فهو مضروب مفعول، ولا يخلو أن يكون أحقر من ضربت أو أعظمهم شأنا والآ فلا معنى لذكره، وكذلك المعنى إذا كانت عاطفة كما تعطف الواو، تقول (ضربت القوم حتى عمراً) ف (عمرو) من القوم، به أنتهى الضرب و(قدم الحاج حتى المشاة والنساء)فهذا في التحقير والضعف. وتقول: (مات الناس حتى الأنبياء والملوك) فهذا في التعظيم والقوة»(٢).

وهذا هو الغالب وليس لازماً، فإنه قد يكون العطف بها أو الجريفيد الغاية، فحسب من دون تعظيم أو تحقير، وذلك نحو قولك (قرأت القرآن حتى سورة الناس) عطفاً أو جراً، فهذا للغاية في كون سورة الناس آخر القرآن، وليس لتحقير أو تعظيم، ونحو قولك (قرأت الكتاب حتى الصفحة الأخيرة).

وهي تعطف المفردات ولا تعطف الجمل (٣)، فهي في قولك (أكرمت أخاك حتى قمت على رأسه)، وقوله:

# فما زالت القتلى تمج دماءها بدجلة حتى ماء دجلة أشكل

<sup>(</sup>١) «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٣٦١).

<sup>(</sup>٢) «الأصول» (١٦/١١-٥١٧) وانظر المفصل (١٩٧/٢).

<sup>(</sup>٣) أنظر «المغني» (١/٧٢١)، «التصريح» (١٤١/٢)، «حاشية الخضري» (٢/ ٦٢).

معاني النحو \_\_\_\_\_\_ ٢٤٥

ابتدائية.

و(حتى) العاطفة لاتفيد ترتيباً، بل هي كالواو، فإذا قلت (حضر رجال الكلية حتى العميد) لم يدل ذلك على أن العميد آخرهم حضوراً، بل قد يكون أولهم، وكذا إذا قلت (أكلت السمكة حتى رأسها)(١).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واعلم أنه لا يلزم أن يكون ما بعد حتى العاطفة آخر أجزاء ما قبلها حساً، ولا آخرها دخولاً في العمل، بل قد يكون كذلك وقد لا يكون»(٢).

وجاء في (حاشية الخضري): «حتى العاطفة لمطلق الجمع كالواو لا للترتيب، في الحكم فيجوز (مات كل أب لي حتى آدم) بدليل قوله عليه الصلاة والسلام: (كل شيء بقضاء وقدر حتى العجز والكيس) إذ لا يتأخر تعلّق القضاء والقدر بهما عن غيرهما» (٣).

والفرق بين العاطفة والجارة.

إنّ المعطوف بـ (حتى) ينبغي أن يكون جزءاً مما قبله، أو كجزئه، كما ذكرنا نحو (ضربت القوم حتى خالداً) ولا يشترط ذلك في المجرور، بل قد يكون المجرور بها متصلاً بالآخر، وليس بعضاً مما قبله، نحو (صمت رمضان حتى يوم الفطر)، ونمت البارحة حتى الصباح(٤).

ثم أنّ المجرور بـ (حتى) يكون حكمه الدخول غالباً في حكم ما قبله، إلاّ اذا دلّ على عدم الدخول دليل، وأما العاطفة فالمعطوف بها داخل في حكم ما قبلها ولا بد وذلك أنك إذا قلت (صمت رمضان حتى يوم الفطر) كانت (حتى) جارة وليست عاطفة لأن يوم الفطر غير داخل في الصوم، إذ لو كانت عاطفة لدخل ما بعدها في الصوم.

<sup>(</sup>۱) «بدائع الفوائد» (۱/۱۹۷).

<sup>(</sup>۲) مشرح الرضى» (۲/۲۱)، وانظر (۲/۸۰۱).

<sup>(</sup>٣) «حاشية الخضري» (٢/ ٦٣).

<sup>(</sup>٤) أنظر «الرضى» (٢/ ٣٥٩).

جاء في (شرح ابن يعيش): «وربما أستعملت غاية ينتهي الامر عندها كما تكون (الى) كذلك، وذلك نحو قولك (أن فلانا ليصوم الأيام حتى يوم الفطر) والمراد أنه يصوم الأيام إلى يوم الفطر، ولا يجوز فيه على هذا إلاّ الجر، لأن معنى العطف قد زال لإستعمالها أستعمال إلى، فلا يجوز أن ينتصب يوم الفطر لأنه لم يصمه فلا يعمل الفعل فيما لم يفعله، وكذلك إذا خالف الإسم الذي بعدها ما قبلها»(١).

## أم:

أم على ضربين: متصلة، ومنقطعة.

فالمتصلة تنحصر في نوعين:

الأول: أن تتقدم عليها همزة يطلب بها وبه (أم) التعيين، نحو: (أخاك عندك أم محمد؟) أي ايّهما عندك؟ والمتكلم يعلم أنّ واحداً منهما عنده، لا بعينه، ويطلب بسؤاله التعيين، وهذا الهمزة بمعنى (أي) ونحو (أضربت أخاك أم وبّخته؟) أي: أيّ ذلك فعلت؟

فإن كان الأمر على غير دعواه فالجواب في الأولى: ليس عندي واحد منهما، وفي الثانية: لم أفعل واحدا منهما، أو تقول: عندي محمد، أو كلاهما عندي، وفي الثانية: فعلت كليهما.

جاء في (كتاب سيبويه): «وذلك قولك: أزيد عندك أم عمرو؟ و(أزيداً لقيت أم بشراً؟) فأنت الآن مدّع أن عنده أحدهما. . . . ألا أن علمك قد أستوى فيهما» (٢).

الثاني: أن تتقدم عليها همزة التسوية، وهي الواقعة بعد (سواء)، و(ما أبالي) وما في معناها، نحو ﴿ سَوَآءُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ ﴾ [البقرة: ٦]، ونحو (ما أبالي أقبلت أم أدبرت) (٢).

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن يعيش» (۱۸/۸)، وانظر «الأصول» (۱/۸۱۹)، «الصبان» (۳/۹۷).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۱۸۲–۱۸۲).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/٤١٣)، «المقتضب» (٣/٢٨٦)، «المغنى» (١/ ٤١).

وأنما سميت هذه الهمزة متصلة لأن ما قبلها لا يستغني عمّا بعدها، وذلك أنها وقعت بين شيئين، أو أشياء لا يكتفى بأحدها، فإنّ طلب التعيين لا يتحقق إلاّ بأكثر من واحد وكذلك التسوية.

وتسمى (معادلة) لمعادلتها الهمزة في التسوية أو الإستفهام (١١).

## والمنقطعة:

وتقع بين جملتين مستقلتين وتفيد الإضراب عن الكلام الأول، ومعناها في الغالب (بل) والهمزة الإستفهامية نحو (أن هذا القادم محمد أم خالد) أي بل أهو خالد؟ وذلك أنك كنت ترى أن القادم محمد، ثم ظهر لك أنه غير محمد، فظننت أنه خالد فقلت مستفهما (ام هو خالد؟) أي: بل أهو خالد؟ فصدر الكلام يقين وآخره سؤال.

والإستفهام الذي تفيده (أم) قد يكون حقيقياً كما في المثال السابق، وقد يكون غير حقيقي بل يراد به الإنكار والتوبيخ والتعجب، ونحو ذلك، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ ٱلْمُعِمَيْطِرُونَ ﴾ [الطور: ٣٧]، وقوله: ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ [الطور: ٣٩] أي بل أله البنات ولكم البنون؟ منكراً عليهم أعتقادهم هذا، ونحو ﴿ أَمْ تَسْتُلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَا حُرَبِكَ خَيْرٌ وَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ٧٧] والمعنى أنك لا تسألهم مالا على هدايتهم، ونحوه قوله تعالى ﴿ أَمْ تَسْتُلُهُمْ أَجْرًا فَهُم مِّن مَّغْرَمِ مُثْقَلُونَ ﴾ [القلم: ٤٦].

جاء في (المقتضب): "والموضع الثاني أن تكون منقطعة ممّا قبلها خبراً كان أو أستفهاما وذلك قولك فيما كان خبرا: (أن هذا لزيد أم عمرو يافتي) وذلك أنك نظرت إلى شخص فتوهمته زيدا فقلت على ما سبق إليك، ثم أدركك الظن أنه عمرو فانصرفت عن الأول فقلت (أم عمرو) مستفهما، فإنما هو أضراب عن الأول على معنى (بل) إلاّ أن ما يقع بعد (بل) يقين وما يقع بعد (أم) مظنون مشكوك فيه وذلك أنك تقول (ضربت زيدا) ناسياً أو غالطاً ثم تذكر أو تنبه فتقول (بل عمرا) مستدركاً مثبتاً للثاني،

 <sup>(</sup>۱) «المغنى» (۱/۱۱)، حاشية الخضرى (۲/۲۳).

تاركاً للأول. فـ (بل) تخرج من غلط الى استثبات ومن نسيان إلى ذكر، و(أم) معها ظن أو استفهام واضراب عمّا كان قبله. . .

فأما قول الله عز وجل: ﴿ الْمَرْ تَنْإِلُ ٱلْكِتَابِ لَا رَبِّبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْمَالَمِينَ آمَّ يَقُولُونَ ٱفْتَرَيْثُ ﴾ [السجدة: ١-٣] وقوله ﴿ أَمِ تَسَالُهُم أَجِرا ﴾ وما كان مثله نحو قوله عز وجل: ﴿ أَمِ ٱتَّكَادُ مِمَّا يَخَلُقُ بَنَاتٍ ﴾ [الزخرف: ١٦]، فإن ذلك ليس على جهة الإستفهام، لأن المستخبر غير عالم، إنما يتوقع الجواب فيعلم به، والله عز وجل منفي عنه ذلك، وإنما تخرج هذه الحروف في القرآن مخرج التوبيخ والتقرير (١٠).

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۳/ ۲۸۸ – ۲۹۲).

<sup>(</sup>۲) ﴿شرح ابن يعيش﴾ (۹۸/۸).

وقد تكون بمعنى (بل) فقط من دون أستفهام، وجعلوا منه قوله تعالى: ﴿ أَمَرَأَنَا خَيْرٌ مِن هَذَا الَّذِي هُوَمَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾ [الزخرف: ٥٦] قالوا لأنه لا معنى للاستفهام هنا، وكذا إذا جاءت بعدها أداة أستفهام نحو: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ نَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلَ نَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلَ اللَّهَا ٱللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْإَسْتَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

جاء في (المغني): "ومعنى (ام) المنقطعة- الذي لا يفارقها- الإضراب. ثم تارة تكون له مجرداً وتارة تتضمن مع ذلك أستفهاماً طلبياً، فمن الأول ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى ٱلظُّلُمُنَ وَالنُّورُ أَمْ جَعَلُوا بِلَهِ شُرَكَاتَ ﴾ . أما الاولى فلان الأستفهام لا يدخل على الاستفهام، وأما الثانية فلأن المعنى على الأخبار عنهم باعتقاد الشركاء، ومن الثاني ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنْتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ إذ لو قدرت للاضراب المحض لزم المحال.

ومن الثالث قولهم (أنها لإبل أم شاء) التقدير (بل اهي شاء)<sup>(۲)</sup>.

والذي يبدو لي أن (أم) لا تستعمل إلاّ في الإستفهام.

جاء في (المقتضب): «فأما (ام) فلا تكون إلاّ أستفهاما» (٣)، وهي أما أن تفيده بنفسها أو تقترن به ولا تكون كـ (بل) لليقين والتقرير.

قال تعالى: ﴿ وَجَمَلُواْ بِلَهِ شُرَكَآ ءَ قُلْ سَمُوهُمْ أَمْ تُنْبِعُونَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَمْ يِظَنِهِمٍ مِّنَ ٱلْقَوْلُ بَلَ لَا يَعْلَمُ فِ ٱلْأَرْضِ أَمْ يِظَنِهِمٍ مِّنَ ٱلْقَوْلُو بَلِي لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مَكْرُهُمْ ﴾ [الرعد: ٣٣] فجاء به (أم) للإستفهام الإنكاري، وفي التقرير والإثبات به (بل). ومثله قوله تعالى ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ حِنَّةُ ابلَ جَاءَهُم بِٱلْحَقِّ وَأَحَثُمُ مُ لِلْحَقِّ كَرِهُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧٠] وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ اللَّهُ اللَّهُ الطور: ٣٣] وقوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ لَقَوْلُونَ ﴾ [الطور: ٣٣] وقوله: ﴿ أَمْ خَلَقُواْ السَجِدة: ٣] وقوله: ﴿ أَمْ خَلَقُواْ مَنْ مَنْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٣] وقوله: ﴿ أَمْ خَلَقُواْ مِنْ اللّهُ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٣] وقوله: ﴿ أَمْ خَلَقُواْ مَنْ اللّهُ يُؤْمِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٣] وقوله: ﴿ أَمْ خَلَقُواْ اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالْ

<sup>(</sup>١) • شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٢) (المغنى ١ (١/٤٤-٥٥).

<sup>(</sup>٣) ﴿ المقتضب ١ (٣/ ٢٨٦) وانظر الجمل (٣١) ، اكتاب سيبويه ١ (٢٨١).

معاني النحو اَلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضُ بَل لَا يُوقِنُونَ﴾ [الطور: ٣٦] فجاء للاستفهام بـ (أم) وللتقرير بـ (بل).

وأما قوله: ﴿ أَمَرَأَنَا خَيْرٌ مِنْ هَلَا اللَّذِى هُوَمَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ﴾ [الزخرف: ٥٦] فليست (أم) فيه بمعنى (بل) فيما أرى، وأنت تحس أن ثمة فرقاً بين قولك (بل أنا خير من هذا الذي هو مهين) فالاول كلام تقريري يقرر فيه فرعون الأمر، وأما الثاني ففيه معنى التعجب والتهكم، وفيه طلب مشاركة السامعين في ذلك، ثم هي تحتمل الإتصال.

جاء في (الكشاف) في هذه الآية: «(أم) هذه متصلة لان المعنى: افلا تبصرون أم تبصرون. إلاّ أنه وضع قوله (أنا خير) موضع (تبصرون) لأنهم إذا قالوا له: (أنت خير) فهم عنده بصراء وهذا من إنزال السبب منزلة السبب.

ويجوز أن تكون منقطعة على (بل أأنا خير)، والهمزة للتقرير وذلك أنه قدّم تعديد أسباب الفضل والتقدم عليهم من ملك مصر وجري الأنهار تحته، ونادى بذلك، وملأ به مسامعهم ثم قال: أنا خير كأنه يقول: أثبت عندكم واستقر أني أنا خير وهذه حالي»(١).

ويحتمل أنّ (أم) متصلة حذف المعطوف عليه وبقي المعطوف والمعنى: أموسى خير أم أنا خير منه؟(٢).

### أو :

وهي لاحد الشيئين، أو الأشياء، ذكر لها المتأخرون معاني عدة أشهرها:

اً - الشك، وذلك إذا كان المتكلم شاكّاً في الأمر نحو قوله تعالى: ﴿ لَمِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْرِّ ﴾ [الكهف: ١٩] ونحو (رأيت محمداً أو خالداً) إذا كنت شاكاً فيمن قد رأيته منهما.

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۳/ ۱۰۰).

<sup>(</sup>٢) أنظر (بدائع الفوائد) (١/ ٢٠٦-٢٠٧).

Y- الإبهام، وذلك إذا كنت عالماً بالأمر ولكن أردت أن تبهمه على السامع، نحو (تصدقت بصدقة قليلة أو كثيرة) إذا كنت تريد أن تبهم ذلك على السامع، ونحو (كلمت محمد أو سعيدا) جوابا لمن قال لك: أسعيدا كلمت أم محمداً؟ فالمثال الواحد قد يصلح للشك والإبهام فإذا كان المتكلم شاكاً في الأمر غير متيقن منه فهو للشك وإذا كان المتكلم عارفاً بالأمر ولكنه يريد أبهامه على المخاطب فهو للإبهام.

٣- التخيير، وهي الواقعة بعد الطلب، نحو (تزوج سعاد أو أختها) و(خذ قلما أو دفترا).

٤- الإباحة (١) نحو (جالس العلماء أو الزهاد) و(تعلم الفقه أو النحو) والفرق بين الإباحة والتخيير أن التخيير لا يبيح الجمع بين الشيئين أو الإشياء والإباحة تبيحه (٢)، فإذ قلت (خذ قلماً أو دفتراً) لم يجز له أخذهما جميعاً، وإذا قال (جالس العلماء أو الزهاد) جاز له أن يجالسهم جميعاً، إذ المقصود جالس هذا الضرب من الناس.

جاء في (المقتضب): «والباب الذي يتسع فيه قولك: إنت زيدا أو عمراً أو خالداً لم ترد اثت، واحدا من هؤلاء ولكنك أردت: إذا أتيت فائت هذا الضرب من الناس، كقولك إذا ذكرت فاذكر زيداً أو عمراً أو خالداً»(٣).

وإذا دخلت (لا) الناهية على التخيير، أو الإباحة امتنع فعل الجميع، فإذا قلت: (لا جالس خالدا أو أخاه) جاز لك أن تجالسهما أو تجالس واحداً منهما فاذا قلت: (لا تجالس خالدا أو أخاه) أمتنع مجالسة أيّ واحد منهما أو مجالستهما معا.

جاء في (المغني): «وإذا دخلت (لا) الناهية امتنع فعل الجميع نحو ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَل عَلَمُ عِلْمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَم

انظر «المغني» (١/ ٦٢)، «شرح ابن عقيل» (٦٤/٢).

<sup>(</sup>٢) ﴿شرح الرضى على الكافية (٢/٤١٠).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٣/ ٣٠١).

<sup>(</sup>٤) قالمغنى» (١/٦٢).

وجاء في (المقتضب): «فإذا نهيت عن هذا قلت: لا تأت زيدا أو عمراً أو خالدا أى لا تأت هذا الضرب من الناس، كما قال عزّ وجل: ﴿ وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ مَاشِمًا أَوْ كَفُورًا ﴾.

والفصل بين (أو) وبين الواو انك إذا قلت: (أضرب زيداً وعمرا) فإنّ ضرب أحدهما فقد عصاك، وإذا قلت (أو) فهو مطيع لك في ضرب أحدهما، أو كليهما.

وكذلك إذا قال (لا تأت زيداً وعمراً) فاتي أحدهما فليس بعاص وإذا قال: (لا تأت زيداً أو عمراً) فليس له أن يأتي واحدا منهما فتقديرها في النهي: لا تأت زيدا ولا عمرا، وتقديرها في الإيجاب: أثت زيداً وأن شئت فائت عمرا معه»(١).

وذُكر أنّ معنى الإباحة او التخيير، متأتّ من فعل الطلب، وليس من (أو)، وإنما (أو) لاحد الشيئين (٢).

الإضراب كـ (بل) نحو (سأزور خالداً اليوم أو سأمكث) إذا كنت قررت الزيادة أولا ثم أضربت عن ذلك، فقررت المكث أي بل سأمكث، ونحو قول جرير:

 ماذا ترى في عيال قد برمت بهم كانوا ثمانين أو زادوا ثمانية أي بل زادوا ثمانية، ومثله:

بدت مثل قرن الشمس في رونق الضحي

وصورتهـــا أو أنت في العين أملح

أي: بل أنت أملح.

جاء في (التصريح): "وللاضراب كـ (بل) مطلقاً عند الكوفيين وأبي على الفارسي وابن برهان نحو (انا أخرج) ثم تقول (أو أقيم) أضربت عن الخروج، ثم أثبت الإقامة فكأنك قلت (لا بل أقيم).

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۳/ ۳۰۱–۳۰۲).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۱/ ۱۷)، وانظر «شرح الرضي» (۲/ ۲۱۰).

حكى الفراء: أذهب إلى زيد أودع ذلك فلا تبرح اليوم»(١).

وجعل بعضهم منه قـوك تعـالـى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِنَ مِاثَةِ أَلَفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٧] قيل: المعنى بل يزيدون.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «وكذا في قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَى مِائَةِ ٱلَّتِ الْوَرِيدُونَ ﴾ أي بل يزيدون وإنما جاز الإضراب بـ (بل) في كلامه تعالى لأنه أخبر عنهم بأنهم مائة ألف بناء على ما يحرز الناس من غير تعمق، مع كونه تعالى عالماً بعددهم، وانهم يزيدون ثم أخذ تعالى في التحقيق، فأضرب عمّا يغلط فيه غيره بناء منهم، على ظاهر الحزر، أي أرسلناه الى جماعة يحزرهم الناس مائة ألف وهم كانوا زائدين على ذلك»(٢).

وقيل: بل هي في الآية للابهام، وقيل هي للتخيير «أي اذا رآهم الراثي تخير بين أن يقول هم مائة ألف أو يقولون هم أكثر»<sup>(٣)</sup>.

وجاء في (الخصائص): «فأما قول الله سبحانه: ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَى مِأْتَةِ أَلَفٍ أَوْ مَرْدِبُ وَجَاء في (الخصائص): «فأما قول الله سبحانه: ﴿ وَأَرْسَلْنَكُ إِلَى مِأْتَةِ أَلَفٍ أَوْ يَرِيدُونَ ﴾ فلا يكون فيه (أو) على مذهب الفراء بمعنى (بل) ولا على مذهب قطرب في أنها بمعنى الواو، لكنها عندنا على بابها في كونها شكا، وذلك أن هذا الكلام أخرج حكاية من الله عزّ وجل قلول المخلوقين، وتأويله عند أهل النظر: وارسلناه الى جمع لو رأيتموه لقلتم أنتم فيه: هؤلاء مائة ألف أو يزيدون (3).

وهو تأويل مقبول.

٦- التقسيم نحو (الكلمة أسم أو فعل او حرف) ونحو: (الناس مسلم او كافر)
 و(المادة صلبة أو سائلة أو غازية).

<sup>(</sup>۱) «التصريح» (۲/١٤٥-١٤٦)، وانظر «المغني» (۱/٦٤-٦٥)، شرح الرضي (۲/٤٠٩).

<sup>(</sup>٢) الشرح الرضي (٢/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/٦٤).

<sup>(</sup>٤) «الخصائص» (٢/ ٤٦١).

٧- أن تكون بمعنى الواو ومنه قوله توبة:

وقد زعمت ليلى بأنى فاجر لنفسى تقاها أو عليها فجورها

قيل: ومن أحسن شواهده حديث (اسكن حرا فما عليك إلاّ نبي او صدّيق أو شهيد)(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية) أن مجيئها بمعنى الواو متأتّ من أستعمالها بمعنى الإباحة التي معناها بمعنى الإباحة التي الجمع. قال: «ولما كثر استعمال (أو) في الإباحة التي معناها جواز الجمع جاز أستعمالها بمعنى الواو، قال:

وكان سيّان أن لا يسرحوا نعما أو يسرحوه بها واغبرت السوح فإن (سيّان) بمعنى مستويان وهو بين الشيئين»(٢).

وجاء في (المغني) أن التحقيق في ذلك «أن (أو) موضوعة لأحد الشيئين، وهو الذي يقوله المتقدمون، وقد تخرج إلى معنى (بل) وإلى معنى الواو، وأما بقية المعاني فمستفادة من غيرها»(٣).

أما خروجها الى الإضراب فلا يخرجها عن أنها لأحد الشيئين، فإنك إذا أضربت عن شيء إلى شيء كنت أستعملتها لأحد الامرين.

وأما ما ذكروه من أنها بمعنى الواو، فلست أرى أنها كالواو تماما، بل هي لأحد الشيئين أو الأشياء أيضا وليست للجمع فقوله ﷺ: (اسكن حرا فما عليك ألا نبي أو صديق أو شهيد) ليست (أو) فيه بمعنى الواو وانما هي لأحد الأشياء ومعناه واحد نبي وواحد صديق، وواحد شهيد، ولو قيل بالواو لاحتمل التعبير أنه شخص واحد، اجتمعت فيه هذه الصفات كقولك: هو شاعر وكاتب وفقيه.

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۲/ ۱۳٤)، «المغنى» (١/ ٢٢-٦٤).

<sup>(</sup>٢) «شرح الرضي» (٢/ ٤١٠).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/ ٦٧).

ثم إن المعنى بـ (أو) ان عليك اما نبيا واما صديقا واما شهيدا، وكل واحد من هؤلاء له من الفضل والشرف ما ينبغي أن تسكن له.

وبالواو يحتمل المعنى أن السكون ينبغي أن يكون لإجتماع الثلاثة، لا أن كَال واحد منهم ينبغى أن يتطامن له الجبل.

ونحو ذلك أن تقول: (ابتعد عنه فإنه لا يجالسه إلا لئيم أو مخادع) ومعنى ذلك انه يجالسه هذان الصنفان من الناس وكل صنف منهما ينبغي أن يبتعد عنه، وإذا قلت ذلك بالواو احتمل أن يكون الذي يجالسه صنفا واحدا اجتمعت فيه هاتان الخصلتان، واحتمل ان النهي كان لاجتماع الصنفين، لا أن كل صنف ينبغي أن يبتعد عنه فلو كان معه صنف واحد لما كان هذا النهى.

ونحوه قولك: (أصبحنا فإنه ليس معنا إلاّ فقيه أو ناسك) أي وكل صنف ينبغي أن يصحب، ولو جاء بالواو لاحتمل أنه شخص واحد أجتمع فيه الفقه والنسك، واحتمل أيضا أن يكون معهم شخصان فقط أحدهما فقيه والآخر ناسك.

وأما بـ (أو) فالمعنى أنهم كلهم ما بين فقيه وناسك، واحتمل أيضا أنّ الصحبة، إنما حسنت لاجتماع الصنفين ولو تفرد صنف لم يكن ثمة أمر بالصحبة، وهذا ظاهر، فهي ليست بمعنى الواو تماما.

# أم وأو:

يستعمل الناس اليوم، حتى المتأدبون منهم (أم) و(أو) بمعنى واحد، فيقولون (أحضر محمد أو خالد؟) بمعنى (أحضر محمد أم خالد؟)، ويجيبون عن الاثنين بالتعيين فيقولون: (حضر محمد) أو (حضر خالد) وهذا غير صحيح، وذلك لأن السؤال بـ (أم) يقصد به التعيين ولا يقصد بـ (أو) ذلك، فانك إذا قلت (أمحمد عندك أم خالد) كان المعنى أيهما عندك؟ ويكون الجواب (محمد) مثلا، وذلك أنّ السائل يعلم، أنّ أحدهما عنده ولكن لا يعلم من هو؟

وإذا قال: (أمحمد عندك أو خالد) كان المعنى: أعندك واحد منهما؟ فيكون الجواب (نعم) أو (لا). وهكذا أبداً يكون تقدير (أم) بـ (أيهما) و(أو) بـ (أحدهما). قال تعالى: ﴿ هَلْ يَصُرُونَكُمُ أَوْ يَنْكَمِرُونَ ﴾ [الشعراء: ٩٣] وقال: ﴿ هَلْ يَحِسُ مِنْهُم مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكُزًا ﴾ [مريم: ٩٨]، وقال: ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَذَعُونَ أَوْ يَنْعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٧، ٧٢] والجواب: (لا)، وهكذا ابدا.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «واعلم ان الفرق بين (أو) و(أم) المتصلة في الاستفهام أن معنى قولك (ازيداً رأيت أو عمرا؟) أأحدهما رأيت؟ وجوابه: (لا) أو نعم).

ومعنى قولك (ازيداً رأيت أم عمرا؟) أيهما رأيت؟ وجوابه بالتعيين، كما تقول: (زيدا) أو تقول: (عمرا)...

وحيث أشكل عليك الأمر في (أو) و(أم) المتصلة في الاستفهام، فقدر (أو) بـ (أحدهما)، و(أم) بـ (أيهما) تقول: (الحسن أو الحسين أفضل أم ابن الحنفية؟) والمراد: أحدهما أفضل من ابن الحنفية، أم ابن الحنفية أفضل من أحدهما؟ والمعنى أيهما أفضل من أحدهما وابن الحنفية؟ والجواب احدهما»(١).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «والفصل بين (أو) و(أم) في قولك (أزيد عندك أو عمرو) و(أزيد عندك أو عمرو) و(أزيد عندك أو عمرو) أنك في الاول لا تعلم كون أحدهما عنده، فأنت تسأل عنه، وفي الثاني تعلم أن أحدهما عنده، إلاّ أنك لا تعلمه بعينه فانت تطالبه بالتعيين...

فقد تبين أن السؤال بـ (أو) معناه (أأحدهما) وبـ (أم) معناه (أيهما)، فإذا قال: (ازيد عندك أو عمرو) فأجبت بـ (نعم) علم أن عنده احدهما، وإذا أراد التعيين وضع مكان (أو) (أم) واستأنف بها السؤال وقال: أزيد عندك أم عمرو؟ فيكون حينئذ الجواب (زيد) أو (عمرو)(٢).

<sup>(</sup>۱) ﴿شرح الرضى ﴿ (۲/ ۱۸).

<sup>(</sup>٢) • اشرح ابن يعيش، (٨/ ٩٨) وانظر الجمل (٣٣٤)، اكتاب سيبويه، (١/ ٤٨٧).

وجاء في (المقتضب): «وتقول: ما أدري أزيداً او عمراً ضربت أم خالدا؟.

لم ترد أن تعدل بين زيد وعمرو ولكنك جعلتهما جميعا عدلا لخالد في التقدير، والمعنى ما ادرى أحد هذين ضربت أم خالدا؟»(١).

وجاء في (الخصائص): «قولهم (ما أدري أأذّن أو أقام) إذا قالها بـ (أو) لا (أم) فهو أنه لم يعتد أذانه أذانا ولا أقامته أقامة، لأنه لم يوّف ذلك حقه. فلما ونى فيه لم يثبت له شيئا منه...

ولو قال: (ما ادرى أأذن أم أقام) بـ (أم) لأثبت له أحدهما لا محالة» (٢).

## لكن:

تفيد الاستدراك، وتعطف بعد نفي أو نهي، بشرط أفراد معطوفها، نحو: (ما اقبل محمد لكن خالدٌ) و(لا تضرب خالدا لكن سالما)، فان وليتها جملة فهي ليست عاطفة، وانما هي حرف ابتداء يفيد الاستدراك، نحو (ما جاءني خالد لكن جاءني عمرو) وتدخل عند ذاك بعد الموجب وغيره، نحو: (أقبل سعيد لكن عامر لم يقبل) (٣).

#### بل:

حرف اضراب يدخل على المفردات والجمل.

فان دخلت على جملة كان معنى الاضراب، أما إبطالياً، وأما انتقالياً.

فالاضراب الإبطالي، هو أن تأتي بجملة تبطل معنى الجملة السابقة، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ الرَّمْنُ وَلَدًا سُبْحَنَةً بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونِ ﴾ [الانبياء: ٢٦] فقوله (بل عباد مكرمون) إبطال للكلام الأول، ونحو قوله تعالى ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهِ حِنَّةُ اللَّهِ مَا مَشُولَةً عُلَتَ اَيْدِيهِمْ وَلُهِ نُواْ بَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ بِالْمَوْمَوْنَ: ٧٠] وقوله: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةً عُلَتَ اَيْدِيهِمْ وَلُهِ نُواْ بَا قَالُواْ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٢٤] وهو رد على القول الاول.

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۳/۳۰).

<sup>(</sup>٢) قالخصائص، (٢/١٦٩) وانظر (٢/٢٦٦–٢٦٧).

<sup>(</sup>٣) «المغنى» (١/ ٢٩٢)، «التصريح» (١٤٦–١٤٧).

وأما الاضراب الانتقالي فهو أن تنتقل من غرض الى غرض آخر، مع عدم ارادة ابطال الكلام الاول، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَقَلَحَ مَن تَزَكِّى وَذَكَر السّمَ رَيِّهِ فَصَلَّى بَلْ تُوَيْرُونَ الْحَيَوْةَ الْكلام الاول، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَقَلَحَ مَن تَزَكِّى وَذَكَر السّمَ رَيِّهِ فَصَلَّى بَلْ تُوَيْرُونَ الْحَياة الدنيا) ليست إبطالاً الدُّينا وَأَلْوَى الْحَياة الدنيا) ليست إبطالاً للجملة الاولى بل هي انتقال من غرض الى غرض آخر، ومثله قوله: ﴿ ولدينا كتاب ينطق بالحق وهم لا يظلمون بل قلوبهم في غمرة ﴾ [المؤمنون: ٦٣](١) وقوله: ﴿ وَوَلَه: ﴿ وَلَهُ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلًا بَلَ هُمْ فَوَم خَصِمُونَ ﴾ [الزخرف: ٥٨].

وإنْ دخلت على مفرد فهي عاطفة بشرط أنْ يتقدمها ايجاب، أو أمر، أو نفي، أو نهي، أو نهي. فإذا وقعت بعد إيجاب أو أمر نحو (جاء محمد بل خالد) و(أكرم سالماً بل خالدا) فهي للاضراب وذلك أنها تجعل ما قبلها كالمسكوت عنه، فقولك (جاء محمد بل خالد) يعني أن الذي جاء هو خالد، وأما محمد فيجوز أنه جاء، ويجوز أنه لم يجيء، وقولك (أكرم سالما بل خالدا) أضربت فيه عن الكلام الاول وأمرت باكرام خالد، وأما (سالم) فمسكوت عنه. وليست (بل) ناهية عن اكرام سالم.

جاء في (المغني): «وان تلاها مفرد فهي عاطفة ثم أن تقدمها أمر أو ايجاب كقولك: (اضرب زيدا بل عمرا) و(قام زيد بل عمرو) فهي تجعل ما قبلها كالمسكوت عنه فلا يحكم عليه بشيء واثبات الحكم لما بعدها»(٢).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «فإن جاءت بعد إيجاب أو أمر نحو: (قام زيد بل عمرو) فهي لجعل المتبوع في حكم المسكوت عنه منسوباً حكمه الى التابع، فيكون الأخبار عن قيام زيد غلطاً، يجوز أن يكون قد قام وأن لم يقم، أفدت بـ (بل) أن

 <sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۱۱۲/۱)، «شرح الدماميني على المغني» (۲۳۲/۱)، «حاشية الخضري»
 (۲۰/۲)، «شرح ابن يعيش» (۱۰۰/۸).

<sup>(</sup>٢) "المغني" (١/٢١٢)، "شرح ابن عقيل" (٢/٢٦).

تلفظك بالاسم المعطوف عليه كان غلطا عن عمد أو سبق لسان المالات (١٠).

واذا وقعت بعد نفي أو نهي، نحو: (ما اقبل محمد بل خالد) و(لا تضرب محمداً بل خالدا) فجمهور النحاة على انها في المعنى كـ (لكن) فمعنى الاولى أنّ محمداً لم يقبل وإنما الذي أقبل هو خالد، ومعنى الثانية أنك منهي عن ضرب محمد ومأمور يضرب خالد.

جاء في (شرح ابن عقيل): "يعطف به (بل) في النفي والنهي فتكون كه (لكن) في انها تقرر حكم ما قبلها وتثبت نقيضه لما بعدها نحو: (ما قام زيد بل عمرو) و(الا تضرب زيدا بل عمراً) فقررت النفي والنهي السابقين وأثبت القيام لعمرو واملا بضربه" (٢).

وجاء في (التصريح): "ومعناها بعد الاخيرين وهما النفي والنهي تقرير حكم ما قبلها من نفي أو نهي على حاله وجعل ضده لما بعدها، (لكن) كذلك كقولك: (ما كنت في منزل ربيع بل ارض لا يهتدي بها). . . فتقرير نفي الكون في منزل الربيع عن نفسك وتثبت لها الكون في أرض لا يهتدي بها. و(لا يقم زيد بل عمرو) فتقرر نهي زيد عن القيام وتأمر عمرا بالقيام»(٣).

وأجاز المبرد أن تكون بعد النفي والنهي للاضراب أيضاً، فتكون ناقلة معنى النفي والنهي الى ما بعدها، وعلى هذا يكون معنى (ما اقبل محمد بل خالد) ما اقبل محمد بل ما اقبل خالد، فاقبال محمد حكمه كالمسكوت عنه، يحتمل أنه يكون أقبل، أو لم يكن أقبل وما بعدها منفي، وكذلك المعنى في النهي نحو (لا تضرب محمدا بل خالدا) فالمعنى عنده لا تضرب محمدا بل لا تضرب خالدا.

<sup>(</sup>١) الشرح الرضيَّة (٢/٤١٩)، وانظر (٢/٤٢٠).

<sup>(</sup>٢) اشرح ابن عقيل؛ (٦٦/٢)، «المغنى» (١١٢/١).

<sup>(</sup>٣) «التصريح» (١٤٨/٢).

جاء في (المغني): «واجاز المبرد وعبد الوارث أن تكون ناقلة معنى النفي والنهي الى ما بعدها وعلى قولها فيصح: ما زيد قائما بل قاعداً، وبل قاعد ويختلف المعنى»(١)، إذ القعود منفي على التقدير الاول مثبت على التقدير الثاني(٢).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وإذا عطفت بـ (بل) مفرداً بعد النفي، أو النهي فالظاهر أنها للاضراب أيضا، ومعنى الأضراب جعل الحكم الأول موجباً كان، أو غير موجب، كالمسكوت عنه بالنسبة الى المعطوف عليه، ففي قولك: (ما جاءني زيد بل عمرو) أفادت (بل) أن الحكم على زيد بعدم المجيء كالمسكوت عنه يحتمل أن يصح هذا الحكم فيكون غير جاء، ويحتمل أن لايصح فيكون قد جاءك كما كان الحكم على زيد بالمجيء في (جاءني زيد بل عمرو) احتمل أن يكون صحيحاً وأن لا يكون.

وهذا الذي ذكرنا ظاهر كلام الاندلسي.

وقال ابن مالك: (بل) بعد النفي والنهي كـ (لكن) بعدهما وهذا الاطلاق منه يعطي أن عدم مجيء زيد في قولك (ما جاءني زيد بل عمرو) متحقق بعد مجيء (بل) أيضاً كما كان ذلك في (ما جاءني زيد لكن عمرو) بالاتفاق. . . وهذا كله حكم (بل) بالنظر الى ما قبلها، وأما حكم بعد (بل) بعد النفي أو النهي فعند الجمهور أنه مثبت فعمرو جاءك في قولك (ما جاءني زيد بل عمرو) فكأنك قلت: (بل جاءني عمرو) ف (بل) ابطل النفي والاسم المنسوب إليه المجيء . . .

وعند المبرد أنّ الغلط في الاسم المعطوف عليه فقط، فيبقى الفعل المنفي مسنداً الى الثاني فكأنك قلت (بل ما جاءني عمرو) كما كان في الاثبات الفعل الموجب مسنداً الى الثاني "(۲).

 <sup>(</sup>١) "المغنى" (١/١١٢).

<sup>(</sup>٢) قشرح النماميني على المغني، (١/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) ﴿شرح الرضي ١٩/٢) وانظر ﴿شرح ابن يعيش ١٠٥/٨)، ﴿الهمع (٢/ ١٣٦).

والظاهر صحة رأي الجمهور وذلك أنه هو الذي يشهد له استعمال العرب، فمن ذلك قوله:

لـ و اعتصمت بنـ الـ م تعتصم بعـ دا بـ ل أوليـاء كفـاة غيـر أوكـال فلا يصح أنْ يقال (بل لم تعصم بأولياء) لأنه للفخر، وكذلك قوله:

وما أنتميت إلى خبور ولا كشف ولا لثنام غبداة السروع أوزاع بل ضار بين بحسك البيض أنْ لحقوا شم العرانين عند الموت لذّاع<sup>(1)</sup>

وظاهر أنك إذا أردت المعنى الذي ذكره المبرد كررت العامل، نحو (ما جاءني محمد بل ما جاءني خالد) و(لا تضرب خالداً بل لا تضرب محمداً).

وكذلك يؤدي المعنى الذي ذهب اليه المبرد الاضراب بغير الاداة، واعني به بدل الاضراب، فإنك إذا قلت (لا تكرم سالما سعداً) كان المعنى أنك نهيت عن اكرام سالم أولاً، ثم أضربت عن ذلك فنهيت عن أكرام سعد فصار كأنك قلت: لا تكرم سعداً.

وكذا في النفي، فأنت إذا قلت (ما جاءني محمد خالد) كان المعنى: ما جاء محمد ثم اضربت عن ذلك فقلت: بل ما جاء خالد.

ومما يؤيد ذلك أن البدل على نية تكرار العامل عندهم.

ويجوز ما ذكره المبرد فيما دلّ عليه دليل نحو (ما محمد كاتباً بل شاعراً) وذلك أن نصب (شاعر) يدل على أنّ النفي مكرر، وذلك أن (ما) لا ينتصب الخبر بعدها إذا كان موجباً.

وربما كان المعنى قديماً كما ذكر المبرد، وذلك أنّ الأصل أن يكون لكل اداة معنى ثم تطور الإستعمال الى ما ترى، وتطور الدلالة كثير في اللغة والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) انظر <sup>و</sup>شرح ابن الناظم، (۲۲۲)، «الهمع، (۱۳٦/۲).

#### لا بل:

قد يضم إلى (بل) (لا) فتفيد توكيد الاضراب، وذلك بعد الايجاب، والامر، والنفي، والنهي، نحو (جاء محمد لا بل خالد) ومعناها نفي المجيء عن محمد واثباته لخالد. فالفرق بين قولنا (جاء محمد بل خالد) و(جاء محمد لا بل خالد) أنّ مجيء محمد في الأول صار كالمسكوت عنه، فأنه يجوز أنه حصل ويجوز أنه لم يحصل، وفي الثانى نفينا المجيء عن محمد واثبتناه لخالد. قال الشاعر:

# وجهك البدر لا بل الشمس لو لم يقض للشمس غيبة وأفول

وكذا في الأمر، فانك إذا قلت (اضرب محمداً لا بل خالداً) كان المعنى لا تضرب محمداً وإنما آمرك بضرب خالد، ولو قال (اضرب محمداً بل خالداً) لكان الامر بضرب محمد كالمسكوت عنه، يجوز أن يوقعه وألا يوقعه، وكذلك في النفي والنهي نحو (ما جاء محمد لا بل خالد) فنفي المجيء عن محمد مؤكد بد (لا) مثبت لخالد، وكذلك نحو (لا تضرب محمداً لا بل خالداً).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): "وإذا ضممت (لا) إلى (بل) بعد الايجاب او الأمر نحو (قام زيد لا بل عمروا) و(اضرب زيداً لا بل عمراً) فمعنى (لا) يرجع الى ذلك الايجاب والامر المتقدم لا الى ما بعد بل، ففي قولك: (لا بل عمرو) نفيت بـ (لا) القيام عن زيد واثبته لعمرو بـ (بل) ولو لم تجيء بـ (لا) لكان قيام زيد كما ذكرنا في حكم المسكوت عنه يحتمل أن يثبت وان لا يثبت، وكذا في الامر نحو (اضرب زيداً لا بل عمراً) أي لا تضرب زيداً بل اضرب عمراً ولولا (لا) المذكورة، لاحتمل أن يكون امراً بضرب زيد، وأن لا يكون مع الامر بضرب عمرو، وكذا (لا) الداخلة على (بل) بعد النهي والنفي، راجعة الى معنى ذلك النهى والنفى مؤكدة لمعناها(١٠)».

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۲/ ٤١٩ - ٤٢٠) وانظر «المغني» (۱/ ١١٣)، «الهمع» (٢/ ١٣٦).

# أحرف الأضراب

تقدم أنّ الإضراب معنى يؤدَّى بعدة أحرف، فله حرف رئيس هو (بل)، وقد يؤدَّي بـ (أم) المنقطعة وبأو أيضاً، فما الفرق بين هذه الأحرف في الدلالة على الاضراب؟ والمجواب أنّ الاضراب بـ (بل) هو الاصل وذلك:

١- أنّ الإضراب بـ (بل) يكون في المفردات والجمل، نحو (رأيت محمداً بل سعيداً) ونحو (بل افتراه بل هو شاعر).

أما الإضراب بـ (أم) فلا يكون الآ في الجمل كما مر، ولا يكون في المفردات، وكذا الاضراب بـ (أو) نحو (سأسافر اليوم أو أقيم فلا أسافر).

جاء في (شرح الرضي): «وتجيء (أو) أيضاً للأضراب بمعنى (بل)، فلا يكون اذن بعدها إلاّ الجمل فلا يكون حرف عطف بل حرف استئناف (١١)».

٢- أن (أم) لا تستعمل الآ في الاضراب الانتقالي، ولا تستعمل في الاضراب الابطالي، وأما (أو) فبالعكس فلا تكون الآ للابطال، و(بل) تكون لهما جميعاً كما ذكرنا فهي أوسع استعمالا منهما.

٣- الأصل في (أو) ألا تكون للاضراب، وإنما هي لأحد الشيئين ، ولذا كان أستعمالها في الاضراب مقيداً، وعن سيبويه أنها لا تكون للاضراب الا بشرطين:

تقدم نفي أو نهي.

وأعادة العامل نحو (ما قام زيد أو ما قام عمرو) و(لا يقم زيد أو لا يقم عمرو) (٢). وعن آخرين أنه لا يشترط تقدم ذلك عليها.

والاصل في (أم) أن تستعمل استفهاماً أو مع أستفهام، فيكون اضرابها مصحوباً بانكار

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۲/۹/۲).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (١/ ٦٤).

أو توبيخ أو استفهام حقيقي، وأما (بل) فتستعمل للتقرير واليقين وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَّلُمُ بَل لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٣] وقوله ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنْهُ بَلْ هُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَيِّكَ ﴾ [السجدة: ٣].

ولذا لا يحسن أستعمال الواحدة مكان الأخرى، في مواطن كثيرة، فلا يحسن أن تقول في قوله تعالى ﴿ وَلَا نَقُولُواْ لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتُ بَلّ أَحْيَا ۗ ﴾ أن تقول في قوله ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَغْلُولَةً عُلَتَ أَيدِيهِمْ وَلُهِ وُاللّهِ ٱللّهِ مَغْلُولَةً عُلَتَ أَيدِيهِمْ وَلُهِ وَاللّهِ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللّهِ مَغْلُولَةً عُلَتَ أَيدِيهِمْ وَلُهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ مَغْلُولَةً عُلَتَ أَيدِيهِمْ وَلُهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ عَلَوْلًا اللّهُ عَالُوا بَلْ نَتَيعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ وَالِهَا أَنْ اللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وكذا لا يصح في قوله تعالى: ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْتَكُواْ رَسُولَكُمْمَ كَمَا سُهِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ١٠٨] أن يقال (بل تريدون)، ولا في قوله: ﴿ أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ ﴾ [الطور: ٣٩] أن يقال: بل له البنات، ولا في قوله: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴾ [الطور: ٣٥] أن يقال بل خلقوا من غير شيء.

ولو كانت (أم) و(أو) كـ (بل) في إفادة الإضراب لم يمتنع ذلك.

#### ٤:

وتفيد النفي وتعطف بثلاثة شروط:

الأول: أن يتقدمها أثبات، نحو (أقبل محمد لا خالد) أو أمر، نحو (أهِنْ خالداً لا سعداً) أو دعاء نحو (غفر الله لبكر لا زيد) أو تحضيض، نحو (هلا تكرم محمداً لا سالماً) أو تمنّ نحو (ليت لي ولداً لا بنتاً).

قال سيبويه: او نداء نحو (يا محمد لا خالد).

' الثاني: أن لا تقترن بعاطف، فإذا قلت: (ما جاء محمد ولا خالد) كانت الواو هي العاطفة و(لا) زائدة لتوكيد النفي.

الثالث: أن يتعاند متعاطفاها نحو (أقبل رجل لا أمرأة) بخلاف (أقبلت هند لا أمرأة) لأن هنداً امرأة (أقبلت هند لا أمرأة) لأن هنداً امرأة (١٠).

### العطف على اللفظ والمعنى:

الأصل أن يعطف على اللفظ، نحو (أقبل محمد وخالد)، وقد يعطف على المعنى ويدخل تحت هذا ما يسميه النحاة العطف على المحل والعطف على التوهم، فمن الأول قولهم (ليس زيد بقائم ولا قاعداً) قالوا: إن (قاعداً) معطوف على محل (قائم) وذلك أنه خبر (ليس) وحقه النصب.

ومن الثاني قوله:

مشائيم ليسوا مصلحين عشيرة ولا ناعب آلا ببين غرابها

عطف (ناعب) على توهم وجود الباء في خبر (ليس) (مصلحين) لأنه يكثر دخولها على خبرها.

والحق أنّ هذا كله من باب العطف على المعنى، فقولنا (ليس زيد بقائم ولا قاعداً) المعطوف فيه ليس على ارادة الباء، ومعنى ذلك أنّ الخبر مؤكد والمعطوف غير مؤكد فإنك نفيت القيام نفياً مؤكداً، ونفيت القعود نفياً غير مؤكد، فإذا جررت المعطوف فقلت (ليس محمد بقائم ولا قاعد) كان نفى القعود مؤكداً أيضاً كنفى القيام.

ومن العطف على المعنى قولنا: (إنّ محمداً حاضر وأخوه) وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَالْقَلْمِ عَلَى المعطوف أنه على غير المنواة وَاللّه الله على غير الله الله الله الله الله الله والمعطوف غير مؤكد، ولو نصبنا المعطوف فقلنا (أنّ محمداً حاضر واخاه) لكان مؤكداً أيضاً كتأكيد المعطوف عليه.

ومثله (ما كان محمد قاعداً ولا اخوه نائم) فأنّ الثانية على غير ارادة (كان) فيكون زمن الأولى المضى بخلاف زمن الثانية.

<sup>(</sup>۱) انظر «المغنى» (۱/ ٢٤١–٢٤٢)، «الهمم» (٢/ ١٣٧).

جاء في الكتاب: «وتقول: (ما عبد الله خارجاً ولا معنٌ ذاهبٌ) ترفعه على آلا تشرك الإسم الآخر في (ما) ولكن تبتدئه كما تقول: (ما كان عبد الله منطلقاً ولا زيدُ ذاهبٌ) إذا لم تجعله على (كان) وجعلته غير ذاهب الآن(١١)».

ومنه ما يسميه النحاة العطف على التوهم، نحو (ما زيد قائماً ولا قاعدٍ) فقاعد مجرور على توهم الباء في خبر (ما) وهو في الحق عطف على المعنى، وذلك أنّ الخبر غير مؤكد والمعطوف مؤكد.

وجعلوا من هذا الضرب قوله تعالى ﴿ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاً أَخْرَتَنِي إِلَىٰ أَجُلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَقَ المنصوب وَأَكُن مِّنَ الصَّلَحِينَ ﴾ [المنافقون: ١٠] عطف (أكن) المجزوم على (أصدق) المنصوب وهو عطف على المعنى، وذلك أنّ المعطوف عليه يراد به السبب، والمعطوف لا يراد به السبب فإن (أصدق) منصوب بعد فاء السبب، وأما المعطوف فليس على تقدير الفاء ولو أراد السبب لنصب، ولكنه جزم لأنه جواب الطلب، نظير قولنا (هل تدلني على بيتك أزرك) كأنه قال: إن تدلني على بيتك ازرك، فجمع بين معنيي التعليل والشرط، ومثل ذلك أن أقول لك: (احترم أخاك يحترمك) و(احترم أخاك فيحترمك) فالاول جواب الطلب والثاني سبب وتعليل، وتقول في الجمع بين معنيين: (أكرم صاحبك فيكرمك ويعرف لك فضلك) وهو عطف على المعنى وليس توهماً بمعنى الغلط (٢).

# المتعاطفان: المتعاطفان يكونان على أقسام هي:

١ – عطف الشيء على مغايره: وهو الأصل نحو: (رأيت محمداً وخالداً).

٧- عطف الشيء على مرادفه: نحو (هذا كذب وافتراء) و(عملك غيّ وضلال).

٣- عطف العام على الخاص كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَالْيَنْكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَانَ الْمَظْيَمَ ﴾ [الحجر: ٨٧] فالقرآن العظيم عام عطف على الخاص وهو السبع المثاني، ونحو ذلك أن تقول (أشتريت رماناً وفاكهة).

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/۲۹).

<sup>(</sup>۲) «البرهان» (٤/ ١١٢) وانظر «الهمع» (٢/ ١٤٢)، «الإتقان» (١/ ١٩٩).

٤- عطف الخاص على عام، كقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَكَمْ حَدِّهِ وَرُسُـلِهِ عَرِيلٌ وَمِيكَالُ خاص عطف على عام، وهو الملائكة، وذلك للاهتمام بما افرد ذكره.

٥- عطف الشيء على نفسه لزيادة فائدة، نحو ﴿ نَعْبُدُ إِلَاهَكَ وَإِلَاهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِـعَمَ وَإِسْمَاعِيلَ﴾ [البقرة: ١٣٣] فاله آبائه هو الهه.

٦- عطف الصفات بعضها على بعض والموصوف واحد، نحو (مررت برجل فقيه وشاعر وكاتب) وكقوله تعالى ﴿ سَبِّج ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ٱلنَّنِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ وَٱلنَّنِى فَدَرَ فَهَدَىٰ وَٱلنَّنِى ٱلْمَرْعَىٰ ﴾ [الأعلى: ١-٤].

٧- عطف الأسم على الفعل وبالعكس: الأصل أن يعطف الإسم على الإسم نحو:
 (هو لبيب وحذر)، والفعل على الفعل نحو: (هو يهين ثم يندم).

وقد يعطف الإسم المشبه للفعل كاسم الفاعل ونحوه على الفعل وبالعكس، نحو قوله تعالى: ﴿ أَوَلَدُ بَرَوًا إِلَى الطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَاتٍ وَيُقْمِضَنَ ﴾ [الملك: ١٩] فعطف الفعل (يقبضن) على (صافات) ونحو قوله تعالى: ﴿ هَإِنَّ اللّهَ فَالِقُ اَلْمَبِ وَالنّوَكُ يُغْرِجُ المَّيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَعُرْجُ الْمَعْنِ مِنَ الْمَجْ ﴾ [الأنعام: ٩٥] فعطف اسم الفاعل (مخرج) على (يخرج)، وقوله: ﴿ فَاللّهُ يُبِرَتِ صُبْعًا فَأَثَرَنَ بِهِ مِنْقَمًا ﴾ [العاديات: ٣، ٤] وهذه المغايرة سببها اختلاف الدلالة وذلك أن دلالة الفعل غير دلالة الإسم، فالفعل يدل على الحدوث، والتجدد، والإسم يدل على الثبوت كما ذكرنا في أكثر من موضع، فإذا أقتضى المقام الحدوث جيء بالاسم، فجاء بـ (صافات) في قوله (صافات ويقبض) على صيغة الإسم للدلالة على الثبوت، وذلك أنّ الطير يصف جناحه عند الطيران، وهي الحالة الثابتة، وجاء بـ (يقبضن) على الفعل لان القبض حالة ليست ثابتة، ثم أن (القبض) حالة حركة وتجدد والصف حالة ساكنة، ثابتة فجاء بالقبض على صيغة الفعل الدالة على الثبوت.

ونحوه قوله تعالى: ﴿يخرج الحي من الميت ومخرج الميت من الحي﴾ فجاء بقوله (يخرج الحي) على صيغة الفعل لان من ابرز صفات الحي الحركة والتجديد فجاء بالفعل

الدال على الحركة والتجدد، وجاء بـ (مخرج الميت من الحي) على الإسم لأن الميت لا حركة فيه ولا تجدد فجاء باسم الفاعل الدال على الثبوت.

وقد تقول: ولم قال اذن في مكان آخر ﴿ وَتُخْرِجُ ٱلْعَى مِنَ ٱلْمَيَّتِ وَتُغْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ ﴾ [آل عمران: ٢٧] بصيغة الفعل فيهما؟.

والجواب أنّ المقام يقتضي ذلك، واليك الآية ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكَ مَن لَشَاءٌ وَتَغِيرٌ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءٌ وَتُحِيرٌ مَن تَشَاءٌ وَتُحَيْرُ مَن تَشَاءٌ مِيكِكَ الْحَيْرُ إِلَّاكُ عَلَى كُلِّ شَيْرِ وَلَيْكُ وَتَغَيْرُ الْمَنْ مِن لَشَاءٌ مِيكِكَ الْحَيْرُ وَلَيْكُ عَلَى كُلِّ شَيْرِ وَلَيْكُ وَتَعْرِجُ الْمَيْتِ وَتُعْرِجُ الْمَيْتِ وَتُعْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيِّ وَتَرْزُقُ مَن لَمَناهُ وَلَيْكُ فِي النّهَارِ فِي النّهَارِ فِي النّهَارِ وَلَوْلَ المَالِ فَا المَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا المَالِمُ وَاللَّهُ اللّهُ وَحِركة، وتجدد من تغيير الملوك، وادالة الدول، وتعاقب الليل والنهار، وامور الموت والحياة، وغيرها، فالمقام كله حركة تغيير وتبديل بخلاف الآية الاولى، التي تبدأ بقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللّهُ فَاللَّهُ مَا لَلّهُ فَالَّى تُوفَكُونَ ﴾ فالمقام كله حركة تغيير وتبديل بخلاف الآية الاولى، التي تبدأ بقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللّهُ فَالنَّى الْمُونَ وَالنّورَاتُ اللّهُ فَالَّى تُوفَكُونَ ﴾ فالمقام كله حركة تغيير وتبديل بخلاف الآية الاولى، التي تبدأ بقوله تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللّهُ فَالَّى تُوفَكُونَ ﴾ فالمقام : ٩٥].

فالمقامان مختلفان، فجاء في كل مقام بما يناسبه، والله أعلم.

### حذف أحد المتعاطفين:

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۲/۸۲۲).

وهذا في القرآن كثير فإن القرآن قد يطوي بعض المشاهد التي تفهم بالقرائن، والتي لا يتعلق غرض بذكرها، ويعرض المشاهد التي يتعلق بذكرها الغرض.

ومن هذا الباب قولهم (راكب الناقة طليحان)<sup>(۱)</sup> والطليح المتعب، والمعنى: راكب الناقة والناقة متعبان، فالمعطوف عليه محذوف، وهو مفهوم من القرينة، لأنه لا يخبر عن المفرد بالمثنى.

#### حنف حرف العطف:

قد يحذف حرف العطف للدلالة، وذلك نحو (ذهبت الى السوق فاشتريت خبزاً لحماً فاكهة) والمعنى: فأشتريت خبزاً ولحماً وفاكهة، ويحتمل نصب اللحم والفاكهة على أنه بدل أضراب أيضاً، أي فأشتريت خبزاً بل لحماً بل فاكهة، فيكون الخبز واللحم كالمسكوت عنهما يحتمل أنه أشتراهما ويحتمل أنه لم يشترهما.

فهو تعبير احتمالي يحتمل كلا المعنيين، وقد تعين القرينة أحدهما دون الآخر، ومنه قولك (جالس محمداً سعداً إبراهيم) والمعنى: جالس محمداً أو سعداً او إبراهيم، والمقصود بذلك الاباحة، ويحتمل بدل الاضراب أيضاً، فإنه إذا ذكر الحرف فقد تعينت دلالة التعبير وان لم يذكر الحرف، كان التعبير مطلقاً يحتمل أكثر من معنى.

جاء في (المغني): «حكى أبو زيد (أكلت خبزاً لحماً تمراً) فقيل على حذف الواو وقيل على بدل الاضراب.

وحكى أبو الحسن: (أعطه درهما درهمين ثلاثة) وخرج على اضمار (أو) ويحتمل البدل المذكور (٢)».

<sup>(</sup>١) «شرح ابن عقیل» (۲/ ۲۷).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (۲/ ٦٣٥)، وانظر «شرخ الرضي على الكافية» (١/ ٣٥٧).

#### العدد

أن وضع العدد مع المعدود له قواعد معلومة محددة في العربية اجملها بإيجاز:

1- أن الأعداد من الثلاثة الى العشرة تضاد المعدود، تذكر مع المؤنث، وتؤنث مع المذكر، وتمييزها جمع مجرور بالإضافة، تقول سبعة رجال وسبع نسوة، وهذه القاعدة قديمة سامية الأصل<sup>(1)</sup>.

غير أنها إذا وقعت بعدها المائة افردت ولم تجمع، تقول: ثلاثمائة واربعمائة، وكان القياس أنْ يقال ثلاث مئات، واربع مئات.

وقد يؤتي بلفظ (مئات) للتنصيص على معنى معين، تقول مثلا: (عندي مئات كثيرة أعطيته أربع مئات منها) فإن قلت (اعطيته اربعمائة منها) أحتمل أن يكون المعنى أعطيته اربعمائة مائة واحتمل المعنى الأول أيضاً بخلاف التعبير الأول، فإنه لا يحتمل إلا معنى واحدا. ويقال لك: كم مائة أخذت؟.

فتقول: سبع مئات، فأن قلت: سبعمائة، أحتمل سبعمائة مائة، واحتمل المعنى الاول أيضاً.

وقد يؤتي بلفظ (مئات) للدلالة على معنى آخر، وذلك كأنْ تقول (هذه ثلاث مئات الرجال) والمعنى أنّ الثلاث تعود لمئات الرجال، فإنك لم تنص على أنّ عدد الرجال ثلاثمائة، بل ذكرت إنهم مئات وهذه الثلاث تعود لهم، فقد تكون هذه الثلاث نوقاً أو أفراساً أو غيرها فمعدود الثلاث محذوف للعلم به، ونحوه أن تقول (هذه خمسة الف الرجل) والمعنى أنّ هذه الخمسة تعود لالف الرجل، وليس المعنى أنهم خمسة آلاف رجل.

٢- يكون المعدود مع الأعداد المركبة مفرداً منصوباً، ويتطابق الجزءان تذكيراً وتأنيثاً
 في أحد عشر واثني عشر، ويخالف صدر العدد المركب المعدود ويطابقه عجزه، تقول:
 ستة عشر رجلًا، وست عشرة امراة.

<sup>(</sup>١) انظر «التطور النحوي» (٨٠)، «تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١١٥).

ويذكر النحاة أن أصل العدد المركب أن يكون بالواو فخمسة عشر أصلها خمسة وعشرة «فحذفت الواو وركب العددان اختصاراً ودفعا لما يتبادر من العطف، أن الإعطاء دفعتان قاله الدماميني»(١).

والحق أنّه إذا فك التركيب وجيء بحرف العطف اختلف المعنى بحسب الحرف، فاذا قلت (جاء خمسة فعشرة رجال) أو جاء (خمسة ثم عشرة رجال) دلّ ذلك على أن مجيء الخمسة سبق مجيء العشرة بتعقيب أو بمهلة بحسب الحرف بخلاف مفهوم التركيب.

واذا جيء بالواو فقد ذكروا أنّ المعنى يختلف أيضاً فقولك (أعطيتك خمسة عشر كتابا) يختلف عن قولك (اعطيتك خمسة وعشرة كتب) وذلك أن العطف يحتمل أن الاعطاء دفعتان لا دفعة واحدة ويحتمل أنه اعطاه دفعة واحدة. ومعنى هذا ان التركيب يفيد أن الاعطاء كان دفعة واحدة.

والحق أنّ التركيب قد يحتمل أكثر من دفعة أيضا غير أنّ هناك فرقاً بين التركيب والعطف بالواو غير ما ذكروا وذلك:

أ- أن قولك (أعطيتك خمسة عشر كتاباً) معناه أنّ مجموع ما اعطيته خمسة عشر كتاباً فقد يكون ذلك بدفعة أو بدفعتين، أو بدفعات، فقد يكون اعطاه مرة أربعة، ومرة ثمانية، ومرة ثلاثة فيكون المجموع خمسة عشر، وأما العطف بالواو فهو يحتمل أنه أعطاه أياها دفعة واحدة أو دفعتين فقط، دفعة بخمسة كتب، ودفعة بعشرة كتب، وقد تكون العشرة سابقة للخمسة، أو العكس، ولا يحتمل أنه أعطاه أياها على دفعات، بخلاف التركيب فإنه يفيد المجموع الكلى.

ب- إن العطف بالواو يحتمل معنى آخر يختلف عن التركيب، فإن التركيب في قولك
 (أعطيتك خمسة عشر كتاباً) يفيد أن المعطى هو كتب، ليس غير، وأما العطف فيحتمل

<sup>(</sup>١٥) احاشية الصبان، (١٨/٤).

أكثر من معنى، وذلك أنّك إذا قلت مثلاً: (أعطيته خمسةً، وعشرة كتب) بتنوين (خمسة) أحتمل أنّ الخمسة ليست كتباً، وإنما قد تكون أقلاماً بخلاف ما إذا قلت: (أعطيته خمسة وعشرة كتب) بلا تنوين فإنها تعني أن المعطَى كتب فقط.

وتقول: (أعطيته خمساً وعشرة كتب) فيكون معدود الخمس مؤنثاً، بخلاف معدود العشرة، ونحوه أنْ تقول (أقبل خمس وعشرة رجال) فمعدود الخمس مؤنث، بخلاف معدود العشرة، فقد يكون الخمس نسوةً أو نحوهن.

٣- يكون المعدود بعد الفاظ العقود مفرداً منصوباً، تقول (أقبل عشرون رجلاً) و
 (رأيت ثلاثة واربعين غلاماً).

قالوا و «لا يجوز تركيب النيّف مع العشرين وبابه بل يتعين العطف فتقول: خمسة وعشرون، ولا يجوز خمسة عشرين، ولعله للالباس في نحو (رأيت خمسة عشرين رجلًا، وقيل غير ذلك»(١).

ومعنى ذلك أنك إذا ركبت فقلت مثلا (رأيت خمسة عشرين رجلا) أحتمل المعنى أن الخمسة ليست رجالاً وإنما قد يكون المعدود شيئاً آخر، كأنْ تكون خمسة كتب تعود لعشرين رجلاً ونحو ذلك، فالخمسة ملك للعشرين وليست رجالاً.

وقد تقول: أولاً يفهم هذا من الإعداد المركبة، في نحو قولنا (خمسة عشر رجلا)؟.

والجواب: لا، وذلك لأمور منها، أنه لو كانت الخمسة ليست رجالاً، وإنما هي ملك لهم لقلنا (خمسة عشرة رجال) لأن معدود العشرة جمع مجرور، والمعنى خمسة جمال تعود لعشرة رجال.

ثم أنّ البناء على فتح الجزءين ينفي هذا المعنى، فانك إذا أردت الإضافة جررت لعشرة بالإضافة فتقول: خمسة عشرة رجال، بجر العشرة.

٤- يكون المعدود بعد المائة والالف مفرداً مجروراً، نحو (مائة عام) و(الف سنةٍ).

<sup>(</sup>١) «شرح الإشموني» (٦٩/٤).

0- من الملاحظ أنه في التركيب نستعمل لفظة (أحد) و(أحدى)، فتقول: أحد عشر وإحدى عشرة، ولا نستعمل لفظة (واحد) أو (واحدة)، وكذلك قبل الفاظ العقود، فتقول: أحد وعشرون، واحدى وعشرون، وقد تقول واحد وعشرون، وواحدة وعشرون على قلة. فما أختلاف لفظة (أحد) عن لفظة (واحد)؟.

#### أحد وواحد:

تدلّ الابحاث الحديثة على أنّ لفظة (أحد) أسبق وجوداً من (واحد). في اللغات السامية وهي بمعنى الواحد، جاء في (التطور النحوي): «فأحد سامية الأصل وواحد مشتقة منها» (١) ويقال للواحد المذكر في العربيات الجنوبية (أحد) وللمؤنث (احدت) (٢)، وفي اللحيانية أحد للواحد المذكر، و(إحدى) للواحدة (٣)، وفي لغة النبط (حد) بمعنى «أحد وبمعنى الأول والواحد» (١).

فلفظة (أحد) أقدم من (واحد) غير أنّ العربية خصصت لكل منهما معنى وأستعمالاً جاء في (التطور النحوي): «والفرق في المعنى بين (أحد) و(واحد) معروف وهو مثال ما قلناه من أن العربية تميل إلى التخصيص، فإستفادت من وجود شكلين للكلمة، فلم تستعملهما مترادفين، بل فرقت بينهما وخصصت كل واحد منهما بمعنى ووظيفة، غير ما لصاحبه»(٥).

إنَّ لفظة (أحد) كما يرى النحاة على ضربين:

الأول أنْ يراد بها عموم العقلاء، فتلزم الأفراد والتذكير، وتقع بعد النفي، والنهي، والإستفهام، والشرط، وفي غير الموجب عموماً (٢)، تقول (ما في الدار أحد) أي ما

 <sup>«</sup>التطور النحوى» (٧٩).

<sup>(</sup>۲) «تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١١٥).

<sup>(</sup>٣) «تاريخ العرب قبل الإسلام» (١٦٩/٧).

<sup>(</sup>٤) «تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٥) «التطور النحوي» (٧٩).

<sup>(</sup>٦) انظر اشرح الرضى على الكافية (٢/١٦٣-١٦٤).

فيها شخص عاقل، قال تعالى ﴿ هَلَ يَرَكُكُمُ مِّنَ أَخَدِ ﴾ [التوبة: ١٢٧] وقال ﴿ وَإِنَّ الْمُشْرِكِينَ اَسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ ﴾ [التوبة: ٢] وقال ﴿ ﴿ إِذْ تُصَّعِدُونَ وَلَا المفرد تَلُوبُنَ عَلَىٓ أَحَدِ ﴾ [آل عمران: ١٥٣]. والذي يدل على وقوعها بلفظ واحد في المفرد وغيره قوله تعالى ﴿ فَمَا مِنكُر مِّنَ أَحَدِ عَنّهُ حَدِينَ ﴾ [الحاقة: ٤٧] وقوله تعالى ﴿ لَانْفَرِقُ بَيْنَ أَحَدِ مِن دُسُلِعِ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] فهذا جمع لأن (بين) لا تقع إلاّ على اثنين فما زاد (١٠) وقال تعالى ﴿ يَنْسَلَةَ النّبِي لَسَتُنّ كَأَحَدِ مِّنَ اللّبَسَآءَ ﴾ [الأحزاب: ٣٢] فأوقعها على المؤنث.

ويرى كثير من النحاة أنّ همزة (أحد) هذه أصلية وليست بدلاً من الواو، ويرى آخرون أنها كصاحبتها الأخرى مبدلة همزة عن الواو<sup>(٢)</sup>، وهذا الذي يترجح عندي.

وقد تقول أنّ لفظة (واحد) قد تفيد العموم أيضاً، في النفي وشبهه، تقول: (ما زارني واحد منهم) و(هل زارك واحد منهم؟) جاء في (شرح الرضي على الكافية): «ويستعمل (واحد) أيضا لعموم العقلاء في غير الموجب، لكن يؤنث نحو (ما لقيت واحد منهم ولا واحدة منهن "(۳).

والحق أنهما مختلفان في الدلالة على العموم، وذلك أنّ لفظة (أحد) تفيد العموم في النفي، سواء اقترنت بها (من) الدالة على الاستغراق أم لم تقترن، فإذا اقترنت أفادت التوكيد، فإنك إذا قلت (لم أر أحدا في الدار)، دل ذلك على أنك لم تر أيّ شخص، واحداً أو اكثر، فأن قلت (لم أر من أحد) أكدت نفي العموم.

أما إذا قلت (لم أر واحداً) فأنه يحتمل أنك لم تر احداً، ويحتمل أنّك لم تر واحداً فقط بل رأيت أكثر من واحد.

والضرب الاخر من ضَربي (أحد) أن يُراد بها معنى (واحد)، وأجمعوا على أنَّ همزتها منقلبة عن واو وأصلها وَحَد (٤٠).

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (٤٦١/٤-٤٦٢)، «شرح الرضي على الكافية» (١٦٣/٢)، «شرح ابن يعيش» (١/ ٣١/٦).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضي» (۲/ ۱٦٤).

<sup>(</sup>٣) ﴿شرح الرضى (٢/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن يعيش» (٦/ ٣١، ٦/ ١٦)، «شرح الرضي» (٦/ ١٦٤).

والحق أنها ليست بمعنى (واحد) في الضرب الثاني أيضاً، وذلك من وجوه منها:

1- أنّ الواحد أسم وضع لمفتتح العدد (١)، وهو ما يقابل الأثنين تقول (جاءني منهم واحد) أي لم يجنني اثنان ولا تقول (جاءني منهم أحد) قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرُ الَّذِينَ وَاحد) أي لم يجنني اثنان ولا تقول (جاءني منهم أحد) قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَفَرُ الَّذِينَ قَالُوا إِلَّ إِلَكَ وَعَدْ أَلَا المائدة: ٧٣] «قبل والواحد يدخل في الأحد والأحد لا يدخل فيه، فإذا قلت: لا يقاومه واحد جاز أن يقال لكنه يقاومه اثنان بخلاف قولك لا يقاومه أحد» (٢).

٢- أنّ (أحداً) إذا اضيفت تكون بمعنى (واحد)، غير أنها تكون بعضاً من المضاف إليه، فأحد القوم واحد منهم، وهو بعضهم، قال تعالى ﴿ فَالْبَعَـٰثُوا أَحَدَّ مِبُورِقِكُمْ هَا خِد القوم واحد منهم، وهو بعضهم، قال تعالى ﴿ فَالْتَ إَحَدَنُهُما يَتَأْبَتِ هَا ذِهِ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ ﴾ [الكهف: ١٩] أي واحداً منكم، وقال: ﴿ قَالَتْ إِحَدَنُهُما يَتَأْبَتِ السّتَغْجِرُهُ ﴾ [القصص: ٢٦] أي واحدة منهما فأنت ترى أن المضاف بعض المضاف إليه.

جاء في (لسان العرب): «وتقول: هو أحدهم، وهي أحداهن، فإنْ كانت امرأة مع رجال لم يستقم أنْ تقول هي أحداهم، ولا أحدهم، ولا احداهن، إلاّ أنْ تقول: هي كأحدهم، أو هي واحدة منهم»(٣).

أما كلمة (واحد) إذا اضيفت فلا تؤدي هذا المعنى، فإذا قلت (هو واحدهم) لم يفد أنه أحدهم بل يكون المعنى أنه المتقدم فيهم، جاء في (لسان العرب): «ورجل واحد متقدم في بأس، أو علم، أو غير ذلك، كأنه لا مثل له»(٤). وجاء فيه: «والواحد بني على أنقطاع النظير وعوز المِثل»(٥).

فأنت ترى أنْ أحد القوم ليس بمعنى واحد القوم، وإنّما بمعنى واحد من القوم،

 <sup>(</sup>١) «لسان العرب» (وحد) (٤٦١/٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير «فتح القدير للشوكاني» (٥/٢/٥).

<sup>(</sup>٣) «لسان العرب» (٤/ ٠/٤).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (٤/ ٤٦٠).

<sup>(</sup>٥) «لسان العرب» (٤٦١/٤).

وواحد أمه معناه ليس معه غيره، وليس بمعنى أحد أمه، ولا يصع هذا التعبير.

٣- يأتي الواحد بمعنى المماثلة، وعدم المخالفة والمغايرة، تقول «الجلوس والقعود واحد واصحابي، واصحابك واحد» (١) قال تعالى ﴿ وَإِلَاهُمَا وَإِلَاهُكُمْ وَحِدٌ ﴾ [العنكبوت: ٤٦] ولا تستعمل كلمة (أحد) كذلك.

3- تستعمل (أحد) وصفاً في الإثبات بلا إضافة ولا تبيين بمن، فتختص بالله وحده، لا يشركه فيها غيره، قال تعالى: ﴿قُلْ هُو اللّهُ أَحَـدُ ﴾ [الإخلاص: ١] جاء في (لسان العرب): «قال الازهري: وأما أسم الله عز وجل (أحد) فإنه لا يوصف شيء بالأحدية غيره، لا يقال رجل أحد، ولادرهم أحد، كما يقال رجل وَحَد، لأنّ أحداً صفة الله عز وجل التي استخلصها لنفسه، ولا يشركه فيها شيء» (٢).

وجاء في (تفسير ابن كثير) في قوله تعالى ﴿ قُلْ هُوَ اَللَّهُ أَحَـكُ ﴾: «يعني هو الواحد الأحد الذي لا نظير له، ولا يطلق هذا اللفظ على أحد في الإثبات، إلاّ على الله عزّ وجلّ، لأنه الكامل في جميع صفاته وأعماله»(٣).

وأما (وَحَد) التي هي أصل لأحد، فيوصف بها الإنسان وغيره، تقول رجل وَحَد، ودرهم وَحَد، بخلاف كلمة أحد، فلا يقال رجل أحد، ولادرهم أحد، فالابدال كان لغرض إداء معنى جديد، وإستعمال جديد، فالوحَد من الوحش المتوحد، ومن الرجال الذي لا يعرف نسبه ولا أصله (٤).

فليس (وحد) كأحد، ولا (أحد) كواحد.

<sup>(</sup>۱) «لسان العرب» (٤٦٠/٤).

<sup>(</sup>٢) «لسان العرب» (٤/٤٦٤).

<sup>(</sup>٣) "تفسير ابن كثير" (٤/٥٧٠).

<sup>(</sup>٤) «لسان العرب» (٤/ ٤٦٤).

## اسم الفاعل من العدد:

يصاغ من العدد من لفظ اثنين فصاعداً الى عشرة أسم فاعل على وزن فاعل، فيقال ثان وثالث، ورابع، ونحوها، ويستعمل على أحد معنيين:

أحدهما أن يكون المراد به (واحداً) فتستعمله مع أصله الذي صيغ منه تقول: هو ثاني أثنين، أي هو أحد ثلاثة، ورابع أربعة، أي هو أحد أربعة.

والمعنى الآخر أنْ يراد به معنى الجعل والتصيير، فيستعمل مع مادون أصله بمرتبة واحدة فيقال: هو رابع ثلاثة، أي يجعل الثلاثة أربعة، وسادس خمسة، أي يجعل الخمسة ستة، بأنْ يدخل فيهم.

وللمعنى الأخير أستعمالان:

أما أنْ ننون أسم الفاعل وننصب ما بعده، فنقول: هو رابعُ ثلاثةً، وسادس خمسةً. وهو أمّا على معنى الحال والإستقبال، كما مرّ في أسم الفاعل(١).

وإذا أردنا أستعمال الواحد والواحدة إستعمال أسم الفاعل في التنييف بعد العشرة، أو بعد الفاظ العقود، فإننا نستعملهما بلفظ الحادي، والحادية، على القلب كما يقول النحاة فنقول الحادي والعشرون، والحادي عشر، ولهذا القلب والتغيير سببه، فإنه إذا نطقنا بلفظ (الواحد) لم يفهم منه الدلالة على إسم الفاعل، وإن كان على وزن فاعل، لأن الواحد أسم بني على لفظ مفتتح العدد، فإنك إذا قلت مثلاً (أقبل الواحد والعشرون) ولم يكن وزن آخر لاسم الفاعل لم يفهم منه أنهم أقبلوا جميعاً، أو أقبل واحد منهم، ألا ترى أنك تقول (الواحد والعشرون حضروا)، وتقول (الحادي والعشرون حضر)؟

<sup>(</sup>۱) انظر «شرح ابن يعيش» (٦/٣٦)، «شرح الرضي على الكافية» (٢/١٧٧)، «التصريح» (١/٢٧). «الإشموني» (٤/٤٧).

وكذلك الحادي عشر، والواحد عشرة، تقول هذا واحد عشرة رجال) أي واحد من عشرة، أما الحادي عشر فلمعنى آخر معلوم.

### تمييز العدد:

مرّ بنا أنّ تمييز العدد من ثلاثة الى عشرة، جمع مجرور بالإضافة، وبعد الاعداد من أحد عشر الى تسعة وتسعين، مفرد منصوب، وبعد المائة والالف مفرد مجرور، غير أن هناك أموراً يجدر بنا التنبيه عليها منها:

1- أنّ الإضافة تحتمل التمييز، والإضافة الى المالك، فقولك (رأيت خمسة الرجال) يحتمل أنّ الخمسة هم الرجال، ويحتمل أنّ الخمسة ملك للرجال، كما تقول: هذه ثلاثتك وهذه ثلاثة محمد، وهذا يكون في الاعداد المركبة والفاظ العقود وغيرها، تقول (هذه خمسة عشر خالد) أي هي له (وهي عشرو خالد) بحذف النون، وهذه مائة محمد، وألف سعيد، على معنى التملك، جاء في (المقتضب): «أعلم أنك اذا أضفت عدداً، حذفت منه النون والتنوين، أي ذلك كان فيه فتقول: هذه عشروك، وثلاثوك، وأربعوك، ورأيت ثلاثيك واربعيك، وهذه مائتك والفك»(١).

وجاء في (حاشية الخضري): «العدد مطلقاً تجوز إضافته الى غير تمييزه، نحو عشروك وثلاثة زيد، وحينئذ يستغنى عن التمييز، فلا يذكر أصلاً، لأنك لا تقول ثلاثة زيد، إلاّ لمن عرف جنسها»(٢).

٢- إنّ المفرد المنصوب، قد يختلف عن الجمع، في أنه قد يراد بالجمع المنصوب الحال أحياناً، تقول (أقبل خمسة عشر راكباً)، وتقول (أقبل خمسة عشر راكباً)، والأولى تمييز، وتقول (ما أقبل ستة عشر رجلاً)، و(ما أقبل ستة عشر رجالاً) فالأولى تمييز، والثانية تحتمل الحال، أي يمشون على ارجلهم، وتقول (أقبل أربعون فالأولى تمييز، والثانية تحتمل الحال، أي يمشون على ارجلهم، وتقول (أقبل أربعون فالأولى تمييز، والثانية تحتمل الحال، أي يمشون على ارجلهم، وتقول (أقبل أربعون في المحلد) أي يمشون على الجلهم، وتقول (أقبل أربعون في المحلد) أي يمشون على الجلهم، وتقول (أقبل أربعون في المحلد) أي يمشون على الحلد المحلد المحلد الحديث المحلد المحلد الحديث المحلد المحل

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۲/ ۱۷۸)، وانظر «شرح ابن يعيش» (٦/ ٢٠-٢١)، «شرح الرضي على الكافية) (١/ ٢٣٦)، ملاجامي (١٥٥).

<sup>(</sup>۲) «حاشية الخضري» (۲/ ۱۳۸) وانظر «التصريح» (۲/ ۱۷۵)، «شرح ابن عقيل» (۲/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>٣) مذهب اسيبويه يجيز مجيء الحال من النكرة بلا مسوغ كما مر».

فارساً) و(اربعون فرساناً) فالاولى تمييز، والثانية حال، و(رأيت خمسة مشاةٍ، وخمسةً مشاةً) و(مائة ماشٍ، ومائةً مشاةً) فالأولى تمييز مجرور بالإضافة، والثانية حال.

٣- ثم إنّ التمييز المفرد قد يختلف عن الجمع، من ناحية أخرى، وذلك أنه قد يراد بالجمع أنّ كلا من التمييز جمع لا مفرد، تقول (عندي عشرون سمكة)، و(عندي عشرون سمكاً)، فمعنى الاولى مفهوم، ومعنى الثانية أن عنده عشرين نوعاً من السمك، وقولك (خمسة عشر صفوفاً) فإنّ الثانية تفيد أنّ كلاً من الخمسة عشر هو مجموعة صفوف، لا صف واحد.

جاء في (حاشية الخضري) في قوله تعالى ﴿ وَقَطَّعْنَهُمُ ٱثْنَتَى عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أَمَكًا ﴾ [الاعراف: ١٦٠]: «قال بعضهم: إذا كان كل واحد من المعدود جمعاً، جاز جمع التمييز فإنّ المعدود هنا قبائل، وكل قبيلة اسباط، لا سبط واحد، فوقع أسباط موقع قبيلة فتدبر »(١).

وجاء في (شرح ابن يعيش): «فان قلت (عندي عشرون رجالاً) كنت قد أخبرت أنّ عندك عشرين، كل واحد منهم جماعة رجال<sup>(۲)</sup>.

وجاء فيه أيضاً: "وأما قوله تعالى ﴿ ثَلَثَ مِأْتَةِ سِنِينَ ﴾ [الكهف: ٢٥] فإنّ (سنين) نصب على البدل من ثلثمائة، وليس بتمييز، وكذلك قوله ﴿ أَتُنَقَ عَشَرَةَ أَسَبَاطًا أَمَكًا ﴾ نصب (أسباطا) على البدل، هذا رأي أبي إسحاق الزجاج قال: ولا يجوز أن يكون تمييزاً، لأنه لو كان تمييزاً لوجب أن يكون أقل ما لبثوا تسعمائة سنة، لأن المفسر يكون لكل واحد من العدد وكل واحد سنون وهو جمع، والجمع أقل ما يكون المائة، فيكونون قد لبثوا تسعمائة سنة وأجاز الفراء أن يكون (سنين) تمييزاً (٣).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وتقول (عشرون ضروباً)، بمعنى أختلاف أنواع آحاده، لأنّ الأعداد لا يثني تمييزها المنصوب، ولا يجمع»(٤).

<sup>(</sup>۱) «حاشية الخضرى» (۱۲۸/۲).

<sup>(</sup>۲) اشرح ابن یعیش» (٦/ ۲۱).

<sup>(</sup>٣) «شرح ابن يعيش» (٦/ ٢٤).

<sup>(</sup>٤) • شرح الرضي» (٢٣٨/١).

وقال ابن الناظم: «وقد تميز بجمع صادق على الواحد منها، فيقال (عندي عشرون دراهم) على معنى عشرون شيئاً كل واحد منها دراهم، ومنه قوله تعالى ﴿ وَقَطَّعْنَاهُمُ ٱثَّنَقَ عَشْرَةَ أَسَّبَاطًا أُمُكًا ﴾ المعنى والله أعلم وقطعناهم اثنتي عشرة فرقة، كل فرقة منهم أسباطاً»(١).

٤- فإن جررت التمييز بمن، أحتملت (من) أن تكون للجنس، وإن تكون للبعض، وذلك نحو (أقبل مائة من الرجال) فهو يحتمل أنّ المقصود بالرجال هم الجنس، أي أقبل مائة رجل، ويحتمل التبعيض، أي أنّ ثمة رجالاً أكثر من مائة، أقبل منهم مائة، فأل على هذا تكون للعهد.

٥- أنّ المفرد المنصوب نص على التمييز، وهو المبين للعدد نحو أربعين سنة،
 وخمسة عشر رجلاً.

يتبين من هذا أن قولك:

 ١ - رأيت خمسة عشر رجلاً - نص على التمييز، أي رأيت خمسة عشر شخصاً، كل شخص هو رجل.

٣- رأيت خمسة عشر رجلٍ- معناه أنّ الخمسة عشر تعود الى رجل، وهي ملكه
 وليست كلمة (رجل) هي المعدود.

٣- رأيت خمسة عشر رجالاً- تفيد الحالية، والوصفية، أي رأيت خمسة عشر شخصاً يمشون على أرجلهم كما تقول (أقبل خمسة عشر راكبين).

وتحتمل أيضا أنّ كل واحد من الخمسة عشر هو مجموعة رجال، لا رجل واحد.

٤- رأيت خمسة عشر من الرجال- تحتمل الجنسية، بمعنى خمسة عشر رجلاً وتحتمل البعضية، فتكون (أل) للعهد، أي هناك رجال يزيدون على خمسة عشر، رأى خمسة عشر منهم.

<sup>(</sup>١) شرح ابن الناظم» (٣٠٢).

# الممنوع من الصرف

في العربية أسماء تمنع من التنوين، تسمى الأسماء الممنوعة من الصرف، والمقصود بالصرف التنوين، نحو أحمد وفاطمة، وقد وضع النحاة لهذه الأسماء ضوابط تبين متى يمنع الإسم من الصرف.

## سبب المنع من الصرف:

ذهب النحاة الى أنّ سبب المنع من الصرف هو مشابهة الإسم للفعل، وليس المقصود بالمشابهة بينهما اتفاق الإسم والفعل في المادة اللغوية، نحو قدوم وقادم، وإنّما تكون المشابهة في أوجه مخصوصة، تتبعها النحاة، متى وجد قسم منها في الإسم حرم التنوين، فربغداد) و(إبراهيم) يشبهان الفعل من تلك الاوجه، بخلاف (منطلق) و(انطلاق) مثلاً.

ومدار الامر يقوم عندهم على الخفة والثقل، وذلك أنّ الفعل عندهم أثقل من الإسم، فما شابه الفعل في الثقل حُرم التنوين، وما لم يشابهه كان خفيفاً متصرفاً.

ويستدلون على أنّ الفعل أثقل من الإسم، بكون الإسم أكثر دوراناً في الكلام من الفعل، بدليل أنّ الإسم قد يستغني عن الفعل في الكلام، فنقول (الله ربنا) و(خالد غلامنا)، ولا يستغني الفعل عن الإسم، وإذا كثر اللفظ في الكلام، كان ذلك دالاً على أي خفّته لأن الناس يستحبون الخفيف.

ومن الدلالة على ثقل الفعل أيضاً، أنه يدخله الحذف والسكون، فقد يحذف أوله، وأوسطه، وآخره، نحو يعد، وقم، واشترِ، وتقول لم يذهب، واكتب، وذلك أنّ الثقيل قد يتخفف منه بالحذف.

ومن الدلالة على ثقل الفعل وخفة الإسم أيضاً، أنّ بناء الإسم أكثر من بناء الفعل، فالإسم المجرد، ثلاثي، ورباعي، وخماسي، نحو قمر، ودرهم، وسفرجل، والفعل المجرد ثلاثي، ورباعي، نحو ذهب ودحرج.

والإسم المزيد، رباعي، وخماسي، وسداسي، وسباعي، نحو إستقبال، والفعل المزيد لا يتعدى السداسي، نحو أستقبل.

وأوزان الأسماء أكثر من أوزان الأفعال، فقد ذكروا أنّ أبنية الإسماء تبلغ الف مثال وماتتي مثال، وعشرة أمثلة (١)، أمّا الفعل الثلاثي، فله ثلاثة أوزان فعل، فعِل، وفِعل، وفعل، والعبر، والرباعي المجرد له وزن واحد، هو فعلل، والثلاثي المزيد أوزانه إثنا عشر، والرباعي المزيد له ثلاثة أوزان، والمبني للمجهول معلوم، والمللحقات قليلة، فدل ذلك على أنّ الإسم أخف من الفعل، ولما كان الإسم أخف من الفعل، إحتمل زيادة التنوين عليه، لأنّ الخفيف يحتمل الزيادة، بخلاف الثقيل.

جاء في (الكتاب): "وأعلم أنّ بعض الكلام أثقل من بعض، فالافعال أثقل من الإسماء، لأنّ الإسماء هي الأول، وهي أشد تمكناً، فمن ثم لم يلحقها تنوين، ولحقها الجزم والسكون، وإنّما هي من الإسماء، ألا ترى أنّ الفعل لابدّ له من الإسم، وإلاّ لم يكن كلاماً، والإسم قد يستغني عن الفعل، تقول: الله إلهنا، وعبدالله أخونا"(٢).

وقد تقول كيف يكون الفعل أثقل من الإسم، مع أن وزنهما قد يكون واحداً، بل أن لفظهما قد يكون واحداً؟

فإنّ (ضَرَب) مثلا قد يكون فعلًا. وقد يكون إسماً بمعنى (العسل)، و(حجر) قد يكون فعلًا بمعنى (حبس)، وقد يكون إسماً، وهو معروف، فكيف يكون (ضرب) الفعل أثقل من (ضرب) الإسم ولفظهما واحد، وكذلك (حجر)؟

والجواب أنّ ما يقتضيه الفعل في الكلام من متعلقات هو الذي يفضي إلى الثقل، فإنه يصح أنْ تقول (هذا ضَرَبُّ) أي (هذا عسل)، ويتم الكلام ولا يقتضي (ضَرَبُّ) ههنا شيئاً. ولكن إذا قلت (هذا ضربٌ)، فإنّ (ضرب) ههنا يقتضي فاعلاً قد يكون مستتراً.

<sup>(1) «</sup>المزهر» (٢/٤).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/۲).

وقد يكون ظاهراً، نحو (هذا ضرب أخوه)، وقد يقتضي مفعولاً علاوة على ذلك، نحو (هذا ضرب أخوه عامراً) ولابد من هذا الإقتضاء، هذا علاوة على ما يتضمنه أو يقتضيه من الظروف وغيرها، نحو (هذا ضرب أخوه أمس)، في حين لا يقتضي الإسم شيئاً من ذلك، فإنّ الكلام قد يتم بالإسم، ولكن الفعل يقتضي في الأقل لفظاً آخر وهو الفاعل، فدلّ ذلك على أنّ الفعل أثقل من الإسم في اللفظ، لأنه يقتضي لفظاً آخر علاوة على لفظه.

جاء في (شرح ابن يعيش): «ولابد من بيان ثقل الأفعال، فإنّ مدار هذا الباب على شبه مالا ينصرف الفعل في الثقل، حتى جرى مجراه فيه، ولذلك حذف التنوين مما لا ينصرف لثقله حملاً على الفعل، وإنّما قلنا أنّ الأفعال أثقل من الأسماء لوجهين:

أحدهما أنّ الإسم أكثر من الفعل من حيث إنّ كل فعل لابد له من فاعل إسم، يكون معه، وقد يستغني الإسم عن الفعل، وإذا ثبت أنه أكثر في الكلام كان أكثر إستعمالاً، وإذا كثر إستعماله خفّ على الألسنة لكثرة تداوله، ألا ترى أنّ العجمي إذا تعاطي كلام العرب ثقل على لسانه، لقلة إستعماله له وكذلك العربي إذا تعاطى كلام العجم، كان ثقيلاً عليه لقلة إستعماله له.

الوجه الثاني أن الفعل يقتضي فاعلاً ومفعولاً، فصار كالمركب منهما إذ لا يستغني عنهما، والإسم لا يقتضي شيئا من ذلك (١٠).

وقد تقول: ألأن الإسم أكثر في الكلام، دلّ ذلك على خفته، أم لأن الإسم خفيف كثر في الكلام؟.

وبتعبير آخر: هل الخفة سبب الكثرة، أم الكثرة سبب الخفة؟.

والجواب: كلاهما، فإنّ اللفظ إذا كثر في الكلام إستخفه الناس ولم يشعروا بثقله، ألا ترى أنّ هناك جملاً وعبارات تصنع لتمرين اللسان، يستثقلها الناطق بادىء ذي بدء، حتى إذا أكثر من النطق بها خفت على لسانه، فلا يشعر بما فيها من ثقل، كما أنّ الشيء الخفيف يستحبه الناس فيدور على ألسنتهم.

<sup>(</sup>۱) ﴿شرح ابن يعيش﴾ (١/٥٧).

وعلى أيّ حال فالنحاة يرون أن الإسم أخف من الفعل، ولذا أحتمل التنوين الذي يسمى تنوين التمكين، فهذا التنوين دليل على خفة الإسم كما يقول النحاة، قال سيبويه: «فالتنوين علامة للأمكن عندهم، والأخف عليهم وتركه علامة لما يستثقلون»(۱).

وجاء في (شرح ابن يعيش): "إنّ الأفعال إنّما يمتنع منها تنوين التمكين، وهو الدال على الخفة» (٢)، وجاء فيه: "فلما كانت النكرة أخف عليهم الحقوها التنوين، دليلاً على الخفة ولذلك لم يلحق الأفعال لثقلها» (٣).

وذكر ابن الناظم المنصرف فقال، أنه «يدخله التنوين للدلالة على خفته، وزيادة تمكنه»(٤).

فما كان مشابهاً للفعل في ثقله، حرم التنوين لأنّ الفعل لا ينون، وحرم الجر بالكسرة لأنّ الفعل لا ينون، وحرم الجر بالكسرة، لأنّ الفعل لا يجر أصلاً، وقيل بل حرم الجر بالكسرة، لا يتوهم أنّه مبني، لأن الكسرة لا المتكلم، وأنها حذفت واجتزىء بالكسرة، وقيل: لئلا يتوهم أنّه مبني، لأن الكسرة لا تكون إعراباً إلا مع التنوين، أو الألف واللام، أو الإضافة، فلمّا منع الكسر حمل جرّه على نصبه فجرّ بالفتحة»(٥).

ولذا قسم النحاة الإسماء المعربة إلى قسمين:

قسم ثقيل، وهو غير المنصرف، والآخر منصرف، وهو الذي يحتمل زيادة التنوين<sup>(1)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) (کتاب سیبویه) (۱/۷).

<sup>(</sup>۲) «شرح ابن یعیش» (۱/ ۲۶).

<sup>(</sup>٣) «شرح ابن يعيش» (١/٥٥).

<sup>(</sup>٤) الشرح ابن الناظم، (٢٥٧).

<sup>(</sup>O) «الهمع» (1/ ٢٤).

<sup>(</sup>٦) انظر «الإشموني» (٣/ ٢٢٩)، «ابن الناظم» (٢٥٨)، «حاشية يس على التصريح» (٢٠٩/٢).

وتعليلات النحاة تذكر أنّ سبب المنع من الصرف، هو وجود علتين فرعيتين في الإسم يشبه الإسم بهما الفعل، أو علة تقوم مقامهما، وذلك أنّ الفعل- كما يرون- فرع على الإسم من ناحيتين:

الأولى أنّ الفعل مشتق من المصدر الذي هو أسم، فالأسم أصل للفعل فهو إذن أوّل، أي أقدم من الفعل.

والثانية أن الفعل يحتاج إلى الأسم في الكلام.

فما شابه من الأسماء الأفعال في علتين فرعيتين، أو واحدة تقوم مقام علتين، منع من الصرف، وقد ذكر سيبويه هاتين الفرعيتين فقال: «فالافعال أثقل من الإسماء لأن الأسماء هي الأول. . . وإنّما هي من الأسماء، ألا ترى أنّ الفعل لابد له من الإسم، وإلاّ لم يكن كلاماً، والإسم قد يستغني عن الفعل»(١).

ومعنى قوله أنّ الأسماء هي الأول، أنّها مقدمة في الرتبة على الأفعال، لأنها أصل الأفعال (٢).

وجا في (التصريح): «ثم المعرب أن أشبه الفعل في فرعيتين من تسع، أحداهما من جهة اللفظ، والثانية من جهة المعنى، أو في واحدة تقوم مقامهما، وذلك لأنّ في الفعل فرعية عن الإسم في اللفظ، وهي إشتقاقه من المصدر، وفرعية في المعنى، وهي إحتياجه إلى الإسم في الإسناد، منع الصرف»(٣).

وعلل الممنوع من الصرف فرعية، كما يقول النحاة، فالتعريف فرع على التنكير، لأن التنكير أصل، والتأنيث فرع على التذكير وهكذا.

 <sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/۲).

<sup>(</sup>٢) فشرح السيرافي بهامش الكتاب، (٦/١).

 <sup>(</sup>٣) «التصريح» (٢/ ٢٠٩)، وانظر «شرح الرضى على الكافية» (١/ ٣٨).

جاء في (الكتاب): «وأعلم أنّ النكرة أخفُّ عليهم من المعرفة، وهي أشدّ تمكناً لأن النكرة أول، ثم يدخل عليها ما تعرّف به، فمن ثم أكثر الكلام ينصرف في النكرة.

وأعلم أنّ الواحد أشدّ تمكناً من الجمع، لأنّ الواحد الاول، ومن ثم لم يصرفوا ما جاء من الجمع على مثال، ليس يكون الواحد نحو مساجد ومفاتيح.

وأعلم أنّ المذكر أخفّ عليهم من المؤنث، لانّ المذكر أول، وهو أشدّ تمكناً، وإنّما يخرج التأنيث من التذكير، ألا ترى أنّ (الشيء) يقع على كل ما أخبر عنه من قبل أن يعلم، أذكر هو أو أثنى، والشيء مذكر»(١).

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وأما فرعية هذه العلل فإنّ العدل فرع إبقاء الإسم على حاله، والوصف فرع الموصوف، والتأنيث فرع التذكير، والتعريف فرع التنكير إذ كل ما نعرفه كان مجهولاً في الأصل عندنا، والعجمة في كلام العرب فرع العربية، إذ الأصل في كل كلام أن لا يخالطه لسان آخر، فيكون العربية اذن في كلام العجم فرعا، والجمع فرع الواحد، والتركيب فرع الإفراد، والإلف والنون فرع الفي التأنيث. . ووزن الفعل في الإسم فرع وزن الإسم إذا كان خاصاً بالفعل، أو اوله زيادة كزيادة الفعل، لأنّ أصل كل نوع لا يكون فيه الوزن المختص بنوع غيره (٢).

كما أنّ تعليلات النحاة تشير إلى أنّ ما يكثر في الكلام يكون منصرفاً، وما لا يكثر يكون غير منصرف، لأنه أشبه الفعل في هذه الناحية، والأسماء غير المنصرفة بالقياس الى المنصرفة قليلة.

فمدار كل ذلك على الخفة والثقل الذي مداره على الكثرة والقلة، فالمعارف أقل من النكرات، لأن النكرات أصل ثم يدخلها التعريف بأل وغيرها، ثم إنّ الممنوع من الصرف يتعلق بالعلم، ولا مدخل له مع غيره من المعارف، فإنّ الضمائر واسماء

<sup>(</sup>۱) «کتاب سیبویه» (۱/۲-۷).

<sup>(</sup>٢) اشرح الرضي، (١/ ٣٩-٤٠).

الإشارة، والإسماء الموصولة، والمعرف بالنداء، وهو النكرة المقصود مبنية، ومنع الصرف متعلق بالمعربات. وأنّ المعرف بأل، والمضاف يجران بالكسرة، ولا ينونان أصلاً، فلا مدخل لها بالمنع من الصرف، فهو إذن متعلق بالعلم وحده من المعارف، ولا شك أنّ أسماء الاجناس أكثر بكثير من العلم، يطلق على واحد من أفراد الجنس، فكلمة (نهر) أكثر من (دجلة) أو (النيل) لأنّ كلمة (دجلة) خاصة بواحد من الإنهار، وكلمة (رجل) أكثر بكثير من كلمة (محمد) أو (إبراهيم)، فإنّه يصح أنْ تطلق كلمة (رجل) على كل واحد من افراد الجنس، بخلاف كلمة (محمد) فإنها تطلق على واحد من أفراد الجنس، فكل واحد إسمه (محمد) أو غير محمد يصح أنْ نطلق عليه كلمة (رجل) ولا يصح أن نطلق (محمد) على كل رجل، وكذلك بقية الإعلام، فثبت بذلك (رجل) ولا يصح أن نطلق (محمداً) على كل رجل. وكذلك بقية الإعلام، فثبت بذلك المعرفة أثقل من النكرة.

والصفات أقل من الجوامد، ذلك أنّ الصفات تصاغ من الأفعال، أو قُلْ هي مرتبطة بها فإذا أثبتت قلة الإفعال، ثبت بذلك قلة الصفات، فنحو رجل وشجرة أكثر من نحو قائم وكريم، فالصفة أثقل من الإسماء الجامدة، هذا علاوة على أنّ كل صفة إنما تجري على موصوف، فدلّ ذلك على قلة الصفات، فإنْ كان مع هذا الثقل ثقل آخر إزداد ثقلاً.

فالعلم إذا كان معه ما يقلله في الكلام، كالتركيب المزجي، والعدل، ووزن الفعل والعجمة، وغيرها، إزداد ثقلاً فحرم التنوين، ذلك أنّ المركب أقلّ من المفرد، فنحو حضرموت، وبعلبك، أقل من نحو خالد، وسالم.

والمعدول أقل من غير المعدول، فنحو عمر وزفر قليل في الكلام، وقد جمع النحاة الإعلام المعدولة على وزن (فُعَل)، فما وجدوها تزيد على أربعة عشر علماً، أو خمسة عشر (١).

<sup>(</sup>۱) «الهمع» (۲۷/۱) وهي: عمر وزفر ومضر وثعل وهبل وزحل وعصم وقزح وجشم وقثم وجمح وجحا ودلف وبلع وفي «التصريح» (۱/ ۲۲٤) وفي حاشية «الصبان» (۳/ ۲٦٤) هذل أيضا.

والأعجمي أقل من العربي، وما كان على وزن خاص بالفعل أقل من غيره، والمؤنث أثقل من المذكر لأن التذكير هو الأصل، فالمؤنث يؤخذ من المذكر، تقول قائم وقائمة. ثم ألا ترى أنّ المذكر ليس له علامة تذكير، لأنه أصل بخلاف المؤنث؟ جاء في (الكتاب): «وأعلم أنّ المذكر أخف عليهم من المؤنث، لأن المذكر أول، وهو أشد تمكناً وإنما يخرج التأنيث من التذكير»(۱)، وايضاً لأن المذكر أكثر دورانا على الألسنة من المؤنث. فإن العرب تنسب إلى الإباء فتقول فلان بن فلان، وفلانة بنت فلان، ولا تقول فلان بن فلان، ولا نقرد دون المؤنث، فلان بن فلانة، ولا فلانة بنت فلانة بنت فلانة، فدل ذلك على كثرة تردد المذكر دون المؤنث، جاء في كتاب (المذكر والمؤنث) لأبي بكر بن الأنباري: «فإن قال: لم صار التأنيث يثقل الإسم؟ ولم صارت الأسماء المؤنثة أثقل من المذكرة؟.

قيل له: العلة في هذا أن العرب تكثر أستعمال الرجال وترددها في الكتب والانساب فيقولون: فلان بن فلان ولا يقولون: فلان بن فلانة بنت فلان، لصيانتهم أسماء النساء وقلة إستعمالهم لها، فلمّا كان ذلك كذلك، كان الذي يكثرون إستعماله أخف على السنتهم من الذي يقلون إستعماله، هذا مذهب الفراء»(٢).

وهكذا بقية شروط العلم التي تمنع من الصرف.

وإذا أقترن بالصفة ما يقللها في الكلام، كانت ثقيلة فحرمت التنوين، وذلك نحو أفعل الذي مؤنثه فعلاء، وفعلان الذي مؤنثه فعلى، وسبب ذلك أنّ الأصل في الصفات أن تؤنث بتاء التأنيث، وهو الكثير فيها، نحو عالم عالمة، وكبير كبيرة، وصبّار صبّارة، فلمّا خرجت هذه الصفات عن الكثرة والأصل، قلّت في الكلام فدلّ ذلك على ثقلها فحرمت التنوين، ولذا ما كان داخلاً في الكثرة صرف، فأفعل إذا أنث على (أفعلة) صرف، نحو أرمل وأرملة. و(فعلان)، إذا أنث على (فعلانة) صرف، نحو عريان عريانة، وندمان ندمانة، وذلك لأنه دخل في الشيء العام الكثير.

 <sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/۷).

 <sup>(</sup>۲) المذكر والمؤنث رسالة دكتوراه مقدمة الى جامعة بغداد لطارق عبد عون مكتوبة بالالة الكاتبة القسم الثانى (۱-۶۰).

ثم أنّ ما يؤنث بالتاء يكرر مرتين مرة في التذكير، ومرة في التأنيث، ففي نحو قائم وقائمة يكرر لفظ (قائم) في التذكير وفي التأنيث، ولا يختلف لفظ المؤنث عن المذكر إلاّ بزيادة التاء، وكذلك نحو جميل وجميلة، وأرمل وأرملة، وسيفان وسيفانة، فيكون تردده أكثر مما لا يؤنث بالتاء، ألا ترى أنّ لفظ (عطشان) لا يتردد في التأنيث بل يكون للمؤنث بناء برأسه بناء آخر وهو (عطشى)، بخلاف (سفيان)، وانّ (احمر) لا يتردد في التأنيث بل يكون للمؤنث بناء برأسه وهو (حمراء) بخلاف (أرمل)؟.

فما يؤنث بالتاء يكون تردده أكثر في الكلام، لأنه يتردد في المؤنث وفي المذكر، بخلاف مالا يؤنث بالتاء، ولذا كان ما يؤنث بالتاء منصرفاً، لأنه كثير، أمّا مالا يؤنث بالتاء فإنه يكون أقل، فيكون قد شابه الفعل من هذه الناحية.

جاء في (الكتاب): «هذا باب ما لحقته نون بعد ألف، فلم ينصرف في معرفة ولا نكرة، وذلك نحو عطشان، وسكران، وعجلان، واشباهها. . وهاتان الزائدتان قد أختص بهما المذكر، ولا تلحقه علامة التأنيث، كما أن (حمراء) لم تؤنث على بناء المذكر، ولمؤنث (سكران) بناء على حدة، كما كان لمذكر (حمراء) بناء على حدة»(١).

وجاء في (المقتضب): «أن كل ما فيه الهاء ينصرف في النكرة، وما كان فيه الف التأنيث، لا ينصرف في معرفة ولا نكرة.

فإنْ قال قائل: ما باله ينصرف في النكرة، وما كانت فيه ألف التأنيث لا ينصرف في معرفة ولا نكرة؟.

قيل: أنّ الفصل بينهما، إنّ ما كان فيه الهاء فإنما لحقته، وبناؤه بناء المذكر، نحو قولك: (جالس)، كما تقول (جالسة)، و(قائم) ثم تقول (قائمة)، فإنّما تخرج إلى التأنيث من التذكير والإصل التذكير.

<sup>(</sup>۱) «سيبويه» (۲/ ۱۰).

وما كانت فيه الألف فإنما هو موضوع للتأنيث، على غير تذكير خرج منه، فامتنع من الصرف في الموضعين لبعده عن الإصل.

ألا ترى أن حمراء على غير بناء أحمر، وكذلك عطشي على غير بناء عطشان»(١).

وما فيه الفا التأنيث نحو ذكرى وصحراء، أقل مما فيه التاء نحو مدرسة وكريمة، ولذا كان المختوم بألف التأنيث ممنوعاً من الصرف، بخلاف ما فيه تاء التأنيث، فإنه لا يمنع من الصرف إلا أنْ يكون علما.

وصيغتا منتهي الجموع قليلتان كذلك، لا نظير لهما في المفرد، نحو قبائل وطواحين وضابط هاتين الصيغتين أنه كل جمع أوله مفتوح وثالثه ألف بعدها حرفان أو ثلاثة بينها أوسطها ساكن، وسميت هاتان الصيغتان منتهى الجموع، لأنهما تنتهي عندهما جموع التكسير، فإنه إذا جمع الإسم على هاتين الصيغتين أمتنع جمعه مرة أخرى، وذلك أن الإسم يجمع ثم قد يجمع هذا الجمع مرة أخرى، فإن كان على صيغة منتهى الجمع أستقر على ذلك، نحو كلب وأكلب، فإن جمعت (أكلبا) قلت (أكالب) فهذا جمع الجمع، وهو على صيغة منتهى الجموع، فلا يجمع بعد جمع تكسير.

جاء في (الأصول) في هذا الجمع الوهو الذي ينتهي إليه الجموع، ولا يجوز أن يجمع وإنّما منع الصرف لأنه جمع جمع لأجمع بعده، ألا ترى أنّ أكلباً جمع كلب، فإن جمعت (أكلباً) قلت (أكالب) فهذا قد جمع مرتين... فإن أدخلت الهاء على هذا الجمع أنصرف، وذلك نحو (صياقلة)، لأن الهاء قد شبهته بالواحد فصار كمدائني لما نسبت إلى (مدائن) أنصرف، وكان قبل التسمية (٢) لا ينصرف، ").

وقالوا أنّ هذا الجمع لا نظير له في الآحاد<sup>(٤)</sup>، فليس في الآحاد نظير (مفاعل) و(مفاعيل)، إلاّ ما ندر، مثل حضاجر، وسراويل، وقيل هما جمع مما يدل على قلة هذا الوزن.

 <sup>(</sup>١) «المقتضب» (٣/ ٣١٩- ٣٢٠) وانظر «الإصول» (٢/ ٨٤).

<sup>(</sup>٢) كذا في المطبوع ولعله (النسبة) وهو المناسب.

<sup>(</sup>٣) «الإصول» (٢/ ٩٢).

<sup>(</sup>٤) «كتاب سيبويه» (٢/ ١٥-١٦).

وقد تقول أن (أفعُلا) و(أفعالا) لا نظير لهما في الواحد أيضاً، وهما منصرفان فليس مثل أكلب، وأنفس، وأقلام، وإجمال في الواحد.

وقد رد النحاة على ذلك بما يأتي:

الأول جواز وصف المفرد بهذين الجمعين، نحو برمة أعشار، ونطفة أمشاج (١)، قال تعالى ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ ﴾ [الإنسان: ٢].

والثاني أنّ هذين الجمعين أعني (أفعالا) و(أفعُلا) قد يجمعان جمعاً ثانياً، فهما نظير المفرد في قبولهما الجمع، وذلك نحو أقوال، وأقاويل، وأعراب وأعاريب، وأيدٍ وأيادٍ «فهذه الأحرف تخرج إلى مثال مفاعل، ومفاعيل إذا كسّر للجمع، وأما مفاعل ومفاعيل فلا يكسّر، فيخرج الجمع إلى بناء غير هذا، لأن هذا البناء هو الغاية، فلما ضارعت الواحد صرفت»(٢).

وقال السيرافي: «فإذا قيل: إذا كانت تمنع الصرف في الجمع الذي لا نظير له في الواحد، فينبغي ألا تصرف (أكلبا)، قيل: لم يرد سيبويه ما ذهب اليه المعترض وانما اراد على مثال لا يجمع جمعاً ثانياً، فإن ما على مثال يتأتي فيه جمع ثان، فهو بمنزلة الواحد»(٣).

الثالث أنهما يصغران على لفظهما كالاحاد، نحو اكليب، وانيعام، تصغير أكلب وأنعام، بخلاف (مفاعل) و(مفاعيل) فإنهما يُردّان إلى المفرد ثم يصغران، وذلك نحو مساجد فإن تصغيرها (مصيبيحات)، فعومل (أفعل) و(أفعال) كالمفرد.

<sup>(</sup>۱) • شرح الرضى على الكافية» (٢/١١) وانظر •كتاب سيبويه، (١٧/٢).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سيبويه» (۲/ ۱٦ - ۱۷).

<sup>(</sup>٣) «شرح السيرافي» بهامش الكتاب (٧/١).

الرابع أنّ كلا من (أفعال) و(أفعُل) له نظير في الآحاد، يوازنه في الهيئة وعدد الحروف ف (أفعال) نخو صلصال الحروف ف (أفعال) نظيره (تفعال) نحو صلصال وثرثار، و(أفعُل) نظيره تنقل ومكرم(١١).

فدل ذلك على قلة هذا الجمع، فأمتنع من الصرف، ألا ترى أنه إذا الحقت به التاء صرف نحو صياقلة وصيارفة، وذلك لأن هذا الوزن له نظير في الآحاد، نحو طواعية وكراهية بخلاف ما ليس فيه التاء؟.

فخلاصة ما ذهب اليه النحاة أن الممنوع من الصرف ثقيل بخلاف المنصرف، وليس أثقل متأتيا عن كثرة في حروف الإسم، ولا عن ثقل في النطق، فقد يكون الإسم قليل الحروف، وهو ممنوع من الصرف، وقد يكون على أطول الابنية فينصرف، ألا ترى أنك تصرف نحو مستعصم واستبسال علمين ولا تصرف (سقر)؟.

بل ربما كانت الزيادة في الحروف سبباً من أسباب الصرف، فأنت تمنع (صيارف) فإنْ زدت عليه حرفاً فقلت زدت عليه حرفاً فقلت (ينبع) علماً، فإن زدت عليه حرفاً فقلت (ينبوع) صرفته.

وقد يكون الإسم ثقيل النطق فتصرفه وقد يكون خفيفاً فلا تصرفه، فأنت تصرف (استشزاراً)، ولا تصرف (عمر) مع أن عمر أخف كثيراً من (استشزاراً).

وكذلك كونه على بناء معين لا يستدعي المنع من الصرف دائماً، فانت تصرف (أفعل) مرة وتمنعه من الصرف مرة أخرى، وتصرف (فعلان) مرة وتمنعه من الصرف مرة أخرى فأنت تصرف (أرملا) ولا تصرف (أكبر)، مع أنهما وصفان على وزن واحد، وتصرف (ندماناً) ولا تصرف (عطشان) وهما وصفان على وزن واحد.

بل الكلمة الواحدة تصرفها مرة وتمنعها الصرف مرة أخرى، فانت تصرف (راجحة) وصفاً، وتمنعها الصرف علماً، وتصرف (صباحاً) علماً لمذكر وتمنعها الصرف علماً

<sup>(</sup>١) قالأشموني» (٣/ ٢٤٤) وانظر حاشية على قشرح ابن عقيل، (٢/ ٩٧).

لانثى، فدلّ على أن المقصود بالثقل هو أوصاف معينة، وشروط خاصة، متى كان قسم منها في الإسم عُدّ ثقيلا بسببه، فحرم التنوين.

## رأي الإستاذ إبراهيم مصطفى:

وقد ذهب الإستاذ إبراهيم مصطفى مذهباً آخر، هو أن التنوين علامة للتنكير فالإسماء التي تنون فيها جانب من التنكير والتي تحرم التنوين معارف.

إنَّ النحاة قسموا التنوين على أقسام معلومة أشهرها:

تنوين التمكين الذي هو دليل الخفة وهو اللاحق للإسماء المعربة المنصرفة مثل تنوين محمد ورجل ورام.

تنوين التنكير وهو اللاحق لقسم من الأسماء المبنية، فرقاً بين معرفتها ونكرتها نحوصه وسيبويه.

تنوين المقابلة وهو اللاحق لجمع المؤنث السالم نحو مسلمات.

تنوين العوض وهو اللاحق لكل وبعض وأيّ واذ.

غير أن الإستاذ إبراهيم مصطفى ذهب إلى أن التنوين علامة على التنكير مطلقاً، ولم يفرق بين انواع التنوين قال: «ومعنى التنوين غير خفى فهو علامة التنكير»(١).

ومن هنا كان منطلق الإستاذ في تفسير الإسماء المنصرفة والممنوعة من الصرف، فما لحقه التنوين كان له نصيب من التنكير، علماً كان، أو صفة، أو غيرهما.

واليك رأيه في ذلك.

#### العلم:

ذهب الإستاذ إبراهيم إلى أن العلم حقه أن لاينون «كما ينون غيره من المعارف، ولا يدخله علم التنكير»(٢)، وقال: «إن الأصل في

 <sup>(</sup>١) ﴿أحياء النحو ﴾ (١٦٥).

<sup>(</sup>٢) «المصدر السابق» (١٨٩).

العلم الا ينون إلا أن يدخله شيء من التنكير»(١)، وقال أيضاً: «وتمام هذه الأدلة أن العلم إذا عين تمام التعيين وأمتنع أن يكون فيه معنى العموم، لم يجز أن يدخله التنوين وذلك حين يردف بكلمة (ابن) وينسب إلى أبيه مثل: علي بن أبي طالب. . . وقد آن أن نقرر القاعدة التي نراها في تنوين العلم، وإن نقررها على غير ما وضع جمهور النجاة، بل على عكس ما وضعوا وهي:

الأصل في العلم ألا ينون، ولك في كل علم ألا تنونه، وإنما يجوز أن تلحقه التنوين، إذا كان فيه معنى من التنكير، واردت الإشارة اليه»(٢).

### وفيما قاله الإستاذ نظر:

فنحن نرى الإسم معيناً تمام التعيين، وليس فيه حظ من التنكير، ثم يكون منصرفاً ونرى أسماً آخر ليس فيه ذلك التعيين، ويكون ممنوعاً من الصرف، فمثلا (محمد) الذي هو رسول الله معين تمام التعيين، ومع ذلك هو منصرف، قال تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحِمَّدُ أَبّاً أَكَدِمِّن رِّجَالِكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٤٠] وقال: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَمُهُ الشِّدَاءُ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمّاءُ الْعَبْمَ ﴿ اللّهِ عَلَى العموم، قد يكون ممنوعاً من الصرف نحو (أسامة) علما على الأسد.

ونحن نرى في الآية الواحدة جملة أعلام بعضها منصرف، وبعضها ممنوع من الصرف وذلك نحو قوله تعالى ﴿ ﴿ إِنَّا آَوَحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا آَوَحَيْنَا إِلَى فُرْجِ وَالنِّيتِنَ مِنْ بَعْدِوءً وَأَوْحَيْنَا إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

هل يصح أن يقال أن (نوحاً) نكرة، لا يراد به واحد معين، و(إبراهيم) و (إسماعيل) معرفتان؟

<sup>(</sup>۱) «المصدر السابق» (۱۸۹).

<sup>(</sup>٢) «المصدر السابق» (١٧٩).

وقـــال تعـــالـــى: ﴿ وَعَـادًا وَثَــُمُودًا وَقَد تَبَيَّنَ لَكُمْ مِن مَّسَاكِنِهِمْ ﴾ [العنكبوت: ٣٨] فهل (ثمود) معرفة بخلاف (عاد).

ومن أسماء الصدر الأول على سبيل المثال، محمد، وعمر، وعثمان، وعلي، فمحمد وعلي منصرفان، وعمر وعثمان ممنوعان من الصرف، فهل معنى ذلك أن محمداً وعلياً نكرتان بخلاف عمر وعثمان؟ وهل يمكن أن يقال أن محمداً أو علياً غير معين بخلاف عمر وعثمان؟

ثم أنه ورد من أسماء الرسول ﷺ في القرآن الكريم محمد، وأحمد ف (محمد) منصرف و(أحمد) ممنوع من الصرف، كما هو معلوم قال تعالى: ﴿ وَمُبَشِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنَ بَعْدِى آمُهُمُ أَحَدُ ﴾ [الصف: ٦] فهل (محمد) نكرة، و(أحمد) معرفة، وهما علمان لشخص واحد و(محمد) أشهر من (أحمد)؟

ثم لننظر في أسماء البقاع، نلاحظ خلاف ماقرره قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ اللَّهُ بِبَدْرٍ وَالْتُمْ أَذَلُهُ ﴾ [آل عمران: ١٢٣] بتنوين (بدر)، وقال: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنُ إِذْ أَعْجَبَتْكُمُ وَأَنْتُمْ أَذَلُهُ ﴾ [آل عمران: ١٢٣] بتنوين (بدر)، وقال: ﴿ وَيَوْمَ حُنَيْنُ إِذْ أَعْجَبَتْكُمُ كَانَ بَدر نكرة لا يراد به التعيين؟ وقل مثل ذلك عن (حنين).

هذه آيات من كتاب الله الكريم، جمعت أعلاماً لطائفة من أنبياء الله، بعضها منون وبعضها غير منون، ولا يشك ناظر فيها أنها في درجة واحدة من التعريف، سواء منها مانون ومالم ينون.

ولا يشك أحد أنه لم يقصد بما نون كنوح ولوط التنكير، وأنه قصد بما لم ينون كإسحاق وإبراهيم التعريف...

وإذا جارينا المؤلف على دعواه أنّ الإعلام التي ترك تنوينها قصد منها التنكير، لم تكن الإعلام التي وردت في القرآن منونة دالة على ذوات معروفة للسامعين، بل كان المراد منها واحدا من أمة له هذا الإسم، وهذا له خطره في فهم القرآن الكريم، وكفى بهذا القول خطلاً أنه يؤدي الى أن يكون المراد من (محمد رسول الله والذين معه اشداء على الكفار) واحداً غير معين لا يعرفه السامعون، وإنما هو واحد من أمة له هذا الإسم»(١).

أما ما ادعاه من أنه إذا عين العلم «تمام التعيين وأمتنع أن يكون فيه معنى العموم، لم يجز أن يدخله التنوين، وذلك حين يردف بكلمة أبن وينسب إلى أبيه مثل علي بن أبي طالب» فهذا مردود بأنه لا يتعين العلم تمام التعيين، إذا ذكر الأب، بل يحتمل أن يكون فيه معنى العموم، وذلك نحو قاسم بن محمد، وعلي بن حسين، وحسين بن علي، ومحمد بن محمد، فكثير من الناس يحملون هذه التسميات قديماً وحديثاً.

ويرده أيضاً أنك قد تأتي بصفة تعين ذلك العلم بعد أن كان يحتمل عدة أشخاص، فتوقعها بعده فيلزم تنوينه، ولو كان كما قال لتعين ذهاب تنوينه، مثل (أقبل سعيد الكاتب ابن علي) أو (أقبل سعيد القصير بن خالد) فيلزم تنوين (سعيد) ولو قلت (أقبل سعيد بن علي) للزم حذف تنوينه، ولا شك أن الجملة الأولى أدل على التعيين، فدل ذلك على أنه ليس كما ذهب إليه.

<sup>(</sup>۱) «النحو والنحاة» (۲۱۳–۲۱۶).

أما حذف التنوين في نحو ما ذكر فللفرق بين الوصف وغيره، فإنك إذا قلت (محمدٌ ابن سعيد) بتنوين (محمد) كنت أخبرت عن (محمد) بأنه ابن سعيد، وذلك إذا كان المخاطب يجهل أباه، بخلاف ما إذا قلت (محمدُ بن سعيد) بغير تنوين فإن السامع يعلم أنه ابن سعيد، فالأولى جملة تامة بخلاف الثانية، فإنها ليست جملة، يقال: ابنُ مَن سعيد؟ فنقول (سعيدٌ ابن إبراهيم) بتنوين (سعيد)، ولا تقول (سعيدُ بن إبراهيم) بحذف التنوين لأن حذف التنوين معناه أن السامع يعلم أنه ابن إبراهيم، ولا يكون الكلام تاما أيضاً.

قال تعالى: ﴿ وَقَالَمْتِ ٱلْمَهُودُ عُنَيْرًا أَنُّ ٱللّهِ ﴾ [التوبة: ٣٠] بتنوين (عزير) فليس المعنى أن (عزيراً) نكرة، ولا هو غير معين تمام التعيين، بل أراد أن يخبر عن أبيه في معتقدهم بخلاف ما لو قال (عزيرُ بن الله) بلا تنوين، أذن لكان أقراراً من الله بأنه ابنه تعالى الله عن ذلك، ويكون الكلام غير تام أيضاً، بل ينتظر الخبر، فإن قولك (محمدٌ ابن سعيد) مبتدأ وخبر وأما (محمدُ بن سعيد) بلا تنوين، فمحمد مبتدأ و(أبن) صفة، وليس في الجملة خبر فيكون الكلام غير تام.

هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية، إنّ قسماً من الباحثين المحدثين رجحوا أن التنوين ربما كان في الأصل علامة للتعريف على عكس ما ذهب إليه وبقيت هذه العلامة في قسم من الإعلام تشير الى أصلها القديم، جاء في (التطور النحوي): «وحقيقة الأمر أن التنوين وإن كان علامة على التنكير في كل ما بقي من مستندات اللغة العربية، فربما كان في الأصل علامة للتعريف، فقد ذكرنا أن أصل التنوين هو التمييم، وأنا نرى للتمييم آثاراً من معنى التعريف في الاكدية العتيقة. . . أنه من الممكن أن يكون التنوين قد كان في الأصل اداة للتعريف، ثم ضعف معناه المعرف فقام مقامه الالف واللام، فصار علامة للتنكير، فإذا كان الامر كذلك فهمنا سبب وجود التنوين في كثير من الإعلام القديمة نحو عمرو وزيد، ونفهم أيضاً سبب أنعدامه في بعضها، نحو عمر، وطلحة، وهند فأنّ العلم معرف في نفسه لا يحتاج الى علامة للتعريف، وأن أمكن أن تلحق به . . . ولو كان التنوين علامة للتنكير في الاصل لكان الحاقه ببعض الأعلام صعب الفهم جداً» (١٠).

<sup>(</sup>۱) «التطور النحوي» (۷۷–۷۸).

وهذا الترجيح له ما يدعمه، فاللغة السبئية واللهجات العربية الجنوبية، كانت تستعمل النون للتعريف، وتضعها في آخر الكلمة المراد تعريفها (١١).

وهذا يرد ما ذهب إليه الإستاذ إبراهيم.

وقد حاول توجيه الأمر توجيهاً ثانياً، هو أن ما ينون قد يلمح فيه الوصف قال: «ووجه آخر آكد عندنا منه وهو أنّ العلم كثيراً ما يلمح فيه الوصف، فإذا أستعملت العلم ترمي إلى الدلالة على هذه الصفة، فقد جنحت به إلى أستعمال الصفات تنكرها مرة بالتنوين، وتعرفها أخرى بأل فتقول: فضل والفضل وزيد والزيد»(٢).

وهذا مردود، إذ من المعلوم أن لمح الأصل غير قياس، فلا يصح أن ندخل (ال) الدالة على لمح الاصل على جميع الإعلام المنقولة فلا يصح أن نقول المحمد والعلي، وإنما يقتصر على ما ورد.

ومن ناحية أخرى لم يقل أحد أن لك أن تنوّن الممنوع من الصرف، لمحاً للوصف، فلو سميت رجلاً به (غضبان)، لم يصح أن تقول (أقبل غضبانٌ) بالتنوين لمحا لصفة الغضب، ولا (أقبلت عائشةٌ) بتنوين عائشة، لمحا لوصف العيش.

#### الصفات:

ورأيه في الصفات الممنوعة من الصرف لا يختلف عن الاعلام، فقد ذهب إلى أن الصفة الممنوعة من الصرف معرفة قال: «والشطر الثاني أن الصفة تنون ولا تحرم من التنوين، إلا إذا كان فيها نصيب من التعريف»(٣)، ف (اسمر) في قولك (مررت برجل اسمر) معرفة على رأيه.

<sup>(</sup>١) "تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧٣/٧).

<sup>(</sup>٢) "إحياء النحو" (١٧٧) ومعلوم أن هذين العلمين ليسا وصفين بل هما مصدران فلو أستعمل تعبير (لمح الأصل) بدل (لمح الوصف) لكان أجود.

<sup>(</sup>٣) «أحياء النحو» (١٨٩).

وهذا باطل من وجوه:

منها أنها توصف بها النكرة، كما في المثال ونحو (مررت أفضل منك)، ومنها أنها يصح تعريفها فتقول (مررت بالرجل الإسمر)، و(مررت بالطالب الافضل)، قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [النساء: ١٤٥] فعرفها وصرفها، ولو كانت معرفة لم يصح تعريفها.

ثم ما الفرق بين (حَمِق) و(أحمق)، حتى تكون (حمِق) نكرة في قولنا (هو حمق) و(أحمق) معرفة في قولنا (هو أحمق)؟، ومثله عَم وأعمى وجرِب وأجرب، وغاضب وغضبان.

وعند النحاة أنّ سبب منع (أفعل) من الصرف، أنها وصف على وزن الفعل مما لا يؤنث بالتاء، ويؤيده انه إذا زال وزن الفعل صرف مع بقاء المعنى على ما هو عليه نحو خير وشر جاء في (الأصول): «وافعل منك لا ينصرف، نحو أفضل منك، وأظرف منك لانه على وزن الفعل، وهو صفة فإن زال وزن الفعل انصرف، ألا ترى أنّ العرب تقول: (هو خيرٌ منك وشر منك) لما زال بناء (أفعل) صرفوه؟»(١).

وجاء في كتاب (النحو والنحاة): «أن التعليل الاول ينقضه أن قولنا زيد خير من عمرو وبكر شر من خالد، وخير وشر منونتان وأخير وأشر ليستا منونتين فلو كان عدم التنوين للتعريف والتنوين للتنكير، لكان خير وأخير وشر وأشر، أما منونات، وأما غير منونات، لأن المعنى واحد، ولا اختلاف إلا باللفظ»(٢).

وقد ذهب في الصفة المزيدة ألفاً ونوناً مذهباً غريباً قال: «أما زيادة الألف والنون فقد أشترط في منعها من الصرف شروط منها: أن تكون في زنة (فعلان) مذكر (فعلى)،

 <sup>«</sup>الأصول» (٢/ ٨٣).

<sup>(</sup>۲) «النحو والنحاة» (۲۲۵).

وألآ يكون مؤنثها على (فعلانة)، وبعض العرب، وهو بنو أسد يجيزون أن يكون لكل (فعلان) مؤنث على (فعلانة) فهي على هذا جائزة التنوين أبداً، وانما يحذف تنوينها أحياناً وعلى قلة رعاية لزيادة الألف والنون»(١).

وهذا قلب للقاعدة فإنه قال «فهي على هذا جائزة التنوين ابدا وانما يحذف تنوينها أحيانا وعلى قلة» فجعل كلام بني أسد أو بعض بني أسد هو القاعدة العامة وجعل كلام سائر العرب قليلا في حين أن كلام سائر العرب عدم الصرف وبه ورد التنزيل العزيز قال تعالى: ﴿ فَرَجَعَ مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ عَضْبَنَ أَسِفًا ﴾ [طه: ٨٦] وقال ﴿ كَالَذِى اَسْتَهُوتَهُ الشَّيكِطِينُ فِي عَيْرانَ ﴾ [الانعام: ٧١] فمنع صرف غضبان وحيران.

## التأنيث:

وقد ذهب في المختوم بالفي التأنيث مذهباً مغايراً لما قرره، فقد ذهب إلى أنها المختوم بألف التأنيث المقصودة، إنما حرم التنوين لأن التنوين يستدعي حذف ألفه، ولذا منع من الصرف قال: «أما الف التأنيث المقصودة فالتنوين يستدعي حذفها، وقد أتت لغرض يهتم به العرب ويعنون به فوق عنايتهم بالتعريف والتنكير وهو التأنيث...

فهذا واضح في الألف المقصودة، والألف الممدودة، هي من المقصورة فاستصبحت حكمها»(٢).

فإنه لما لم يستطع أن يقول أنّ نحو ذكرى، وجرحى، وعلماء، معارف ذهب هذا المذهب، فأنّ التأنيث على حد قوله مهم، وهو أهم من التعريف والتنكير، فإذا لحق التنوين ما فيه الف التأنيث المقصورة حذفت الفه، ولذا حرم التنوين كي ينطق بالالف، وهذا مردود من وجوه منها:

<sup>(</sup>١) "إحياء النحو" (١٨٧-١٨٨).

<sup>(</sup>٢) «إحياء النحو» (١٨٩-١٩١).

١- أنه لماذا لا يخشى حذف الألف من بقية الإسماء المقصورة نحو هدى وفتى
 ومصطفى، وهذه الحروف هي أصول بخلاف ألف التأنيث التي هي زائدة؟.

٢- أن كثيراً من الأسماء المقصورة إذا حذفت الفها التبست بالفاظ اخرى صحيحة،
 ولم يمنعهم ذلك من الحذف وذلك نحو مرسى ومرساً، ومجرى ومجراً، ومهدى ومهداً.

٣- أنّ اللبس لا يحصل دوماً بالتنوين، فقد تكون الكلمة مفهومة مع تنوينها، شأن كثير من الإسماء المقصورة فإذا قلت حبلى ودنياً بقي المعنى مفهوماً، وقد وردت كلمة (دنيا) منونة وبقيت معلومة مفهومة، قال الشاعر:

# إنبي مقسم ما ملكت فجاعل جزءاً لآخرتي ودنياً تنفع

فسقوط ألف دنيا بالتنوين لم يلبس المعنى.

٤- أن ألف الالحاق إنما الحقت لغرض أيضاً، ومع ذلك هي تنون ولم يخشوا على
 الفها السقوط نحو دفلي ومعزى وارطى.

٥- ثم أن التنوين لا يسقط علامة التأنيث في الممدود، فلماذا حرموها الصرف نحو
 بطحاء وصحراء؟

قال لأنّ الألف الممدودة من المقصورة، وهذا مردود إذ التنوين إنما دخل لإداء معنى كما ذكر، فلماذا أهدروا هذا المعنى بلا موجب؟

والحق أنه لما لم يستطع أن يجد تعليلاً آخر يقوم على التعريف والتنكير، اضطر إلى هذا التعليل الذي لا يقوم على أساس المعنى.

ونحن بالمقابل نستطيع أنْ نقول أن التنوين قد يفوق التأنيث أهمية، على خلاف ما ذهب إليه، وذلك أنّ التأنيث قد يكون بغير علامة، نحو عين، وساق، وذراع، وكأس، وسماء وشمس، وأرض، وجهنم، وإنّما يعرف ذلك من أستعمال العرب لها، وقد يغلط الناس في ذلك فيخلطون بين المذكر والمؤنث، لأنّه لا علامة فاصلة بينهما.

ثم أنّ ما فيه علامة التأنيث ليس مؤنثاً دائماً، بل قد يكون مذكراً، وذلك نحو حمامة ذكر، وبطة ذكر، وكصيغ المبالغة نحو علامة وراوية، والجمع نحو صياقلة، وصيارفة، أو علماً لمذكر مثل طلحة وحمزة.

وكذلك ما فيه ألف التأنيث، نحو أسرى، وجرحى، وحمقى، وسكارى، وعطاشى، وأنبياء، وعلماء، فلو كانوا يهتمون بالتأنيث، هذا الإهتمام الكبير لوضعوا لكل مؤنث علامة، حتى لا يغلط الناس فيه، ولكان ما فيه علامة التأنيث مؤنثاً دائماً.

فدل ذلك على أنّ التأنيث لا يثير أهتمامهم كثيراً بخلاف التنوين، الذي الزموه كل أسم متمكن، فدلّ ذلك على أنّ أهتمامهم بالتنوين أكبر من أهتمامهم بالتأنيث، وهذا فقط من قبيل الحجاج، وليس من قبيل الحقائق اللغوية.

### منتهى الجموع:

وذهب إلى أنّ عدم صرف منتهى الجموع سببه تعريف هذا الجمع، فسنابل وطواحين معرفة على رأيه، قال: «وإنما حذف التنوين منه - يعني منتهي الجموع - عندنا لما فيه من معنى التعريف، وقد بينا من قبل أن العرب تريد بالمنكر الفرد الشائع، والواحد من المتعدد، فإذا قصدت الى الإحاطة والشمول جعلته من مواضع التعريف، وهذا واضح في الجمع، إذا أريد به الإستغراق، وشمول جميع الأفراد، والنحاة يقولون أن هذه صيغة منتهي الجموع، ففيها معنى الإستغراق وتمام الإحاطة.

والذي نرى هنا أنه إذا قصد بالجمع الإستغراق، والدلالة على الإحاطة منع التنوين لما فيه من معنى التعريف، على طبيعة العربية ومجراها في التعريف والتنكير، فإذا لم يقصد إلى الإستغراق والإحاطة فالإسم منون»(١).

<sup>(</sup>١) (إحياء النحو» (١٩١-١٩٢).

وهذا باطل من وجوه منها:

١- أن ينبغي على حد قوله أنْ يكون كل ما يدل على الإحاطة والشمول مفرداً، أو غيره معرفة، وعليه يجب منعه من الصرف، وليس أعم من كلمة (شيء)، فهي أعم كلمة ومع ذلك هي منصرفة قال تعالى ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِشْتَ اللهِ ﴾ [الشورى: ١١] وقال: ﴿ تُكَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ بِأَمْرِرَبِّها﴾ [الاحقاف: ٢٥].

ومثل ذلك ألفاظ العموم، نحو أحد، وعريب، وديّار، نحو (ما فيها أحد)، وكل ما يفيد العموم نحو (قوة خير من ضعف)، و(جِدٌّ خير من عبث)، فهذا كله يدل على الإحاطة فينبغي أنْ يمنع من الصرف.

٧- ثم من قال أن صيغة منتهي الجموع تدلّ على الإحاطة والشمول والإستغراق؟.

أنّ النحاة ذكروا أنّ القصد بمصطلح (منتهي الجموع) أنه نهاية جمع التكسير، فلا يكسّر هذا الجمع مرة أخرى، وأنه جمع لا نظير له في الواحد، كما ذكرنا، ولم يقل أحد إن المقصود به الإحاطة، يدل على ذلك جعله تمييزاً لأدنى العدد، قال تعالى ﴿كَمْشَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبّعَ سَنَايِلَ ﴾ [البقرة: ٢٦١] وقال ﴿سَبّعَ طَرَآيِقَ ﴾ [المؤمنون: ١٧] وتقول (ثلاثة مساجد) فكيف يكون دالاً على الإحاطة والشمول؟.

وقال: ﴿ لَمُنْكِمَتُ صَوَمِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَتُ وَمَسَنجِدُ ﴾ [الحج: ٤٠] فمنع صرف الصوامع والمساجد وصرف البيع؟ والمساجد وصرف البيع، فهل أراد أستغراق الصوامع والمساجد دون الصلوات والبيع؟ ثم من يقول أنه اراد هدم جميع المساجد والصوامع، على سبيل الإستغراق؟.

وقال: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواً ﴾ [الحجرات: ١٣] فصرف الشعوب دون القبائل، فهل أراد أستغراق القبائل دون الشعوب؟.

٤- ثم هي توصف بالنكرة، تقول (رأيت مساجد عامرة بالمسلمين) وتقول (قاسيت ليالي مُرة) قال تعالى ﴿ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِ جَنَّتِ عَلَيْ ﴾ [التوبة: ٧٧] فلو كانت معرفة لم يصح وصفها بالنكرة.

٥- ثم لو كانت صيغة منتهى الجموع معرفة، لم يصح تعريفها في حين أنه يصح تعريفها بإجماع، فتقول المساجد والسنابل والليالي، قال تعالى ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسْحِدَ لِللَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨] وقال ﴿ وَلَا الْهَدِّى وَلَا ٱلْقَلْتِهِدَ ﴾ [المائدة: ٢].

فدلّ ذلك على بطلان ما ذهب إليه.

### الغرض من التنوين:

في العربية أسماء منونة، وأسماء لا تنون، ذكر النحاة ضوابطها، وقد عرفنا أنّ النحاة ذهبوا الى أن التنوين علامة الخفة، وذهب بعض الباحثين المحدثين إلى أن التنوين علامة على التنكير، وأنّ الإسماء التي لا تنون معارف.

ومن الواضح أننا إذا قلنا أن التنوين علامة على التنكير باطراد، اصطدمنا بالاعلام المنونة مثل محمد وخالد، وإذا قلنا أنّ عدم التنوين علامة على التعريف اصطدمنا بنكرات كثيرة لا تقبل التنوين، نحو أحمر، وعطشان، ومساجد.

ولكن الحق الذي لا مرية فيه، أن التنوين في طائفة من الأسماء وعدمه في طائفة أخرى يهدينا إلى أمور لغوية قد تغيب عنا، لولا هذه العلامة، فهو قد يدلّنا مثلا على هوية الكلمة واشتقاقها، ومعرفة هي أم نكرة، فهو علامة يحملها الإسم، تدل على أصله وهويته، سواء قلنا أنه علامة على الخفة، أم لا.

فالتنوين يبين لنا اموراً عديدة في طبيعة الكلمة، منها على سبيل المثال:

1- أنه يميز بين المعرفة والنكرة، فإنه إذا لحق علماً حقه إلا ينون أفاد أنه نكرة، نحو (رأيت إسماعيلاً) والمعنى رأيت شخصاً ما أسمه إسماعيل، بخلاف قولك (رأيت إسماعيل) فأنه يعنى شخصاً معلوماً، ومثله (مررت بخالدة وخالدة أخرى)

وتقول (رأيت أحمداً طويلا) قال تعالى ﴿ الْهَيِطُوا مِصْرًا فَإِنَّ لَكُمْ مَّا سَالَتُمُّ ﴾ [البقرة: ٦١] أي بلدة من البلدان ولو قال (مصر) بلا تنوين، لكان يعني البلد المعروف، قال تعالى ﴿ اَدَخُلُوا مِصْرَ إِن شَاءَ اللهُ ءَامِنِينَ ﴾ [يوسف: ٩٩] جاء في (المقتضب)، «ويحتجون بأن مصر غير مصروفة في القرآن لأن أسمها مذكر عنيت به البلدة، وذلك قوله عزّ وجل ﴿ اَلْيَسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ ﴾ [الزخرف: ٥١] فأمّا قوله عز وجل ﴿ اَلْهِطُوا مِصْرَ بُعينها اللهُ مصر من الامصار وليس مصر بعينها اللهُ .

ومثل ذلك (سحر) و(غدوة) و(بكرة) و(عشية) فهي إذا نونت كانت نكرات، قال تعالى ﴿ بَمِّينَاهُمْ بِسَحْرِ﴾ [القمر: ٣٤] وقال ﴿ وَلَمُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًّا﴾ [مريم: ٦٦] وإذا لم تنون فهي معارف، أي سحر يوم معين، وغدوة يوم بعينه، وبكرة يوم بعينه.

٢- يبين لنا أصل الكلمة، وذلك نحو حسّان، وريّان، وسمّان، وغيّان، فإنه إذا نون العلم أفاد أنّ النون من أصل الكلمة وإنْ لم ينون أفاد أنها زائدة، فحسان إذا نوّن كان من الحسن وان لم ينون فهو من الحس، وريان منوناً من الرين، وغير منون من الري، وهكذا الباقي.

ومثل (نهشل) علماً فهو إذا نون علينا أن النون أصلية وأنه على وزن فعلل، كجعفر وليس من الهشل، وإذا لم ينون فهو من الهشل، والنون زائدة، وسبب منعه من الصرف أنه على وزن الفعل، مثل نعمل والمعنيان مختلفان.

ومثله (تولب) علماً فإنه بوروده منوناً علمنا أن التاء أصلية، وليست زائدة، ومعناه الجحش وليس من (ولب) بمعنى (دخل)، إذ لو كان كذلك لكان ممنوعاً من الصرف.

ومثله (اولق) فإنه بوروده منوناً، علمنا أنّ همزته أصلية، وليس من (ولق)، ولو كان كذلك لكان ممنوعاً من الصرف، والمعنيان مختلفان وهكذا.

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (٣/ ٣٥١-٣٥٢) وانظر معانى القرآن للفراء (١/ ٤٢).

٣- يبين لنا المقصود بالاسم، أهو معناه الوضعي أم يراد به العلمية، وذلك نحو صفوان وسلطان، فإنة إذا نون أريد به معناه الوضعي، فصفوان هو الحجر الأملس، والسلطان معروف، وإذا لم ينون أريد به العلمية، فإذا قلت (هذا صفوان) ولم تنون، كان المعنى هذا رجل أسمه صفوان، وإذا نونت كان المعنى، هذا حجر.

ونحو ذلك المنتهي بتاء التأنيث، نحو ساهرة، وخالدة، وناجحة، وزهرة، فإذا نونت لم تكن أعلاماً، نحو هذه زهرة وناجحة ، وأن لم تنونها كانت اعلاماً، نحو (هذه زهرة )، ومثله (هذه ناجحة )، فأنك إذا نونتها كان المعنى أنها نجحت، وان لم تنونها كان المعنى أن أسمها ناجحة .

٤- يميز لنا بين الوصف وغيره، نحو (أول) فإن نونتها لم تكن وصفاً، نحو (أفعل هذا أولاً) وإذا لم تنون كانت وصفاً نحو جئت عام أول، ونحو أولق.

- يدلنا على هوية الكلمة فقد تكون الكلمة ذات مادة أشتقاقية ذات معنى معين في العربية، وهي موافقة لكلمة أعجمية في لفظها، والذي يقطع بأصلها ومعناها في الإستعمال التنوين، وذلك نحو (إبليس) فإن له مادة لغوية في العربية، وهي إبليس أي يئس قال تعالى: ﴿ فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ ﴾ [الأنعام: ٤٤] وبوروده غير منون في القرآن الكريم، عرفنا أنه ليس عربياً وأنه ليس من هذه المادة اللغوية، قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْمِ إِبِيسُ ظَنَّمُ ﴾ [سبأ: ٢٠] وقال ﴿ إِلاَ أبليس ﴾ [البقرة: ٢٤] ومثله (يعقوب) فإنّ معنى (يعقوب) في العربية ذكر الحجل، وهو منصرف علماً، وغير علم، مثل يعفور ويحمور وينبوع، وقد ورد علماً غير منصرف في القرآن الكريم وغيره، فدلّ ذلك أنه ليس منقولاً عن هذا المعنى، وإنما هو أعجمي.

ومثله (قارون) فإنه إذا كان منصرفاً، فهو على وزن (فاعول)، من قرن وإذا كان غير منصرف فهو أعجمي.

٦- يبين لنا الكلمة أمؤنثة هي أم مذكرة، فإذا قلت- مثلاً- (أقبل اليوم صباح) بلا تنوين، كان علماً لأنثى وإذا نونتها كان مذكراً.

٧- النص على معنى معين، وذلك نحو (ندمان) فهي بالتنوين من المنادمة، ومؤنثها ندمانة، وبالمنع من الصرف هي من الندم ومؤنثها ندمى، ونحو (خَبُلان) فهي بالتنوين الممتلىء غضباً، ومؤنثها حبلانة، وبعدمه الممتلىء من الشراب، ومؤنثها (حَبلى) بفتح الحاء.

۸- یمیز لنا بین المعانی المختلفة فی المادة اللغویة، الواحدة وذلك نحو (ذكرا)
 و(ذكری) و(ریّا) و(ریّا) و(قربا) و(قربی) و(حَرّا) و(حَرّی) مؤنث (حرّان) و(موتاً)
 و(موتی) و(أسرا) و(أسری).

فإنها لو كانت جميعها منونة لالتبس بعضها ببعض، وكذلك لو لم تكن منونة، غير أنه بتنوين بعضها، وترك تنوين بعضها الاخر اتضح معنى كل منها.

إلى غير ذلك من المعاني التي يبينها لنا التنوين.

### الفعل

يقسم جمهور النحاة الفعل على ثلاثة أقسام: الفعل الماضي، والمضارع، والامر.

## الفعل الماضي

### أزمنته:

يستعمل الفعل الماضي للدلالة على أزمنة متعددة، أشهرها:

١- الماضي المطلق: وهو الزمن الذي مضى قبل زمن التكلم، قريباً كان أو بعيداً، وهو ما كان على (فَعَل)، فمن القريب قوله تعالى: ﴿قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْكَنَ﴾ [النساء: ١٨] وقوله: ﴿ أَلْكَنَ جِنْتَ بِالْحَقِّ ﴾ [البقرة: ٧١] ونحو قولك (استيقظ الطفل).

ومن البعيد، قوله تعالى ﴿ خَلَقَ ٱللَّهُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ﴾ [العنكبوت: ٤٤].

إنّ هذا الفعل يصلح لجميع الأزمنة، فإذا قلت (حضر أخوك) أحتمل أن يكون الحضور قريباً أو بعيداً، وليس مختصاً بزمن معين، جاء في (شرح ابن يعيش): «وذلك اللك تقول (قام) فيصلح لجميع ما تقدمك من الازمنة»(١).

٢- الماضي المنقطع: ومعنى الانقطاع أنه حصل مرة، ولم يتكرر، وذلك إذا وقع الفعل الماضي خبراً، لكان نحو (كان كذب) أي حصل مرة منه الكذب، ونحو (كنت كتبت له في هذا الأمر) قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ كَانُواْ عَـٰهَ دُواْ اللَّهَ مِن فَبَـٰلَ ﴾ [الأحزاب: ١٥].

وأما الفعل الماضي المجرد من كان، فهو قد يفيد الأنقطاع، نحو قوله تعالى ﴿ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ [العنكبوت: ٤٤] وكقوله تعالى ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَكَى إِلَى ٱلسَّكَآءِ فَسَوَّنِهُنَّ مَا السَّكَاءِ فَسَوَّنِهُنَّ سَبِّعَ سَمَوَتَ إِلَى ٱلسَّكَآءِ فَسَوْنِهُنَّ سَبِّعَ سَمَوَتَ إِلَى ٱلسَّكَآءِ فَسَوْنِهُنَّ سَبِّعَ سَمَوَتَ إِلَى ٱلسَّكَاءِ وَنحو (مات فلان) و(ذهبت الى محمد)، ويحتمل أن يكون سَبِّعَ سَمَوَتَ إِلَى البقرة: ٢٩] ونحو (مات فلان) و(ذهبت الى محمد)، ويحتمل أن يكون

<sup>(</sup>۱) • «شرح ابن يعيش» (۸/۱۱۰) وانظر (۸/۱٤۷).

قد تكرر، كما في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَبَلَقْنُكُمْ رِسَلَتِ رَبِي وَنَصَحْتُ لَكُمْ ﴾ [الأعراف: ٩٣] فمن المرجح أنّ النصيحة قد تكررت، ومثله قوله تعالى ﴿ مِنْهُم مَّن كُلَمَ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ٢٥٣] فقد يكون الكلام تكرر، ونحو قوله تعالى ﴿ وَهُوَ الَّذِيّ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَانَهُ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِرًا ثُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُتَرَاكِبًا ﴾ [الأنعام: ٩٩] ولاشك أن الله يفعل ذلك باستمرار، فإن إنزال الماء وإخراج النبات مستمران.

ونحو قوله تعالى: ﴿ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوكَ ﴾ [البقرة: ٥٧] فهذا قد تكرر أيضاً طوال بقائهم في التيه.

٣- الماضي القريب: وذلك إذا صدر بقد نحو (قد حضر خالد) وذلك أن قولك (حضر خالد) يدل على القريب والبعيد، فإذا قلت (قد حضر خالد) أفاد القرب من الحال جاء في (شرح ابن يعيش): «(قد) حرف معناه التقريب، وذلك أنك تقول (قام زيد) فتخبر بقيامه فيما مضى من الزمن، إلا أن ذلك الزمان قد يكون بعيداً، وقد يكون قريباً من الزمان الذي أنت فيه، فإذا قرنته بـ (قد) فقد قربته مما أنت فيه، ولذلك قال المؤذن: قد قامت الصلاة، أي قد حان وقتها في هذا الزمان (١١)».

ويذكر النحاة لـ (قد) الداخلة على الفعل الماضي ثلاثة معان هي: التحقيق والتوقع والتقريب.

أما التحقيق فمعناه التوكيد، ومعناه أيضاً تحقق حصول الحدث في الماضي، فإن الفعل (فَعَل) قد يحتمل غير المضي، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّورِ فَصَعِقَ مَن فِي الشَّمَوَتِ ﴾ [الزمر: ٦٨] فإذا جيء بقد، تعين كونه للماضي، ولا يجوز أن يصرف إلى الإستقبال بحال من الأحوال، ولذا لا يجوز أن تلي (قد) اداة الشرط، لأن اداة الشرط، تصرف الفعل إلى الإستقبال، وذلك نحو قولك (إذ جاءك محمد فاكرمه) ومعناه إذا يجيء ولا يصح أنْ تقول (إذا قد جاء محمد) لأنّ معناه سيكون على هذا أنه

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۸/۱٤۷).

قد جاء فعلاً، ولذا لا يصح أيضاً أن يؤتي بها في الدعاء، فأنت تقول (غفر الله لك) أي تدعو له بالمغفرة، ولا تقول (قد غفر الله لك) فإنّ معنى (قد غفر الله لك) أنّ المغفرة تحققت، وانت أخبرت بحصولها، وليس المعنى أنك تدعو له بالمغفرة، جاء في (المقتضب): «تقول (أما إنْ غفر الله لك)، وان شئت (أما أن) على ما فسرت لك في (أما)، أنها تقع للتنبيه وتقع في معنى قولك (حقاً)، فالتقدير. أما أنه، واما أنه غفر الله لك.

فإن قلت: فكيف جاز الاضمار والحذف بغير عوض؟.

فإنَّما ذلك لأنك لا تصل الى (قد) لأنك داع ولست مخبراً (١)».

ومعنى التوقع أنّ الحدث كان متوقعاً قبل حدوثه، نحو قولك (قد حضر الاستاذ) لقوم كانوا ينتظرون حضوره، جاء في (الكتاب): «وأما (قد) فجواب لقوله (لما يفعلُ) فتقول: قد فعل. وزعم الخليل أن هذا الكلام لقوم ينتظرون الخبر(٢)».

وجاء في (شرح ابن يعيش): «وفيها معنى التوقع، يعني لا يقال (قد فعل)، إلاّ لمن ينتظر الفعل ويسأل عنه (٣)».

وأما التقريب فهو لتقريب الحدث من الحال كما ذكرت، جاء في (شرح الرضي على الكافية): «هذا الحرف إذا دخلت على الماضي أو المضارع، فلابد فيها من معنى التحقيق ثم أنه ينضاف في بعض المواضع الى هذا المعنى في الماضي التقريب من الحال، مع التوقع أي يكون مصدره متوقعاً لمن يخاطبه واقعاً عن قريب، كما تقول لمن يتوقع ركوب الامير (قد ركب) أي حصل عن قريب ما كنت تتوقعه، ومنه قول المؤذن (قد قامت الصلاة). ففيه اذن ثلاثة معان مجتمعة التحقيق، والتوقع، والتقريب، وقد يكون مع التحقيق التقريب فقط، ويجوز أن تقول (قد ركب) لمن لم يكن يتوقع ركوبه (3)».

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۲/۹).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (۲/۳۰۷)، وانظر المغنى (۱/۲۷۲).

<sup>(</sup>۳) «شرح ابن یعیش» (۸/۱٤۷).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٤٢٩) وانظر «المغني» (١/ ١٧٢).

وهذه المعاني قد تجتمع وقد تفترق، فمن اجتماعها قولك (قد حضر الاستاذ) و(قد خرج الأمير) إذا كان متوقعاً ذلك، ومنه قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلَقّوهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ لَنظُرُونَ ﴾ [آل عمران: ١٤٣]. فقوله (قد رأيتموه) أجتمع فيه التحقق والتوقع والتقريب، وكقوله: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَّكُمُ ٱللّهُ بِبَدْرٍ وَٱلتُمْ أَذِلَّةٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٣] فهم كانوا يتوقعون النصر، لأن الرسول وعدهم ذلك، كما قال تعالى ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱللّهُ إِحْدَى ٱلطّآبِهَ لَيْنَ إِنَّهَا لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٧].

وقد يتخلف بعض هذه المعاني، غير أن المعنى الذي لا يفارقها هو التحقيق فإن التحقيق لا يفارق (قد) البتة، وأما التوقع والتقريب، فقد يتخلفان أو يتخلف أحدهما.

ومن تخلف التقريب قوله تعالى: ﴿ فَإِن كَذَّبُوكَ فَقَدَّ كُذِّبَ رُسُلُّ مِن قَبْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٨٤] وقوله: ﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا فَوْقَكُمُ سَبْعَ طَرَآبِقَ ﴾ [المؤمنون: ١٧] وهذا ولا شك موغل في القدم، كما أنه ليس فيه معنى التوقع، لانهم لم يكونوا يتوقعون خلق السماوات، وقد خلقت قبل أن يخلق البشر، بل فيه معنى التحقيق فقط.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُّ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي شِيَعِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ [الحجر: ١٠] وقوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ ﴾ [الحجر: ٢٦] فإنه ليس فيها توقع ولا تقريب.

٤- الدلالة على حدث ماض بالنسبة الى حدث ماض قبله. وذلك كما إذا وقع الفعل الماضي في جملة حالية قبلها فعل ماض، نحو (دخلت وقد نام الناس) فنوم الناس

قبل الدخول ونحو (فجئت وقد نضت لنوم ثيابها) والمعنى أنه سبق نزع الثياب المجيء، جاء في كتاب (الفعل زمانه وابنيته): «وتتصدر (قد) بناء (فَعَل) لتفيد أن الحدث ماض بالنسبة لفترة ماضية نحو: ثم قمت الى الوطن وقد ضربه برد الشجر(١)».

٥- الدلالة على الحال: «وذلك إذا قصد به الإنشاء، كبعت، واشتريت، وغيرهما من الفاظ العقود، إذ هو عبارة عن إيقاع معنى بلفظ يقارنه في الوجود<sup>(٢)</sup>».

إنّ ثمة فرقاً بين قولنا (بعت) الخبري، و(بعت) الانشائي، وكذلك (أشتريت) وغيرهما من ألفاظ العقود، فقولك (بعت داري) معناه أنه سبق أن بعت دارك أي حصل هذا الفعل منك في المضي.

وأما (بعت) الإنشائي فليس معناه ذلك بل معناه إني موافق على البيع، وذلك نحو أن تتبايعاً على سلعة، فتقول له (بعتك) فيقول لك: (قبلت) فالبيع لم يتم إلا بقبول المشتري، وكذلك قوله (زوجتك ابنتي)، فالفرق بين الخبري والإنشائي في هذا التعبير أن الخبري معناه سبق أن حصل التزويج مني، وتم، واما الإنشائي فمعناه الموافقة على التزويج باللفظ، وأعلانها ولم يحصل تزويج فعلا إلا بقبول المزوَّج، فيقول (قبلت تزويجك)، فليس معنى (زوّجتك) أنها صارت زوجك، ولا سبق أن تم ذاك، وإنما هذا قول يقوله الذي يريد أن يزوج ابنته، وتتم الصفقة بالقبول بقوله: قبلت.

وفي الحقيقة أنّ هذا الفعل ليس معناه الدلالة على الحال أيضاً، فهو لا يشبه المضارع الدال على الحال، وإنما هذا تعبير خاص، فقولك (بعت) ليس كمعنى (أبيع) ولا (زوّجت) كمعنى ازوّج.

فقولك (أنا أبيع سلعتي) معناه إني قائم بالبيع الآن أو سأبيعها، وأما (بعت) الإنشائي فهو لفظ يراد به إمضاء صفقة البيع، وليس معناه أنك مستمر على البيع في الحال، كما تقول: (اقرأ كتابي) و(أحفظ قصيدتي) وليس معناه الإستقبال أيضاً.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «والفرق بين (بعت) الإنشائي و(أبيع)

<sup>(</sup>۱) «الفعل زمانه وابنيته» (۳۰).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (1/P).

المقصود به الحال، أن قولك (أبيع) لابد له من بيع خارج حاصل بغير هذا اللفظ، تقصد بهذا اللفظ مطابقته لذلك الخارج، فإن حصلت المطابقة المقصودة، فالكلام صدق، وإلا فهو كذب فلهذا قيل أنّ الخبر محتمل اللفظ من حيث دلالته عليه، والكذب محتمله، ولا دلالة للفظ عليه.

وأما (بعت) الإنشائي، فإنه لا خارج له تقصد مطابقته، بل البيع يحصل في الحال بهذا اللفظ، وهذا اللفظ موجد له فلهذا قيل إن الكلام الإنشائي لا يحتمل الصدق والكذب، وذلك لأن معنى الصدق مطابقة الكلام للخارج والكذب، عدم مطابقته فإذا لم يكن هناك خارج فكيف تكون المطابقة وعدمها(١)».

والمحققون على أن هذه الأفعال ليس لها زمان معين، بل هي مجردة عنه (٢)، وهذا هو الحق، إذ هي أفعال إيقاعية يراد بها إمضاء الحدث واجراؤه، ولا تدل على مضي الحدث ولا على أنه يحدث الآن.

## ٦- الدلالة على الإستقبال: وينصرف إلى ذلك في مواطن منها:

أ- الإنشاء المقصود به الطلب<sup>(۳)</sup> وذلك كالدعاء له أو عليه نحو (غفر الله لك) أي ليغفر الله لك، ونحو (ناشدتك الله إلا فعلت) و(عزمت عليك إلا فعلت)<sup>(٤)</sup>، و(لما فعلت) أي: أفعل، جاء في (الكليات): «الأفعال الواقعة بعد (إلا) و(لممّا) ماضية في اللفظ مستقبلة في المعنى لانك إذا قلت: (عزمت عليك لمّا فعلت) لم يكن قد فعل وإنما طلبت فعله وأنت تتوقعه)<sup>(٥)</sup>.

ب- الوعد أو الوعيد نحو: ﴿ إِنَّا كُفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِءِينَ ﴾ [الحجر: ٩٥] ومن ذلك

معاني النحو

 <sup>(</sup>۱) «شرح الرضى على الكافية» (۲/۹۶۲).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (١/٢٢٧).

<sup>(</sup>٣) «الهمع» (١/٩)، «شرح الرضى» (٢/٩٢).

<sup>(</sup>٤) «الهمع» (١/٩).

<sup>(</sup>٥) «الكليات» (٣٣٨).

الإخبار عن الإحداث المستقبلة مع قصد القطع بوقوعها (١) وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَنُفِخَ فِي الصَّمودِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ ﴾ [الزمر: ٦٨] وقوله: ﴿ وَسِيقَ اللَّذِينَ أَتَّقُواْ رَبِّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾ [الزمر: ٧٣] ﴿ وَنَادَىٰۤ أَصْحَابُ الْجُنَّةِ أَصْحَابُ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَاما وَعَدَنارَبُنَا حَقًا ﴾ [الأعراف: ٤٤].

والقصد من ذلك أن هذه الأحداث متحققة الوقوع مقطوع بحصولها بمنزلة الفعل الماضي، فكما أنه لاشك في حدوث الفعل الماضي الذي تم، وحصل، كذلك لاشك في حدوث هذه الأفعال، إذ هي بمنزلة الماضي في تحقق الوقوع.

جـ- دخول اداة الشرط عليه كـ (إن) و(إذا) نحو ﴿ إِذَا جَمَاءَ نَصْـرُ ٱللَّهِ ﴾ [النصر: ١] و﴿ وَإِنْ عُدْتُمْ عُدْنَا ﴾ [الإسراء: ٨] وقوله ﴿ فَمَن رُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّارِ وَأَذْخِلَ ٱلْجَكَةَ فَقَدْ فَازً ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وقد يبقى على مضيه قليلاً نحو ﴿ إِن كَاكَ قَمِيصُهُمْ قُدَّ مِن قُبُلِ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ ٱللهَا وَسَيْأَتِي ٱلْكَيْدِبِينَ﴾ [يوسف: ٢٦] ونحو (إن كنت الممت بذنب فتوبى واستغفرى الله) وسيأتي لذلك بيان في باب الشرط.

د- دخول (ما) الظرفية نحو ﴿ وَأَوْصَنِي بِٱلصَّلَاةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَادُمْتُ حَيَّا﴾ [مريم: ٣١] أي مدة دوامي حيا، وهذا يشمل المستقبل أيضا، ونحو (لا أكلمك ما طلع نجم وغرب) أي يطلع ويغرب، وهذا التعبير أدل على الإستمرار.

جاء في (شرح الرضي على الكافية) أن الفعل الماضي ينقلب إلى المستقبل بدخول «ما النائبة عن الظرف المضاف نحو ما ذرّ شارق وما دامت السماوات لتضمنها معنى (إن) أي أن دامت قليلا أو كثيرا. وقد يبقى معها على المضي كقوله تعالى: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِم شَهِيكَامًا دُمّتُ فِيهِم ﴾ [المائدة: ١١٧](٢)».

 <sup>(</sup>١) قشرح الرضي ١٥/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٢) اشرح الرضى (٢/ ٢٥٠).

هـ- وينصرف إلى الإستقبال أيضاً إذا كان منفيا بـ (لا) أو (إنْ) في جواب القسم، نحو (والله لا كلمتك ابداً) ونحو ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولًا وَلَهِن زَالْتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدِ مِنْ بَهْدِيَّ ﴾ [فاطر: ١٤] أي ما يمسكهما ونحو:

## ردوا فوالله لازدناكم أبدا

و :

### والله لاعذبتهم بعدها سقر

فلا يلزم تكرير (لا) هنا، كما يلزم في الماضي المعنى (١) ، فإن الفعل الماضي لا ينفي بد (لا) إلاّ إذا كررت، نحو (لا ذهبت ولا رجعت) ونحو ﴿ فَلاَ صَدَّقَ وَلاَ صَلَّى ﴾ [القيامة: ٣١]. فإن كان مستقبل المعنى لم يلزم تكرار (لا).

٧- إحتمال المضي والإستقبال وذلك في مواطن منها:

أ- بعد همزة التسوية نحو قوله تعالى ﴿ سَوَاةً عَلَيْنَا آَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُن مِّنَ ٱلْوَعِظِينَ ﴾ [الشعراء: ١٣٦] ونحو ﴿ سَوَاةً عَلَيْكَ أَ أَجَزِعْنَا أَمْ صَكَبْرَنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ ﴾ [إبراهيم: ٢١] ونحو (سواء عليّ اقمت أم قعدت) «إذ يحتمل أن يراد ما كان منك من قيام أو قعود أو ما يكون من ذلك»(٢).

ب- بعد حرف التخصيص نحو: هلا فعلت، وإلا ذهبت إليه، ونحو قوله تعالى: ﴿ فَلَوَلَا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَآبِفَةٌ لِيَسَنَفَقَهُوا فِي ٱلدِّينِ ﴾ [التوبة: ١٢٢] فهذا يحتمل المضى والإستقبال (٣).

جاء في (شرح ابن يعيش): «فأما قوله تعالى ﴿ لَوَلَآ أَخَرَتَنِىٓ إِلَىٰٓ أَجَلِ قَرِيبٍ ﴾ [المنافقون: ١٠] فقد وليه الماضي إلا أن الماضي هنا في تأويل المستقبل كما يكون بعد

<sup>(</sup>۱) انظر «شرح الرضى» (۲/ ۲٥٠)، «الهمع» (۹/۱).

<sup>(</sup>۲) «الهمع» (۹/۱) وانظر «شرح الرضي» (۲/۲٥٠).

<sup>(</sup>٣) ﴿ شرح الرضي ٩ (٢/ ٢٥٠) ، ﴿ الهمع ٩ (٩/١) ، ﴿ شرح ابن يعيش ٩ (٨/ ١٤٤).

حرف الشرط كذلك لأنه في معناه والتقدير: إن أخرتني أصّدّق<sup>(١)</sup>».

جـ- في الأحكام نحو قوله تعالى ﴿ وَلَاجُنَاحَ عَلَيْتُكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ أَوْ أَكْنَنتُمْ فِي أَنفُسِكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٣٥] فإنه يحتمل المضي والإستقبال.

د- بعد (حيث): فالمضي نحو ﴿فائتوهن من حيث أمركم الله﴾ [البقرة: ٢٢٣].

والإستقبال نحو ﴿ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ فَوَلِّ وَجَّهَكَ ﴾ [البقرة: ١٤٩](٢).

هـ- بعد (كلما): فالمضي نحو ﴿ كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَّسُولُمُّا كَذَّبُوهُ ﴾ [المؤمنون: ٤٤]. والاستقبال نحو ﴿ كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ الْعَذَابَ ﴾ [النساء: ٥٦] (٣).

وهذا في الحقيقة يدل على الإستمرار، ولكن قد يكون الإستمرار في الماضي. كما في الآية الأولى، ونحو قولك (كلما جئتك عاتبتني) وقد يكون في المستقبل، كما في الآية الثانية.

و- إذا وقع صلة: «فالمضي نحو ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣].

والاستقبال نحو ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا مِن قَبْـلِ أَن تَقَدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾ [المائدة: ٣٤]. وقد أجتمعا في قوله: إني لآتيكم بذكر ما مضى واستيجاب ما كان في غد»(٤).

ونحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا آنَزُلْنَا مِنَ ٱلْمِيَّنَتِ وَالْمُكَدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَكَهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِنْكِ أُولَتِهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَكَنْ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُواْ وَبَيْنُواْ فَأُولَتِهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ [البقرة: ١٥٩-١٦٠] فقوله تعالى (تابوا وأصلحوا وبينوا) يراد به الإستقبال لأن (يكتمون) فعل مضارع وهذا بعده، فالتوبة بعد الكتمان.

ز- إذا وقع صفة لنكرة عامة «فالمضي نحو (رُبّ رفد هرقته ذلك اليوم).

<sup>(</sup>۱) ﴿شرح ابن يعيش﴾ (٨/ ١٤٤).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (١/٩).

<sup>(</sup>٣) ﴿ الهمع ١٩/١)، وانظر ﴿ شرح الرضي ﴾ (٢/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٤) «الهمع» (١/٩).

والاستقبال كحديث (نضر الله امرءاً سمع مقالتي، فوعاها فأدّاها كما سمعها) أي يسمع لأنه ترغيب لمن أدرك حياته في حفظ ما يسمعه منه»(١).

Λ- توقع الحدث في الماضي: أي أنّ الحدث كان متوقعاً حصوله في الماضي، وذلك كأنْ يقع الفعل المضارع المقترن بالسين خبراً لكان، نحو (كان محمد سيكتب لك في هذا الأمر) أي كان متوقعاً منه أن يكتب لك في الماضي، أو بمعنى أنه كان ينوي فعله في الماضي، جاء في (الخصائص): «كان زيد سيقوم أمس أي كان متوقعاً منه القيام فيما مضي» (٢).

9- الدلالة على الإستقبال في الماضي: وذلك نحو قولك (كان من الأفضل أن تخبره) و(كان من الحسن بمكان أن تدعوه) وهذا يدل على المستقبل في الماضي، وإيضاح ذلك أنك تقول (من الخير أن تخبره) و(الأولى أن تسافر) فأخباره مستقبل بالنسبة إلى الحال التي أنت فيها، والسفر مستقبل أيضا، فإذا سبق بكان أفاد المصدر المؤول الأستقبال في المضى.

ويوضح ذلك أنك تقول (كان من الأفضل أن أخبرته) و(كان من الحسن بمكان أن دعوته) فأخباره ودعوته ماضيان، فاتضح بذلك أن هذا التعبير يفيد الدلالة على الإستقبال في الماضي.

قال متم بن نويرة:

# وفقــد بنــي أم تفــانــوا فلــم أكــن خــلافهــم أن أستكيــن واســرعــا

فقوله (لم أكن) ماض، و(أن أستكين) أستقبال، فهو نظير مامر من الأمثلة، ومن هذا الضرب نحو قولنا (أراد أنْ يوبخه) فـ (أراد) يفيد المضي، و(أن يوبخه) أستقبال بالنسبة الى فعل الارادة فهو أستقبال في الماضى، كما هو ظاهر.

<sup>(</sup>١) «الهمع» (٩/١)، وانظر «شرح الرضي» (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) «الخصائص» (٣/ ٣٣٢).

• ١ - الماضي الحاصل في المستقبل: ويكثر ذلك إذا سبق الفعل الماضي بفعل الكون مضارعاً نحو (اذهب إليه فتكون قد سبقته بالفضل).

والمعنى أنك إذا ذهبت إليه كنت قد سبقته بالفضل، أي حصل سبقك بالفضل.

ونحوه أن تقول: (اذهب إليه فعسى أن يكون قد أنجز المعاملة) فالانجاز ماض ولكنه واقع في المستقبل، وذلك أن خبر (عسى) أستقبال، وهي تفيد رجاء وقوع الفعل فقولك (عسى خالد أن يحضر) مثلاً يفيد رجاء حصول الفعل في المستقبل، وكذلك قولك (عسى أن يكون قد انجز المعاملة) فقولك (عسى أن يكون) يفيد ترجى وقوع الفعل في المستقبل، و(قد انجز المعاملة) يفيد المضي فهو ماض واقع في المستقبل، ومنه قوله تعالى ﴿ وَأَنْ عَسَى آن يَكُونَ قَدِ اَنْ يَكُونَ وَدِ اَلْنَمَل : ٧٤].

وذكر الدكتور إبراهيم السامرائي أنه «يأتي بناء (فَعَل) مسبوقاً بفعل الكون المضارع، فيتأتىٰ من هذا المركب اعراب عن المستقبل في زمان ماض، وهو ما يدعىٰ في الفرنسية Future - Anterirur نحو: ما ذاك من شيء أكون اجترمته، وكقول المعربين في هذا العصر مثلاً: واقر اللص أن يكون سرق أثاث الدار»(١).

والحق أن ذلك لا يختص بفعل الكون، فهو قد يقع بعد غيره، وذلك نحو قولك (لا تخرج اليه إلا وقد اعددت للامر عدته) و(لا تدخل عليه إلا وانت اعددت جواباً عن كل سؤال قد يسأله لك) فالخروج يكون بعد الإعداد، فالإعداد سابق وهو ماض، بالنسبة إلى الخروج، وهو واقع في المستقبل، وكذلك الدخول في الجملة التالية.

ويقع أيضا بعد فعل الأمر، وذلك نحو قولنا (اذهب اليه وقد حزمت امرك) أي أذهب بعد حزم الأمر، فالذهاب يكون بعد الحزم، فالحزم ماض واقع في المستقبل.

ويقع أيضًا بعد غير ذلك، مما يفيد هذا المعنى، وذلك نحو قولك (إيّاك أن تخرج

<sup>(</sup>۱) «الفعل زمانه وابنيته» (۳۰).

إليه إلا وقد حزمت أمرك) و(إيّاك أن تدخل اللجة إلا وأنت أحسنت السباحة) فكل من حزم الأمور، واحسان السباحة، حدث ماض واقع في المستقبل، كما هو واضح.

11- الماضي المستمر: وذلك إذا دخلت (كان) على الفعل المضارع (كان يفعل) وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهَلَمُ بِالصَّلَوْقِ ﴾ [مريم: ٥٥] أي كان مستمراً على ذلك. ونحو ﴿ وَلَقَدَّ كُنُتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبِّلِ أَن تَلْقَوْهُ ﴾ [آل عمران: ١٤٣] ونحو ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْتَلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ [الذاريات: ١٧].

فهذا يفيد الدلالة على الإستمرار أو الاعتياد، جاء في (البرهان): "ومن هذا الباب الحكاية عن النبي على بلفظ (كان يصوم) و(كنا نفعل) وهو عند أكثر الفقهاء والأصوليين يفيد الدوام، فان عارضه ما يقتضي عدم الدوام مثل أن يروى: كان يمسح مرة ثم نقل عنه أنه يمسح ثلاثا، فهذا من باب تخصيص العموم»(١).

وقد سبق أن ذكرنا في باب (كان) أنّ سبق الفعل المضارع بـ (كان) قد يفيد الدلالة على اعتياد الأمر في الماضي، ووقوعه بصورة متكررة، نحو ﴿ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُمُ بِٱلصَّلَوٰةِ ﴾ [مريم: ٥٥] أي كان مستمراً على هذا الفعل.

وقد يفيد أنه وقع مرة ولكن على أنه ماض مستمر في أثناء وقوعه، وليس معناه تكرر الحدث، نحو (كنت اقرأ ذات مرة في كتابي، فجاءني خالد) أي كنت مستمراً على القراءة وفي هذه الاثناء جاءني خالد، ونحو (كنت أسبح في النهر فطاردني تمساح) فليس في هذا ما يدل على تكرر الحدث.

فسبقُ الفعل المضارع بـ (كان) له دلالتان: تكرر الحدث ووقوعه أكثر من مرة، والدلالة الأخرى أن الحدث كان مستمراً في ذلك الأخبار.

وقد تفيد (كان) الإستمرار، إذا كان خبرها شَرطاً، نحو قولنا: (كان محمد إذا سئل أعطى) ومنه قوله تعالى ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ يُسۡتَكَمْرُونَ﴾ [الصافات: ٣٥].

<sup>(</sup>۱) «البرهان» (٤/ ١٢٥).

17- الماضي المستمر المنقطع: وذلك نحو قولنا «كان لا يزال يلهو). و«كان ما يزال يكتب له» ومعنى ذلك أنه كان مستمراً على اللهو، ثم انقطع عنه، وكذلك المثال الثاني فإنّ معناه أنه كان مستمراً على الكتابة له، ثم انقطع بخلاف الماضي المستمر، فإنه لا يفيد الأنقطاع.

17 - استمرار الفعل واتصاله بزمن الاخبار: وذلك إذا دخل على المضارع فعل يفيد الإستمرار، نحو ما زال، وما برح، وما فتىء، وما أنفك، وبقي، وما إلى ذلك نحو (ما زال أخوك يكتب) و(بقي يدرس) أي هو بدا بالفعل في الماضي، ولا يزال الفعل مستمراً لم ينقطع حتى زمن التكلم.

غير أنّ هناك فرقاً بين الاستمرار في (ما زال) و(بقي)، فلا يصح إبدال أحد الفعلين بالآخر دوماً، وذلك أنّ (مازال) وأخواتها تفيد توقع الانقطاع في الغالب، بخلاف (بقي) وذلك أنك تقول لولدك مثلاً (ما زلت صغيراً) ومعناه أنك ستكبر، بخلاف ما لو قلت (بقيت صغيراً) فإنّه لا يفهم منه الانقطاع، وإنما هو إلى معنى الثبات والدوام على ما هو عليه أقرب.

وكذلك في المضارع، فإنّ قولنا (لا يزال صغيراً) يختلف عن قولنا (يبقي صغيراً) فإنّ الجملة الأولى يفهم منها أنه سيتغير ويكبر، بخلاف الثانية كما هو ظاهر.

١٤ - مقاربة حصول الفعل وذلك إذا سبق الفعل المضارع بفعل يدل على المقاربة،
 ك (كاد) و(أوشك) نحو (كاد يغرق) أي قرب من الغرق، ولم يغرق.

10- رجاء حصول الفعل: وذلك إذا سبق الفعل المضارع بفعل دال على الرجاء، نحو ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تُوَلِّيتُمْ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [محمد: ٢٢] ونحو (حرى الغيم أن ينقشع).

17 - شروع القيام بالفعل أي بدء القيام به نحو أخذ يكتب وشرع يدرس.

۱۷ – تلبس حصول الفعل بوقت من الأوقات نحو (أصبح يهذي) و(أمسى يستطيع الحركة).

10- قد تؤخذ من الفاظ الأوقات أفعال للدلالة على الدخول في زمن معين وذلك نحو أفجر بمعنى دخل في الصباح وأظهر بمعنى دخل في الصباح وأظهر بمعنى دخل في الظهر وأعصر بمعنى دخل في العصر واسحر بمعنى دخل في السحر وانهر بمعنى دخل في النهار واليل بمعنى دخل في الليل وغير ذلك.

19 - تقليل حصول الفعل وذلك إذا سبق الفعل بما يفيد التقليل نحو ربما وقلما نحو (ربما راجعه في شأن من شؤونه)، ونحو (ربما منّ الفتى وهو المغيظ المحقق)، ونحو (قلما زرته)، وربما أفاد لفظ القلة النفي، نحو (قلما صدت) بمعنى لم أصد كما سيأتي بيان ذلك.

### أستعمالاته

١- الأصل أن يستعمل الفعل للدلالة على معناه الأصلي كقولنا (حضر محمد وجاء خالد).

٢- وقد يستعمل الفعل ويراد به الإنشاء، كقولنا بعت وأشتريت، وكقولنا غفر الله
 لك.

ومن ذلك ما يراد به الأمر، نحو (أجزأ امروء فداني بنفسه) و(أجاد أمرؤ أحسن إليك) أي ليحسن إليك، و(فقه امرؤ رغب عنك) أي ليرغب عنك، ومنه قول الإمام علي رضي الله عنه: (أجزأ أمرؤ قرنه آسى أخاه بنفسه)(١)، أي ليواس أخاه.

ومن ذلك ما يراد به الأغراء، وذلك نحو قولهم (كذب عليك العسل) أي الزم العسل. جاء في (أمالي ابن الشجري): «ومما جاء فيه لفظ الخبر، بمعنى الاغراء قول عمر رضوان الله عليه (ايها الناس كذب عليكم الحج والعمرة) معناه عليكم بالحج والعمرة، ومثله قول معقر بن حمار البارقي:

وذبيانية أوصت بنيها بسأن كذب القسراطيف والقسروف

<sup>(</sup>١) الشرح الرضي على الكافية ١٤٩/٢ ٢٤٩-٢٥٠).

أي عليكم بالقراطف، وهي القطف وبالقروف، فاغنموها.

والقروف أوعية من آدم يتخذ فيها الخلع، وهو لحم يقطع صغاراً ويحمل في السفر...(ومثله).

كذب العتيق وماء شن بارد إنْ كنت سائلتي غبوقاً فاذهبي

كذب العتيق أي عليك بالعتيق، وهو التمر، و(الشن) القربة الخلق»(١١).

٣- قد يطلق الفعل ويراد به مقاربته ومشارفته نحو ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَنْنَ أَجَلَهُنَّ ﴾ [البقرة: ٢٣١]، «أي فشارفن انقضاء العدة» (٢).

٤- وقد يطلق الفعل والمقصود به ارادته «واكثر ما يكون ذلك بعد اداة الشرط نحو ﴿ فَإِذَا قُرَاتَ الْقُرُونَ فَلَكَ بَاللَّهِ ﴾ [النحل: ٩٨] ﴿ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُوا ﴾ [المائدة: ٦] ﴿ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّما يَقُولُ لَهُ كُن ﴾ [آل عمران: ٤٧] ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَأَحَكُم بَيْنَهُم بِيَنْهُم بِأَلْقِسَ طِنَّ ﴾ [المائدة: ٢٤]. . . وفي الصحيح: إذا أتى أحدكم الجمعة فليغتسل (٣).

والمعنى اذا اردت قراءة القرآن فاستعذ بالله، واذا اردتم القيام الى الصلاة فاغسلو وجوهكم، والآكان الغسل بعد القيام إلى الصلاة، والاستعاذة بعد قراءة القرآن، وهو غير مراد، ولا يصح.

٥- قد يجمد الفعل الماضي للدلالة على معنى معين، كالاستثناء كما في خلا وعدا، وللدلالة على النفي، نحو (قلما سرت) وقد يراد بذلك السير القليل، وقد يراد به نفي السير (١٤)، والتعجب، كما في قوله تعالى ﴿ كَبُرَتْ كَلِمَةٌ عَمْرُجُ مِنَ أَفْوَلِهِهِمْ ﴾ السير (١٤)، والمدح، والذم، نحو نعم وبئس وساء، وغير ذلك من المعاني.

<sup>(</sup>۱) «أمالي ابن الشجري» (١/ ٢٦٠-٢٦١).

<sup>(</sup>٢) المغنى اللبيب، (١٨٨/٢).

<sup>(</sup>٣) المغنى اللبيب» (٢/ ٦٨٩).

<sup>(</sup>٤) انظر «الاصول لابن السراج» (٢/ ١٧٦).

معانی النحو \_\_\_\_\_\_ معانی النحو \_\_\_\_\_

## الفعل المضارع

معنى المضارعة المشابهة، ويعنون بالمضارعة مشابهة الفعل المضارع للأسماء، فالمقصود بالفعل المضارع، الفعل المشابه للاسم.

ويعقد النحاة بينهما أوجهاً من المشابهة لسنا بصدد ذكرها الآن.

### أزمنته:

يدل الفعل المضارع على أزمنة متعددة، أشهرها:

١- الدلالة على الحال والإستقبال نحو (هو يكتب) و(هو يقرأ) فقد يحتمل أن يقصد به الحال والإستقبال جاء في (المقتضب): «زيد يأكل) فيصلح أن يكون في حال أكل وان يأكل فيما يستقبل»<sup>(١)</sup>.

وجاء في (المفصل): «ويشترك فيه الحاضر والمستقبل» (٢٠).

٢- دلالته على الحال تنصيصاً: وذلك في مواطن منها:

أ- إذا اقترن بظرف يدل على الحال كالآن والساعة والحين<sup>(٣)</sup>، نحو (هو يقرأ الآن) و(هو يكتب الساعة).

ب- إذا دخلت عليه لام الابتداء: نحو قوله: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنْسَنَ لَيَطْغَيُ أَن رَّمَاهُ ٱسْتَغْنَى ﴾
 [العلق: ٧،٦] وهذا رأي الكوفيين وذهب إليه الأكثرون<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۲/۲).

<sup>(</sup>٢) «المفصل» (٢/١٣٧).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٥٦)، «الهمم» (٨/١).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٥١)، وانظر «الهمع» (٨/١)، «المغنى» (٢٢٨).

وأعترض ابن مالك على ذلك، بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ رَبُّكَ لَيَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَــَمَةِ ﴾ [النحل: ١٣] وقوله: ﴿ إِنِّي لَيَحْزُنُنِيَّ أَن تَذْهَــَبُواْ بِهِــ ﴾ [يوسف: ١٣] فالفعلان يفيدان الإستقبال.

وأجيب أنه نزل المستقبل منزلة الحاضر المشاهد(١١).

وهو نحو ما مر في تنزيل المستقبل منزلة الماضي، نحو: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوٓاً ﴾ [الزمر: ٧١] و﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ ﴾ [الزمر: ٦٨].

ويبدو لي أنها تفيد التوكيد كما يقول البصريون، أما تخصيصها المضارع بالحال ففيه نظر لما ورد في القرآن الكريم من دلالته على الإستقبال معها.

وصرفه إلى الحال في الآية يحتاج الى دليل، وكما هو الحال في دخولها على المستقبل مع غير الفعل المضارع نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف: ٨] وقوله ﴿ مُ إِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُرُزًا ﴾ [الكهف: ٨] وقوله ﴿ مُمَّ إِنَّكُمُ أَنَّهَا الضّاَلُونَ الْمُكَذِّبُونَ لَآكِلُونَ مِن شَجَرٍ مِن زَقُومٍ ﴾ [الواقعة: ٥٢،٥١].

جـ نفيه بـ (ليس) أو (ما) أو (إنْ) عند الإطلاق نحو (ما خالد يكتب) و(ليس علي يقرأ) (٢) فإذا كانت هناك قرينة تصرف الفعل المضارع الى غير الحال، كان ذلك بحسبها نحو:

وليس يكون الدهر ما دام يذبل<sup>(٣)</sup>.

و(ما محمد يسافر غدا). ومثله في غير المضارع (ليس خَلَق الله مثله) و﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْنِيهِـمْ لَيْسَ مَصَّرُوفًا عَنْهُمْ ﴾ [هود: ٨] وقوله ﴿ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَلَيْهِينَ ﴾ [الأنفطار: ١٦].

٣- دلالته على الإستقبال تنصيصاً. وذلك في مواطن منها:

 <sup>(</sup>۱) «المغني» (۲۲۸/۱).

<sup>(</sup>۲) أنظر «الهمع» (۸/۱)، «شرح الرضى على الكافية» (۲/۲۵۲).

<sup>(</sup>m) «الهمع» (1/A).

أ- إذا اقترن بظرف يدل على المستقبل<sup>(١)</sup> نحو غداً أو بعد يومين ويوم القيامة نحو (يقضي الله بين عباده يوم القيامة).

ب- النصب: فإن الناصب يصرف الفعل إلى الإستقبال، نحو (ارغب في أن تنزورني). جاء في (الهمع): «ومن شأن الناصب أن يخلص المضارع الى الإستقبال»(٢). وجاء فيه: «النواصب من مخلصات المضارع للاستقبال»(٣).

وجاء في (المقتضب) أن «حروف النصب إنما معناهن مالم يقع» (١).

وقال ابن الناظم: «فلو كان المضارع بمعنى الحال وجب رفعه لأن فعل الحال لا يكون الامرفوعا» (٥٠).

وليس معنى هذا أن كل فعل مرفوع هو يدل على الحال، ولا كل فعل مستقبل يكون منصوب، بل قد يكون المرفوع لغير الحال، وقد يكون الفعل المستقبل غير منصوب، نحو (سيحاسب الله الخلق).

جـ- إذا دخل عليه حرف تنفيس<sup>(١)</sup> وهو السين أو سوف نحو ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا بِثَايَلِنَا سَوِّفَ نُصَّلِيهِمْ نَارُاً﴾ [النساء:٥٦]. وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّنلِحَاتِ سَنُدَ خِلُهُمْ جَنَّنتِ مَعْظِهَا ٱلْأَنْهَارُ﴾ [النساء:٥٧].

د- إذا دخلت عليه نونان التوكيد<sup>(٧)</sup> كقوله تعالى ﴿ لَتَدْخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللّهُ مَامِنِينَ﴾ [الفتح: ٢٧] وقوله ﴿ لَنَسْفَتُما إِلنّا مِينِينَ﴾ [العلق: ١٥].

 <sup>(</sup>۱) «شرح الرضى على الكافية» (٢/٢٥٦)، «الهمم» (٨/١).

<sup>(</sup>Y) «الهمع» (Y/T).

<sup>(</sup>m) «الهمع» (1/P).

<sup>(</sup>٤) «المقتضب» (١١/٢).

<sup>(</sup>٥) «شرح ابن الناظم» (٢٧٦).

<sup>(</sup>٦) «شرح الرضي» (٢/ ٢٥٧)، «الهمع» (١/ ٨).

<sup>(</sup>٧) «شرح الرضى» (٢/٧٥٢)، «الهمع» (١/٨).

هـ- إذا دخلت عليه اداة شرط<sup>(۱)</sup> نحو ﴿ إِن يَشَأْ يَرْحَمَكُم ﴾ [الإسراء: ٥٤] (إن تزرني أكرمك) إلا (لو) الشرطية <sup>(٢)</sup> فإنها موضوعة للشرط في الماضي نحو (لو زارني لاكرمته):

وهذا هو الغالب. ومن غير الغالب قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَسْمَعَهُمْ لَتَوَلُّواْ وَهُم مُقرِضُونَ ﴾ [الأنفال: ٢٣] وقوله: ﴿ لَوْ نَشَآهُ جَعَلَنَهُ أَجَاجًا ﴾ [الواقعة: ٧٠] فهذا يحتمل المضى والإستقبال.

و- بعد (لو) المصدرية، نحو قوله تعالى: ﴿ وَدُّوا لَوْ تُدَهِنُ ﴾ [القلم: ٩] (٣). وذهب بعضهم إلى أنه لا تخصص المضارع بالاستقبال، بدليل، قوله تعالى: ﴿ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمِّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [البقرة: ٩٦] (٤).

ز- بعد (هل): وهي تخصص المضارع بالاستقبال غالباً، نحو (هل تسافر؟) بخلاف الهمزة نحو (أتظنه قائما)<sup>(٥)</sup>. ومن غير الغالب قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذِينَ لَاللَّهِ الْمَالَدة: ٩ وَالزمر: ٩] وقوله: ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِكْتَبِ هَلْ تَنقِمُونَ مِنَا ٓ إِلَّا أَنْ ءَامَنّا بِاللَّهِ ﴾ [المائدة: ٩٥].

إذا اقتضى طلباً كالأمر والنهي والدعاء والتحضيض والتمني والترجي<sup>(۲)</sup>، نحو:
 ليُنفِق ذُو سَعَةِ مِن سَعَتِةِ ﴾ [الطلاق: ٧] و(لا تخبره)، و(ليتني اجده) و﴿ لَعَلِنَ أَبَلُغُ اللَّهَ بَنَ الله ﴿ لَهُ لَكُمْ الله ﴾ [غافر: ٣٦] و﴿ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ ﴾ [النمل: ٤٦] و﴿ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ ﴾ [يوسف: ٩٢] و﴿ هُ وَالْوَلِدَتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَكَ هُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنٍ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] أي ليرضعن.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضي» (۲/۷۷)، «الهمع» (۸/۱).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى» (۲/۲۵۷).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضي» (٢٥٧/٢).

<sup>(</sup>٤) انظر «الهمع» (١/٨).

<sup>(</sup>٥) «المغني» (٢/ ٣٥٠)، «الإيضاح للقزويني» (١٣٢/١). .

<sup>(</sup>٦) «شرح الرضي» (٢/ ٢٥٧)، «الهمع» (٨/١).

ط- إذا أقتضى وعداً أو وعيداً، نحو ﴿ يُعَذِّبُ مَن يَشَآكُ وَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآكُ ﴾ [المائدة: ٤٠] وكقولك واعداً (اكرمك وأحسنُ اليك)(١) و(أفعلُ ذلك).

ي- إذا اسند الى متوقع<sup>(٢)</sup>، نحو (يحاسب الله عباده) و﴿ أَنْتَ تَحَكُّرُ بَيْنَ عِبَـادِكَ فِي مَا كَانُواْ فِيهِ يَغْنَلِفُوك﴾ [الزمر:٤٦] و(تقوم القيامة).

وغير ذلك من الصوارف الى الإستقبال.

٤- الدلالة على حدث مستقبل بالنسبة الى حدث مستقبل قبله وذلك نحو قولك (سأذهب إليه وقد امتلأ المجلس بالحضور وأرد عليه) فالذهاب يكون بعد أمتلاء المجلس، وكلاهما مستقبل.

## ٥- دلالته على المضي وذلك في مواضع منها:

أ- اذا اقترن بـ (لـم) أو (لما)<sup>(٣)</sup> نحـو: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِكِنَ اللّهَ قَنْلَهُمْ ﴾ [الانفال: ١٧] وقوله: ﴿ وَلَكِكِن تُولُوٓا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ ۗ ﴾ [الحجرات: ١٤]. وقد أجتمعتا في قوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذَبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ، وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ [يونس: ٣٩].

ب- إذا دخلت عليه (لو) الشرطية، نحو: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِمِ مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَاتَتِهِ ﴾ [النحل: ٦١] وهو غالب(٤).

جـ- إذا دخلت عليه (إذ) (٥)، نحو: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِى أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْصَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ [الأخزاب: ٣٧] أي قلت. وقوله: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ ﴾ [الانفال: ٣٠] أي مكر.

 <sup>(</sup>١) «شرح الرضي» (٢٥٧/٢)، «الهمع» (٨/١).

<sup>(</sup>٢) ﴿شرح الرضي ﴿ ٢٥٦/٢).

<sup>(</sup>٣) فشرح الرضي، (٢/ ٢٥٧)، «الهمع، (٨/١).

<sup>(</sup>٤) «شرح الرضي» (٢٥٧/٢)، «الهمع» (٨/١).

<sup>(</sup>٥) «شرح الرضي» (٢/٢٥٧)، «الهمع» (٨/١).

د- اذا دخلت عليه (قد) التقليلة، نحو (قد اترك القرن مصفراً أنامله) بخلاف ما إذا لم تكن للتقليل (١).

وقد تأتى لغير المضي نحو (قد يشفى المريض).

هـ- إذا دخلت عليه (ربما): يقول النحاة لأنها مختصة بالدخول على الفعل الماضي فإذا دخلت على المضارع صرفت معناه الى المضي، وذلك كقول الشاعر(٢):

# ربما تكره النفوس من الأمر له فرجة كحل العقال

وجعلوا من ذلك قوله تعالى ﴿ رُبَّمَا يُودُّ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسَلِمِينَ ﴾ [الحجر: ٢] والظاهر أنها ليست مختصة بالمضي، بل قد تدخل على المضارع في المعنى (٢)، فقوله (ربما تكره النفوس) ليس نصا في المضي، بل هو يحتمل الإستمرار والدلالة على الحقيقة، وكذلك قوله تعالى ﴿ رُبَّمَا يُودُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يحتمل الإستقبال والله أعلم.

و- إذا وقع المضارع حالاً عامله فعل ماض<sup>(٤)</sup> ، نحو (أقبل خالد يضحك) ونحو
 (فقدم الملك آنذاك يسعى الغلمان بين يديه).

ز- حكاية الحال الماضية: والمقصود بحكاية الحال الماضية أن تعبر عن الحدث الماضي بما يدل على الحاضر استحضاراً لصورته في الذهن كأنه مشاهد مرثي في وقت الأخبار، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُم سُوّهَ ٱلْعَذَابِ الأخبار، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُم سُوّهَ ٱلْعَذَابِ اللّه يَدُ اللّه الله الله المقال الذي يدل على الحال، وهو المضارع فقال الحداث ماضية، غير أنه عبر عنها بالفعل الذي يدل على الحال، وهو المضارع فقال (يسومونكم) و(يذبحون) وذلك لقصد احضار مشهد التعذيب أمام العين، فكأنك تشاهد آل فرعون بأيديهم المُدَى يذبحون الأبناء.

<sup>(</sup>١) «الهمع» (٨/١) وانظر «المغني» (١/ ١٧٤)- البيت (قد اترك القرن) عنده للتكثير وهو اولى.

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضي» (۲/۷۷۲)، «الهمع» (۸/۱).

 <sup>(</sup>٣) انظر (المغنى) (١/١٣٧).

<sup>(</sup>٤) «الهمع» (١/٩).

ومثله قوله تعالى ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقَنُّلُونَ أَنْبِيآ اللَّهِ مِن قَبْلُ ﴾ [البقرة: ٩١] فالقتل حصل فيما مضى الا ترى الى قوله ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ ولكنه عبر عنه بالفعل المضارع أستحضاراً لهذه الصورة الشنيعة من قتل أنبياء الله، فخلع على المشهد صورة الحياة والحركة بجعله ماثلاً أمام عين الرائي.

جاء في (المغني): «أنهم يعبرون عن الماضي والآتي كما يعبرون عن الشيء الحاضر قصداً لاحضاره في الذهن حتى كأنه مشاهد حالة الاخبار... ومثله ﴿ وَاللّهُ اللّذِي َ أَرْسَلَ الرِّيحَ فَتُثِيرُ سَعَابًا ﴾ [فاطر: ٩] قصد بقوله سبحانه وتعالى ﴿ فَتُثِيرُ ﴾ [أحضار تلك الصورة البديعة الدالة على القدرة الباهرة من إثارة السحاب تبدو أولاً قطعا، ثم تتضام متقلبة بين أطوار، حتى تصير ركاماً »(١).

وجاء في (البرهان): «قوله ﴿ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ [آل عمران: ٥٩] أي (فكان) استحضاراً لصورة تكوّه. وقوله ﴿ وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشَّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ ﴾ [البقرة: ١٠٢] أي ماتلَتْ. . وقوله ﴿ فلم تقتلون انبياء الله من قبل ﴾ أي فلم قتلتم؟ »(٢).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ فَفَرِيقًا كُذَّبَّتُمُّ وَفَرِيقًا نَقْنُلُوكَ ﴾ [البقرة: ٨٧]: «فإن قلت: هلا قيل: وفريقا قتلتم؟.

قلت: هو على وجهين: أن تراد الحال الماضية، لأن الامر فظيع فأريد استحضاره في النفوس وتصويره في القلوب.

وان يراد وفريقا تقتلونهم بعد لانكم تحومون حول قتل محمد ﷺ لولا أني أعصمه منكم (٣٠).

<sup>(</sup>۱) «المغنى» (۲/ ۲۹۰).

<sup>(</sup>٢) «البرهان» (٣/٣٧٣).

<sup>(</sup>٣) «الكشاف» (١/٢٢٦).

ونحو قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُرُ أَكَ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّكَمَآءِ مَآءُ فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُخْضَكَرَةً ﴾ المضارع [الحج: ٦٣] "فعبر بالماضي ثم قال ﴿ فَتُصْبِحُ ٱلْأَرْضُ مُخْضَكَرَةً ﴾ فعدل عنه الى المضارع ارادة لتصوير اخضرارها في النفس، وعليه قول ابن معد يكرب يصور شجاعته وجرأته:

فإني قد لقيت القرن أسعى بسهب كالصحيفة صحصحان في أخيذه فأضربه فيهدوي صريعا لليدين وللجران (۱) ح- وربما أفاد المضارع المضي في غير ذلك، وذلك نحو قوله:

أن يقتلوك فإن قتلك لم يكن عارا عليك ورب قتل عار عارا عليك ورب قتل عار فقوله (أن يقتلوك) يفيد المضي، وذلك أن هذا الشعر قيل في رثاء يزيد بن المهلب. ونحوه قوله:

فإن يهلك بنّي فليس شيء على شيء من الدنيا يدوم فقوله (أن يهلك) يفيد المضي، لأنهم قد هلكوا بدليل قوله:

كسأن الليسل محبسوس دجساه فسأولسه وآخره مقيسم لمهلك فتية تسركوا ابساهم واصغر مسابسه منهم عظيم ومن دلالته على المضي في غير الشرط، قول فارعة بنت شداد ترثي أخاها مسعودا: (٢)

ياعين بكّي لمسعود بن شداد بكاء ذي عبرات شجوه بادي من لايذاب له شحم السديف ولا يجفو العيال اذا ماضن بالزاد ولا يحل إذا ما حل منتبذاً يخشى الرزية بين الماء والباد

<sup>(</sup>١) «حاشية ابن المنير على الكشاف» (٢/٦٢١) وانظر دلائل الإعجاز (١٦٠).

<sup>(</sup>٢) انظر «الإمالي للقالي» (٢/ ٣٢٤).

عند الشتاء وقد هموا باخماد

هو الفتى يحمد الجيران مشهده

وكل هذه الأفعال تفيد المضي.

ومن دلالته على المضي في غير ما مر، نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ النَّيْنَ تَوَفَّنَهُمُ الْمَلَتُهِكَةُ ظَالِي اَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنهُمْ قَالُواْ كُنا مُسْتَضَعَفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُواْ الْمَ تَكُن آرْضُ اللَّهِ وَسِعةً فَلُهَا جِرُواْ فِيهاً ﴾ ظالِي اَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنهُمْ قَالُواْ كُنا مُسْتَضَعَفِينَ فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهاً ﴾ [النساء: ٩٧] فهم لم يهاجروا، وقوله ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي الْأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهاً هو الماضي غير أنه لا يصح ابدال الفعل الماضي بهذين الفعلين، لأن المعنى سيتغير، ذلك أن المعنى في المضارع ههنا عدم الحصول، والمعنى في الماضي يفيد الحصول، فإنه لو قال (ألم تكن ارض الله واسعة فهاجرتم) لكان معنى ذلك أن الهجرة حصلت، وكذلك لو قال ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ ﴾ [الحج: ٤٦]، لكان المعنى أنهم ساروا وكانت لهم قلوب يعقلون بها.

ونظير ذلك قوله تعالى ﴿ أَفَلَمْ تَكُنْ ءَايَنِي ثُمَّلَى عَلَيَكُمْ فَأَسْتَكَبَرْتُمْ وَكُمُمُّ قَوْمًا نُجَرِمِينَ ﴾ [الجاثية: ٣١] فإنه أثبت لهم الإستكبار، وكذلك قوله تعالى ﴿ أَلَمْ تَكُنْ ءَايَنِي تُنْلَى عَلَيْكُمْ فَكُنْتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٥] فقد أثبت لهم التكذيب، ونحوه قوله تعالى ﴿ أَلَمْ فَيْكُمْ فِينَا مِنْ عُمُرِكِ سِنِينَ ﴾ [الشعراء: ١٨] فقد أثبت التربية واللبث فيهم.

ولو عطف بالفعل المضارع، لكان أيضا تقريراً معناه الأثبات، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ أَلَمْ نَسْتَحْوِذْ عَلَيْتُكُمْ وَنَمْنَعْكُم مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١٤١] فالاستحواذ والمنع كلاهما حاصلان، وقوله ﴿ أَلَمْ أَنَهُكُما عَن تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ الشَّيَطِانَ لَكُمَا عَدُوُّ شُيِينٌ ﴾ [الأعراف: ٢٢] فالنهي والقول حاصلان. وقوله: ﴿ أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَينظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ النّبِينَ مِن قَبْلِهِم ﴾ [الروم: ٩]، فهم ساروا ونظروا عاقبة الذين من قبلهم، ونحوه أن تقول (الم تشمتمني فتضربني) بالعطف فإن الضرب والشتيمة حاصلان، وعلى ذلك يكون معنى قولك (ألم يعنك فتعينه) بالنصب أن الاعانة بعد الفاء لم تحصل، فإن أحدهما أعان والآخر لم يعن، وان معنى قولك (ألم يعنك فأعته) أن الاعانة حصلت

منهما جميعًا، وكذلك إذا قلت (الم يعنك فتعنه) بالعطف وهذه الازمنة كلها ماضية.

7- الإستمرار التجددي: وذلك كقوله تعالى ﴿ وَاللّهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] وقوله ﴿ فَإِنَ اللّهَ يَأْتِي بِالشّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ ﴾ [البقرة: ٢٥٨] وقوله ﴿ فَإِنَ اللّهُ مَنِ اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ وَتُنزِعُ المُلكَ مَن اللّهُ وَتُنزِعُ المُلكَ مِنَ اللّهُ وَتُنزِعُ المُلكَ مِن اللّهُ وَتُنزِعُ اللّهُ وَتُنزِعُ اللّهَ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنْ اللّهُ وَتُنزِعُ اللّهَ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ اللّهِ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ اللّهُ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهَ وَتُنزِعُ اللّهُ وَتُنْ وَتُنْ وَتُنْ وَتُنْ وَتُنْ اللّهُ وَتُنْ اللّهُ وَتُنْ اللّهُ وَتُنْ وَتُنْ وَتُنْ اللّهُ وَتُنْ وَتُنْ وَتُنْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَتُنْ وَتُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَتُنْ وَتُنْ وَتُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَتُنْ وَاللّهُ وَتُنْ وَقُولِهُ اللّهُ وَتُنْ وَتُنْ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلِلْ الللّهُ وَلِلْكُولُ اللللّهُ وَلِلْ لَا الللّهُ وَلِلْكُولُ الللّهُ وَلِلْ للللّهُ وَلِلْكُولُ الللّهُ وَلِلْ لَا الللّهُ وَلِلْكُولُ اللللّهُ وَلِلْكُولُ اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلِلْكُولُ الللّهُ وَلِلْكُولُ اللللّهُ وَلِلْكُولُ الللّهُ وَلِلْلّهُ وَلِلْكُولُ الللّهُ وَلِلْكُولُ الللّهُ وَلِلْكُولُ الللّهُ وَلِلْكُولُ الللّهُ ولِنْ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ

الدلالة على الحقيقة من حيث هي غير مقيدة بزمن، وذلك كقوله تعالى ﴿ وَإِنَّ مِنْ مَنْ الْمَافَةُ ﴾ [البقرة: ٧٤] وكقوله الحِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَى فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَافَةُ ﴾ [البقرة: ٧٤] وكقوله ﴿ فَيِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُم مَن يَمْشِى عَلَى بَطْنِهِ وَمُو الله وَيَشْهِدُ الله عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو الله وَقُوله ؛ ﴿ وَمِن النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْقِ الدُّنِيَا وَيُشْهِدُ الله عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُو اللّهُ وَلِهُ اللّه وَلِهُ اللّه عَلَى مَا فِي الْمُعْرِجُونَهُم قِنَ النَّورِ إِلَى الظَّلُمَاتِ إِلَى النَّالِ وَلِكَ اللّهُ لَكُور إِلَى الظَّلُمَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧] وقوله ﴿ اللّهُ وَلَهُ اللّهِ مِن النّورِ إِلَى الظَّلُمَاتِ ﴾ [البقرة: ٢٥٧]
 ونحو قولنا (الإنسان يعجز) و(الحي يهرم) ونحو ذلك .

٨- الدلالة على أن الفعل حاصل وهو مستمر لم ينقطع، وذلك إذا سبق بفعل دال على الإستمرار نحو (لا يزال) و(لايبرح) نحو (لا يزال يكتب) أي هو يكتب وهو مستمر على ذلك ونحو قوله تعالى ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ استَطاعُواً ﴾ البقرة: ٢١٧] أي هم قاتلوكم وسيبقون كذلك (حتى يردوكم عن دينكم أن استطاعوا). ونحو (هو يبقى يدرس) وقد بينا الفرق في باب الفعل الماضي بين (لا يزال) و(يبقى) في الدلالة على الإستمرار فلا داعى لاعادته.

٩- مقاربة حصول الفعل: وذلك نحو قولهم (يكاد المريب يقول خذوني) وقوله تعالى ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّ ﴾ [النور: ٣٥] وقوله ﴿ يَكَادُونَ يَسْطُونَ ﴾ [الحج: ٧٢] وقوله ﴿ وَإِن يَكَادُ النَّذِينَ كَفَرُوا لَيْزَلْقُونَكَ وَأَصْلُوهِم ﴾ [القلم: ٥١] وقول الشاعر:

# يـوشـك مـن فـر مـن منيتـه فـي بعـض غـراتـه يـوافقهـا

١٠ تلبس حصول الفعل بوقت من الاوقات، نحو (يمسي العامل متعباً ويصبح مستريحاً).

11- الدلالة على الدخول في زمن معين، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ فَسُبْحَنَ اللَّهِ حِينَ تُطْهِرُونَ ﴾ تُمْسُونَ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ [الروم: ١٧-١٨] فمعنى (تصبحون) تدخلون في وقت الصبح ومعنى (تُظهرون) تدخلون في وقت الصبح ومعنى (تُظهرون) تدخلون في وقت الطهر.

17 – تقليل حصول الفعل، وذلك إذا سبق الفعل المضارع بما يدل على التقليل وذلك نحو قولك (قد يصدق الكذوب) ونحو (قلمًا اراه).

#### أستعمالاته:

١- يستعمل الفعل المضارع للدلالة على معناه، وهو وقوع الحدث في الحال، أو
 في الإستقبال، وهذا هو الأصل نحو (ادرسُ كل يوم) و(أنا أقوم بواجبي).

٢- قد يخرج الى الانشاء وذلك كما في الدعاء، نحو ﴿ يَغْفِرُ ٱللهُ لَكُمْ ﴾
 [يوسف: ٩٢] و(يرحمك الله).

والأمر، نحو ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَرَبِّهُمْ عِلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] أي ليرضعن، وقد ليتربصن. ﴿ ﴿ وَٱلْوَلِلاَتُ يُرْضِعَنَ أَوْلَدَهُنَ حَوْلِيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] أي ليرضعن، وقد أخرج الأمر مخرج الخبر للدلالة على أنهن يفعلن ذلك أمتثالاً لأمر الله، وهذا شأنهن. وهو أبلغ من صريح الأمر، ونظير هذا قولنا (تذهب الى فلان وتخبره كذا وكذا) على معنى اذهب إليه، وهو الطف من الأمر الصريح، إذ لا يراد أحياناً المواجهة بالامر بل يخرج مخرج الخبر تلطفاً بالسامع اواكراماً له، جاء في (شرح شذور الذهب) في قوله تعالى ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَرَبِّهُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] وقوله ﴿ ﴿ وَٱلْمُلِلاتَ يُرْضِعَنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] وقوله ﴿ وَالْمَلِلاتَ يُرْضِعَنَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨]

وفائدة العدول بهما عن صيغة الأمر التوكيد، والاشعار بانهما جديران بأن يتلقيا بالمسارعة، فكأنهن امتثلن فهما مخبر عنهما بموجودين (١)».

والنهي، نحو قوله تعالى ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ ﴾ [البقرة: ٨٤] بمعنى لا تسفكوا، ونحو (لا يكرهُ المرء في الدين) بالرفع، ومعناه النهي أي لا تكرهوا، وقد أخرج مخرج، الخبر للدلالة على أن هذا هو الوضع الطبيعي، وان هذا هو الذي يحصل، جاء في (الكشاف) في قوله تعالى ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَى بَنِي إِسْرَءِ يلَ لَا تَعْبَدُونَ إِلَا اللّهَ ﴾ [البقرة: ٨٣]: «لا تعبدون- أخبار في معنى النهي كما تقول: تذهب الى فلان تقول له كذا، تريد الأمر وهو أبلغ من صريح الأمر والنهي لأنه كأنه سورع الى الامتثال والانتهاء فهو يخبر عنه (٢)».

جاء في (البرهان): "وقال النووي في شرح مسلم في باب تحريم الجمع بين المرأة وعمتها وخالتها وقوله ﷺ (لا يخطبُ الرجل على خطبة أخيه ولا يسوم على سوم أخيه) هكذا هي في جميع النسخ (ولا يسوم) بالواو (ولا يخطب) بالرفع وكلاهما لفظ الخبر والمراد به النهي، وهو أبلغ في النهي، لأن خبر الشارع لا يتصور وقوع خلافه، والنهي قد يقع مخالفته، فكأن المعنى: عاملوا هذا النهي معاملة خبر الحتم (٢٠)».

٣- يستعمل للدلالة على مشارفة وقوع الفعل كما مر في الماضي، نحو قوله تعالى
 ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا وَصِيّةً لِآزُونَجِهِم ﴾ [البقرة: ٢٤٠] أي والذين يشارفون الموت، وترك الأزواج يوصون وصية (٤٠).

٤- ارادة الفعل نحو (متى تقم الى الصلاة فتوضأ) والمعنى متى اردت القيام الى الصلاة والا كان الوضوء بعد القيام الى الصلاة، ونحو (متى تقرأ القرآن فاستعذ بالله) أي اذا اردت ذلك.

<sup>(</sup>۱) «شرح شذور الذهب» (٦٩) وانظر «البرهان» (٢/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٢) «الكشاف» (١/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٣) «البرهان» (٣/ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٤) «المغنى» (٢/ ١٨٨٢).

### هروف النصب

### أن

وهي حرف مصدري<sup>(۱)</sup> يدخل على الفعل الماضي، نحو ﴿ أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفَحًا أَن كُنتُمْ قُومًا مُسْرِفِينَ ﴾ [الزخرف: ٥] وعلى الأمر، نحو (ناديته بأن احضر). ويدخل على الفعل المضارع فينتصب بعده ويصرفه إلى الإستقبال<sup>(۱)</sup>، شأن النواصب الأخرى<sup>(۳)</sup>.

جاء في (المقتضب): «فمن هذه الحروف- يعني الحروف التي تنصب الافعال- (أن) وهي والفعل بمنزلة مصدره، إلا أنه مصدر لا يقع في الحال إنما يكون لما لم يقع إن وقعت على مضارع، ولما مضى إن وقعت على ماض»(٤).

وجاء فيه أيضا: «ولا تقع مع الفعل حالاً، لأنها لما لم يقع في الحال، ولكن لما يستقبل»(٥٠).

تقول: (كتبت إليه أنْ لا تقلُ ذاك، وكتبت إليه أن لا يقول ذاك، وكتبت إليه أن لا تقولُ ذاك، فأما الجزم فعلى الأمر، وأما النصب فعلى قولك لثلا يقول ذاك، واما الرفع فعلى قولك: لأنك لا تقول ذاك، أو بأنك لا تقول ذاك، تخبره بأنّ ذا قد وقع من أمره (٢٠).

<sup>(</sup>١) سبق أن رجحنا أنها في نحو (عسى محمد أن يقدم) ليست مصدرية بل هي للاستقبال فقط.

<sup>(</sup>۲) اشرح الرضي على الكافية (۲/ ۲۹۲).

<sup>(</sup>٣) انظر «الهمع» (٢/٢،٦/٢)، «الرضي على الكافية» (٢/٥٧).

<sup>(</sup>٤) «المقتضب» (٦/٢).

<sup>(</sup>٥) المقتضب (٢/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢) السيبويه (١/ ١٨٤).

وجاء في (معاني القرآن) للفراء، في قوله تعالى: ﴿ عَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِمَ النَّاسَ ﴾ [آل عمران: ٤١]: «اذا اردت الإستقبال المحض نصبت (تكلم) وجعلت (لا) على غير معنى (ليس)، وإذا أردت: آيتك أنك على هذه الحال ثلاثة أيام رفعت فقلت: أن لا تكلّم الناس، ألا ترى انه يحسن أن تقول: آيتك انك لا تكلّم الناس ثلاثة أيام، إلا رمزاً».

وتقع بعد لفظ دال على معنى غير اليقين<sup>(٢)</sup>، نحو أرجو، واخاف، وأخشى، وأطمع، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِي َ أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيّتَكِي يَوْمَ الدِّينِ ﴾ [الشعراء: ٨٢].

أما الداخلة بعد أفعال اليقين والمنزّلة منزلتها، فهي أنّ المخففة من الثقيلة نحو (عملت أن لا يقدم) برفع يقدم، ولا يصح نصبه، لأنها بعد فعل دال على اليقين.

جاء في (الكتاب): «وذلك قد علمت أن لا يقولُ ذاك، وقد تيقنت أن لا تفعلُ ذاك كأنه قال أنّه لا يقول وانك لا تفعل، وليست (أن) التي تنصب الأفعال تقع في هذا الموضع، لأن ذا موضع يقين وايجاب»(٣).

وجاء في (المقتضب): «أما ما كان من العلم فإن (إنْ) لا تكون بعده إلاّ ثقيلة، لأنه شيء قد ثبت واستقر وذلك قولك: (قد علمت أن زيداً منطلق) فإنْ خففت، فعلى ارادة التثقيل، والإضمار، تقول: قد علمت أن سيقوم زيد ترد أنه سيقوم زيد»(٤).

وقد تجيء الناصبة بعد العلم، على أن لا يراد به اليقين، وذلك نحو قولك: (ما على إلاّ أن تخبرُه) بالنصب، أي لا أرى إلاّ أن تخبره.

<sup>(</sup>۱) «معاني القرآن» (۲۱۳/۱).

<sup>(</sup>۲) «المغني» (١/ ٢٧-٢٨)، «الهمع» (٢/ ٢) وانظر سيبويه (١/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٤) «المقتضب» (٣/ ٧و٢/ ٣٠) وانظر «المغني» (١/ ٣٠)، التسهيل (٢٢٨)، «الهمع» (٢/٢).

فإذا قلت (ما أعلم إلا أن تخبرُه) بالرفع كان المعنى أنا أعلم أنك تخبره، فبالنصب يكون المعنى أنك تعلم أنه يخبره أي هو قائم باخباره فعلا، فبالنصب هو لم يخبره، وبالرفع هو يخبره.

قال سيبويه: «وتقول: ما علمت إلاّ أن تقومَ وما أعلم إلاّ أن تأتيه إذا لم ترد أن تخبر أنك قد علمت شيئا كائنا البتة، ولكنك تكلمت به على وجه الإشارة كما تقول: أرى من الرأي أن تقوم، فأنت لا تخبر أنّ قياماً ثبت كائنًا، أو يكون فيما يستقبل البتة، فكأنه قال: لو قمتم. فلو أراد غير هذا المعنى لقال: ما علمت إلاّ أن سيقومون»(١).

غير أن الذي يبدو لي أنها تصرف زمن الفعل المضارع الى الاستقبال غالباً، كما سبق أنْ قلت في موطن سابق، وقد تأتي لغير الاستقبال، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُوْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِيزِ الْمُحَيدِ ﴾ [البروج: ٨] فإنهم مؤمنون في الحال، ولا يراد به الإستقبال. ونحو قوله: ﴿ أَنَقَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِتَ اللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨] وهو بقولها مستديماً لها. ونحو قوله ﴿ يُحْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيّاكُمْ أَن تُوْمِنُوا بِاللّهِ رَبِّكُمْ ﴾ [الممتحنة: ١] وقوله ﴿ يَوَلُولُ مَا لَدُتُمْ عَنَا اللّهُ عَجِدُوا مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٦] وهم لا يجدون في الحال، وقد يجدون في المستقبل، وغير ذلك من الآيات الكثيرة.

وقد ذهب قسم من النحاة الى أنها قد تأتي للتعليل، نحو قوله تعالى:

﴿ أَن تَضِلًا إِحْدَنْهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا ٱلْأُخْرَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٨٢] وقوله: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُواً ﴾ [النساء: ١٧٦] وقوله ﴿ وَٱلْقَنْ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِ َ أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: ١٥].

جاء في (المقتضب): «والحذف مع (ان) وصلتها مستعمل في الكلام لما ذكرت لك من انها علة لوقوع الشيء (٢)».

<sup>(</sup>١) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٨٢) وانظر الجمل للزجاجي (٢٠٦).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۳/ ۲۱۶).

وجاء في (الهمع) في قوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا أَن جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطَاسِتَ بِهِمْ وَضَافَ ﴾ [العنكبوت: ٣٣] وقال الأستاذ أبو على دخلت (يعني أنّ) منبهة على السبب، وأنّ الاساءة كانت لاجل المجيء، لأنها قد تكون السبب في قولك (جئت أن تعطى) أي للاعطاء.

قال أبو حيان وهذا الذي ذهب إليه لا يعرف كبراء النحويين(١٠)».

وقد ذكر الزركشي في (البرهان) من حروف العلة اللام وكي وأن<sup>(٢)</sup>.

والجمهور لا يرون أنها تأتي للتعليل بل يتأولون ذلك.

وللنحاة فيما ورد منها للتعليل، ثلاث طرائق مشهورة.

الأولى: رأي البصريين وهو تقدير محذوف، نحو كراهة، أو مخافة، أو حذار، وما إلى ذلك مما يستقيم به المعنى، ففي قوله تعالى: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ أَن تَضِلُوا ﴾ [النساء:١٧٦]، يقدرون كراهة أن تضلوا وكذلك في نحو قوله ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِوَ أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: ١٥].

الثانية: رأي الكوفيين وهو أنها تكون بمعنى (لئلا) وذلك نحو قوله تعالى ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ مَّانَ تَضِلُوا ﴾ وقوله ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِكَ أَن تَمِيدَ لَكُمْ مَانَ تَضِلُوا ﴾ وقوله ﴿ وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِكَ أَن تَمِيدَ بِكُم .

أو يكون ذلك على تقدير لام محذوفة قبل (أن) و(لا) بعدها (٣).

الثالثة: تقدير لام التعليل، وذلك في نحو ﴿ يُغْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ أَن تُؤْمِنُوا بِاللّهِ رَيِّكُمْ ﴾ [الممتحنة: ١] وقوله: ﴿ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللّهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ ﴾ [البروج: ٨] وقوله ﴿ أَنَقَ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي اللّهُ ﴾ [غافر: ٢٨] (٤٠).

<sup>(1) &</sup>quot;الهمع" (٢/ ١٨).

<sup>(</sup>۲) «البرهان» (۳/ ۹۲–۹۲).

<sup>(</sup>٣) انظر «المغني» (١/ ٣٦)، «الهمع» (١/ ١٩)، «البرهان» (٣/ ٩٧).

<sup>(</sup>٤) انظر «المغني» (١/ ٣٦)، «الكشاف» (٣/ ٥١/٣، ٢١٩).

والحق أنها تأتي للتعليل، وذلك لأن ذكرها يؤدي في التعليل معنى لا يؤديه حذفها واستبدال غيرها بها أحيانا، وأنه قد يضعف أحيانا تخرجها على الطرائق المشهورة، وذلك نحو قوله تعالى ﴿ أَن تَضِلَّ إِحْدَنْهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَنْهُمَا ٱلْأُخْرَى ﴾ [البقرة: ٢٨٢]، ونحو قولهم (أعددت هذه الخشبة أن يميل الحائط فأدعمه بها).

فأنه لا يصح تقدير (كراهة ان تضل أحداهما فتذكر أحداهما الاخرى)، وذلك لأن (تذكّر) معطوف على (أن تضل) فيكون المعنى على هذا كراهة التذكير أيضاً، لأن المعنى (كراهة الضلال فالتذكير) ومثل ذلك قولك: (إني أكره أن تأتيني فأردَّك) أي تكره أتيانه فردّه، ومعنى ذلك أنك تكره الاتيان والردّ جميعاً.

ومثل هذا قولهم (اعددت هذه الخشبة أن يميل الحائط فأدعمه بها) فإذا قدرت: مخافة أن يميل الحائط فادعمه بها، كان المعنى مخافة ميلان الحائط والدعم، فالميلان مخوف والدعم مخوف أيضا لأنه معطوف عليه.

والزمخشري قدرها (ارادة أن تضل احداهما فتذكر أحداهما الاخرى) فيكون الضلال على هذا مرادا، وقد اعتذر الزمخشري عن ذلك بقوله: «لما كان الضلال سبباً للاذكار والاذكار مسبباً عنه وهم ينزلون كل واحد من السبب والمسبب منزلة الآخر لالتباسهما واتصالهما كانت ارادة الضلال المسبب عنه الاذكار ارادة للاذكار، فكأنه قيل: ارادة أن تذكر احداهما الأخرى أن ضلت، ونظيره قولهم (اعددت الخشبة أن يميل الحائط فأدعمه) و(اعددت السلاح أن يجيء عدو فأدفعه)»(۱).

وجعل الضلال مراداً لله لا ينفك عن ضعف، ثم أنه لا يؤدي شيء آخر مؤداها في التعليل فأنك إذا ابدلت المصدر الصريح بها على تقدير الزمخشري، رأيت أنه لا يؤدي المعنى المقصود، فلو قلت (لارادة الضلال فالتذكير) لم يؤد المعنى كما هو ظاهر.

<sup>(</sup>۱) «الكشاف» (۱/ ۳۰۶).

وكذا اذا قدرت (لئلا) فإن المعنى يكون غير مستقيم أيضاً، فإذا قلت (لئلا تضل أحداهما فتذكر احداهما الاخرى) كان المعنى أن سبب التذكير عدم الضلال، لأن الضلال منفي، وكذا قولهم (اعددت هذه الخشبة لئلا يميل الحائط فأدعمه بها) فإن المعنى يكون على ذلك أن سبب الدعم عدم الميل، أي حتى اذا لم يمل دعمته، وهو عكس المعنى المراد، في حين أن المعنى أنك تخشى ميلان الحائط، فأعددت له الخشبة حتى إذا مال دعمته بها.

جاء في (المقتضب): «اعددت هذا أن يميل الحائط فأدعمه، ولم يعدوه طلبًا لأن يميل الحائط ولكنه أخبر بعلة الدعم، فاستقصاء المعنى إنما هو: أعددت هذا، لأن أن مال الحائط دعمته»(١).

أو يكون العطف بقصد النفي، كالمعطوف عليه، نحو قولك: (لئلا تنهاه وتزجره) أي ولئلا تزجره، فيكون المعنى غير مستقيم أيضا، لأن الفعلين منفيان، فيكون المعنى في الآية لئلا تضل، فلا تذكّر، وهو عكس المراد.

وعلى هذا فالتوجيهان باطلان أو ضعيفان.

جاء في (البرهان): "فإن قيل: كيف يستقيم الطريقان في قوله "أن تضل أحداهما فتذكر أحداهما الأخرى" فإنك إذا قدرت (لئلا تضل أحداهما) لم يستقم عطف (فتذكر) عليه. وان قدرت (حذار أن تضل أحداهما) لم يستقم العطف أيضا لأنه لا يصح أن تكون الضلالة علة لشهادتهما.

قيل: بظهور المعنى يزول الأشكال، فإن المقصود اذكار احداهما الاخرى اذا ضلت ونسيت، فلما كان الضلال سببا للاذكار، جُعل موضع العلّة.

تقول: (اعددت هذه الخشبة أن يميل الحائط فادعمه بها) فإنما أعددتها للدعم لا للميل، واعددت هذا الدواء أن أمرض فأداوي به ونحوه (٢)».

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۳/۲۱۵)، وانظر «سيبويه» (٤٣٠).

<sup>(</sup>۲) قالبر هان» (۳/ ۹۷–۹۸).

والطريقة الثالثة: تقدير لام التعليل، وذلك في نحو قوله تعالى: ﴿ يُمْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ ۖ أَن تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ مِرَبِّكُمْ ﴾ [الممتحنة: ١]، و﴿ أَنْقَ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّكُمْ اللَّهُ ﴾ [غافر: ٢٨]، أي لأن تؤمنوا ولأن تؤمنوا ولأن يقول ربى الله.

وهذا التقدير صحيح مع ذكر (أن)، ولكن لا يصح تقدير اللام وحدها من دون ذكر (أن)، فلا يصح أن تقول (يخرجون الرسول واياكم لتؤمنوا بالله ربكم) ولا( أتقتلون رجلا ليقول ربي الله) مع أن اللام عندهم على تقدير (أن)(١) فإن قولنا (جئت لا ستفيد) تقديره عند النحاة (جئت لأن استفيد) فمعنى قولنا: (يخرجون الرسول واياكم لتؤمنوا)، أن المخاطبين والرسول غير مؤمنين وانهم يخرجونهم حتى يؤمنوا. فمعناها باللام أنهم غير مؤمنين ومعناها بـ (أن): أنهم مؤمنون.

وكذلك قوله ﴿ أَنُقَّ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي الله ﴾ [غافر: ٢٨]، فإنه لا يصح أن تقول للمعنى نفسه (أتقتلون رجلا ليقول ربي الله) مع أن اللام على تقدير (أن) وأنّ من الجائز اظهارها كما يقول النحاة.

فإن المعنى بـ (أن): اتقتلونه لأنه يقول ربي الله: أي أن سبب القتل هو قوله (ربي الله) ومعناها باللام أنهم يقتلونه حتى يقولها، فمعناها بأن، أنه يقولها، ومعناها باللام، أنه لا يقولها.

فأنت ترى إنّ ذكر (أن) يؤدي معنى في التعليل لا يؤديه حذفها وابدال غيرها بها.

فالذي يترجح أنها للتعليل، والله أعلم، وقد سبق شيء من هذا في موطن سابق.

#### زيادة (لا) بعدها:

تزاد (لا) بعد (أن) توكيدا، قال سيبويه: «وأما (لا) فتكون كـ (ما) في التوكيد واللغو، قال الله عزّ وجل ﴿ لِتُلَا يَعْلَمُ أَهَّلُ ٱلْكِتَكِ عَلَى [الحديد: ٢٩] أي لأن يعلم»(٢٠).

<sup>(</sup>۱) انظر «المغني» (۱/۲۱۰).

<sup>(</sup>۲) (کتاب سیبویه) (۳۰٦/۲).

ولا تأتي توكيدا إلاّ في الموطن الذي يؤمن اللبس فيه.

جاء في (الأصول): «ولا تكون توكيدا إلاّ في الموضع الذي لا يلتبس فيه الإيجاب بالنفي من أجل المعنى»(١٠).

ومن ورودها زائلة مؤكلة في القرآن الكريم، قوله تعالى ﴿ قَالَ يَهَرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْنَهُمْ ضَلُوا ۖ أَلَّا تَنْبِعَنِ ۗ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾ [طه: ٩٢-٩٣] والمعنى ما منعك أن تتبعني؟ ولو لم تقدرها زائلة للتوكيد لكان المعنى: ما منعك من عدم اتباعي؟ أي هو يحاسبه على أتباعه في حين أن المعنى: ما منعك من أتباعي، أي لم لم تتبعني؟ ف (لا) زائلة للتوكيد، ومثله قوله تعالى مخاطبا ابليس ﴿ مَامَنَعَكَ أَلّا تَسَجُد إِذْ أَمْرَتُكُ ﴾ [الأعراف: ١٦] والمعنى ما منعك أن تسجد؟ وإلا كان إبليس ساجداً ويكون محاسباً على سجوده، لأنه سيكون المعنى: ما منعك من عدم السجود؟ أي لم سجدت؟ في حين أن المعنى هو: ما منعك من السجود أي: لم لم تسجد؟ يدل على ذلك قوله تعالى في سورة (ص): ﴿ قَالَ يَتَإِلِيسُ مَامَنَعَكَ أَنْ شَبُدُ لِمَا خَلَقَتُ بِيَدَيِّ ﴾ [ص: ٧٥] من دون (لا).

فزيدت (لا) في الأعراف توكيداً، ولم تزد في (ص) وذلك أنّ المقام يقتضي أن يكون كل في موضعه، وسياق كل من القصتين يوضح ذلك.

قال تعالى في سورة الأعراف:

﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ حَمُّمُ مُ مَ صَوَّرَنَكُمْ مُمَ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ السَّجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَهُ يَكُن مِنَ السَّنَجِدِينَ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا شَسْجُدَ إِذَا مَرْ أَكُ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِنَهُ خَلَقْنَى مِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ قَالَ فَأَهْبِطَ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن مَنْكَبَّرَ فِيهَا فَأَخْرُجُ إِنَّكَ مِنَ الصَّنَغِرِينَ قَالَ أَنظِرْفِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ قَالَ إِنَّكَ مِنَ المُسْتَقِيمَ مُمَّ لَاَيْسَتُهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمِ مَ وَمِن خَلْفِهِمْ وَعَن أَيْسَتِهِمْ وَعَن شَمَا بِلِهِمْ وَلا يَجِدُ أَعْدَنَ فَكُمْ مِن طَلَكَ الْمُسْتَقِيمَ مُمَّ لَايَسَتَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيمِ مَ وَمِن خَلْفِهِمْ وَعَن أَيْسَتِهِمْ وَعَن شَمَا بِلِهِمْ وَلا يَجِدُ أَكْرُهُمْ مَنْكُونِ فَالَ آخُرُجُ مِنْهُ مَلْ الْمُرْتَعِينَ وَبَعَادَمُ اسْكُنْ أَنتَ مَنْ مَنْ مَن مَن اللّهُ مِن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مَن اللّهُ عَلَى مَنْمُ أَنْ مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مَن مُن مُن مُن مَن مُن مُن مُن مَن مُن مُن مُن مُن مَن مُن مَن مُن مُن مُن مُن مَن مُن مَن مُن اللّهُ عَلَى مَن الطّالِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١١٥-١٩].

<sup>(</sup>١) «الأصول» (٢/ ٢٢٠).

وقال في سورة (ص):

وبالنظر في سياق كل من السورتين يتضح سبب زيادة (لا) في الأعراف، دون سورة (ص)، فإنّ التوكيد في سورة الأعراف أكبر، فاقتضي ذلك أنْ يؤتي بـ (لا) الزائدة المؤكدة، يدل على ذلك بدؤه القصة في سورة الأعراف بقوله (ولقد خلقناكم) و(لقد) مؤكدان هما اللام و(قد)، وهي أعني (لقد) جواب قسم عند النحاة، والقسم توكيد بخلاف القصة في (ص)، فإنها تبدأ بقوله: (وإذ قلنا).

ثم أنّ المؤكدات في قصة الأعراف أكثر (لقد، وزيادة (لا)، أنك من الصاغرين، أنك من المنظرين، لأقعدن، لآتينهم، لأملأن جهنم منكم أجمعين، وقاسمهما إني لكما لمن الناصحين) فناسب ذلك المجيء بـ (لا) الزائدة المؤكدة.

ثم أن مقام السخط والغضب في قصة الأعراف أكبر، فناسب ذلك الزيادة في التوكيد والغلظة في القول، ويدل على ذلك أمور منها:

أنه طوى إسمه فلم يذكره في (الاعراف)، فقال (قال ما منعك ألا تسجد) في حين ذكر إسمه في (ص) فقال: (قال يا إبليس ما منعك إن تسجد).

ويدلُّ على ذلك صيغة الطرد في (الأعراف) قال (فاهبط منها فما يكون لك أن تتكبر فيها فاخرج أنك من الصاغرين) فقد كرر الطرد مع الصغار، (فاهبط) (فاخرج أنك من الصاغرين) وكرر الطرد مرة أخرى في الآية ١٨ قائلا (قال أخرج منها مذؤوما مدحورا).

وليس كذلك في سورة (ص)، فإنه قال (قال فأخرج منها فانك رجيم وان عليك لعنتى الى يوم الدين).

ومما يدل أيضا على أن مقام السخط في قصة الأعراف اكبر، هو عدم التبسط مع إبليس في الكلام، بخلاف آيات (ص)، وإن عدم التبسط في الكلام مما يدل على السخط الكبير يدل على ذلك، أنه قال في (الأعراف) ﴿قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسَجُدَ إِذَ أَمَرْتُكُ ﴾ [الأعراف: ١٢].

وقال في (ص): ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيُّ أَسْتَكُمَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾ [ص: ٣٨].

وقال في (الأعراف): ﴿ قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ ﴾ [الأعراف ١٥].

وقال في (ص): ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظرِينَّ . إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ [ص: ٨٠-٨١]. فزاد الفاء وزاد (إلى يوم الوقت المعلوم).

وقال في (الأعراف): ﴿ قَالَ أَنظِرَفِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾ [الأعراف: ١٤].

وقال في (ص): ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي ٓ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [الأعراف: ٧٩]، فزاد (رب) والفاء.

فإنه لما كان المقام مقام تبسط في الكلام، تبسط هو أيضا بخلاف آية الأعراف، فإنه لما كان مقام سخط كبير، حذف التبسط، وجَعل الكلام على أوجز صورة، ولكل مقام مقال.

ثم إن القصة في (الأعراف) أطول مما هي في (ص)، فناسب ذلك زيادة (لا) أيضا فيها دون (ص).

وهناك جانب فني آخر حسن زيادة (لا) في الأعراف دون (ص)، وهو أن سورة الأعراف تبدأ بـ (المص) وقد أنتبه القدامي الى أن الحروف المقطعة التي تبدأ بها السور يكثر ترديدها في السورة بصورة أكثر وأوضح من غيرها(١).

<sup>(</sup>١) انظر «بدائع الفوائد» (٣/١٧٣).

فناسب زيادة (لا) وهي لام والف مع السورة التي تبدأ بألف ولام، دون التي لم تبدأ بهما والله أعلم.

ثم أن جو السورة في الأعراف، يختلف عنه في (ص)، مما حسن تأكيد السجود في (الأعراف) دون (ص)، فإنه من الواضح لدارس القرآن أن لكل سورة من سوره جوّا معيناً بسيطر عليها، ولعل الله ييسر لنا فرصة البحث في هذا الموضوع.

فإن مشتقات السجود كالمسجد، والساجدين، ونحوها ترددت في سورة (الأعراف) تسع مرات بخلاف سورة (ص) فإنها لم تذكر، إلاّ ثلاث مرات.

فقد جاءت مشتقات السجود في الأعراف في المواطن الآتية:

١- ﴿ ثُمَّ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ ٱسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ لَدَ يَكُن مِنَ ٱلسَّنِجِدِينَ ﴾
 [الأعراف: ١١].

- ٢- ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدُ ﴾ [الأعراف: ١٢].
- ٣- ﴿ وَأَقِيمُواْ وُجُوهَكُمْ عِندَكُلِ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف: ٢٩].
  - ٤- ﴿ خُذُوا زِينَتُكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ [الأعراف: ٣١].
    - ٥- ﴿ وَأُلِّقِي ٱلسَّحَرَةُ سَنجِدِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٠].
    - ٦-﴿ وَأَدَّخُلُوا أَلْبَابَ سُجَكُا ﴾ [الأعراف: ١٦١].

٧- وختم السورة بقوله ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ لَا يَسْتَكَمْرُونَ عَنْ عِبَادَيْهِ. وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ
 يَسْجُدُونَ ﴿ وَالْأَعْرَافَ: ٢٠٦].

في حين لم ترد مشتقات السجود في سورة (ص) الأ في هذا الموطن، وهي قوله:

- ١- ﴿ فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ [ص: ٧٢].
- ٢- ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكُةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ. إِلَّا إِبْلِيسَ ٱسْتَكْبَرَ ﴾ [ص: ٧٧-٧٤].

٣- ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ ﴾ [ص: ٧٥].

فقد ترددت مشتقات السجود في الأعراف في هذه القصة وحدها أربع مرات، وفي سورة (ص) ثلاث مرات.

فناسب ذلك أن يؤكد السجود في الأعراف دون (ص) والله أعلم.

#### اذن

إذن جواب وجزاء (١). يقول الرجل: سأزورك، فتقول: إذن أحسنَ إليك، فأنت أجبته وجعلت إحسانك إليه جزاء لزيارته، فالاحسان مشروط بالزيادة، فكانت (اذن) هنا جوابا وجزاء.

جاء في (المفصل): «يقول الرجل: أنا آتيك، فتقول: أذن أكرمك، فهذا الكلام قد أجبته به وصيّرت أكرامك جزاء له على أتيانه.

وقال الزجاج: تأويلها أن كان الأمر كما ذكرت، فإني اكرمك (٢)».

وقد تتمحض للجواب فلا يكون فيها مجازاة، وذلك نحو أن يقال لك: أنا أحبك، فتقول: اذن أظنك صادقا، فلا مجازاة هنا<sup>(٣)</sup>.

وينتصب بعدها الفعل المضارع بشرط تصديرها واستقباله واتصالها بالفعل(1).

ومعنى التصدير أن تقع في أول الجملة، نحو قولك لمن قال لك: سأزورك، إذن أكرمك، بالنصب لا غير لأنها وقعت في أول الكلام، وكان الكلام مبنياً عليها.

 <sup>(</sup>۱) (کتاب سیبویه) (۲/۳۱۲).

<sup>(</sup>٢) «المفصّل» (٢/٢١٦).

<sup>(</sup>۳) «المغنى» (۱/۲۰).

<sup>(</sup>٤) انظر «المغنى» (١/ ٢١).

فإذا لم يعتمد الكلام عليها، بل كان ما بعدها من تمام ما قبلها الغيت، وذلك في ثلاثة مواضع (١):

الأول: أن يكون ما بعدها خبراً لما قبلها، نحو (أنا إذن أكرمك) و(إني إذن أحسن إليك) فهنا يجب رفع الفعل لفوات التصدير، وذلك أنّ الفعل فيهما معتمد على ما قبلها فهو خبر لهما، ووقعت (إذن) معترضة بين المبتدأ والخبر(٢)، كأنك قلت: أنا أكرمك إذن.

الثاني: أن يكون جزاء للشرط الذي قبلها، نحو (إن تأتني إذن أكرمك) فأكرمك مجزوم لأنه جواب الشرط، وهي معترضة بين الشرط والجواب، وليس الكلام معتمداً عليها.

الثالث: أن يكون جواباً للقسم الذي قبلها، نحو (والله إذن لأخرجن) ف (لأخرجن) جواب القسم وهي معترضة بين القسم والجواب، وقد بني الكلام على القسم، وكذلك قولك (والله إذن لا أخرج) بالرفع فلا يجوز النصب هنا لأنه جواب للقسم بخلاف ما إذا قدمتها، فقلت (إذن والله أكرمك) فإن الفعل ينتصب بعدها، وذلك لأن الكلام مبني عليها، وكان اليمين معترضاً.

جاء في (كتاب سيبويه): «ومن ذلك أيضاً قولك (إن تأتني إذن آتك) لأن الفعل ههنا معتمد على ما قبل (إذن)...ومن ذلك أيضاً (والله إذن لا أفعل) من قبل أن (أفعل) معتمد على اليمين، و(إذن) لغو وليس الكلام ههنا بمنزلته، إذا كانت (إذن) في أوله لأن اليمين ههنا الغالبة، ألا ترى أنك تقول إذا كانت (إذن) مبتدأة (إذن والله أفعل) لأن الكلام على إذن، و(والله) لا يعمل شيئاً.

ولو قلت (والله إذن أفعل) تريد أن تخبر أنك فاعل، لم يجز كما لا يجوز (والله أذهب إذن) إذا أخبرت أنك فاعل، فقبح هذا يدلك على أن الكلام معتمد على اليمين<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) أنظر «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٢٦٤-٢٦٥)، «المفصل» (٢/ ٢١٦).

<sup>(</sup>٢) أنظر (شرح شذور الذهب) (٢٩٠).

<sup>(</sup>٣) (کتاب سيبويه) (١/ ٤١١–٤١٢).

وجاء في (المقتضب): «والموضع الذي لا تكون فيه عاملة البتة قولك: (إن تأتني إذن آتك) لأنها داخلة بين معمول ومعمول فيه.

وكذلك إن كانت في القسم، بين المقسم به والمقسم عليه، نحو قولك: (والله إذن لا أكرمك) لأن الكلام معتمد على القسم، فإن قدمتها كان الكلام معتمداً عليها، فكان القسم لغواً نحو (إذن والله أضربك)، لأنك تريد (إذن أضربك والله).

فالذي تلغيه لا يكون مقدماً، إنما يكون في أضعاف الكلام، ألا ترى أنك لاتقول (ظننت زيد منطلق)، لأنك إذا قدمت الظن، فإنما تبنى كلامك على الشك»(١).

فهي- كما ترى- نظيرة (ظننت) واخواتها، فكما أن (ظننت) إذا أعتمد الكلام عليها أعملت، وإذا لم يبن الكلام عليها الغيت، كذلك (إذن) إذا أعتمد الكلام عليها أعملت، وإذا لم يعتمد الكلام عليها الغيت.

فإذا وقعت في أول الكلام، كان الكلام مبنياً عليها، وإذا توسطت أو تأخرت، كانت معترضة ملغاة.

جاء في (المقتضب): "أعلم أن (إذن) في عوامل الأفعال كـ (ظننت) في عوامل الأسماء، لأنها تعمل وتلغى كـ (ظننت)، ألا ترى أنك تقول: (ظننت زيداً قائماً) و(زيد ظننت قائم) إذا أردت: زيد قائم في ظني، وكذلك (إذن) إذا أعتمد الكلام عليها نصب بها، وإذا كانت بين كلامين أحدهما في الآخر عامل الغيت، ولا يجوز أن تعمل في هذا الموضع، كما تعمل (ظننت) إذا قلت (زيداً ظننت قائماً) لأن عوامل الأفعال لا يجوز فيها التقديم والتأخير، لأنها لا تتصرف»(٢).

فإن كان ما قبلها واواً أو فاء، جاز نصب الفعل بعدها ورفعه بأعتبارين مختلفين، وذلك نحو قولك: (أنا أزورك وإذن أنفعك) فهنا يجوز في (أنفعك) الرفع والنصب،

<sup>(</sup>۱) «المقتضب» (۲/۱۱).

<sup>(</sup>۲) «المقتضب» (۱۰/۲)، وانظر «كتاب سيبويه» (۱/ ٤١٠–٤١١).

فالرفع على أنه معطوف على (أزورك) الذي هو الخبر وكانت (إذن) معترضة كأنك قلت: أنا أزورك وأنفعك إذن، أو علي أنك تنفعه الآن في المستقبل أي أنك قائم بنفعه، لأنها لا ينتصب الفعل بعدها إلاّ إذا كان مستقبلاً.

والنصب على أنه جملة مستأنفة وليست خبراً، بل هي جملة مصدرة بإذن تنوي، بها نفعة في المستقبل.

جاء في (شرح ابن يعيش): «أن يكون ما قبلها واواً أو فاء فيجوز أعمالها والغاؤها وذلك قولك (زيد يقوم وإذن يذهب) فيجوز ههنا الرفع والنصب باعتبارين مختلفين، وذلك إنك إن عطفت (وإذن يذهب) على (يقوم) الذي هو الخبر، الغيت (إذن) من العمل وصار بمنزلة الخبر، لأن ما عطف على شيء صار واقعاً موقعه، فكأنك قلت: (زيد إذن يذهب) فيكون قد أعتمد ما بعدها على ما قبلها لأنه خبر المبتدأ، وإن عطفته على الجملة الأولى كانت الواو كالمستأنفة، وصار في حكم ابتداء كلام، فأعمل لذلك ونصب به»(١).

ونحوه قولك: (إن تأتني آتك وإذن أكرمك) فإن شئت رفعت (أكرمك)، وإن شئت رفعت (أكرمك)، وإن شئت جزمته، وذلك بحسب المعنى والقصد، فالجزم على أنه معطوف على الجواب، فهو جواب مثله، والمعنى أن تأتني آتك وأكرمك، إذن فالاتيان والإكرام مشروطان باتيانه هو، وإن نصبت فليس على أنه عطف على الجواب، بل على أنه جملة مستقلة، والمعنى أنه سيكرمه في المستقبل، وليس ذلك مرتبطاً بالجواب، والمعنى أنك أن تأتني آتك ثم أخبرته بأنك ستكرمه في المستقبل، ونحوه أن تقول (من يُعنْ ذا حاجة يعنه الله وإذن أعينك) في (إذن أعينك) لا تصلح جواباً للشرط، إذ لا يصح أن يقال: من يعن ذا حاجة إذن أعينك، فهي مستأنفة وحكم الفعل بعدها النصب، ونحوه (خالد سيأتى واذن أصرفك) لأن (أصرفك) لا يصح أن يكون خبراً عن (خالد).

 <sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۱٦/۷).

ونحوه (كلما زرته أحسن وفادتي وإذن أكرمه) فإن جملة (إذن أكرمه) لا تصلح جواباً لكلما لأن جوابها ماض، والمعنى ليس عليه أيضاً.

والرفع على أنها ملغاة والمعنى (أن تأتني آتك وأنا أكرمك إذن) فليس هو من باب العطف على الجواب، بل هو إستئناف، ونظيره قوله تعالى ﴿ وَإِن يُقَايِتُكُمُ مَ يُولُوكُمُ الْأَدَبَارُ لَمُ الْحَلَفُ على العطف على الجواب، بل هو إستئناف، ونظيره قوله تعالى ﴿ وَإِن يُقَايِتُكُمُ مَ يُولُوكُمُ الْأَدَبَارُ لَهُ مَا على الجواب، بل هو إخبار جديد، ليس مشروطاً بالمقاتلة فكأنه قال: ثم أخبركم أنهم لا ينصرون، أو يكون على إرادة الحال، لا إستقبال، والمعنى أنا قائم بإكرامك الآن.

جاء في (الكتاب): «ويقول (إن تأتني آتك وإذن أكرمك) إذا جعلت الكلام على أوله ولم تقطعه وعطفته على الأول، وإن جعلته مستقبلاً نصبت، وإن شئت رفعته على قول من ألغي، وهذا قول يونس وهو حسن لأنك إذا قطعته من الاول فهو بمنزلة قولك (فإذن أفعل) إذا كانت مجيباً رجلاً»(١).

وجاء في (المقتضب): «واعلم أنها إذا وقعت بعد واو أو فاء صلح الاعمال فيها والالغاء لما أذكره لك وذلك قولك (أن تأتني آتك وإذن أكرمك) إن شئت رفعت، وإن شئت نصبت، وإن شئت جزمت.

أما الجزم فعلى العطف على آتك والغاء (إذن)، والنصب على أعمال (إذن)، والرفع على قولك (وأنا أكرمك) ثم أدخلت (إذن) بين الابتداء والفعل فلم تعمل شيئاً»(٢).

ومعنى أستقباله أن الفعل المضارع لا ينتصب بعدها إلا إذا كان مستقبلا، شأن بقية النواصب، فإن كان للحال لم ينتصب، وذلك نحو (إذن أكتبُ) إذا كانت الكتابة في الحال و(إذن أظنُك صادقاً).

جاء في (كتاب سيبويه): «وتقول إذا حُدّثت بالحديث (إذن أظنُّه فاعلا) و(إذن أخالك كاذباً) وذلك لأنك تخبر أنك تلك الساعة في حال ظن وخيلة، فخرجت من باب

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (۱/ ٤١٢).

<sup>(</sup>٢) «المقتضب» (٢/ ١١-١١).

وجاء في (المقتضب): «وقد يجوز أن تقول (إذن أكرمُك) إذا أخبرت أنك في حال إكرام لأنها إذا كانت للحال خرجت من حروف النصب لأن حروف النصب إنما معناهن مالم يقع» (٢).

وجاء في (الأصول) لأبن السراج: «فإن كان الفعل الذي دخلت عليه (إذن) فعلاً حاضراً، لم يجز أن تعمل فيه لأن أخواتها لا يدخلن إلا على المستقبل، وذلك إذا حدثت بحديث فقلت: إذن أظنه فاعلا وإذن أخالُك كاذباً، وذلك لأنك تخبر عن الحال التي أنت فيها في وقت كلامك، فلا تعمل (إذن) لأنه موضع لاتعمل فيه أخواتها»(٣).

وقال ابن الناظم: «فلو كان المضارع بمعنى الحال، وجب رفعه لأنّ فعل الحال لا يكون إلاّ مرفوعاً، وذلك قولك لمن قال: أنا أحبك، إذن أصدَّقُك»(٤).

والمقصود باتصالها بالفعل الا يفصل بينهما فاصل، فلو قلت (إذن عبدالله يكرمك) ارتفع الفعل ولم يجز نصبه (ه). وأجيز الفصل بين (إذن) والفعل المضارع المنصوب بالقسم، نحو (إذن والله أكرمك)، والدعاء نحو (إذن رحمك الله أكرمك)، والنداء نحو (إذن يازيد أكرمك) ولا النافية (ه) نحو (إذن لا أذهب) وقرىء (وإذن لا يلبثوا خلافك إلاّ قليلا) (٨).

 <sup>(</sup>۱) (کتاب سیبویه) (۱/ ۱۱۶).

<sup>(</sup>٢) «المقتضب» (٢/١٣).

<sup>(</sup>٣) • الأصول» (٢/ ١٥٣ - ١٥٤).

<sup>(</sup>٤) • شرح الألفية (٢٧٦).

<sup>(</sup>٥) انظر «كتاب سيبويه» (١٢/١٤).

<sup>(</sup>٦) قشرح الرضى على الكافية، (٢٦٣/٢).

<sup>(</sup>٧) «المغنى» (١/ ٢٠).

<sup>(</sup>٨) • المفصل» (٢/٦١٢).

### کي

ومعناها السببية، قال تعالى: ﴿فَرَدَدْنَهُ إِلَىٰ أَمِهِ كَنْ نَقَرٌ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَتُ ﴾ [القصص: ١٣] وعند النحاة أنها إذا سبقت باللام، فليست حرف تعليل، بل التعليل مستفاد من اللام، وذلك نحو ﴿ لِكَيْلًا تَأْسَوّاْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ ﴾ [الحديد: ٢٣]، لأنها لو كانت حرف تعليل لم يدخل عليها حرف تعليل (١).

ويبدو لي أنها تعليلية على كل حال، سواء أفردت أم سبقت باللام، يدل على ذلك أنها لا تستعمل إلا في مقام التعليل، أما قولهم إن حرف التعليل لا يدخل على حرف التعليل فلا أراه سليماً، وذلك أن اللفظين اللذين يفيدان معنى واحداً قد يقترنان كما في التوكيد، نحو قوله تعالى ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيِّكَةُ كُلُهُمْ أَجْعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠] ف (كلهم) توكيد و(أجمعون)، توكيد ونحو (جاء أخوك بنفسه) فالباء زائدة للتوكيد و(نفسه) توكيد، ونحو (جئت أنا نفسي) ونحو (لا لا أذهب)، وكما في التشبيه نحو (ليس كمثله شيء) في الكاف) للتشبيه و(مثل) للتشبيه في قول، ونحو قول الشاعر:

### فصيروا مثل كعصف مأكول

وكقولنا (هي كمثل البدر)، وهذا مثله.

ويدل على ذلك أيضاً أن كلاً من (كي) واللام مستعمل في التعليل في اللغات السامية والعربية الجنوبية.

فيقابل (كي) في العبرية Ki. (٢) والكاف في العربية الجنوبية (٣)، وكذلك (اللام) فهي تدخل على المضارع في اللهجة الثمودية، وفي العربية الجنوبية لتبين العلة (١٤).

<sup>(</sup>۱) انظر «المغنى» (۱/ ۱۸۲)، «الهمع» (۲/٥).

<sup>(</sup>۲) ««التطور النحوى» (۱۳۱–۱۳۲).

<sup>(</sup>٣) «تأريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٤) «تأريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ٢٠٧، ١٣٦).

فالراجح أنها للتعليل كـ (اللام).

وعلى آية حال هي لا تستعمل إلا في مقام السببية، سواء قلنا أنها للتعليل أم لا، أما الخلاف النحوي في أنها جارة أو ناصبة، فهذا لا يعنينا هنا.

### لام التعليل

وهي أوسع أستعمالاً من (كي) فهي تدخل على الفعل المضارع وغيره، لبيان العلة وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَاسَقَيْتَ لَنَا ﴾ [القصص: ٢٥] وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَاسَقَيْتَ لَنَا ﴾ [القصص: ٢٥] ونحو (جئت لطلب العلم).

وعند النحاة أنه يفيد التعليل، سُواء اتقترن بـ (كي) أم لم يقترن، أمّا (كي) فلا تكون حرف تعليل إلاّ إذا لم تقترن باللام- كما أسلفنا-.

وعند جمهور النحاة أن لام التعليل تكون بعدها (إن) مضمرة، تنصب الفعل، يجوز أظهارها وإضمارها في غير لام الجحود، فإنها مضمرة وجوباً نحو ﴿ وَمَاكَانَ اللّهُ لِلْعَذِبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ [الأنفال: ٣٣] وفي غير الفعل المسبوق بـ (لا) فإنها تظهر وجوباً، نحو ﴿ لِتَلّا يَكُونَ لِلنّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةُ ﴾ [البقرة: ١٥٠](١).

غير أن الذي يظهر، أن التعليل باللام وحدها قد يختلف عنه إذا ذكرت معها (أنْ) أحياناً، وذلك نحو قولنا (ما قُتل إلاّ لأن يقول ربي الله) و(ماقُتل إلاّ ليقول ربي الله). فالأولى تفيد أنه كان يقولها، وما قتل إلاّ لأنه كان يقولها، ونحو ذلك قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكرهِم بِغَيْرِ حَقّ إِلاّ أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ﴾ [الحج: ٤٠] أي لأنهم يقولونها، وباللام يفهم أنه قُتل ليقولها أي أنه لا يقولها، وهو عكس المعنى الأول.

<sup>(</sup>۱) انظر «كتاب سيبويه» (۱/۷۰)، شرح ابن يعيش» (۲۸/۷)، «الهمع» (۲/۷۱).

ونحو ذلك أن تقول (أتضرب رجلاً يعبد الله) و(أتضرب رجلاً ليعبد الله) فالأولى تفيد أنه يضربه، لأنه يعبد الله، والثانية يضربه حتى يعبده أي أنه لا يعبده. ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ أَنَهَ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِكَ اللّه ﴾ [غافر: ٢٨] أي لأنه يقولها، ولو قال ﴿ أَنَهَ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولُ رَقِكَ اللّه ﴾ [غافر: ٢٨] أي لأنه يقولها، ولو قال (أتقتلون رجلاً ربي الله) أنعكس المعنى وصار أتقتلون حتى يقولها؟.

بل الذي يبدو على وجه التدقيق، أن التعليل بـ (أن) وحدها قد يختلف عن التعليل باللام وحدها، ويختلف عن التعليل بـ (أن) مع اللام في أحيان كثيرة. فقولك:

أتقتله أن يعبد الله؟ يختلف عن قولك:

أتقتله ليعبد الله؟ ويختلف عن قولك:

أتقتله لأن يعبد الله؟.

فالأولى تفيد نصاً، أنه يعبد الله وأنه يقتله بسبب عبادته له، نظير قوله تعالى: ﴿ أَنَقَتُكُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِحَ ٱللَّهُ ﴾ .

وباللام وحدها تفيد نصاً أنه لايعبد الله، وإنما تفيد أنه يقتله حتى يعبد الله.

وباللام مع أن نحو (أتقتله لان يعبد الله) يحتمل المعنيين:

المعنى الأول أنه يعبده، وأنه يقتله بسبب عبادته له.

والآخر أنه لا يعبده، وأنه يقتله لأجل أن يعبده.

فجمعُ اللام مع (أن) دلالة على جمع المعنيين، فحملَ كلُّ من اللام وأن معناه، وهو من التعابير الإحتمالية الكثيرة في العربية.

وهذا يدل على أنها ثلاثة أساليب مختلفة، وليست أسلوباً واحداً كما يفهم من قول النحاة.

## التعليل بـ (كي) واللام:

قد يرد سؤال على الذهن يحتاج إلى إنعام نظر وهو: ما الفرق بين اللام و (كي)؟، وهل التعليل بهما متطابق؟.

الحقيقة أنه لا يبدو هناك فرق واضح بينهما في التعليل، فهما متقاربان جداً، غير أن الذي يبدو لي أن الأصل في (كي) أن تستعمل لبيان الغرض الحقيقي، واللام تستعمل له ولغيره، فاللام أوسع أستعمالاً من (كي) وهذا ما نراه في الإستعمال القرآني، فقد وردت (كي) في القرآن في عشرة مواطن هي:

١- ﴿ فَأَثْنَكُمْ غَمَّا بِغَيْرِ لِكَيْلاً تَحْزَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا مَآ
 أَصَكَبَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٥٣].

- ٧ ﴿ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي كَنْ شُبَيْعَكَ كَثِيرًا وَنَذَكُرَكَ كَذِيرًا ﴾ [طه: ٣٢-٣٤].
  - ٣- ﴿ فَرَجَعْنَاكَ إِلَىٰٓ أُمِّكَ كَىٰ لَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَّ ﴾ [طه: ٤٠].
- ٤- ﴿ وَمِنكُم مِّن يُنُوَفَ وَمِنكُم مِّن يُردُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ
   شَيْئاً ﴾ [الحج: ٥].
- ٥- ﴿ فَرَدَدْنَاهُ إِلَىٰ أُمِهِ كُنْ نَقَرٌ عَيْنُهَا وَلَا نَحْزَتَ وَلِتَعْلَمَ أَنَ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ ﴾ [القصص: ١٣].
- ٣٠ ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوْجَنَكُهَا لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ ﴾
   [الأحزاب: ٣٧].
- ٧- ﴿ قَدْ عَلِنْتُ مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنُهُمْ لِكَيْلَا يَكُونَ عَلَيْكِمْ لِكَيْلَا يَكُونَ عَلَيْكِ حَرَبٌ ﴾ [الأحزاب: ٥٠].
- ٨- ﴿ مَا أَصَابَ مِن تُصِيبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتنْبِ مِن فَبْلِ أَن نَبْرَأُهَأَ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ لِكَيْنَلَا تَأْسَوْا عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا مَا تَنكِئُمْ ﴾ (الحديد: ٢٢-٢٣].

٩- ﴿ وَمِنكُمْ مِّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْدَلِ ٱلْمُمُرِلِكَي لَا يَعْلَرُ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا ﴾ [النحل: ٧٠].

١٠ ﴿ مَّا أَفَاتَهُ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ ٱلْفُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى ٱلْفُرِّيٰ وَٱلْمَسَلَكِينِ وَٱبْنِ
 السّبِيلِ كَىٰ لَا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ ٱلْأَغْنِيَاءِ مِن كُمْ ﴾ [الحشر: ٧].

ووردت اللام في مواطن كثيرة جداً، وبموازنة الإستعمال القرآني بينهما نرى أن القرآن خص (كي) بالتعليل الحقيقي، وأما اللام فقد أستعملها له ولغيره، فمن ذلك مثلا:

١- أن اللام وردت للتعليل المجازي في القرآن الكريم، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَالْنَفَطَهُ مَالُ فِرْعَوْكَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ ]القصص: ٨]. وهو الذي يسميه النحاة لام العاقبة، فإن هذا تعليل مجازي، وذلك أن آل فرعون لم يلتقطوه لذلك، بل لينفعهم كما قال تعالى على لسان امرأة فرعون: ﴿ قُرْتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ لَا نَقَتُلُوهُ عَسَى آن يَنفَعَنا آوَ نَتَخِذَهُ وَلَكَ لَا لَقَتُلُوهُ عَسَى آن يَنفَعَنا آوَ نَتَخِذَهُ وَلَدًا ﴾ [القصص: ٩].

ولكن عاقبة التقاطه أن أصبح لهم عدواً وحزناً، فكأنهم التقطوه لذلك، وهذا كما تقول (علمتك الرماية لترميني وعلمتك الشعر لتهجوني) أي كان ذلك عاقبة أمرك.

ولم يرد تعليل مجازي بـ (كي) في القرآن الكريم، فلم يقل مثلا: (التقطه آل فرعون كي يكون لهم عدواً وحزناً).

 فإستعمل التعليل هنا باللام ولم يستعمله بـ (كي)، وذلك أنه لو قال (أفترى على الله كذباً كي يضل الناس) كان المعنى أنه أفترى الكذب لهذا الغرض.

ونحو هذا أن تقول (سعى ليفسد في الأرض من دون أن يعلم) لأنه بـ (كي) يكون المعنى إن غرض السعي الذي سعاه هو الإفساد، فكيف يصح أن يقال: من دون أن يعلم؟.

ويجوز ذلك في اللام لأنها للغرض عموماً.

٣- وقريب من ذا أيضاً قوله تعالى ﴿ وَلِيَعْلَمُ اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [آل عمران: ١٤٠] وقوله: ﴿ وَمَا جَمَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلِّي كُنتَ عَلَيْهَا إِلّا لِنَعْلَمُ مَن يَلَيْعُ ٱلرَّسُولَ ﴾ [البقرة: ١٤٣] ولا شك ان الله يعلم ذلك ابتداء، والمقصود هنا العلم الذي يتعلق به الثواب والعقاب، وليس مجرد العلم، فجعل التعليل باللام ولم يجعله بـ (كي) ولو قال (كي نعلم) لكان المقصود العلم لذاته، ومعنى ذلك أن الأمر مجهول له سبحانه، ولم يأت نحو هذا التعبير بـ (كي) في القرآن الكريم.

٤- والظاهر من الإستعمال القرآني أن (كي) تستعمل للغرض المؤكد، والمطلوب الأول، يدل على ذلك قوله تعالى ﴿ فَرَدَذْنَهُ إِلَىٰ أُقِهِ كَنْ نَقَرٌ عَيْنُهُ كَا وَلاَ تَحْزَبَ وَلِتَعْلَمَ الأول، يدل على ذلك قوله تعالى ﴿ فَرَدَذْنَهُ إِلَىٰ أُقِهِ كَنْ نَقَرٌ عَيْنَهَا الأول بـ (كي) (كي تقرّ عينها) أنك وَعْدَ اللهِ حَقّ الله على التعليل الأول بـ (كي) (كي تقرّ عينها) والثاني باللام (ولتعلم أن وعد الله حق). والأول هو المطلوب الأول، والمقصود الذي تلح عليه الأم بدليل أقتصاره عليه في آية طه، قال تعالى: ﴿ فَرَجَعَنْكَ إِلَىٰ أُمِنَكَ كَنْ نَقَرٌ عَيْنُهَا وَلَا يَحْزَنُ ﴾ [طه: ٤٠].

فالمطلوب الأول للأم هو ردّ ابنها إليها في الحال، أما جعله نبياً مرسلاً، وهو ما يشير اليه قوله تعالى ﴿ وَلِتَعْلَمُ أَكَ وَعْدَ اللّهِ حَقْ ﴾ [القصص: ١٣]، فهو غرض بعيد، إذ هي محترقة لردّ ابنها الرضيع إليها.

وهذا غرض كل أم سُلب منها ابنها، أعني أن يعاد إليها أولاً، سواء كانت الأم مؤمنة،

أم كافرة، بل هو مطلوب للأمّات من الحيوان، ولذا عللها في الموطنين بـ (كي) ولم يعلله باللام.

ثم أن أم موسى تعلم أن وعد الله حق لا يتخلف، وقد وعدها ربها بأنه سيرده إليها ويجعله من المرسلين ﴿ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْهِكِ وَجَاعِلُوهُ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٧].

فقوله تعالى: ﴿ وَلِتَعَـلَمَ أَنَ وَعَدَ اللهِ حَقَّ ﴾ [القصص: ١٣]، معناه الإطمئنان، لا مجرد العلم، ولو قال (كي تعلم أن وعد الله حق) لكان المعنى أنها تجهل أن وعد الله حق، وأنه ردّه إليها لتعلم هذا الأمر.

ونظير هذا قوله تعالى ﴿ وَكَذَاكَ أَعْثَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوۤا أَنَ وَعْدَ اللّهِ حَقَّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لَا رَبِّ فِيهَاۤ ﴾ [الكهف: ٢١] وهذا في أصحاب الكهف، وهم يعلمون أو وعد الله حق، ولا شك وكيف لا وهم فارقوا قومهم لإيمانهم بالله تعالى؟ فلو قال (كي يعلموا) لكان المعنى ان هذا هو الغرض الحقيقي وقد كانوا يجهلون ذاك.

وأم قوله (كي تقر عينها ولا تحزن) فهذا غرض حقيقي لا يتحقق إلاّ برد طفلها إليها، وهذا أشبه بما مر في النقطة السابقة.

٥- ومن أوجه الخلاف بينهما في الإستعمال، أن اللام تستعمل مع كان المنفية وهي التي تسمى لام الجحود، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ ﴾ [الأنفال: ٣٣]، وقوله ﴿ لَمْ يَكُنِ اللهُ لِيغَفِر لَهُمْ ﴾ [النساء: ١٣٧] ولا يصح أستعمال (كي) هنا. فلا تقول (ما كان الله كي يعذبهم) ولا (لم أكن كي أحضر). ومن الجدير بالذكر أن (كي) غير المقترنة بنفي لم ترد في التعليل، إلا في ثلاثة مواطن هي:

- ١- ﴿ فَرَجَعْنَكَ إِلَىٰٓ أُمِّكَ كَىٰ لَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَّ ﴾ [طه: ٤٠].
- ٢- ﴿ فَرَدَّنَّهُ إِلَىٰ أَمِّهِ مَنَّ نَقَرَّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَبَ ﴾ [القصص: ١٣].
  - ٣- ﴿ وَأَشَرِكُهُ فِي أَمْرِي كُنَّ نُسَيِّحَكَ كَثِيرًا وَنَذَكُرَكَ كَثِيرًا﴾ [طه: ٣٣-٣٤].

وهي كما ترى كلها في بني إسرائيل، واحدة في كلام موسى لربّه، واثنتان في رجعه الى أمه.

ومن المعلوم أن (كي) حرف تعليل عبري Ki فتخصيص أستعماله في القرآن الكريم لهؤلاء القوم تخصيص فني جميل، كأنه إشارة الى الحديث بلغتهم القدمى.

وهذا أمر جدير بالنظر فيه في دراسة التعبير القرآني، فإنه كثيراً ما يستعمل اللفظ الذي أصله غير عربي مع القوم الذين كانوا يستعملونه، كأستعمال المنسأة والسريّ وغيرهما.

يتبين ممّا مرّ أن (كي) تستعمل للغرض الحقيقي، أما اللام فهي أوسع أستعمالاً منها، وإن الجمع بينهما يفيد التوكيد والله أعلم.

#### لن

تدخل على الفعل المضارع، فتخلصه للإستقبال، وتنفيه نفياً مؤكداً "تقول: لا أبرح اليوم مكاني، فإذا وكدت وشددت قلت: لن أبرح اليوم مكاني، (١).

وهي نقيضة (سوف)، فإذا قلت (سوف أفعل) فنفيه (لن أفعل)<sup>(۲)</sup>، فسوف للاثبات و(لن) للنفي ولا يجمع بينهما، فلا يقال (سوف لن أفعل) ولا (سوف لا أفعل) كما هو شائع اليوم.

وذهب بعضهم أنّ نفيها يفيد التأبيد (٣). قال تعالى ﴿ فَلَن يُخَلِفَ ٱللَّهُ عَهْدَهُ ۗ ﴾ [البقرة: ٨٠] وقال: ﴿ إِنَ ٱللَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخَلُقُواْ ذُبَابًا وَلَوِ ٱجْمَعُواْ لَهُ ﴾ [الحج: ٧٣] وقال: ﴿ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن يَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ﴾ [النساء: ٥٢].

والحق أنها لا تفيد، وإنما هي للاستقبال، وهذا الإستقبال قد يكون بعيداً متطاولاً، وقد يكون ويبدأ متطاولاً، وقد يكون قريباً منقطعاً، بدليل قوله تعالى ﴿ فَلَنْ أَكَيْلُمَ ٱلْيُوْمَ إِنْسِيًّا﴾ [مريم:٢٦]

<sup>(</sup>۱) «المفصل» (۲/ ۲۰۰) وانظر «شرح الرضي على الكافية» (۲/ ۲۲۰).

<sup>(</sup>۲) «كتاب سيبويه» (۱/۲۶)، وانظر «المقتضب» (۲/۲) «شرح ابن يعيش» (۷/۱۵).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح الرضي على الكافية» (٢/ ٢٦٠)، «البرهان» (٢/ ٤٢٠).

فقد قيدها بيوم واحد وهو ينافي التأبيد<sup>(۱)</sup>، وقوله تعالى: ﴿ إِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ أَلَنَ يَكَفِيكُمْ أَن يُمِذَكُمُ رَبُّكُم بِثَلَنْتَةِ ءَالَافِ مِّنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ مُنزَلِينَ ﴾ [آل عمران: ١٢٤] فهي هنا موقوتة بالمعركة.

#### لن ولا:

ذهب أكثر النحاة إلى أن (لا) كـ (لن) من حيث تخليصها المضارع للاستقبال، إلا أن (لن) آكد منها:

#### وخلاصة ما يذكره النحاة فيهما:

1 - 1 أنّ (لا) تخلص الفعل المضارع للاستقبال، كـ (لن) عند الأكثرين وخالفهم ابن مالك لصحة قولنا (جاء زيد لا يتكلم) فإن جملة (لا يتكلم) حال مع الاتفاق على أن الجملة الحالية لا تصدر بدليل أستقبال (7).

Y أن في (لن) توكيداً لاتفيده (لا)، تقول «لا ابرح اليوم مكاني فإذا وكدت وشددت قلت: لن ابرح اليوم مكاني (Y).

وجاء في (الكشاف) في قوله تعالى: ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ ﴾ [البقرة: ٢٤] «فإن قلت: ما حقيقة (لن) في باب النفي؟.

قلت: (لا) و(لن) أختان في نفي المستقبل، إلا أن في (لن) توكيداً وتشديداً، تقول لصاحبك: لا أقيم غداً، فإن أنكر عليك قلت: لن أقيم غداً، كما تفعل في أنا مقيم وإني مقيم (1)».

 <sup>(</sup>١) انظر «المغنى» (١/ ٢٨٤).

<sup>(</sup>T) «المغنى» (1/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٣) قالمفصل (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٤) «الكشاف» (١/ ١٩٢)، وأنظر (١/ ٥٧٤) في قوله تعالى (لن تراني).

وذهب ابن عصفور إلى أن هذا القول دعوى بلا دليل "بل قد يكون النفي بـ (لا) آكد من النفي بـ (لن)، لأن المنفي بـ (لا) قد يكون جواباً للقسم، نحو (والله لا يقوم زيد) والمنفي بـ (لن) لا يكون جواباً له، ونفي الفعل إذا أقسم عليه آكد منه إذا لم يقسم)(١).

٣- إن النفي بـ (لا) أطول من النفي بـ (لن)، أي أن (لن) تنفي المستقبل القريب بخلاف (لا) فإنها تنفى المستقبل المتطاول.

جاء في (البرهان) أن بعضهم ذهب إلى أن «النفي بـ (لا) أطول من النفي بـ (لن) لأنّ آخرها الف وهو حرف يطول فيه النفس، فناسب طول المدة بخلاف (لن).

ولذلك قال تعالى: ﴿ لَن تَرَانِي﴾ [الأعراف: ١٤٣] وهو مخصوص بدار الدنيا، وقال: ﴿ لَا تُدّرِكُهُ ٱلْأَبْصَارُ﴾ [الأنعام: ١٠٣] (٢) وهو مستغرق لجميع أزمنة الدنيا والآخرة، وعلل بأن الالفاظ تشاكل المعاني ولذلك أختصت (لا) بزيادة مدة.

وهذا ألطف من رأي المعتزلة، ولهذا أشار ابن الزملكاني في (التبيان) بقوله: (لا) تنفي ما بعد و(لن) تنفي ما قرب، وبحسب المذهبين أوّلوا الآيتين في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُ أَبَدًا﴾ [الجمعة: ٧].

قلت: والحق أن (لا) و(لن) لمجرد النفي عن الأفعال المستقبلة، والتأبيد وعدمه يؤخذان من دليل خارج»(٣).

وجاء في (بدائع الفوائد) أن (لن) «تنفي ما قرب ولا يمتد معنى النفي فيها، كامتداد معنى النفي فيها، كامتداد معنى النفي في حرف (لا) إذا قلت: لا يقوم زيد أبداً...

وتأمل حرف (لا) كيف تجدها لاما بعدها الف يمتد بها الصوت، مالم يقطعه ضيق النفس، فآذن امتداد لفظها بامتداد معناها و(لن) بعكس ذلك، فتأمله فإنه معنى بديع،

<sup>(</sup>١) «الإشباه والنظائر» (٣/ ٩-١٠).

<sup>(</sup>٢) والمقصود بالادراك الاحاطة.

<sup>(</sup>٣) «البرهان» (٢/ ٤٢٠)، وانظر «الهمم» (٢/٤).

وانظر كيف جاء في أفصح الكلام كلام الله (ولا يتمنونه أبدا) بحرف (لا) في الموضع الذي أقترن به حرف الشرط بالفعل، فصار من صيغ العموم، فانسحب على جميع الازمنة وهو قوله عزّ وجل (ان زعمتم أنكم اولياء لله من دون الناس فتمنوا الموت). وقال في سورة البقرة (ولن يتمنوه) فقصر من سعة النفي، وقرب، لأن قبله (قل ان كانت لكم الدار الآخرة) لأنّ (أن) و(كان) هنا ليست من صيغ العموم»(1).

قيل: وهذا أيضا باطل، بل أن كلا منهما «يستعمل حيث يمتد النفي وحيث لا يمتد. فمن الأول في (لن) ﴿ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا﴾ [الجاثية: ١٩] « فَإِن لَّمَ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ﴾ [البقرة: ٢٤]، وفي (لا) ﴿ إِنَّ لَكَ أَلَّا جَمُوعَ فِيهَا وَلَا نَعْرَىٰ﴾ [طه: ١١٨].

ومن الثاني في (لن) ﴿ فَلَنْ أُكَلِمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ [مريم: ٢٦]، وفي (لا) ﴿ أَلَّا تُكَلِمَ ٱلنَّاسَ ثَلَثَةً آيًامٍ ﴾ [آل عمران: ٤٢] .

على أنه قيل بالعكس، فقد ذهب جماعة إلى أن (لن) تفيد التأبيد، بخلاف (لا) كما أسلفنا.

٤- وذهب بعضهم إلى أن العرب تنفي المظنون بـ (لن)، والمشكوك فيه بـ (لا)، أي أنه إذا كان الشيء ممكنًا عند المخاطب مظنونا وقوعه، نفي بـ (لن) وإذا كان مشكوكاً في وقوعه كان تقول: أيكون أم لا يكون؟ قلت في نفيه:

لا يكون<sup>(٣)</sup>.

هذا أبرز ما قيل في التفريق بينهما.

 <sup>(</sup>١) قبدائم الفوائده (١/ ٩٥-٩٦).

<sup>(</sup>٢) «الإشباه» (٢/٩-١٠).

<sup>(</sup>٣) انظر «الاتان» (١/ ١٢)، «بدائم الفوائد» (١/ ٩٧).

#### ونقول:

أما أن (لا) تأتي للإستقبال فهذا مالا شك فيه، قال تعالى ﴿ وَٱتَّقُواْ يَوْمًا لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن أَمْسُ عَن أَمْسُ عَن أَنْ وَلا أَمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٤٨] وهذا أستقبال.

وقال: ﴿ فَلَا يُحَفَّفُ عَنَّهُمُ ٱلْمَكَذَابُ وَلَاهُمْ يُنصَرُونَ ﴾ [البقرة: ٨٦].

وقال: ﴿ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٤].

وقال: ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ ﴾ [البقرة: ١٧٤].

و قال : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِدِ. فَسَوْفَ يَأْتِي ٱللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ أَذِلَةٍ عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَعَافُونَ لَوْمَةَ لَآبِدٍ ﴾ [المائدة : ٥٥].

وهذا كله أستقبال.

وأما تخليصها الفعل المضارع للإستقبال، وأنها لا تنفي الحال، فهذا موضع نظر نازع فيه بعضهم مستدلاً بصحة قولنا (جاء زيد لا يتكلم) وبصحة قولنا (أتحبه أم لاتحبه) و(أتظن ذلك أم لاتظن)، ولا ريب أن ذلك بمعنى الحال، وبقولهم: مالك لا تقبل، وأراك لا تبالي. وبنحو قول الله تعالى ﴿ وَمَا لَنَا لَا نُوْمِنُ بِاللّهِ ﴾ [المائدة: ٨٤] و﴿ مَا لَكُو لَا فَرَحُونَ لِلّهِ وَقَالًا ﴾ [نوح: ١٣] و﴿ مَا لِي لا أَرَى ٱلْهُدَهُدَ ﴾ [النمل: ٢٠] و﴿ وَمَا لِي لا آعبُدُ ٱلّذِي فَطَرَفِ ﴾ [يس: ٢٢] وه وما كله يفيد الحال.

والحق الذي لامرية فيه أنها تأتي للحال، كما تأتي للاستقبال، وليست هي من مخلّصات الفعل للمستقبل كما يذهب اليه الجمهور، يدل على ذلك الإستعمال الفصيح الكثير في القرآن الكريم وغيره.

قال تعالى: ﴿ صُمُّ ابْكُمْ عُمَّى فَهُمْ لَا يَتْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧١].

وقال: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ النَّسْرَ وَلا يُرِيدُ بِكُمُ الْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

<sup>(</sup>١) ﴿بدائع الفوائد؛ (٤/ ١٩١).

وقال: ﴿ وَأَلِلَّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٢] وهذا للحال ولو ابدلت (لن) بها فقلت (والله يعلم وأنتم لن تعلموا) أنقلب المعنى الى الإستقبال.

وقال: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ الَّذِينَ أُخْصِرُوا فِ سَبِيلِ اللَّهِ لَا يَسْتَطِيعُونَ ضَرَّبًا فِ الْأَرْضِ يَخْسَبُهُمُ الْجَسَاهِلُ أَغْنِيكَاءً مِنَ التَّعَفُّفِ تَصْرِفُهُم بِسِيمَهُمْ لَا يَسْتَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافَالُ ﴾ [البقرة: ٢٧٣].

وقال: ﴿ مَاجَا وُكُمُ وَأَبْنَا وَكُمْ لَا تَذَرُونَ أَيُّهُمْ أَوَّرُ لَكُو نَفَمَّأَ ﴾ [النساء: ١١].

وقال: ﴿ رَبِّ إِنِّي لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِيُّ ﴾ [المائدة: ٢٥].

وهذا كله واضح في الحال، ولو قال مثلا (لن أملك الا نفسي) لتخلّصَ الفعل للإستقبال.

وقال: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَمْقِلُونَ ﴾ [المائدة: ٥٨].

وقال: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَّ ٱلظَّلِلِمِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾ [الأنعام: ٣٣].

وقال: ﴿ قُل لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا آَعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا آَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ ﴾ [الأنعام: ٥٠].

وقال: ﴿ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَادُ أَلَدْ يَرَوَا أَنَّهُ لَا يُكَلِّمُهُمْ وَلَا يَهْدِيهِمْ سَكِيلًا ﴾ [الأعراف: ١٤٨].

وقال: ﴿ لَمُنْمَ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَمُنْمُ أَعْيُنٌ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْبَعُونَ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٧٩].

وقال: ﴿ وَتَرَفَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩٨].

وقال: ﴿ إِنِّ أَرَكَىٰ مَا لَا تَرَوِّنَ ﴾ [الانفال: ٤٨].

وقال: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا لِيَكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْتًا﴾ [النحل: ٧٨] ولو قال (لن تعلموا شيئا) لافاد ذلك المستقبل وهو لا يصح.

وقال: ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِّهِ وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحُهُمُّ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

وقال: ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُوْلَيَكَ أَنَّهُم مَّبَعُوثُونٌ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ [المطففين: ١٥،٤] أي ألا يظنون الآن؟.

وغير ذلك وغيره مما لا يدع مجالاً للشك في أنها تأتي للحال.

ويدل على ذلك أيضاً قولنا (أنا لا أفهم ما تقول) أي الآن فإذا قلت: (لن أفهم) كان كان نفي الفهم في المستقبل، وقولنا (مالك لا تتكلم) قال تعالى ﴿ مَا لَكُمْ لَا نَنطِقُونَ﴾ [الصافات: ٩٢].

وتقول (أنا لا أحب هذا الطعام) و(أنا لا أشتهي الآن أن آكل) مخبراً عن نفسك في الحال، وتقول (أنا لا أظن أنه مسافر) مخبراً عن ظنك في الحال وغير ذلك.

وعلى هذا لا يصح قول الجمهور أنها تخلّص الفعل للاستقبال، بل هي تأتي للحال والإستقبال.

والحق أنها تنفي الفعل المضارع مطلقاً بكل أزمانه، الحال والإستقبال، المنقطع رغيره.

فالحال نحو ﴿ مَالِحَ لَا أَرَى ٱلْهُدَهُدَ ﴾ [النمل: ٢٠].

والإستقبال نحو ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُمُّ أَلَّهُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ ﴾ [البقرة: ١٧٤].

والمنقطع نحو ﴿ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلَنْفَةَ أَيَّامٍ إِلَّا رَمِّزًّا﴾ [آل عمران: ٤٢].

والمستمر نحو ﴿فلا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينصرون﴾ [البقرة: ٨١].

ونحو ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيثَ كَذَّبُواْ بِتَايَنِيْنَا وَٱسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لَا نُفَتَّحُ لَمُمْ أَبَوَبُ ٱلسَّمَلَةِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَقَّى يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِ سَدِّ اَلِّذِيَاطِّ ﴾ [الأعراف: ٤٠].

وقوله: ﴿ وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُ أَبَدَّا بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ ﴾ [الجمعة: ٧].

وتأتي مع الفعل الدال على الحقيقة نحو ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ اَيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ اللَّهُ بِكُمُ اللَّهُ مِنْكُمُ اللَّهُ مِنْكُمُ اللَّهُ مِنْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٨٥] و﴿ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ اللَّهُ مِنْكُمُ اللَّهُ وَلَا نَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥].

وما إلى ذلك.

فالخلاصة أن (لا) تنفي كل أزمنة المضارع، فهي لا تختص بزمن دون زمن.

وأما من حيث دلالة (لن) على التوكيد، فالأمر كذلك، تقول (لا أكلمك) فإن شددت وبالغت قلت (لن أكلمك) فإن شددت وبالغت قلت (لن أكلمك) قال تعالى ﴿ إِنِي نَذَرْتُ لِلرَّمْنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكَيْمً الْيَوْمَ إِنسِيًّا ﴾ [مريم: ٢٦] وقال: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَكُوسَىٰ لَن نُوْمِنَ لَكَ حَقَّىٰ نَرَى اللّهَ جَهْرَةً ﴾ [البقرة: ٥٥]، وقال ﴿ وَالْوَالْمُ اللّهُ لَكُولُ إِلّا لَهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وهذا كله مقام توكيد.

أما ما ذهب إليه ابن عصفور من أن النفي بـ (لا) قد يكون آكد من النفي بـ (لن) لأن النفي بـ (لن) قد يكون جواباً للقسم بخلاف المنفي بـ (لن)، فالجواب عنه أن ذلك لا ينفي التوكيد عن (لن)، فإن عدم وقوع (لن) جواباً للقسم لا يعني أنها غير مؤكدة، إذ ليس شرطاً أن تقع المؤكدات كلها في جواب القسم، فمن المعلوم مثلاً إن (أنّ) المفتوحة الهمزة مؤكدة عند النحاة غير أنها لا تقع جواباً للقسم، فلا تقول (والله أن محمداً حاضر) بفتح الهمزة وذلك لأن جواب القسم يكون جملة و(أنّ) المفتوحة الهمزة مؤكدة عند النحاة، غير أنها لا تقع جواباً للقسم، فلا تقول (والله أن محمداً حاضر) بفتح الهمزة وذلك لأن جواب القسم يكون جملة و(أنّ) وما بعدها في تأويل مفرد، ولا ينفي ذلك كونها مؤكدة، وكذلك (لن) فإنها لا تقع جواباً لقسم، لسبب وهو إنها جواب للسوف و(سوف) لا تقع جواباً للقسم (١) وكذلك منفيها.

<sup>(</sup>١) أي وحدها من دون اللام وإلاّ فهي تقع معها نحو ﴿ولسوف يعطيك ربك فترضى﴾.

والسبب الآخر في وقوع (لا) جواباً للقسم دون (لن) إن (لن) مختصة بالإستقبال و(لا) نفيها عام مطلق لا يختص بزمن دون زمن فتقول مثلا: (هو والله لا يفقه) وتقول (والله لا احبه) ولا تصلح (لن) هنا، لأنّ هذا للحال و(لن) لا تكون للحال، فكون (لا) مطلقة لجميع الأزمنة هو الذي جعلها يُتلّقى بها القسم دون (لن).

ولا يعني هذا أن ننفي عن (لا) التوكيد إذا وقعت جواباً للقسم، فقد تكون مؤكدة إذا وقعت جواباً للقسم.

ولا تقل كيف يكون الحرف مؤكداً في موضع دون موضع؟ فإن هذا له نظائر في كلام العرب وفي أحكام النحاة. فإن (لا) إذا وقعت جواباً للقسم كان لها صدر الكلام وإذا لم تقع جواباً للقسم لم يكن لها الصدارة عندهم، فأختلف حكمها إذا وقعت جواباً للقسم عنه إذا لم تقع جواباً للقسم.

و(إذا) تكون شرطية ظرفية معاً، وقد تكون ظرفية غير شرطية.

و(ما) تكون مصدرية ظرفية، وقد تكون مصدرية غير ظرفية.

والباء قد تكون مؤكدة، وقد تكون غير مؤكدة فكذلك (لا).

وتعليل ذلك أن (لا) أقدم حرف نفي في العربية، وكل حروف النفي الأخرى أحدث (منها) (١٠)، وعلى هذا فهي كانت مستعملة في جميع الحالات، فلا عجب أن تستعمل في التوكيد وفي غيره بحسب ما يقتضيه المقام.

وأما قولهم: إن النفي بـ (لا) أطول من النفي بـ (لن) فهذا يحتاج إلى إيضاح، فإنهم إذا كانوا يقصدون أن النفي بـ (لا) يكون دوماً أطول من النفي بـ (لن) فهذا مردودة، قد يكون النفي بـ (لن) طويلاً أيضاً، كما في قوله تعالى: ﴿ لَن يَغَلْقُواْ ذُبَكَا بَالُولِ ٱجْـتَمَعُواْ لَلْمُ ﴾ [الحج: ٧٣].

<sup>(</sup>۱) أنظر «التطور النحوي» (۱۱۵).

فالحق أنّ كلا منهما يستعمل حيث يمتد النفي، وحيث لا يمتد، كما قال ابن عصفور.

ولكن مما لاشك فيه أن النفي بـ (لا) اوسع من النفي بـ (لن)، كما أوضحنا، فإن (لن) مختصة بالإستقبال، أما (لا) فنفيها عام مطلق ينفي جميع الأزمنة، المستقبل وغيره، بل هي تنفي الفعل الماضي أيضا، نحو قوله تعالى ﴿ فَلا صَلَّقَ وَلا صَلَّ ﴾ [القيامة: ٣١] ونحو قولنا (لا ذهب ولا رجع)، وتستعمل معه في الدعاء، نحو (لا أهلكه الله) و(لا فض الله فاك) وتستعمل مع الأسماء نحو (لا رجل) و(لابد من ذلك)، وفي نفي النعوت، نحو قوله تعالى ﴿ وَظِلِ مِن يَعَمُومِ لَا بَارِدٍ وَلا كَرِيمٍ ﴾ [الواقعة: ٣٤-٤٤] ونحو قوله: ﴿ بَقَرَةٌ لاَ ذَلُولٌ ﴾ [البقرة: ٧١]:

فهي كما ترى أوسع نفياً من (لن)، وسبب ذلك كما ذكرت يعود إلى أنها أقدم حرف نفي في العربية.

جاء في (التطور النحوي): «ونرى (لا) مستعملة في كل الحالات إلاّ الماضي.

وإذا راعينا أن (لم) ليست إلا (لا) بزيادة (ما) قلنا أن (لا) مستعملة في الجميع والسبب في ذلك أنها أقدم حروف النفي العربية، فكانت عامة ابتداء، والباقية كلها أحدث وأخص»(١).

بل لم يرد من أدوات النفي في الكتابات اللحيانية سوى لفظ (لا)(٢).

«وأدوات النفي التي نعرفها من الكتابات العربية الجنوبية هي (ال) و(لم)، وتدخل (لم) على الفعل المضارع غير أن ذلك نادر، ومعنى (ال) (لا) ويرد بعد) الفعل سواء أكان ماضياً أم مضارعاً»(٣).

<sup>(</sup>۱) «التطور النحوي» (۱۱۵).

<sup>(</sup>۲) «تاريخ العرب قبل الإسلام» (٧/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) تاريخ العرب قبل الإسلام (١٣٧/٧).

فلا عجب أن تكون (لا) ممتدة النفي بهذا المعنى وبذلك تكون الملاحظة الطريفة في أن النفي بـ (لا) أطول من النفي بـ (لن) لأن آخرها ألف، وهو حرف يطول فيه النفس فناسب طول المدة بخلاف (لن) ملاحظة صحيحة.

وأما أختلاف النفي في الآيتين الكريمتين اللتين سبق ذكرهما في ورود إحداهما بـ (لن) والأخرى بـ (لا)، فهذا له سبب اقتضاه المقام، والآيتان هما:

١ = ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمُوتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ وَلَن يَتَمَنَّوُهُ ٱلبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ ٱيْدِيمِمُّ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ بِٱلظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٩٤ - ٩٥].

٢- ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ هَادُوٓا إِن زَعَمْتُمْ أَنَكُمْ أَوْلِيآ أَهُ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلمَّوْتَ إِن كُنتُمْ وَلِيكَاهُ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلمَّوْتَ إِن كُنتُمْ وَلِيكَاهُ لِلَّهِ مِن وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُ أَبَدًا بِمَا فَدَّمَتْ أَيْدِيهِ مَ وَاللَّهُ عَلِيمٌ إِلْظُلْلِمِينَ ﴾ [الجمعة: ٦، ٧].

فنفي الأول بـ (لن) (ولن يتمنوه) والثانية بـ (لا) (ولا يتمنونه)، وسبب ذلك أن الكلام في الأولى على الآخرة ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ ﴾ [البقرة: ٩٤]، وهي أستقبال فنفى بـ (لن) وهو حرف خاص بالإستقبال.

وإن الكلام في الثانية عام لا يختص بزمن دون زمن ﴿ إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوْلِيكَاءُ لِلَّهِ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ﴾ [الجمعة:٦]، فهذا أمر مطلق فنفي بـ (لا) وهو الحرف الذي يفيد الإطلاق والعموم والله أعلم.

أما ما ذهب إليه بعضهم من أن العرب تنفي المظنون بـ (لن) والمشكوك فيه بـ (لا) فهذا كلام لا يقوم عليه دليل، فقد قال تعالى: ﴿ إِنَ ٱلَّذِينَ تَدَّعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ لَن يَخُلُقُوا ذُبَ كَا مَوْنِ مَن خُلق دَبابة، يَخُلُقُوا ذُبَ كَا وَلَم يظن أحد أنهم يتمكنون من خلق ذبابة، وكذلك بالنسبة لـ (لا)، فقد قال تعالى: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ مِشَى وِ مِن عِلْمِهِ عَلَم وَاللّه وَالبقرة: ٢٥٥] وهذا ليس مشكوكا فيه، وقال ﴿ وَاللّهُ يَمْلَمُ وَأَنتُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] وهذا ليس مشكوكا فيه، وقال ﴿ وَاللّهُ يَمْلَمُ وَأَنتُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٠]، وقال ﴿ وَاللّهُ مَنْ اللّه مَا اللهُ وَقال ﴿ إِنَ اللّهُ مَنْ اللّه مَا اللهُ وَقال ﴿ إِنَ اللّهُ مَنْ اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَاللّه وَاللّهُ وَاللّه وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه وَاللّهُ وَاللّه وَلّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَالل

فهذه- كما قلت- دعوى لا يقوم عليها دليل.

## حروف أخرى ينتصب بعدها الفعل

وهي (أو) و(حتى) وفاء السببية، و واو المعية، وهذه الأحرف ليست حروف نصب عند الجمهور، بل هي حروف عطف و(حتى) حرف جر، ولذا يقولون أن النصب به (أن) مضمرة بعد هذه الأحرف، فقولنا (لا تأكل وتضحك) مثلاً فيه الفعل (تضحك) منصوب به (أن) مضمرة بعد الواو، والواو عاطفة و(أن) والفعل في تأويل مصدر معطوف على مصدر متصيد قبله، أي لا يكن منك أكل وضحك، وكذا قولنا (أين بيتك فأزورك) يقدرون قبل الفاء مصدراً متوهماً، يعطفون المصدر عليه، والتقدير لتكن منك دلالة على بيتك فزيارة مني، وكذلك (لزمتك أو تقضيني حقي)، أي ليكونن لزوم مني أو قضاء منك لحقي (١).

وبهذا التقدير يزول قصد التنصيص على المعية، والسببية، وتحقيق الوقوع بعد (أو)، فقولنا (لا يكن منك أكل وضحك) ليس فيه تنصيص على المعية، بل يحتمل المعية وغيرها فقد يكون النهي عنهما مجتمعين أو مفترقين، بخلاف قولنا: (لا تأكل وتضحك) فإن فيه تنصيصاً على المعية، وكذلك (لا تأكل كثيراً فتتخم) فإن فيه نصاً على السبب بخلاف قولنا: (لا يكن منك أكل كثير فتخمة) فإن هذا التعبير يختلف عن التعبير الأول.

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «ولو جعلنا الواو عاطفة للمصدر على مصدر متصيد من الفعل قبله، كما قال النحاة، أي ليكن منك قيام وقيام مني (٢) لم يكن فيه نصوصية على معنى الجمع كما لم يكن في تقديرهم في الفاء معنى السببية» (٣).

وقد ذهب قسم من النحاة إلى أن العامل هي هذه الأحرف، وذهب آخرون إلى أن العامل هو الخلاف، أي مخالفة الفعل الثاني للأول، وذلك أنه لا يصح عطفه عليه من

<sup>(</sup>۱) أنظر «المغني» (۲/ ٤٨٠)، «إبن الناظم» (۲۷۸)، «التصريح» (۲/ ۲۳٦-۲۳۷).

<sup>(</sup>٢) «يعني في المثال» (قم وأقوم).

<sup>(</sup>٣) «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٢٧٣).

حيث إنه لم يكن له شريكاً في المعنى، فانتصب لذلك، وهذا القول أقرب الى المعنى من القولين الاولين كما هو ظاهر.

### أو

الأصل في (أو) أن تكون لأحد الشيئين، أو الإشياء نحو (هو يقرأ أوينام) أي يفعل أحد هذين الشيئين، وهي حرف عطف يتبع المعطوف بها المعطوف عليه، نحو (لن أذهب إليه أو أخبره) أي لن أفعل أحد هذين الشيئين.

وينصبون بعدها الفعل على إرادة معنى آخر غير معنى الأول، من حيث إنه لم يكن له شريكاً في الشك، بل على إرادة أنه محقق الوقوع أو راجحه تقول: (سألزمه أو يكتب لي في أمري) فإن معنى هذه العبارة بالعطف، سيكون احد هذين الأمرين، ومعناها بالنصب؛ سألزمه حتى يكتب لي في أمري أي تبقى ملازمتي له حتى تحصل الكتابة.

وهم يقدرون معناها إذا أنتصب الفعل بعدها به (حتى) و(إلا أن) نحو: (لالزمنّك أو تقضيني حقى) و(لأضربنك أو تسبقني) فالمعنى لالزمنك إلا أن تقضيني حقي ولأضربنك إلا أن تسبقني (١١) ومنه قوله:

وكنت إذا غمرت قناة قوم كسرت كعوبها أو تستقيما أي: ألا أن تستقيم، ولا يصح تقدير (حتى) في البيت.

ومما يقدر بـ (حتى) قوله:

لأستسهلن الصعب أو أدرك المنى فما إنفادت الآمال إلا لصابر

أي حتى أدرك المني<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) أنظر اكتاب سيبويه، (١/٤٢٧)، الشرح الأشموني، (٣/ ٢٩٤-٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) «شرح الإشموني» (٣/ ٢٩٥).

ويجوز رفع الفعل بعدها على الإستثناف، نحو (لن أذهبَ إليه أو أخبُره) بالرفع أي: (أو أنا أخبره)، والمعنى أنك نفيت الذهاب إليه، وأثبت الاخبار، فأضربت عن الاول وذكرت أنك تخبره.

جاء في (المفصّل): «وقال سيبويه في قول امرىء القيس:

فقلت له لاتبك عينك إنما نحاول ملكاً أو نموت فنعذرا

ولو رفعت لكان عربياً جائزاً على وجهين:

على أن تشرك بين الأول والآخر، كأنك قلت إنّما نحاول ملكاً أو إنما نموت. وعلى أن يكون مبتدأ مقطوعاً من الأول يعنى أو نحن ممن يموت $^{(1)}$ .

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «إن معنى (أو) في الأصل أحد الشيئين أو الأشياء، نحو (زيد يقوم او يقعد) أي يعمل أحد الشيئين، ولابد له من أحدهما، فإن قصدت مع إفادة هذا المعنى الذي هو لزوم أحد الأمرين التنصيص على حصول أحدهما عقيب الآخر، وان الفعل يمتد الى حصول الثاني، نصبت ما بعد (أو)، فسيبويه يقدره بد (الا) وغيره بد (إلى) والمعنيان يرجعان الى شيء واحد»(٢).

وقال ابن الناظم: «فإن قلت: فلم نصبوا الفعل بعد (أو)، حتى أحتاجوا الى هذا التأويل؟.

قلت: ليفرقوا بين (أو) التي تقتضي مساواة ما قبلها لما بعدها في الشك فيه، وبين (أو) التي تقتضي مخالفة ما قبلها لما بعدها في ذلك، فإنهم كثيراً ما يعطفون الفعل المضارع على مثله بـ (أو) في مقام الشك في الفعلين تارة، وفي مقام الشك في الثاني منهما أخرى فقط. فإذا أرادوا بيان المعنى الأول رفعوا ما بعد (أو)، فقالوا (أفعل كذا

<sup>(</sup>۱) «المفصل» (۱۲۰/۲)، وانظر «كتاب سيبويه» (۲/۲۷). وليس في النسخة المطبوعة عبارة: «كأنك قلت: إنما نحاول ملكاً أو إنما نموت».

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضى» (۲/۲۷۲).

أو أترك) ليؤذن الرفع بأن ما قبل (أو) مثل ما بعدا في الشك، وإذا أرادوا بيان المعنى الثاني نصبوا ما بعد (أو) فقالوا (لا نتظرنه أو يجيء) و(لأقتلن الكافر أو يسلم)، ليؤذن النصب بأن ما قبل (أو) ليس مثل ما بعدها في الشك لكونه محقق الوقوع أو راجحه»(١).

وجاء في (معاني القرآن) للفراء: «ومن العرب من ينصب ما بعد (أو) ليؤذن نصبه بالإنقطاع عما قبله، وقال الشاعر:

وأنت قائل في الكلام (لست لأبي أن لم أقتلك أو تسبقني في الأرض) فتنصب (تسبقني) وتجزمها، كأن الجزم في جواب: لست لأبي أن لم يكن أحد هذين، والنصب

على أن آخره منقطع عن أوله. كما قالوا: (لا يسعني شيء ويضيق عنك) فلم يصلح أن تردّ (لا) على (ويضيق) فعلم أنها منقطعة من معناها»(٢).

من هذا يتبين أن ما بعد (أو) له ثلاثة أحوال:

١- العطف وهو أن يكون ما بعد (أو) مثل ما قبلها في الشك أي هما بمنزلة واحدة. وحكمه الأتباع نحو (لست لأبي أن لم أضربك أو أشتمك أمام الناس)، أي لست لأبي إن لم أفعل أحد هذين، ونحو (لا أضربك أو اشتمك) أي: لا أفعل أحد هذين الشيئين. فالفعلان منفيان.

٢- مخالفة ما بعدها لما قبلها فلا يشتركان في الشك بل يكون معنى (أو) (إلا أن) أو (حتى) وحكم الفعل بعدها النصب نحو (سأهجرك أو تكلّمَه في أمري) والمعنى سيستمر هجري لك حتى تكلمه في أمري، فقد جعلت الكلام سببا لعدم الهجر،

 <sup>(</sup>۱) «شرح الفية ابن مالك» (۲۷۸).

<sup>(</sup>۲) «معانى القرآن» (۲/ ٧٠-٧١).

ولو قلت (ستكلمه في أمري أو أهجرَك) بالنصب تغير المعنى وصار: ستكلمه في أمري حتى أهجرك، أي: سيستمر تكليمه في أمرى إلى وقت الهجر.

جاء في (شرح ابن يعيش): «إذا قلت: (ستكلم زيدا أو يقضي حاجتك) فتنصب (يقضي) على معنى إلا أن يقضي فقد جعلت قضاء حاجتك سببا لكلامه.

وإذا عطفت فإنما تخبر بانه سيقع أحد الامرين من غير أن يدخله هذا المعنى. ويوضح ذلك لك أن الفعلين اللذين في العطف نظيران أيهما شئت قدمته فيصح به المعنى فتقول: سيقضي حاجتك زيد زيد أو تكلمه إذا عطفت، فأيهما قدمت كان كان المعنى واحدا، وإذا نصبت اختلف المعنى فدل على السبب كما بينت لك، ولا يصح على هذا (سيقضي حاجتك زيد أو تكلمه) إلا أن تريد أن تجعل الكلام سبباً لابطال قضاء حاجته، فيجوز حينتذ كأنه يكره كلامه فهو يقضي حاجته أن سكت وأن كلمه لم يقضها»(١).

٣- أستئناف ما بعدها وقطعه من الأول وحكمه الرفع وهو على تقدير مبتدأ محذوف عند النجاة نحو (لا تكلمه أو تخبره بما حصل) برفع (تخبره) ومعنى العبارة أنه ينهاه عن تكليمه ثم أستأنف حكما آخر فقال (أو أنت تخبره بما حصل) أي أنك ممن يخبره، ولو عطف لكان منهيا عن التكليم والأخبار.

#### حتى

تدخل (حتى) على الفعل المضارع فينتصب بعدها ويرتفع، وهو ينصب بعدها إذا كان مستقبلا، ولا ينتصب إلاّ إذا كان كذلك (٢)، نحو (أطلع الله حتى يدخلك الجنّة) ونحو (أنا سائر حتى ادخل البصرة)، ولها في هذه الحال ثلاثة معان:

<sup>(</sup>۱) «شرح ابن یعیش» (۲۲/۷).

<sup>(</sup>٢) «المغني» (١٢٦/١) وانظر «كتاب سيبويه» (٤١٦/١)، «شرح الرضي» (٢/٢٦)، «الهمع» (٩/٢).

١- أنتهاء الغاية بمعنى (إلى أن) نحو (سأسير حتى تطلع الشمس) ونحو قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ لَن نَبْرَ عَلَيْهِ عَدِكِفِينَ حَتَى يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴾ [طه: ٩١].

٣- مرادفة (إلاّ أن) في الإستثناء نحو قوله:

ليس العطاء من الفضول سماحة حتى تجود وما لـديـك قليـل

وقوله:

حتى أبيـر مـالكـا وكـاهــلا(٢)

والله لا يسذهسب شيخسي بساطسلا

أي: إلاَّ أن تجود وإلا أن أبير.

ويرتفع الفعل بعدها إذا كان حالا ولا يرتفع إلا إذا كان كذلك (٣)، وذلك نحو قولك (سرت حتى أدخلُ المدينة) إذا قلت ذلك وأنت داخل فيها، وكذا أن كان الدخول قد وقع وقصد به حكاية الحال الماضية، نحو (كنت سرت حتى أدخُلها) (٤) وكقولهم (مرض فلان حتى لا يرجونه) أي فهو الآن لا يرجى و(ضرب أمس حتى لا يستطيع اليوم أن يتحرك) ونحو (شربت الإبل حتى يجيء البعير يجر بطنه) أي: فهو الآن يجر بطنه (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر «كتاب سيبويه» (۱/۳/۱)، «المقتضب» (۳۸/۲)، «شرح ابن يعيش» (۷/ ۳۰)، «المغني» (۱/ ۲۰). (۱۲۵/۱).

<sup>(</sup>۲) «المغنى» (۱/٥/۱).

<sup>(</sup>٣) «المغني» (١/٦٢١)، وانظر «أمالي ابن الشجري» (١/٤٧٤).

<sup>(</sup>٤) «شرح ابن عقيل» (٢/ ١١٤).

<sup>(</sup>٥) انظر «سيبويه» (١/٤١٣)، «المقتضب» (٢/٣٩-٤٠)، «شرح ابن يعيش» (٧/٣٠).

جاء في (شرح الرضي على الكافية): «إذا أردنا ان نبين متى يرفع المضارع بعدها ومتى ينصب؟.

قلنا ذاك الى قصد المتكلم فإن قصد الحكم بحصول مصدر الفعل الذي بعد (حتى) أما في حال الأخبار أو في الزمن المتقدم عليه، على سبيل حكاية الحال الماضية، وجب رفع المضارع، . . . وإن قصد المتكلم أن مضمون ما بعد حتى سيحصل بعد زمان الأخبار، وجب النصب»(١).

وجاء في كتاب (الجمل) للزجاجي: «تقول (سرت حتى ادخل المدينة) بالنصب والرفع، فللنصب وجهان:

أحدهما أنك أردت سرت الى أن ادخل المدينة فجعلت دخولك غاية سيرك، والآخر أن تريد معنى (كي) كأنك قلت: سرت كى أدخلها.

وللرفع أيضا وجهان:

أحدهما أن يكون السير والدخول قد وقعا معا، كأنك قلت: سرت فدخلت، فكل موضع صلح لك أن تقدّر الفعل الذي بعد (حتى) بالماضي والفاء جميعا فارفعه.

والوجه الثاني، أن يكون السير قد وقع وانت تقول: أنك الآن تدخل، كأنك قلت: سرت حتى أدخلها الآن لا أمنع، ومنه (مرض حتى لا يرجونه) أي: حتى هو الآن لا يُرجَى.

وإذا كان الفعل منفياً غير موجب لم يجز فيما بعد حتى إلا النصب، كقولك: ما سرت حتى ادخل المدينة»(٢).

فخلاصة المسألة أنه إذا كان الفعل مستقبلاً بعد حتى نصبت، وإذا كان حالاً رفعت. فقولك (أسير حتى أدخل البصرة) إذا لم يتم الدخول نصبت الفعل فيه، واذا حصل الدخول رفعت.

<sup>(</sup>۱) «شرح الرضى» (۲/ ۲٦۸-۲٦٩).

<sup>(</sup>۲) «الجمل» (۲۰۱–۲۰۲).

#### فاء السببية

ينتصب الفعل المضارع بعد فاء السببية بشرطين:

الاول: أن تكون نصاً في السبب.

الثاني: أن يتقدمها نفي طلب كالامر، والنهي، والإستفهام، والتمني، وما الى ذلك نحو: (ما تأتينا فنكرمك) ونحو (لا تاكل كثيرا فتمرض).

ويذكر النحاة للفعل المنصوب بعد فاء السبب في نحو قولهم (ما تأتينا فتحدثنا) معنيين يجمعهما التنصيص على السبب:

أحدهما: ما تأتينا فكيف تحدثنا؟ أي: أنك لا تأتينا، ولهذا لا تحدثنا، ولو أتيتنا لحدثتنا.

الثاني: أنك تأتينا ولكن لا تحدثنا أي: ما تأتينا إلا لم تحدثنا، والمعنى أنه يقع منك اتيان كثير ولا حديث منك (١٠).

وعلى الوجه الأول، جاء قوله تعالى: ﴿ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ ﴾ [فاطر: ٣٦]، أي: فكيف يموتون، ويمتنع أن يكون على الوجه الثاني إذ يمتنع أن يقضى عليهم ولا يموتون (٢٠).

ويجوز رفع الفعل بعدها على معنيين:

العطف أي ما تأتينا فما تحدثنا، ونحو: (لا اذهبُ اليه فاشتمه) أي: لا اذهب اليه، فلا اشتمه.

والاستئناف، أي: أنك ما تأتينا، ولكنك تحدثنا، ونحوه: (اعطني فاشكرك) أي: فأنا ممن يشكرك على كل حال، والمعنى: أنا قائم بشكرك، وبالنصب يكون المعنى (اعطني لاشكرك) أي: انت لاتشكره الآن، وانما يكون الشكر مسببًا عن العطاء.

<sup>(</sup>۱) انظر «كتاب سيبويه» (۱/ ٤١٨)، «المقتضب» (۱۲/۲)، «الجمل» (۲۰۲–۲۰۳).

<sup>(</sup>٢) «المغنى» (٢/ ٤٨٠).

والخلاصة أن الفعل بعد الفاء له ثلاثة أحوال:

١- النصب وذلك إذا قصد التنصيص على السبب نحو قوله تعالى: ﴿ يَلْلَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَالْفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٧٣] و﴿ لَا يُقْضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوثُوا ﴾ و(لا تضرب خالداً فيهنيك).

وفي هذه الحال يكون معنى الفعل مخالفا لما قبلها، فقولنا (لم تزرنا فنكرمك) بالنصب معناه انك لم تزرنا فكيف نكرمك، والمقصود أنك لو زرتنا لأكرمناك، ولو ابتع لكان الفعلان منفيين، ولكان المعنى أنك لم تزرنا فلم نكرمك، ونحوه (هل يأتيك خالد فيعلمك) بالنصب والمعنى هل يجيئك ليعلمك؟.

وقد يراد بالإستفهام النفي أي: هو لا يأتيك فكيف يعلمك؟.

وبالاتباع يكون الاستفهام عن الايتان والتعليم جميعاً أي فهل يعلمك؟ .

قال سيبويه: «تقول (لا تأتيني فتحدثني) لم ترد أن تدخل الآخر فيما دخل فيه الأول فتقول (لا تأتيني ولا تحدثني) ولكنك لما حولت المعنى عن ذلك تحول الى الإسم كأنك قلت: ليس يكون منك اتيان فحديث (١).

وجاء في (الأصول) لابن السراج: «اعلم أن الفاء عاطفة في الفعل، كما يعطف في الإسم. . فإذا قلت (زيد يقوم فيتحدث) فقد عطفت فعلاً موجباً على فعل موجب، واذا قلت (ما يقوم فيتحدث) فقد عطفت فعلاً منفياً على منفي، فمتى جثت بالفاء وخالف ما بعدها ما قبلها لم يجز أن تحمل عليه، فحينئذ تحمل الأول على معناه، وينصب الثاني باضمار (أن) وذلك قولك: (ما تأتيني فتكرمني) و(ما ازورك فتحدثني) لم ترد ما ازورك وما تحدثني، ولو اردت ذلك لرفعت ولكنك لما خالفت في المعنى، فصار (ما أزورك فكيف تحدثني)، وما ازورك إلاّ لم تحدثني حمل الثاني على مصدر الأول، وأضمر (أن) كي يعطف اسما على اسما ".

 <sup>«</sup>كتاب سيبويه» (١/ ١٨).

<sup>(</sup>۲) «الأصول» (۲/۱۰۹) وانظر «المقتضب» (۲/۱۶–۱۰).

Y- العطف وذلك إذا كان الثاني بمعنى الأول فيتبعه في اعرابه نحو: (لا تأتيني فتحدثني) أي أنت لا تأتيني فلا تحدثني، ونحو (أتاتيني فتحدثني) والمعنى: أنك تستفهم عن الاتيان والحديث و(أريد أن تأتيني فتحدثني) أي تريد الاتيان والتحديث، ونحو (لا تقم فتضرب محمداً)، أي: لا تقم ولا تضرب محمداً، ولو نصبت لكان المعنى لا تقم لأنك أن قمت ضربته، فإذا أردت هذا المعنى نصبت (۱)، ونحو (لم يدرس فينجح) أي: هو لم يدرس فلم ينجح، ولو قلت (لم يدرس فينجح) بالنصب لكان المعنى أنه لم يدرس فكيف ينجح؟.

٣- الإستئناف وحكم الفعل بعدها الرفع ومعناه يختلف عن المعنيين السابقين إذ هو على تقدير مبتدأ محذوف عندهم وذلك نحو (لا تكرم خالدا فيشتمك) أي فهو يشتمك والمعنى أنه يشتمك على كل حال أي هو قائم بشتمك، فلا تعطه ونحو (اتعطيني فأشكرك) بالرفع أي: أنا قائم بشكرك على كل حال، ولو نصبته لكان المعنى أنك أن أعطيتني شكرتك فتجعل العطاء سببًا للشكر، و(أعطني فأشكرك) أي: أنا ممن يشكرك، فالشكر ثابت سواء أعطاك أم لم يعطك، ولو قلتها بالنصب لكان الشكر غير حاصل وانما يكون بعد العطاء، ويوضح هذا انك تقول (ما زيد قاسيا فيعطف على عبده) أي فهو لانتفاء القسوة عنه يعطف على عبده)، ولو قلت (مازيد قاسيا فيضرب عبده) بالنصب لكان المعنى: ليس هو قاسيا فكيف يضرب عبده أي هو لا يضربه، ولا يصح الرفع لأن المعنى سيكون: ما هو قاسيا فهو يضربه دوما.

وتقول: (حسبته شتمني فأثب عليه) إذا لم يقع الوثوب ومعناه:

لو شتمني لوثبت عليه، وإن كان الوثوب قد وقع فليس إلاّ الرفع» (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر «المقتضب» (۲/ ۱٥).

<sup>(</sup>۲) «شرح شذور الذهب» (۳۷۰).

<sup>(</sup>٣) الرد على النحاة (١٤٧).

ومثله (ما تأتينا فتجهل أمرنا) أي: أنك لا تأتينا ولذا تجهل أمرنا والمقصود أنك تجهل أمرنا، ونحو (لم تقرأ فتنسى) والمعنى أنك لم تقرأ فأنت تنسى(١).

ومنه قوله:

غير أنّا لم تأتنا بيقين فنرجي ونكثُر التأميلا

«كأنه قال فنحن نرجي، فهذا في موضع مبنى على المبتدأ. . . . وقال:

ألم تسأل الربع القواء فينطق وهل تخبرنك اليوم بيداء سملق

لم يجعل سبباً للآخر ولكنه جعله ينطق على كل حال كأنه قال: فهو مما ينطق كما قال (اثتني فاحدثك) فجعل نفسه ممن يحدثه على كل حال»(٢).

«وتقول: (اريد ان تأتيني فتشتمني) لم يرد الشتيمة ولكنه قال:

كلما أردت اتيانك شتمتني، هذا معنى كلامه فمن ثم انقطع من (أنْ).

قال رؤية:

### يريد أن يعربه فيعجمه

أي فإذا هو يعجمه<sup>ه(٣)</sup>.

ولو عطف، لكان المعنى في الأول أنه يريد أن يأتيه ويشتمه.

ونحو (ما انت بصاحبي فأكرمك) فالرفع على معنى، انك لست بصاحبي، ولكن أكرمك، أي: أنت قائم باكرامه، مع أنه ليس صاحبك.

<sup>(</sup>۱) «المغني» (۲/ ٤٨٠).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ۱۹ ۲–۲۲۶).

<sup>(</sup>٣) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٣٠).

والنصب على معنى: أنك لست بصاحبي فكيف أكرمك؟ أي: أنت لا تكرمه ولا يجوز لانه ليس قبله ما يصح عطفه عليه (١).

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُمْ أَكُ ٱللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّكَمَآءِ مَآءُ فَتُصْبِحُ ٱلأَرْضُ مُخْصَدَّهُ ﴾ [الحج: ٦٣]. «فإن قلت: فما له رفع، ولم ينصب جوابًا للاستفهام؟.

قلت: لو نصب لأعطى ما هو عكس الغرض، لأنّ معناه أثبات الاخضرار، فينقلب بالنصب الى نفي الاخضرار، مثاله أن تقول لصاحبك: ألم تر أني أنعمت فتشكر؟ إنْ نصبته ناف لشكره، شاك تفريطه فيه.

وإنَّ رفعت فأنت مثبت للشكر، وهذا وأمثاله مما يجب أن يرغب له من اتسم بالعلم في علم الاعراب وتوقير أهله»(٢).

فاتضح بهذا أنّ لكل تعبير معنى، فقولك (لم تؤذه فيرهبك) بالجزم معناه أنك لم تؤذه فلم يرهبك، فالفعلان منفيان ماضيان في المعنى.

وبالنصب، معناه أنك لم تؤذه، فكيف يرهبك؟ أي ليس ثمة سبب لرهبتك فإنك لم تؤذه.

وبالرفع معناه أنك لم تؤذه وهو مع ذلك يرهبك أي هو يرهبك على كل حال.

وقد يدل الاستئناف على السبب قليلا نحو قوله:

## فلقد تركت صبية مرحومة لم تدر ما جزعٌ عليك فتجزع

أي لو عرفت الجزع لجزعت، ولكنها لم تعرفه فلم تجزع، وهذا أحد وجهي النصب وهـو انتفـاء الثنانـي لأنتفـاء الاول<sup>(٣)</sup>، وكقـولـه تعـالـي: ﴿ وَلَا يُؤْذَنُ لَمُثُمّ فَيَعَـٰذِرُونَ ﴾ [المرسلات: ٣٦] فهذا يحتمل السبب.

انظر «المقتضب» (۲/ ۱۷).

<sup>(</sup>۲) «الكشاف» (۲/ ۳٥٤).

<sup>(</sup>۳) «المغني» (۲/ ٤٨٠) وانظر «شرح الرضي» (۲/ ۲۷۲، ۲۷۶–۲۷۵).

وبذلك يكون التعبير بالرفع تعبيراً احتماليا، أي قد يحتمل أحيانًا السبية، وقد يحتمل غيرها، اما النصب، فهو تعبير قطعي في الدلالة على السبب، وهذا شبيه بقولنا (أقبل محمد وخالد) فإنه بالرفع يحتمل المصاحبة وغيرها، وبالنصب يكون نصاً في المعية، وشبيه بقولنا (لا رجل في الدار) فأنه بالرفع يحتمل نفي الجنس، والوحدة، وبالفتح هو نفى الجنس.

## واو المعية

ينتصب الفعل المضارع بعد الواو، للدلالة على المعيّة نصاً، نحو (لا تأكل وتضحك) أي لا تجمع بين الأكل والضحك، ونحو قوله:

لاتنــه عــن خلــق وتــأتــي مثلــه عــار عليــك إذا فعلــت عظيــم أي لا تجمع بينهما:

ويصح الاتباع على معنى آخر، وهو النهي عن كل واحد منهما على حدة، فيكون معنى المثال الأول ولا تأكل ولا تضحك، ومعنى البيت (لاتنه عن خلق ولا تأت مثله) وهو غير مراد لأنه ليس المراد أن ينهاه عن أن ينهى عن خلق بل المراد أن يقول له: إذا نهيت عن خلق فلا تفعل مثله.

ويجوز الرفع على قصد الاستئناف، فاذا رفعت (تضحك) كان المعنى انك اثبت له الضحك، أي (أنت تضحك) أي هذا الضحك، أو على معنى آخر سنذكره في موطنه.

وإذا رفع (تأتي) كان المقصود أنه يفعل مثل ذلك الخلق، فيكون المعنى أنه ينهاه عن اأن ينهي عن خلق، مع أنه مستمر على فعله.

ومنه المثال النحوي المشهور (لا تأكل السمك وتشرب اللبن) بنصب (تشرب) والمقصود النهي عن الجمع بينهما، واباحة أن يأكل السمك على حدة، وأن يشرب اللبن

على حدة، واذا جزم كان المقصود النهي عن كل واحد منهما سواء، كانا منفردين أم مجتمعين، أي لا تأكل السمك، ولا تشرب اللبن.

جاء في (الكتاب): «ومنعك أن تجزم في الاول لأنه انما أراد أن يقول له، لا تجمع بين السمك واللبن، ولا ينهاه ان يأكل السمك على حدة، ويشرب اللبن على حدة، فإذا جزم فكأنه نهاه أن يأكل السمك على كل حال، او يشرب اللبن على كل حال»(١).

وأما الرفع، فعلى النهي عن اكل السمك واباحة شرب اللبن على كل حال<sup>(٢)</sup>.

وعلى هذا فإن ما بعد الواو ثلاثة أحوال:

١- الاتباع: ويكون حكمه حكم الأول أثباتًا ونفيًا وغير ذلك، نحو: (لا تضرب محمدا وتشتم خالدًا ونحو: (هل يأتي اخوك ويسافر ابوك؟) إذا استفهمت عنهما جميعا، ونحو قول جرير:

# ولا تشتم المولى وتبلغ اذاته فانك أن تفعل تُسفَّه وتجهل

جاء في (المقتضب): «اعلم ان الواو في الخبر بمنزلة الفاء، وكذلك كل موضع يعطف فيه ما بعدها على ما قبلها فيدخل فيما دخل فيه، وذلك قولك: (أنت تأتيني وتكرمني) و(أنا ازورك واعطيك) و(لم آتك واكرمم) و(هل يذهب زيد ويجيء عمرو؟) اذا استفهمت عنهما جميعا، وكقولك (أين يذهب عمرو وينطلق عبدالله؟) و(لا تضربن زيدا وتشتم عمرا) لأن النهى عنهما جميعا.

فإن جعلت الثاني، جوابًا، فليس له في جميع الكلام إلا معنى واحد، وهو الجمع بين الشيئين، وذلك قولك (لا تأكل السمك وتشرب اللبن) أي: لا يكون منك جمع بين هذين (٢٠).

<sup>(</sup>١) «كتاب سيبويه» (١/٤٢٥)، وانظر «المقتضب» (٢/٢٥)، «الأصول» (٢/١٥٩).

<sup>(</sup>۲) «التصريح» (۲/۲۱).

<sup>(</sup>٣) «المقتضب» (٢٥/٢).

٢- النصب: ويفيد التنصيص على المصاحبة، نحو (ادع الى الخير وافعله، ولاتنه
 عن الشر وتفعله) أي اجمع بين الاولين ولا تجمع بين الاخيرين.

وهذه الواو نظيرة الواو التي ينتصب بعدها الاسم، في نحو (مشيت والجدار) أعني واو المعية أن لم تكن إياها إذ يفيد كل منهما التنصيص على مصاحبة ما بعد الواو لما قبلها.

جاء في (معاني القرآن) للفراء: تأتي بالواو معطوفة على كلام في اوله حادثة لا تستقيم اعادتها على ما عطف عليه ولم يستقم أن يعاد فيه الحادث الذي قبله كقول الشاعر:

## لاتنــه عــن خلــق وتــأتــي مثلــه عــار عليــك اذا فعلــت عظيــم

وجاء في (شرح الرضي على الكافية): «وكذلك تقول في الفعل المنصوب بعد واو الصرف انهم لما قصدوا فيها معنى الجمعية نصبوا المضارع بعدها، ليكون الصرف عن سنن الكلام المتقدم مرشداً من أول الامر أنها ليست للعطف، فهي اذن اما واو الحال واكثر دخولها على الجملة الاسمية، فالمضارع بعدها في تقدير مبتدأ محذوف الخبر وجوباً فمعنى (قم وأقوم) أي قم وقيامي ثابت، أي في حال ثبوت قيامي، واما بمعنى (مع) وهي لا تدخل الا على الاسم، قصدوا ههنا مصاحبة الفعل للفعل، فنصبوا ما بعدها فمعنى (قم وأقوم) أي قم مع قيامي، كما قصدوا في المفعول معه مصاحبة الاسم، للاسم فنصبوا مابعد الواو»(٢).

<sup>(</sup>١) «معاني القرآن» (١/ ٣٤).

<sup>(</sup>۲) «شرح الرضي» (۲/ ۲۷۳).

٣- الرفع على الاستئناف: نحو (لم تأتني وأكرمك)، والمعنى انك لم تأتني وانا اكرمك على كل حال، أي أنني أكرمك وانت لم تأتني، فاكرامك له ثابت وبذا يكون المعنى نفي الاتيان واثبات الاكرام.

ولو جزم لكان الاتيان والاكرام منفيين، ولو نصب لكان نفي الجمع بين الاتيان والاكرام، وقد يكون اتيان ولا اكرام أو أكرام ولا اتيان.

ومثله (دعني ولا أعود) «أي فأني ممن لا يعود، فإنما يسأل الترك وقد أوجب على نفسه أن لا عودة له البتة ترك، أو لم يترك، ولم يرد أن يسأل أن يجتمع له الترك، وان لا يعود. وتقول: (زرني وأزورك) أي: أنا ممن قد أوجب زيارتك على نفسه، ولم ترد أن تقول: لتجتمع منك الزيارة وأن أزروك تعني لتجتمع منك الزيارة فزيارة مني ولكنه أراد أن يقول: زيارتك واجبة على كل حال، فلتكن منك زيارة) (١).

قال تعالى: ﴿ لِنَّهُ بِيِّنَ لَكُمُّ وَنُقِرُّ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ ﴾ [الحج: ٥] أي نحن ونقر في الارحام(٢) ولم يرد العطف على التعليل.

وربما جاء الرفع للدلالة على معنى المعية<sup>(٣)</sup>، نحو: (قم ولا أقوم) ونحو (لا تأكل وتضحك) وهو قليل، فيكون النصب للدلالة على المصاحبة نصاً بخلاف الرفع فإنه ليس نصاً في المصاحبة، وهو نظير قولنا في الأسماء (أقبل محمد وسعيد)، فهذا يحتمل المصاحبة وعدمها، بخلاف النصب فإنه للتنصيص على المصاحبة.

<sup>(</sup>۱) «كتاب سيبويه» (١/ ٤٢٦).

<sup>(</sup>۲) «کتاب سیبویه» (۱/ ٤٣٠).

<sup>(</sup>٣) انظر «شرح الرضى على الكافية» (٢/ ٢٧٥).

# فهرس الموضوعات

| الواو                          | حروف الجر ه                    |
|--------------------------------|--------------------------------|
| المعاني المشتركة               | نيابة حروف الجر بعضها عن بعض ٦ |
| التعليل                        | التضمين                        |
| الظرفية                        | معاني حروف الجر ١٦.            |
| زیادة (ما)                     | الى                            |
| (ما) الكافة                    | الباء                          |
| (ما)غير الكافة                 | التاء                          |
| التقديم والتأخير               | حتى                            |
|                                | رت                             |
| تعلق الجار والمجرور ١١٣        | ربة                            |
| الإضافة ١١٧                    | حذفها                          |
| معنى الإضافة ١١٧               | على                            |
| نوعا الإضافة ١٢٣               | عن۳۰                           |
| المحضة١٢٣                      | في                             |
| الأسماء الموغلة في الإبهام ١٢٦ | الكافالكاف                     |
| الإضافة غير المحضة ١٣٠         | اللام                          |
| إضافة المترادفين والصفة        | من٥٧                           |
| والموصوف ١٣٣                   | منذ ومذ                        |

| •                     |                                   |
|-----------------------|-----------------------------------|
| النعت                 | أكتساب المضاف التذكير والتأنيث من |
| النعت الجامد ١٨٤      | المضاف إليه ١٣٤                   |
| النعت بالمصدر ١٨٩     | الظروف المعرفة بالقصد ١٣٦         |
| الوصف بالجملة ١٩٢     | حذف المضاف ١٤٢                    |
| النعت المقطوع١٩٣      | حذف المضاف إليه ١٤٥               |
| تعاطف النعوت          | المصدر ١٤٦                        |
| حذف النعت             | المصدر الصريح والمؤول ١٤٦         |
| البدل                 | الحروف المصدرية ١٥٣               |
| أقسام البدل           | أنّ                               |
| البدل وعطف البيان ٢١٣ | أنْ                               |
| العطف                 | ما ما                             |
| حروف العطف ۲۱۶        | کي                                |
| الواو                 | لو                                |
| أحكام الواو ٢٢٧       | أسم المصدر ١٦٤                    |
| الفاء ٢٣١             | الإتباع على محل المضاف إليه ١٦٨   |
| الفاء مع الصفات ٢٣٧   | أسم الفاعل ١٧٠                    |
| ثم ۲۳۷                | إضافة أسم الفاعل ١٧٢              |
| حتى                   | العطف على المضاف إليه ١٧٥         |
| 1, 737                | صيغ المبالغة ١٧٧                  |
| او                    | أسم المفعول                       |
| أم وأو                | الصفة المشبهة١٧٨                  |