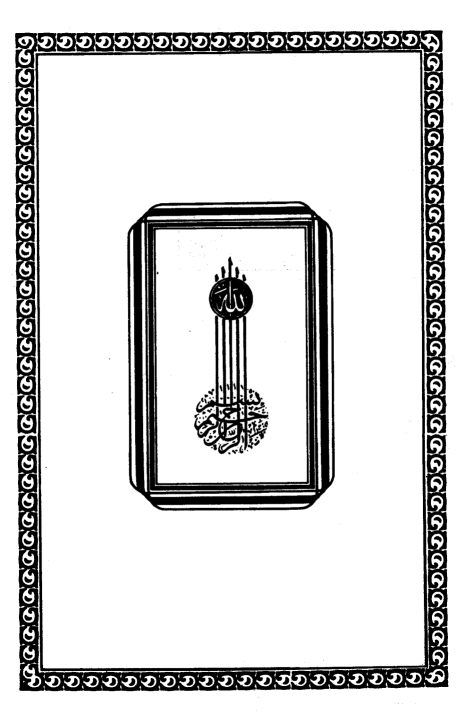


المُحْكِدَة الْعَرَبِيَّةِ الْسِيَّوَةِيِّرَة ابحامِعَة الارْسُلامية بالمدينة المنورة

# بيان مقيقة التوميد

الذي جاءت بــه الرســـل ودحــض الشبهــات التي اثيــرت حــوكـــ

بقـــلم الدكتور صالح بن فوزان بن عبداش الفوزان الاستاذ بالمعهد العسالي للقضساء بالريساض



#### @@@@@@@@@@@@@@@@ بيان حقيقة التوحيد الذي جاءت به الرسل ودحض الشبهات التي أثيرت حوله الحمد لله رب العالمين وصلى الله وسلم على نبينا محمد خاتم الرسل ومن تمسك بسنته وسار على نهجه إلى يوم الدين. فإن العقيدة هي الأساس الذي يقوم عليه بنيان الأمم، فصلاح كل أمة ورقيها مربوط بسلامة عقيدتها وسلامة أفكارها، ومن ثم جاءت رسالات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام تنادي بإصلاح العقيدة. فكل رسول يقول لقومه أول ما يدعوهم: ﴿ ... أَعْبُدُوا ٱللَّهُ مَا لَكُمُ مِنْ إِلَاهِ غَيْرُهُ، ... ﴾ (١). ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أَمَّةِ رَّسُولًا أَنِ أَعْبُدُوا أَلَّهَ وَأَجْتَ نِبُواْ اَلْطَلْغُوتَ ... ﴾ (١). وذلك لأن الله سبحانه خلق الخلق لعبادته وحده لا شريك له كما قال تعالى: (١) الآية (٥٩) من سورة الأعراف. (٢) الآية (٣٦) من سورة النحل.

﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ ٣٠.

والعبادة حق الله على عباده كها قال النبي صلى الله عليه وسلم لمعاذ بن جبل رضى الله عنه: «أتدري ما حق الله على العباد وما حق العباد على الله، قال حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً»(1)، وهذا الحق هو أول الحقوق على الإطلاق لا يسبقه شيء ولا يتقدمه حق أحد. قال تعالى:

﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعَبُّدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِخْسَنَنَّا .. ﴾ (٥) الآية .

وقال تعالى :

﴿ قُلَ تَعَالَوَا أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَلَيْكُمْ أَلَا يُسْرَبُنَا فَي (١٠) الآيات .

ولأسبقية هذا الحق وأولويته على سائر الحقوق وكونه الأساس الذي ينبنى عليه سار أحكام الدين نرى النبي صلى الله عليه وسلم لبث في مكة ثلاث عشرة سنة يدعو

(٣) الآية (٥٦) من سورة الذاريات.

(٤) الحديث رواه البخاري (١٣ / ٣٠٠) في التوحيد ومسلم برقم ٣٠ في
 الإيمان.
 (٥) الآية (٢٣) من سورة الإسراء.

(٦) الآية (١٥١) من سورة الأنعام.

الناس إلى القيام به ونفي الإشراك عنه وجاء القرآن الكريم في معظم آياته بتقريره ونفى الشبه عنه، وكل مصلٌ فرضاً أو نفلًا يعاهد الله على القيام به في قوله:

﴿ إِيَّاكَ نَسْدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ (٧).

وهذا الحق العظيم يسمى توحيد العبادة أو توحيد الإلهية، أو توحيد السطلب والقصد اسماء لمسمى واحد وهذا التوحيد مركوز في الفطر «فكل مولود يولد على الفطرة» وإنها يطرأ الإنحراف عنه بسبب التربية الفاسدة «فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه» (مه وهذا التوحيد أصيل في العالم والشرك طاريء عليه ودخيل فيه، قال تعالى:

- ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهُ ٱلنَّيْتِ مَ مُبَشِّرِيكَ وَمُنذِرِينَ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ ٱلْكِئْبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمَ بَيْنَ ٱلنَّاسِ فِيمَا ٱخْتَلَغُوا فِيغِ ﴿ \* وَقَالَ تَعَالَى : وَقَالَ تَعَالَى :
  - ﴿ وَمَاكَانَ ٱلنَّسَاسُ إِلَّا أَسَدَةً وَحِدَةً فَآخَتَ لَغُوأً ... ﴾ (١٠).
    - (٧) الآية (٥) من سورة الفاتحة.
    - (٨) من حديث رواه مسلم في صحيحه برقم (/٢٠٤٧).
      - (٩) الآية (٢١٣) من سورة البقرة.
        - (١٠) الآية (١٩) من سورة يونس.

قال ابن عباس رضى الله عنها: كان بين آدم ونوح عليها الصلاة والسلام عشرة قرون كلهم على الإسلام(١١٠)، قال العلامة ابن القيم: هذا هو القول الصحيح في الآية وذكر ما يعضده من القرآن (١٠٠٠). وصححه أيضاً الحافظ ابن كثير في تفسيره، وأول ما حدث الشرك في قوم نوح حين غلوا في الصالحين واستكبروا عن دعوة نبيهم: ﴿ وَقَالُواْ لَانَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُو وَلَانَذَرُنَّ وَذًا وَلَاسُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ ِ وَنَنَّرُا ﴾(١٣). قال البخاري رحمه الله في صحيحه(١٤) عن ابن عباس رضى الله عنهها: «هذه أسهاء رجال صالحين من قوم نوح

فلها هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجالسون فيها أنصابا وسموها بأسهائهم ففعلوا فلم تعبد حتى إذا هلك أولئك ونسى

<sup>(</sup>۱۱) انظر تفسير ابن كثير (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>١٢) انظر إغاثة اللهفان (٢٠١/٢).

<sup>(</sup>۱۳) الآية (۲۳) من سورة نوح.

<sup>(</sup>١٤) انظر صحيح البخاري (١٣٣/٦).

العلم عبدت) قال الإمام ابن القيم(١٠) رحمه الله: قال غير واحــد من السلف لما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم ثم قال(١٦) رحمه الله: وقـد تلاعب الشيطان بالمشركين في عبادة الأصنام بكـل قوم على قدر عقـولهم، فطائفة دعاهم إلى عبادتها من جهة تعظيم الموتى الذين صوروا تلك الأصنام على صورهم كما في قوم نوح ـ وهذا السبب هو الغالب على عوام المشركين وأما خواصّهم فاتخذوا الأصنام على صور الكواكب المؤثرة في العالم بزعمهم وجعلوا لهم بيوتاً وسدنة وحجاباً وقرباناً ولم يزل هذا في الدنيا قديماً وحديثاً. وأصل هذا المذهب من مشركي الصابئه وهم قوم إبراهيم عليه السلام الذين ناظرهم في بطلان الشرك وكسر حجتهم بعلمه وألهتهم بيده، فطلبـوا تحريقـه، وطـائفـة أخرى اتخذت للقمر صنهاً وزعموا أنبه يستحق العبادة وإليه تدبير هذا العبالم السفلى، وطائفة تعبد النار وهم المجوس فيبنون لها بيوتاً كثيرة ويتخذون لها الـوقـوف والسدنة والحجاب فلا

<sup>(</sup>١٥) انظر إغاثة اللهفان (٢٠٢/٢).

<sup>(</sup>١٦) إغاثة اللهفان (٢/ ٢١٨، ٢١٩

## يدعونها تخمد لحظة واحدة، وطائفة تعبد الماء، تزعم أن الماء أصل كل شيء وبه كل ولادة ونمو ونشوء وطهارة وعمارة، وطائفة تعبد الحيوانات، فطائفة عبدت الخيل، وطائفة عبدت البقر وطائفة عبدت البشر الأحياء والأموات، وطائفة تعبد الجن، وطائفة تعبد الشجر، وطائفة تعبد الملائكة ، انتهى كلام ابن القيم رحمه الله . ومن الأثـر الـذي مرّ من رواية البخـاري عن ابن عباس في بيان سبب حدوث الشرك في قوم نوح. ندرك أولاً: خطورة تعليق الصور على الجدران ونصب التماثيل في المجالس والميادين وأن ذلك يئول

بالناس إلى الشرك بحيث يتطور تعظيم تلك الصور والتهاثيل إلى عبادتها واعتقاد جلب الخير ودفع الشرمنها كها حدث لقوم نوح.

ندرك ثانياً: مدى حرص الشيطان على إضلال بني آدم ومكره بهم وأنه قد يأتيهم من ناحية استغلال العواطف ودعوى الترغيب في الخير فإنه لما رأى في قوم نوح ولوعهم في الصالحين ومحبتهم لهم دعاهم إلى الغلو في هذه المحبة بحيث أمرهم بنصب صورهم على

# م قُلْ مَن يَرْزُفُكُم مِنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ اَمَن يَمْلِكُ السَّمَّعَ وَالْأَبْصَدَ وَمُوْجُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتِ وَمُوْجُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْقَوْمُن الْمَيْتِ وَمُوْجُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْقَوْمُن الْمُؤْمُّلُ الْفَلَائَنَّقُونَ ﴾ (١٧). وأمشالها من الآيات كثير وفيها البيان الواضح بأن

وأمثالها من الآيات كثير وفيها البيان الواضح بأن المشركين كانوا يقرون بهذا النوع من التوحيد، وإنها كانوا يجحدون النوع الثاني منه وهو توحيد العبادة المتمثل في إفراد الله سبحانه وتعالى في الطلب والقصد في كل ما يصدر من العبد من أنواع العبادة، كها تدل عليه وتعبر عنه كلمة «لا إله إلا الله» إن هذه الكلمة تثبت العبادة بجميع أنواعها لله وحده وتنفيها عها سواه ولهذا لما طلب النبي صلى الله عليه وسلم من المشركين أن يقولوها المتنعوا وقالوا:

﴿ أَجَعَلُ الْآلِمُ الْآمِالَ عِنَّا إِنَّ هَلَا الْنَيْءُ عُجَابٌ ﴾ (١٨).

لعلمهم أن من قالها فقد اعترف ببطلان عبادة كل ما سوى الله وأثبت العبادة لله وحده، فإن الإله معناه المعبود ـ والعبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة ـ فمن نطق بهذه

<sup>(</sup>۱۷) الآية (۳۱) من سورة يونس.

<sup>(</sup>١٨) الآية (٥) من سورة ص.

**ຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉ**ຉ الكلمة وهو مع هذا يدعو غير الله فقد تناقض مع نفسه ـ والعلاقة بين توحيد الربوبية وتوحيد الإلهية هي التلازم بمعنى أن الإقرار بتوحيد الربوبية يوجب الإقرار بتوحيد الإلهية والقيام به ظاهراً وباطناً ولهذا كان الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين يطالبون أممهم بذلك ويحتجون عليهم بها يعترفون به من توحيد الربوبية كما قال تعالى: ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ ۚ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ۚ خَالِقُ كُلِّ مُكَّا فَأَعْبُدُوهُ وَهُوعَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾(١١). ﴿ وَلَين سَأَلْتَهُ مِ مَنْ خَلَقَ ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضَ لِيَقُولُكِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَرَهَ يَتُدُ مَّاتَ لْمُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَ فِي ٱللَّهُ بِضَرِ هَلْ هُرَكَ كَيْهَ فَتُ صُرِّوهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُرَكَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ عَنْ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلَّالًا مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّ فالإقرار بتوحيد الربوبية مركوز في الفطر لا يكاد ينازع فيه أحد من المشركين ولم يعرف عن أحد من طوائف العالم إنكار هذا النوع إلا الدهرية الذين (١٩) الآية (١٠٢) من سورة الأنعام. (٢٠) الآية (٣٨) من سورة الزمر. **୰୰୰୰୰୰୰୰୰୰୰୰୰୰୰୰୰** 

يجحدون الخالق ويزعمون أن العالم يسير بنفسه من غير مدبر له كما قال الله عنهم: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهْلِكُنَّآ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ... ﴿ `` فرد الله عليهم بقوله: وسومَا لَكُم بِذَالِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ (٢١) . فهم لم يبنوا إنكارهم هذا على برهان دَهم عليه بل على مجرد ظن، والــظن لا يغني عن الحق شيئًا كما لم يستطيعوا الإجابة عن قوله تعالى: ﴿ أَمْخُلِقُواْمِنْ غَيْرِشَى ، أَمْمُ ٱلْخَلِقُونَ اللَّهُ مُلَاقُونَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَلِ لَا يُوقِنُونَ ﴾ (٢١) . ولا عن قوله تعالى: ﴿ هَنَدَاخَلُقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِيةٍ ... ﴾ (٣٠). ﴿ قُلْ أَرَةً يَتُمُ مَّا نَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَيِّ ... ﴿ (٢٤) . (٢١) الآية (٢٤) من سورة الجاثية. (٢٢) الأيتان (٣٥\_٣٦) من سورة الطور. (٢٣) الآية (١١) من سورة لقيان.

(٢٤) الآية (٤) من سورة الأحقاف.

#### ومن تظاهر بجحد هذا النوع من التوحيد كفرعون فهو مقر به في الباطن كما قال الله تعالى عنه: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَآ أَنَزَلَ هَـُؤُلِآءٍ إِلَّا رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴾ (\* `` وقال عنه وعن قومه: ﴿ وَحَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّ ... ﴾ (٢١) . وقال تعالى عن الأمم الأولى: ﴿ وَعَادًا وَثَنْمُودًا وَقَد تَبَيِّنَ لَكُمْ مِن مَّسَحِينِهِمْ " وَزَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبَصِرِينَ ﴾ (۲۷) وهذا النوع من التوحيد \_ كما لم يذهب إلى جحده طائفة معروفة من نبى آدم كذلك في الغالب لم يقع فيه شرك فالكل مقرون بأن الله هو المنفرد بالخلق والتدبير ولم يثبت عن أحـد من طوائف العـالم إثبـات خالقـين متســاويين في الصفات والأفعال فالثانوية من المجوس الذين يجعلون للعالم خالقين ـ خالقاً للخير وهو النور. (۲۵) الآية (۱۰۲) من سورة الإسراء. (٢٦) الآية (١٤) من سورة النمل. (۲۷) الآية (۳۸) من سورة العنكبوت.

<u>ຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉຉ</u> 

وحالقاً للشر وهـو الظلمة لا يسوون الظلمة بالنور، فالنور عندهم هو الأصل والظلمة حادثة وهم متفقون على أن النور خير من الظلمة وكذلك النصاري القائلون بالتثليث لم يثبتوا للعالم ثلاثة أرباب منفصل بعضهم عن بعض بل هم متفقــون على أن خالق العــالم واحــد، ويقولون إن الأب هو الإله الأكبر. والحاصل أن إثبات توحيد الـربـوبية محل وفـاق والشرك فيه قليل، ولكن الإقرار به وحده لا يكفى العبد في حصول الإسلام. بل لابد مع ذلك أن يأتي بلازمه وهو توحيد الإلهية، فإن الأمم الكفرية كانت تقر بتـوحيد الـربوبية خصوصاً مشركي العرب الذين بعث فيهم خاتم الرسل صلى الله عليه وسلم ولم يكونوا بهذا مسلمين لما لم يأتوا بتوحيد الإلهية، والمستقرأ لأيات القرآن الكريم يجد أنها تطالب بتوحيد الإلهية وتستبدل عليه بتوحيد البرببوبية فهي تطالب المشركين بها جحدوه وتستدل عليه بها أثبتوه. فهي تأمر بتوحيد العبادة وتخبر عن إقرارهم بتوحيد الربوبية فتذكر توحيد العبادة في سياق الطلب، وتوحيد الربوبية في سياق الخبر.

وأول أمر جاء في المصحف هو قوله تعالى:

﴿ يَآأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوارَبُّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن مَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ٥ الَّذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاةَ بِنَالَهُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاةِ مَآهُ فَأَخْرَجَ بِهِ عِنَ الثَّمَرْتِ دِذْقًا لَكُمْ فَكَ تَجْعَلُواْ يَّهِ أَنْدَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (٢١). وكثيراً ما نجد في القرآن الكريم الدعوة إلى توحيد العبادة والأمر به والجواب عن الشبه الموجهة إليه، وكل سورة في القرآن بل كل آية في القرآن فهي داعية إلى هذا التوحيد، لأن القرآن إما خبر عن الله وأسهائه وصفاته وأفعاله وهذا هو توحيد الربوبية، وإما دعاء إلى عبادته وحده لا شريك له وتـرك ما يعبد من دونه، وهذا هو توحيد الإلهية، وإما خبر عن إكرامه لأهمل توحيده وطاعته في الدنيا والأخرة وهذا جزاء توحيده وإما خبر عن أهل الشرك وعن جزائهم في الدنيا والأخرة، وهذا جزاء من خرج عن حكم التوحيد، وإما أحكام وتشريع، وهذا من حقوق التوحيد فإن التشريع حق لله وهذا التوحيد بجميع أنواعه وحقوقه تضمنته كلمة واحدة هي: «لا إله إلا الله» فإنها تتضمن نفياً وإثباتاً. (٢٨) الأيتان (٢١-٢٢) من سورة البقرة. <u>්ලල ගෙල ලෙස ලෙස ලෙස ලෙස ලෙස</u> දි

### نفى الإلهية الحقـة عن كل ما سوى الله وإثبـاتهـا لله وحده. كما تتضمن ولاء وبراء \_ ولاء لله وبراء مما سواه . ودين التوحيد قائم على هذين الأساسيين ـ كما قال تعالى عن خليله إبراهيم عليه الصلاة والسلام أنه قال لقومه: ﴿.. إِنِّنِى بَرَآءٌ مُمَّاتَعَبُّدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِي فَإِنَّهُ مَسَيَّهُ دِينٍ ﴾ `` وهذا منهاج كل رسول يبعثه الله قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِ أَمَّةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَإَجْتَنِبُوا الطَّلغُوتَ ... ﴾ (٣٠). وقال تعالى: ﴿ ... فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّلغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ لَا ٱنفِصَامَ لَمَا ... ﴾ (""). فمن قال: (لا إله إلا الله) فقد أعلن البراءة من عبادة كل ما سوى الله والتزم القيام بعبادة الله وذلك عهد يقطعه الإنسان على نفسه: (٢٩) الأيتان (٢٦\_٢٧) من سورة الزخرف. (٣٠) الآية (٣٦) من سورة النحل. (٣١) الأية (٢٥٦) من سورة البقرة.

﴿.. فَمَن تَكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَىٰ نَفْسِدٍ أَوْمَنْ أَوْفَى بِمَاعَنِهَ مَايَتُهُ ٱللَّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾(٣).

فلا إله إلا الله إعلان لتوحيد العبادة لأن الإله معناه المعبود فمعناها لا معبود بحق إلا الله. فمن قال هذه الكلمة عارفاً لمعناها عاملًا بمقتضاها من نفى الشرك وإثبات الوحدانية لله مع اعتقاد ذلك والعمل به فهو المسلم حقاً. ومن قالها وعمل بمقتضاها ظاهراً من غير اعتقاد في القلب فهو المنافق. ومن قالها بلسانه وعمل بخلافها من الشرك المنافي لمدلولها فهو الكافر ولو قالها مرارأ وتكرارا كحال عباد القبور اليوم الذين ينطقون بهذه الكلمة ولا يفقهون معناها ولا يكون لها أثر في تعديل سلوكهم وتصحيح أعمالهم فتراه يقول لا إله إلا الله، ثم يقول: المدد يا عبدالقادر، يا بدوى، يا فلان يا فلان يستنجيد بالأموات ويستغيث بهم في الملمات. إن المشركين الأولين عرفوا من معنى هذه الكلمة ما لم يعرفه هؤلاء حيث أدركـوا أن الـرسول صلى الله عليه وسلم

(٣٢) الآية (١٠) من سورة الفتح.

حينها قال لهم قولوا لا إله إلا الله فقد طلب منهم ترك عبادة الأصنام وعبادة الله وحده ولهذا قالوا:

﴿ أَجَعَلَ لَا لِمَهُ إِلَهُا وَحِدُّ أَ... ﴾ ("").

وقال قوم هود:

﴿... أَحِقْتَنَا لِنَعْبُدَاللَّهَ وَحْدَهُ، وَنَذَرَ مَاكَانَ يَعْبُدُ ءَابَآوُنًا ... ﴾ ("").

وقال قوم صالح له:

﴿... أَنَنْهَ سُنَا آَنَ نَعَبُدُ مَا يَعَبُدُ ءَابَ اَفَعَا ... ﴾ (٣٠).

وقال قوم نوح له من قبل:

﴿ وَقَالُواْ لَانْذَرُنَّ ءَالِهَ مَكُوَّ وَلَانْذَرُنَّ وَدُّا وَلَاسُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُونَ وَشَرًا ﴾(٢٦).

هذا ما فهمه الكفار من معنى لا إله إلا الله - أنه تُرْك لعبادة الأصنام وإقبال على عبادة الله وحده فلهذا أبوعن النطق بها - لأنه لا يجتمع مع عبادة اللات والعزى

<sup>(</sup>٣٣) الآية (٥) من سورة ص.

<sup>(</sup>٣٤) الآية (٧٠) من سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣٥) الأية (٦٢) من سورة هود.

<sup>(</sup>٣٦) الآية (٢٣) من سورة نوح.

ومناة. وعبّاد القبور اليوم لا يدركون هذا التناقض فهم ينطقون بها مع بقائهم على عبادة الأموات. وبعضهم يفسر الإله بأنه القادر على الإختراع والخلق والإيجاد (٢٠) فيكون معنى (لا إله إلا الله) عنده: لا قادر على الإختراع إلا الله وهذا من أفحش الخطأ فإن من فسرها بذلك لم يزد على ما أقر به الكفار فإنهم كانوا يقرون بأنه لا يقدر على الإختراع والخلق والرزق والإحياء والإماتة الا الله كها ذكر الله تعالى ذلك عنهم ولم يصيروا به مسلمين. نعم هذا المعنى الذي يذكرونه داخل في معنى لا إله إلا الله لكن ليس هو المقصود من هذه الكلمة.

න න න න න න න න න න න න න න න න න න

#### الشرك في توحيد العبادة :

والشرك في العبادة هو صرفها أو صرف شيء منها لغير الله، وقد ألمحنا فيها سبق إلى مبدأ حدوثه في الأرض ولا زال مستمراً في الخلق إلا من رحم الله \_وهذا الشرك نوعان شرك أكبر يخرج من الملة كالذبح لغير الله ودعاء

**୬**୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬୬

<sup>(</sup>٣٧) كما هو مذكور في كتب العقائد المؤلفة على طريقة علماء الكلام وانظر مثلا رسالة التوحيد لمحمد عبده.

غير الله ـ أو صرف أي نوع من أنواع العبادة لغير الله ـ وشرك أصغر لا يخرج من الملة لكنه ينقص التوحيد وقد يتمادى بصاحبه حتى يقع في الشرك الأكبر - وذلك كالحلف بغير الله وكثير الرياء. وقول ما شاء الله وشئت، ولولا الله وأنت. وما أشبه ذلك من الألفاظ التي تجرى على اللسان ولا يقصد معناها. وقد كثر الشرك في هذه الأمة واستشرى أمره بسبب ابتعاد أكثر الناس عن الكتاب والسنة وتقليدهم للآباء والأجداد على غير هدى وبسبب الغلو في تعظيم الموتي والبناء على قبورهم. وبسبب الجهل بحقيقة دين الإسلام الذي بعث الله به رسوله صلى الله عليه وسلم كما قال أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه: «إنها تنقض عرى الإسلام عروة عروة إذا نشأ في الإسلام من لا يعرف الجاهلية». وبسبب رواج الشبــه والحكـايات التي ضل بها أكثـر الناس واعتبرها أدلة يستندون إليها في تبرير ما هم عليه. وهذه الشبه منها ما أدلى به مشركوا الأمم السابقة ومنها ما أدلى به مشركوا هذه الأمة. ومن هذه الشبه: أولا: شبهة تكاد تكون مشتركة بين طوائف المشركين في مختلف الأمم قديهاً وحـديثاً، وهي شبهة الاحتجاج بها عليه الأباء والأجداد وأنهم ورثوا هذه

#### <u>න්නනනනනනනනනනනනනන</u>

العقيدة عنهم - كما قال تعالى:

﴿ وَكَذَلِكَ مَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِ قَرْيَةِ مِن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَ ] إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَ أَمْةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَنِهِم مُقْتَدُونَ ﴾ (٢٨).

وهذه حجة يلجأ إليها كل من يعجز عن إقامة الدليل على دعواه وهي حجة داحضة لا يقام لها وزن في سوق المناظرة فإن هؤلاء الآباء الذين قلدوهم ليسوا على هدى ومن كان كذلك لا تجوز متابعته والاقتداء به ـ قال تعالى:

﴿ ... أَوَلُوكَانَ مَابَآ أَوُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ شَيْخًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ (٢١)

وقال تعالى :

﴿ ... أَوَلُوْكَانَ ءَابَآ وُهُمْ لَا يَمْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْمَدُونَ ﴾ ('')

وإنها يكون الإقتداء بالآباء محموداً إذا كانوا على

حق \_ قال تعالى عن يوسف عليه السلام:

﴿ وَاتَبَعْتُ مِلْهَ ءَابَآءِ عَ إِبْرَهِيدَ وَ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ مَاكَانَ لَنَا آَن نُشْرِكَ بِاللّهِ مِن شَيْءُ ذَلِكَ مِن فَضْلِ اللّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنّاسِ وَلَنكِنَ أَحْفُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾(١٠).

<sup>(</sup>٣٨) الآية (٢٣) من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٣٩) الآية (١٠٤) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٤٠) الآية (١٧٠) من سورة البقرة.

<sup>(</sup>٤١) الآية (٣٨) من سورة يوسف.

وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلْبَعَنْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقَّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ ... ﴾ (٧٠) وهذه الشبهة متغلغلة في نفوس المشركين يقابلون سا دعوات الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. فقوم نوح لما قال لهم نوح : ﴿.. يَنَقَوْمِ أَعْبُدُوا اللَّهُ مَالَكُمْ مِنْ إِلَهِ عَيْرُهُۥ أَفَلَانَتَقُونَ ٢٠ فَقَالَ ٱلْمَلُوا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ عَمَا هَٰذَآ إِلَّا بَشَرِّ مِثْلُكُو يُرِيدُ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلُوْشَاءَ ٱللَّهَ لَأَنْزَلَ مَلَيْهِكَةً مَّاسَمِعْنَا بِهِنذَا فِي مَابَآبِنَا ٱلْأُوَّلِينَ ﴾ (٢٠). فجعلوا ما عليه آباؤهم حجة يعارضون بها ما جاءهم به نبيهم نوح عليه السلام. وقوم صالح يقولون له: ﴿...أَنَنْهَ سِٰنَا آنَ تَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ ءَابَآ فُوَا ... ﴾ (\*\*). وقوم شعيب يقولون له: ﴿ وَ أَصَلُوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتَرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآ وُنَا ... ﴾ (\*). وقوم إبراهيم يقولون له لَّا أفحمهم بألحجة وقال (٤٢) الآية (٢١) من سورة الطور. (٤٣) الأيات (٢٣-٢٤) من سورة المؤمنون. (٤٤) آلاًية (٦٢) من سورة هود. (٤٤) الآية (٨٧) من سورة هود

﴿ ... مَاتَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَاكًا فَنَظَلُ لَمَا عَكِفِينَ ۞ قَالَ مَلْ يَسْمَعُونَكُمْ أَوْمَضُرُّونَ ۞ قَالُواْبَلْ مَلْ يَسْمَعُونَكُمْ أَوْمِضُرُّونَ ۞ قَالُواْبَلْ وَحَدُنَا مَابِكُمُنَا كَذَيْكِ يَفْعَلُونَ ﴾ ("")

<u>ග්රැත්තන්තන්තන්තන්තනතනතනත</u>

وقال فرعون لموسى :

﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَى ﴾ (٧٠).

وهكذا الكفر ملة واحدة لا يملك أهله حجة يدفعون بها الحق إلا هذه الحجة الواهية.

ثانياً: الشبهة التي أدلى بها مشركوا قريش وغيرهم وهي الاحتجاج بالقدر على تبرير ما هم عليه من الشرك قال تعالى في سورة الأنعام:

﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَفْرَكُواْ لَوْشَآءَ اللَّهُ مَاۤ أَشْرَكُنَا وَلآ مَابَآؤُنَا وَلآ مَابَآؤُنَا وَلاَ مَا اللَّهِ . وَلاَحَرَّمْنَا مِن ثَوْهُ ... ﴾ (١٠) الآية .

وقال في سورة النحل:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُوا لَوْسَاءَ ٱللَّهُ مَاعَبَدْنَامِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا ءَابَآ قُنَا وَلَاحَرَّمُنَامِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ ... ﴾ (19)

<sup>(</sup>٤٦) الآيات (٧٠-٧٤) من سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٤٧) الآية (٥١) من سورة طه.

<sup>(</sup>٤٨) الآية (١٤٨) من سورة الأنعام.

<sup>(</sup>٤٩) الآية (٣٥) من سورة النحل.

وقال في سورة الزخرف:

﴿ وَقَالُواْ لَوْشَاءَ الرِّحْمَنُ مَاعَبَدْ نَهُمُّ ... ﴾ (٥٠٠).

قال الحافظ ابن كثير رحمه الله عند آية الأنعام(١٠٠): مناظرة ذكرها الله تعالى وشبهة تشبث بها المشركون في شركهم وتحريم ما حرموه بأن الله مطلع على ما هم فيه من الشرك والتحريم لما حرموه وهو قادر على تغييره بأن يلهمنا الإيهان ويحول بيننا وبين الكفر فلم يغيره فدل على أنه بمشيئته وإرادته ورضاه منا بذلك ـ قال: وهي حجة داحضة باطلة لأنها لوكانت صحيحة لما أذاقهم الله بأسمه ودمر عليهم وأدال عليهم رسله الكرام وأذاق المشركين من أليم الإنتقام: «قل هل عندكم من علم (أي بأن الله راض عنكم فيها أنتم فيه «فتخرجوه لنا» أي فتظهروه لنا وتبينوه وتبرزوه (إن تتبعون إلا الظن) أي الوهم والخيال «وإن أنتم لا تخرصون» تكذبون على الله فيها ادعيتموه. انتهى.

وقال عند تفسير آية النحل(٢٥): ومضمون كلامهم

<sup>(</sup>۵۲) تفسیر ابن کثیر (۲/۸۸- ۵۸۷).

<sup>(</sup>٥٠) الآية (٢٠) من سورة الزخرف.

<sup>(</sup>٥١) تفسير ابن كثير (٢/١٨٦).

වන්න නන්න නන්න නන්න නන්න නන්න නන්න أنه لُو كان الله تعالى كارها لما فعلناه لأنكره علينا بالعقوبة ولما مكننا منه. قال الله تعالى راداً عليهم شبهتهم: «فهل على الرسل إلا البلاغ المبين» (ولقد بعثنا في كل أمة رسولًا أن أعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى الله ومنهم من حقت عليه الضلالة فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذبين)(٥٠٠ أي ليس الأمر كما تزعمون أنه لم ينكره عليكم بل قد أنكره عليكم أشد الإنكار ونهاكم عنه آكد النهي وبعث «في كل أمة» أي في كُل قرن وطائفة من الناس رسولا وكلهم يدعون إلى عبادة الله وينهون عن عبادة ما سواه «أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت، فلم يزل تعالى يرسل إلى الناس الرسل بذلك منذ حدث الشرك في بني آدم في قوم نوح الذين أرسل إليهم نوحاً وكان أولٍ رسول بعثه الله إلى أهل الأرض إلى أن ختمهم بمحمد صلى الله عليه وسلم الذي طبقت دعوته الأنس والجن والمشارق والمغارب. وكلهم كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِيِّ إِلَيْهِ أَنَّهُ. لَآ إِلَٰهُ إِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِ ﴾ (\*\*). (٥٣) الآية (٣٦) من سورة النحل. (٥٤) الأية (٢٥) من سورة الأنبياء.

﴿ وَمُسْتَلِّ مَنْ أَرْسَلْنَامِن فَبَلِّكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْيَنِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴾(٥٠). وقال تعالى في هذه الآية الكريمة: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ أَعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَٱجْتَى نِبُواْ الطَّلغُوتَ... ﴾ (١٠). فكيف يسوغ لأحد من المشركين بعد هذا أن يقول: (لو شاء الله ما عبدنا مَن دونه من شيء). فمشيئة الله تعالى الشرعية عنهم منتفية لأنه نهاهم عن ذلك على ألسنة رسله وأما مشيئته الكونية وهي تمكينهم من ذلك قدراً فلا حجة لهم فيها \_ قال: ثم أنه تعالى قد أخبر أنه أنكر عليهم بالعقوبة في الدنيا بعد إنذار الرسل. انتهى. فهم لم يريدوا بهذا الكلام الإعتذار عن إرتكاب القبيح لأنهم لا يعتقدون قبح أفعالهم بل هم «يحسبون أنهم يحسنون صنعاً، وهم إنها يعبدون الأصنام «ليقسربوهم إلى الله زلفي» (٧٠) فلم يريدوا بذلك إلا الاحتجاج على أن ما ارتكبوه حق ومشروع ومرضى (٥٥) الآية (٤٥) من سورة الزخرف. (٥٦) كما في الآية (٣٦) من سورة النحل. (٥٧) من الآية (٣) من سورة الزمر.

عند الله فرد عليهم سبحانه بأنه لو كان الأمر كذلك لما بعث الرسل لإنكاره ولما عاقبهم عليه. ثالثاً : ومن شبههم ظنهم أن مجرد النطق بلا إله إلا الله يكفى لدخول الجنة ولو فعل الإنسان ما فعل من المكفرات والمشركيات متمسكين بظواهر الأحاديث التي ورد فيها أن من نطق بالشهادتين حرم على النار\_ والجواب عن هذه الشبهة: أن الأحاديث المذكورة محمولة على من قال لا إله إلا الله ومات عليها ولم يناقضها بشرك بل قالها خالصاً من قلبه مع كفره بها يعبد من دون الله ومات على ذلك كما في حديث عتبان: «فإن الله قد حرم على النار من قال لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله »<sup>(۸۰)</sup>.

وفي صحيح مسلم (٥٠): «من قال لا إله إلا الله وكفر بها يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله فعلق النبي صلى الله عليه وسلم عصمة المال والدم بأمرين: الأول: قول لا إله إلا الله والثاني الكفر بها يعبد من دون الله فلم يكتف باللفظ المجرد عن المعنى بل لابد من قولها والعمل بها. فقول لا إله إلا الله سبب

<sup>(</sup>٥٨) الحديث رواه مسلم في صحيحه (٤٥٦/١).

<sup>(</sup>٥٩) أنظر صحيح مسلم (١/٥٣).

لدخول الجنة والنجاة من النار ومقتض لذلك ولكن السبب والمقتضى لا يعمل عمله إلا إذا تحققت شروطه وانتفت موانعــه. قيل للحسن رحمــه الله: إن ناســاً يقولون: من قال لا إله إلا الله دخل الجنة، فقال: من قال لا إله إلا الله فأدى حقها وفرضها دخل الجنة، وقال وهب بن منبه لمن سأله أليس لا إله إلا الله مفتاح الجنة قال: بلى ولكن ما من مفتاح إلا وله أسنان، فإن جئت بمفتاح له أسنان فتح لك وإلا لم يفتح . فكيف يقال أن مجرد النطق بلا إله إلا الله يكفي لدخول الجنة ولوكان الناطق بها يدعو الأموات ويستغيث بهم في الملمات. ولا يكفر بها يعبد من دون الله. هل هذا إلا عن المغالطة بالباطل.

رابعاً: ومن شبههم دعواهم أنه لا يقع في هذه الأمة المحمدية شرك وهم يقولون لا إله إلا الله محمد رسول الله، وأن هذا الذي يقع منهم مع الأولياء والصالحين عند قبورهم ليس بشرك \_ والجواب عن هذه الشبهة أن النبي صلى الله عليه وسلم قد أخبر أنه سيحصل في هذه الأمة مشابهة لليهود والنصارى فيها هم عليه. ومن جملة

ذلك اتخاذهم أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله ــ قال صلى الله عليه وسلم: «لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه \_ قالوا يا رسول الله اليهود والنصاري، قال: فمن ؟ »(١٠) فأخر صلى الله عليه وسلم أن هذه الأمة ستفعل ما فعلته الأمم قبلها من الديانات والعادات والسياسات مطلقاً. وقد وجد في الأمم قبلنا الشرك فكذلك يوجد في هذه الأمة ـ وقد وقع ما أخبر به صلى الله عليه وسلم فهاهي القبور تعبد من دون الله بأنواع العبادات ويصرف لها كثير من القربات، وأخبر صلى الله عليه وسلم أنها لا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمته بالمشركين وحتى تعبد فئام من أمته الأوثان، رواه أبو داود(''' وابن ماجه. وقد حدث في هذه الأمة من الشرك والمباديء الهدامة والنَّحُل الضالة ما خرج به كثير عن دين الإسلام. خامساً: ومن شبههم استدلالهم بحديث: (إن الشيطان قد يئس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، (٦٠) الحديث رواه البخاري (١٣/ ٣٠٠) فتح الباري. - باب الفتن رقم الحديث ٢٥٧ عباب ذكر الفتن (٦١) انظر سنن آ

وهو حديث صحيح مروي عن عدة طرق في صحيح مسلم وغيره وقد استدلوا به على استحالة وقوع الشرك في جزيرة العرب ـ والجواب عن ذلك بها قاله ابن رجب رحمه الله: أن المراد أنه يئس أن تجتمع الأمة كلها على الشرك الأكبر. وأشار ابن كثير إلى هذا المعنى عند تفسير قوله تعالى:

﴿ .. اَلْيُوْمَ يَبِيسَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ ... ﴾ .

وأيضا في الحديث المذكور نسبة اليأس إلى الشيطان مبنيا للفاعل ولم يقل: (أيس) بالبناء للمفعول، وإياسه ظن منه وتخمين لا عن علم لأنه لا يعلم الغيب، وهذا غيب لا يعلمه إلا الله وظنه هذا تكذبه الأحاديث الثابتة عن النبي صلى الله عليه وسلم والتي أخبر فيها عن وقوع الشرك في هذه الأمة من بعده \_ ويكذبه الواقع فإن كثيراً من العرب ارتدوا عن الإسلام بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بأنواع من الردة \_ والله أعلم.

سادساً: ومن شبههم: تعلقهم بقضية الشفاعة حيث يقولون نحن لا نريد من الأولياء والصالحين قضاء الحاجات من دون الله ولكن نريد منهم أن يشفعوا لنا عند الله لأنهم أهل صلاح ومكانة عند الله سبحانه

<u>න්තන්නන්නන්නන්නන්නන්නන්නන්න</u>

وتعالى والشفاعة ثابتة بالكتاب والسنة فهذا الذي نريده منهم. والجواب: أن هذا هو عين ما قاله المشركون من قبل في تعليل تعلقهم بالمخلوقين من دون الله كها قال تعالى عنهم: ﴿.. وَالَّذِيكَ أَتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِكَ أَهَ مَانَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُعَرِّبُونَا إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيْ ... ﴾(١٠). وقال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنعُمُهُمْ وَيَقُولُونَ ﴿ هَنَوُكَا وَ شُفَعَتُونًا عِندَاللَّهِ ... ﴾ (١٦). والشفاعة حق ولكنها ملك لله وحده: ﴿ قُلِ لِلَّهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا لَّهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴿ (\*\*) . فهى تطلب من الله لا من الأموات والله قد أحبرنا أنها لا تحصل إلا بشرطين: الشرط الأول إذن الله للشافع أن يشفع كها قال تعالى: ﴿ ... مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْ نِهِ عُ... ﴾ (٥٠) (٦٢) الآية (٣) من سورة الزمر. (٦٣) الآية (١٨) من سورة يونس. (٦٤) الآية (٤٤) من سورة الزمر. (٦٥) الآية (٢٥٥) من سورة البقرة.

والشرط الثاني أن يكون المشفوع فيه ممن رضى الله قوله وعمله وهو المؤمن الموحد ـ كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ أَرْبَضَىٰ ﴾(١٦). وقال تعالى: ﴿ وَكُم مِّن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَاتُغْنِي شَفَعَهُمْ شَيْتًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَيَ ﴿ (٧٧) . وقال تعالى: ﴿ يَوْمَهِ زِلَّا نَنَفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنُ وَرَضِى لَهُ قَوْلًا ﴾ (١٠٠). فالله لم يرخص في طلب الشفاعة من الملائكة ولا من الأنبياء ولا من الأصنام لأنها ملكه وحده ومنه تطلب: ﴿ قُلِللَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ... ﴾ (١١). فهو الذي يأذن للشافع أن يشفع. وإن لم يأذن له لم يتقدم في الشفاعة بين يديه. وليس الأمر كما يحصل عند المخلوقين من تقدم الشفعاء إليهم وإن لم يأذنوا لهم. ويقبلون شفاعتهم ولو لم يرضوا بها \_ فإن المشفوع عنده من المخلوقين يجتاج إلى الشافع ومعاونته فيضطر لقبول (٦٦) الأية (٢٨) من سورة الأنبياء. (٦٧) الآية (٢٦) من سورة النجم. (٦٨) الآية (١٠٩) من سورة طه. (٦٩) الآية (٤٤) من سورة الزمر

شفاعته وإن لم يأذن له فيها \_ وأما - الله سبحانه فهو الغني عها سواه فليس بحاجة إلى أحد بل كل أحد محتاج إليه . وأيضاً المخلوق لا يدري عن كل أحوال رعيته حتى يبلغه عنها الشفعاء لديه \_ والله سبحانه بكل شيء عليم لا يخفى عليه شيء من أحوال خلقه فليس بحاجة إلى من يبلغه \_ وحقيقة الشفاعة عند الله سبحانه أن الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص فيعفو عنهم ويغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع ليكرمه بذلك.

<u>©©©©©©©©©©©©©©©©©©©©©©</u>

سابعاً : ومن شبههم قولهم : إن الأولياء والصالحين لهم مكانة عند الله كها قال تعالى :

﴿ أَلَآ إِنَ أَوْلِيآ اللَّهِ لَاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ مَعَنْوُونَ ۞ اللَّهِ الْمُعَمِّونَ وَالْعَيَوْةِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مُوَاللَّهُ مَكُ وَالْعَيَوْةِ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللّمُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِلْمُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْمِلُولُولُولُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ ال

والتعلق بهم والتبرك بآثارهم من تعظيمهم ومحبتهم وكذلك سؤال الله بجاههم وحقهم وما أشبه ذلك من التعليلات. والجواب: أن المؤمنين كلهم أولياء الله وهم

 <sup>(</sup>٧٠) الأيات (٦٢-٦٤) من سورة يونس.

يتفــاوتـــون في هذه الــولاية بحسب إيمانهم وأعــمالهـم الصالحة \_ ولكن الجزم لمعين بأنه ولى الله يحتاج إلى دليل من الكتاب والسنة \_ فمن شهد له الكتاب والسنة بالولاية شهدناً له بذلك. ومن لم يشهد له الكتاب والسنة فإننا لا نجزم له بذلك ولكن نرجو للمؤمن الخير-وحتى من ثبت في الكتاب والسنة أنه من أولياء الله فإنه لا يجوز لنا الغلو فيه والترك به وسؤال الله بجاهه وحقه فإن ذلك من وسائل الشرك ومن البدع المحرمة. فنحن نحب الصالحين ونقتدي بهم في الأعمال الصالحة والخصال الطيبة. ولا نغلوا فيهم ونرفعهم فوق منزلتهم. فإن الغلو في الصالحين هو مبدأ الشرك كما حصل في قوم نوح لما غلوا في الصالحين فآل بهم الأمر إلى أن عبدوهم من دون الله. وكما وقع في هذه الأمة بسبب الغلو في الصالحين من الشرك في العبادة. وقد حذر الله ورسوله من الغلو فقال تعالى:

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ ... ﴾ (١١)

وقــال النبي صلى الله عليه وسلم: «لا تطروني كما

<sup>(</sup>٧١) الآية (٧٧) من سورة المائدة.

أطرت النصارى ابن مريم، إنها أنا عبد فقولوا عبدالله ورسوله»<sup>(۷۲)</sup>. والإطراء مجاوزة الحد في المدح. والله تعالى قد أمرنا أن ندعــوه وحده بدون واسطة ولي أو غيره ووعدنا أن يستجيب لنا وهو لا يخلف وعده فقال سبحانه: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ أَسْتَجِبُ لَكُونَ ... ﴾ (٧٢). وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ... ﴿ (٢٤) . وقال تعالى : ﴿ أَدْعُواْ رَبُّكُمْ تَضَمُّوعًا وَخُفْيَةً ... ﴾ (٧٠). وقال تعالى : ﴿ .. فَكَأَدْعُوهُ مُعْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ \* ... ﴾ (٧١) وهكذا كل الآيات فيها الأمر بدعائه مباشرة من دون (٧٢) الحديث رواه البخاري (٦/٤٧٨) فتح الباري. (٧٣) الأية (٦٠) من سورة غافر. (٧٤) الآية (١٨٦) من سورة البقرة. (٧٥) الآية (٥٥) من سورة الأعراف. (٧٦) الآية (٦٥) من سورة غافر.

أو غيرها فقد تناولته الآية كها تتناول من دعا الملائكة والجن (٧٩). ثامناً : ومن شبههم استدلالهم بقوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَٱبْتَغُواْ إِلَيْهِ ٱلْوَسِيلَةَ ﴾ `` وقوله تعالى: ﴿ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُ أَقْرَبُ ﴿ ` ﴿ ا حيث فهموا من الآيتين مشروعية اتخاذ الوسائط بينهم وبين الله من الأنبياء والصالحين يتوسلون بذواتهم وبحقهم وجماههم ـ والجواب عن ذلك أن الوسيلة في الأيتين ليست كما فهموا بل المراد بها التقرب إلى الله بالأعمال الصالحة ـ فالتوسل قسمان: توسل مشروع وتوسل ممنوع ـ فالتوسع المشروع أنواع ـ منها: ١ - التوسل إلى الله بأسمائه وصفاته كما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ الْمُسْنَى فَأَدْعُوهُ بِهَا ... ﴾ (٢٠). (٧٩) انظر مجموع فتاوي شيخ الإسلام (١١/ ٢٩). (٨٠) الآية (٣٥) من سورة المائدة. (٨١) الآية (٥٧) من سورة الإسراء. (٨٢) الآية (١٨٠) من سورة الأعراف.

# 

كأن يقول المسلم يالله يا أرحم الراحمين، يا حنان يا منان يا ذا الجلال والإكرام أسألك كذا وكذا.

٢ ـ التوسل إلى الله بإظهار الفقر والحاجة إليه سبحانه - كما قال أيوب عليه السلام:

﴿...أَنِّي مَسَّنِي ٱلنُّهُ وَأَنْتَ أَرْحَهُ ٱلزَّحِينَ ﴾ (٢٠).

وكما قال زكريا عليه السلام:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِّي وَآشَتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَكَّبُ ا وَلَمْ أَكُنَّ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ (١٠) الأيات.

وكهال قال ذو النون عليه السلام:

﴿..أَنَلَّا إِلَنَهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّٰلِلِمِينَ ﴾ "

٣ ـ التوسل إلى الله بالأعمال الصالحة كما في قوله تعالى:

﴿ رَّبِّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِع لِلْإِيمَنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَيِّكُمْ فَعَامَنَّأُ رَبَّنَا فَأَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرْعَنَّا سَيِّعَاتِنَا... ﴾ (٥٠).

<sup>(</sup>٨٣) الآية (٨٣) من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٨٤) الآية (٤) من سورة مريم.

<sup>(</sup>٨٥) الآية (٨٧) من سورة الأنبياء.

<sup>(</sup>٨٦) الآية (١٩٣) من سورة آل عمران.

වන නැතැතැතැතැතැතැතැතැතැතැත<del>ැත</del>ැතැතැතැතැත وكما في قصة الثلاثة الذين انطبقت عليهم الصخرة فدعوا الله بصالح أعمالهم ففرج عنهم (٧٠) وهو التوسل المذكور في الآيتين الكريمتين اللتين استدل بهما المخالف فهو التقرب إلى الله تعالى بالأعمال الصالحة. ٤ ـ التوسل إلى الله تعالى بدعاء الصالحين ـ بأن تأتي إلى عبد صالح حي وتقول له ادع الله لي ـ كما قال النبي صلى الله عليه وسلَّم لبعض أصحابه: لا تنسنا يا أخى من دعـائـك (٨٨)، وكـما كان الصحابة رضى الله عنهم يطلبون من النبي صلى الله عليه وسلم أن يدعو الله لهم ويطلب بعضهم من بعض الدعاء.

أما التوسل الممنوع: فهو التوسل بذوات المخلوقين وحقهم وجاههم ـ كأن يقول قائل: أسألك بفلان أو بحق فلان أو جاهم حياً أو ميتاً فإن هذا بدعة محرمة ووسيلة من وسائل الشرك وإن تقرب صاحبه إلى المخلوق المتوسل به بشيء من أنواع العبادة فهو الشرك الأكبر نعوذ بالله من ذلك كأن يذبح للولي أو ينذر لقبره

<sup>(</sup>۸۷) أنظر صحيح البخاري (۳۲۹/٤، ۳۷۰).

<sup>(</sup>٨٨) انظر الحديث: في سنن أبي داود رقم ١٤٩٨ في الصلاة في باب

الدعاء والترمذي في الدعوات رقم ٣٥٥٧.

ର ଜାନ୍ତାର ବ୍ୟବ୍ୟ ବ୍ୟ أو يناديه ويطلب منه المدد وغير ذلك. نسأل الله أن يبصر المسلمين بدينهم وأن ينصرهم على أعدائهم ويهدى ضالهم. تاسعاً : ومن شبههم تعلقهم ببعض الأحاديث التي ظنوا أنها تصلح حجة لهم كالحديث الذي رواه الترمذي في جامعه (٨١) بسنده عن عثمان بن حنيف أن رجلا ضرير البصر أتى النبي صلى الله عليه وسلم فقال: أدع الله أن يعافيني، قال: إن شئت دعوت. وإن شئت صبرت فهو خير لك. قال فادعه فأمره أن يتوضأ ويحسن وضوءه ويدعو بهذا الـدعاء: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك محمد نبي الرحمة، إني توجهت به إلى ربي في حاجتي هذه لتقضى، اللهم فشفعه في، قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح غريب لا نعرفه إلا من رواية أبي جعفر وهـو غير الخطمي، قالوا فهذا الحديث فيه التوجه إلى الله وسؤاله بنبيه محمد صلى الله عليه وسلم. والجواب عن ذلك أن هذا الحديث إن صح فهو في غير محل النزاع، فإن هذا الأعمى إنها طلب من النبي (٨٩) سنن الترمذي كتاب الدعوات رقم الحديث (٣٥٧٣) باب من دعية الإجابة. <u>ම්වනවනවනවනවනවනවනවනව</u>

صلى الله عليه وسلم أن يدعو له وتوجه إلى الله بدعائه مع حضوره وهذا جائز ـ أن تأتي إلى رجل صالح حي وتطلب منه أن يدعو الله لك \_ وليس فيه ما يدل على التوسل والتوجه بالأموات والغائبين. والنبي صلى الله عليه وسلم أمر هذا الضرير أن يدعو الله أن يقبل شفاعة نبيه فيه فهـذا فيه طلب الشفاعة من الله تعالى وطلب الشفاء من الله وحده، ليس في الحديث أكثر من هذا فهو لا يدل على جواز التوسل بذوات المخلوقين ونداء الأموات والغائبين، واستدلوا أيضاً بحديث مكذوب فيروون: «أن النبي صلى الله عليه وسلم قال: توسلوا بجاهى فإن جاهى عند الله عظيم» وهو حديث مكذوب مفتری علی رسول الله صلی الله علیه وسلم کها ذکر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله(١٠٠٠. عاشراً: ومن شبههم أيضا اعتمادهم على حكايات ومنامات: أن فلاناً مثلا أتى القبر الفلاني فحصل له كذا وكذا وفلاناً رأى في المنام كذا وكذا ـ مثل الحكاية التي ذكـرها جماعة منهم. وهي أن العتبي قال كنت جالساً عند قبر النبي صلى الله عليه وسلم فجاء أعرابي فقال السلام عليك يا رسول الله سمعت الله يقول:

(٩٠) انظر مجموع فتاوي شيخ الإسلام ابن تيمية (٣١٩/١، ٣٤٦).

﴿... وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظُلِمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاآ وُكَ فَأَسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَ كُلُهُ مُ الرَّسُولُ لَوَ جَدُوا اللَّهَ تَوَّابُ ازَّحِيمًا ﴾(١٠). وقد جئتك مستغفراً لذنبي مستشفعاً بك إلى ربي ثم أنشأ يقول: يا خير من دفنت في الأرض أعظمه فطاب من طيبهن القاع والأكم نفسى الفداء لقبر أنت ساكنه فيه العفاف وفيه الجود والكرم ثم انصرف الأعرابي فغلبتني عيني فرأيت النبي صلى الله عليه وسلم في النوم فقال: يا عتبي الحق بالأعرابي فبشره أن الله غفر له ـ والجواب عن ذلك: أن الحكايات والمنامات لا تصلح دليلا تبني عليه أحكام وعقائد: وقوله تعالى: ﴿ ﴿ جَآهُ وَكَ ... ﴾ . المراد به المجيء إليه صلى الله عليه وسلم في حياته لا المجيء إلى قبره. بدليل أنه لم يكن أحد من الصحابة والتابعين لهم باحسان يأتي إلى قبره صلى الله عليه وسلم (٩١) الآية (٦٤) من سورة النساء.

### 

وامتثال الأمر فلو كان ذلك مشروعاً لفعلوه .

الحادي عشر: ومن شبههم الاستدلال بحصول بعض مقاصدهم عند الأضرحة ونحوها كقولهم إن فلانا وعا عند الضريح الفلاني أو هتف باسم الشيخ فلان أو الحولي فلان فحصل له مطلوبه ـ والجواب أن حصول بعض المقصود للمشرك لا يدل على جواز ما هو عليه من الشرك إذ قد يكون حصول ذلك صادف قضاء وقدرا فظن أن ذلك بسبب دعائه لذلك الشيخ أو الولي. أو قد يكون ذلك حصل استدراجاً له وفتنة ـ فلا يدل على قد يكون ذلك حصل استدراجاً له وفتنة ـ فلا يدل على جواز دعاء غير الله. وهكذا نجد المشركين لا يملكون دليلا واحداً صحيحاً لما هم عليه من الشرك بل هم كها دليلا واحداً صحيحاً لما هم عليه من الشرك بل هم كها قال الله تعالى:

﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىٰ هَا ءَاخَرَ لَا بُرْهَ مَن لَهُ بِهِ دِ ... ﴾ (١١)

وإذا كان الشرك لم يقم على برهان وحجة فإن التوحيد قام على البراهين القاطعة والحجج الواضحة:

<sup>(</sup>٩٢) الآية (١١٧) من سورة المؤمنون.

﴿... أَفِي ٱللَّهِ شَكْتُ فَاطِرِ ٱلسَّمَـٰ وَتِ وَٱلْأَرْضِّ ... ﴾ (٩٣).

﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاة مِنَاهُ وَلَمَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاة مِنَاهُ وَأَنزَلَ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمُ فَكَل تَجْعَلُوا وَأَنزَلَ مِنَ الشَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ فَك تَجْعَلُوا يَدُوا لَكُمْ فَك تَجْعَلُوا يَدُوا لَكُمْ فَك تَجْعَلُوا يَدُوا لَن اللّهُ مَعْلَمُونَ ﴾ (١٠).

الثاني عشر: زعم غلاة المتصوفة ومن يقلدهم أن الشرك هو الميل إلى الدنيا والاشتغال بطلبها، والجواب: أن هذا يريدون به تغطية ما هم عليه من الشرك الأكبر المتمثل بعبادتهم للقبور وغلوهم في المشائخ، وطلب الدنيا من الوجه المباح هو مما أمر الله به، وإذا كان القصد منه الإستعانة به على طاعة الله فهو عبادة وتوحيد.

<sup>(</sup>٩٣) الأية (١٠) من سورة إبراهيم.

<sup>(</sup>٩٤) الآيتان (٢١-٢٢) من سورة البقرة.

### الناتمة

وبعد: فإن الشرك هو أعظم أنواع الظلم قال تعالى:

إن الشرك لا تتناوله مغفرة الله لمن مات عليه قال تعالى:

﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَوَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآ أُ ... ﴾ (١٠)

إن المشرك تحرم عليه الجنة تحريماً مؤبداً:

﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِك بِأَللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّارُّ .

إن المشرك نجس لا يحل دخوله في حرم الله:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَإِنَّمَا ٱلْمُشْرِكُونَ بَحَسُّ فَكَايَقَ رَبُواً الْمُشْرِكُونَ بَحَسُّ فَكَايَقَ رَبُواً الْمُسْرِجُدَ ٱلْحَرَامَ بَعَدَ عَامِهِمْ هَنذاً... ﴾ (١٨٠).

<sup>(</sup>٩٥) الآية (١٣) من سورة لقمان.

<sup>(</sup>٩٦) الآية (٤٨) من سورة النساء.

<sup>(</sup>٩٧) الآية (٧٢) من سورة المائدة.

<sup>(</sup>٩٨) الآية (٢٨) من سورة التوبة.

﴿ فَإِذَا أَنسَلَخَ ٱلْأَشَهُرُ الْحُرُمُ فَأَقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنُّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَحْمُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدُّ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوْةَ وَءَاتَوْا الزَّكَوْةَ فَخَلُّواْسَبِيلَهُمَّ .. ﴾ (١٠). إن المشرك قد ضل ضلالًا مبيناً وافترى إثماً عظيماً إن ﴿ .. وَمَن يُشْرِك بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّمِنَ ٱلسَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَقْ تَهْوِي بِدِ ٱلرِّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِقٍ ﴾ (١٠٠). ﴿ وَلَا نَنكِحُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَكُ خَيْرٌ مِّن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمُّ وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَقَّى يُؤْمِنُواْ وَلَمَبَّدُّ مُّوْمِنُ خَيْرٌ ثِن مُشْرِكِ وَلَوْأَعْجَبَكُمُّ ... ﴾ (١٠١). إن المشرك لا يقبل منه عمل ولا تصح منه عبادة: (٩٩) الآية (٥) من سورة التوبة.

إن المشرك حلال الدم والمال: المشرك قد انحط من سمو التوحيد: إن المشرك لا تحل مناكحته:

﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ ٱشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمُكُ

<sup>(</sup>١٠٠) الآية (٣١) من سورة الحج.

<sup>(</sup>١٠١) الآية (٢٣١) من سورة البقرة.

## ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَنَّا يَصِفُونَ ۞ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ د. صالح الفوزان

وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (١٠٠١).

﴿ .. وَلَوْأَشَرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُمِ مَّاكَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (١٠٠٠).

«نعوذ بالله من الشك والشرك والكفر والنفاق وسوء الأخلاق وسوء المنقلب في المال والأهل والولد اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه، وأرنا الباطل باطلا وارزقنا احتنابه.

وَلَكْمَنْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلْمِينَ ﴾(١٠٠).

﴿ .. سُبْحَنْنَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (100).

﴿ سُبَحَنْنَهُ، وَتَعَالَىٰعَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًّا كَبِيرًا ﴾ (١٠١٠.

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته. . .

<sup>(</sup>١٠٢) الآية (٦٥) من سورة الزمر.

<sup>(</sup>١٠٣) الآية (٨٨) من سورة الأنعام .

<sup>(</sup>١٠٤) الأيات من سورة الصافات (١٨٠-١٨٢).

<sup>(</sup>١٠٥) الآية (١) من سورة النحل.

<sup>(</sup>١٠٦) الآية (٤٣) من سورة الإسراء!