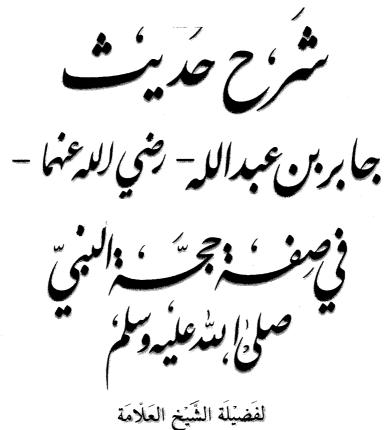
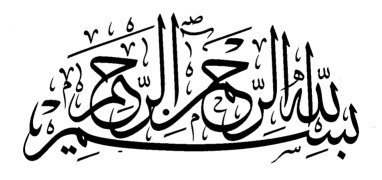
سلسلة مؤلفات فضي<del>لة الشيخ (۲٤)</del>



محدين كالمعتمين

غَفَرَ اللهُ لَهُ وَلَوْ الدَّيْهِ وَلِلمسْلميْنَ



### ح مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية ، ١٤٢٤هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

العثيمين ، محمد بن صالح

شرح حديث جابر بن عبدالله رضى الله عنهما في صفة حجة النبي صلى الله عليه وسلم /محمد بن صالح العثيمين - الرياض ، ١٤٢٤هـ.

۱٦٠ ص ؟ ١٤ × ٢١ سم.

ردمك: ۱-۲۰۷ ٤٤ - ۹۹۳۰

ديوي ۲۵۲٫۵

١- الحج ٢- الحديث - شرح أ. العنوان

1272/7079

رقم الإيداع: ٦٥٦٩ / ١٤٢٤ ردمك: ۱-۲۰۷ ع٤-۹۹۹

#### حقوق الطبع محفوظة للمؤلف

إلا لمن أراد طبعه لتوزيعه مجاناً بعد مراجعة مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية

الملكة العربية السعودية

عنيزة – ص.ب. : ١٩٢٩

هاتف: ۲۱۰۷ - ۲۰۲۴۲۰۰۹ - ۲۰۲۴۲۰۰۹

www.binothaimeen.com info@binothaimeen.com

#### الطبعة الأولى

ذُوالْقِعُلاَ ١٤٢٤هـ



ترخیص اعلامی رقم: ۷۰۱۰/د

بريد إليكتروني : dmp@gawab.com

هاتف: ٤٧٣٦٢٦٤ / جوال: ٢٩٩٧٤٢٥٠

ص.ب.٤٢٢٢٥ الرياض١١٥٤ الملكة العربية السعودية

### بِسْدِ اللهِ النَّمْنِ الرَّعَابِ الرَّعَابِ الرَّعَابِ الرَّعَابِ الرَّعَابِ الرَّعَابِ الرَّعَابِ الرَّعَابِ

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم بإحسان، وسلم تسليماً كثيراً.

أما بعد:

وقد جاء هذا الشرح ضمن الدروس العلمية التي كان يعقدها فضيلته رحمه الله تعالى في «بلوغ المرام» و «صحيح مسلم» بالجامع الكبير في مدينة عنيزة .

ورغبة في تقديمه إلى القارىء المتطلع إلى معرفة المسائل والأحكام الفقهية في مناسك الحج والعمرة كما وردت عن رسول الله ﷺ، وتسهيلاً لتناوله، تمَّ إخراج هذا الشرح مفرداً.

وقد عهدت مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية إلى الشيخ مساعد بن محمد السلمان ـ أثابه الله ـ

بالعمل لإعداد هذا الكتاب للنشر، وتخريج أحاديثه وآثاره، فجزاه الله خيراً.

نسأل الله تعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، موافقاً لمرضاته، نافعاً لعباده، وأن يجزي فضيلة شيخنا عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء، ويضاعف له المثوبة والأجر، ويعلي درجته في المهدين، إنه سميع قريب، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين .

اللجنة العلمية في مؤسسة الشيخ محمد بن صالح العثيمين الخيرية ١٤٢٤/١٠/٢٥هـ

# بسم الله الرحمن الرحيم

إن الحمد لله ، نحمده ، ونستعينه ، ونستغفره ، ونعود بالله من شرور أنفسنا ، ومن سيئات أعمالنا ، من يهده الله فلا مضل له ، ومن يضلل فلا هادي له ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ، أرسله الله تعالى بالهدى ، ودين الحق ، فبلغ الرسالة ، وأدى الأمانة ، ونصح الأمة وجاهد في الله تعالى حق جهاده ، فصلوات الله وسلامه عليه ، وعلى آله ، وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

أما بعد:

فإن من شروط العبادة الإخلاص لله والمتابعة لرسول الله وهما الركنان الأساسيان في كل عبادة فلا تقبل عبادة بشرك ولا تقبل ببدعة فالشرك ينافي الإخلاص والبدعة تنافي الاتباع ولا تتحقق المتابعة إلا بمعرفة الصفة والكيفية التي أدى النبي على العبادة عليها ومن ثم احتاج العلماء رحمهم الله إلى بيان صفات العبادات فبينوا صفة الوضوء وصفة الصلاة وصفة الزكاة وصفة الصيام وصفة الحج وغير ذلك حتى يعبد الناس الله عز وجل على شريعة محمد على .

فحديث جابر رضي الله عنه الطويل المشهور في صفة حج النبي ﷺ الذي جعله بعض العلماء عمدة لصفة الحج

ومنسكا(۱) كاملا لأن جابرا رضي الله عنه ضبط حج الرسول على أوله إلى آخره . فذكر رضي الله عنه :

« أن رسول الله ﷺ مكث تسع سنين لم يحج ثم أذن في الناس في العاشرة أن رسول الله على حاج فقدم المدينة بشر كثير كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله على ويعمل مثل عمله فخرجنا معه حتى أتينا ذا الحليفة فولدت أسماء بنت عميس محمد بن أبي بكر فأرسلت إلى رسول الله علي : كيف أصنع ؟ قال : « اغتسلي واستثفري بثوب وأحرمي » . فصلى رسول الله ﷺ في المسجد ثم ركب القصواء حتى إذا استوت به ناقته على البيداء نظرتُ إلى مد بصري بين يديه من راكب وماش وعن يمينه مثل ذلك وعن يساره مثل ذلك ومن خلفه مثل ذلك ورسول الله ﷺ بين أظهرنا وعليه ينزل القرآن وهو يعرف تأويله وما عمل به من شيء عملنا به فأهلَ بالتوحيد « لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك لبيك ، إن الحمد والنعمة لك والملك ، لا شريك لك » .

<sup>(</sup>۱) قال النووي رحمه الله تعالى في شرحه على صحيح مسلم (۸/٤٠٪): حديث جابر حديث عظيم مشتمل على جمل من الفوائد ونفائس من مهمات القواعد وهو من أفراد مسلم لم يروه البخاري في صحيحه ورواه أبو داود كرواية مسلم قال القاضي وقد تكلم الناس على ما فيه من الفقه وأكثروا وصنف فيه ابن المنذر جزءا وخرج من الفقه مائة ونيفا وخمسين نوعا ولو تقصي لزيد على هذا القدر قريب منه ا.هـ

وأهلَ الناس بهذا الذي يهلون به فلم يَرُدُّ رسول الله ﷺ عليهم شيئا منه . ولزم رسول الله ﷺ تلبيته . قال جابر رضي الله عنه : لسنا ننوي إلا الحج \_ لسنا نعرف العمرة \_ حتى إذا أتينا البيت معه استلم الركن فرمل ثلاثاً ومشى أربعاً ثم نفذ إلى مقام إبراهيم عليه الصلاة والسلام فقرأ ﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِءَمَ مُصَلِّي ﴾(١) فجعل المقام بينه وبين البيت فكان أبي يقول ولا أعلمه ذكره إلا عن النبي عَلَيْتُهُ : كان يقرأ في الركعتين ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـٰذُ ﴾، و﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلۡكَٰفِرُونَ ﴾، ثم رجع إلى الركن فاستلمه ثم خرج من الباب إلى الصفا فلما دنا من الصفا قرأ ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾(٢) « أبدأ بما بدأ الله به » فبدأ بالصفا فرقى عليه، حتى رأى البيت فاستقبل القبلة فوحد الله وكبره وقال: « لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده أنجز وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده » ثم دعا بين ذلك. قال مثل هذا ثلاث مرات ثم نزل إلى المروة حتى إذا انصبت قدماه في بطن الوادي سعى حتى إذا صعدتا مشي حتى أتى المروة ففعل على المروة كما فعل على الصفاحتي إذا كان آخر طوافه على المروة فقال: « لو

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية ١٥٨.

أني استقبلت من أمري ما استدبرت لم أسق الهدي وجعلتها عمرة فمن كان منكم ليس معه هدي فليحل وليجعلها عمرة ». فقام سراقة بن مالك بن جعشم فقال: يا رسول الله! ألعامنا هذا أم لأبد؟ فشبك رسول الله ﷺ أصابعه واحدة في الأخرى وقال: « دخلت العمرة في الحج » مرتين « لا بل لأبد أبد » وقدم علىٌ من اليمن ببدن النبي ﷺ فوجد فاطمة رضى الله عنها ممن حل ولبست ثياباً صبيغاً واكتحلت فأنكر ذلك عليها فقالت: إن أبي أمرني بهذا. قال: فكان علي يقول بالعراق: فذهبت إلى رسول الله ﷺ محرشاً على فاطمة للذي صنعت مستفتياً لرسول الله ﷺ فيما ذكرت عنه. فأخبرته أنى أنكرت ذلك عليها. فقال: « صدقت صدقت ماذا قلت حين فرضت الحج؟ » قال قلت: اللهم إنى أهل بما أهل به رسولك. قال: « فإن معى الهدي فلا تحل » قال: فكان جماعة الهدي الذي قدم به على من اليمن والذي أتى به النبي عَيْلِيَّةً مائة. قال فحل الناس كلهم وقصروا إلا النبي عَلَيْلَةٍ ومن كان معه هدي. فلما كان يوم التروية توجهوا إلى مني فأهلوا بالحج. وركب رسول الله ﷺ فصلى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر. ثم مكث قليلا حتى طلعت الشمس وأمر بقبة من شعر تضرب له بنمرة فسار رسول الله عَلِيْكُ وَلاَ تَشْكُ قَرِيشَ إِلاَّ أَنَّهُ وَاقْفَ عَنْدُ الْمُشْعَرِ الْحَرَامُ كَمَّا كانت قريش تصنع في الجاهلية.

فأجاز رسول الله ﷺ حتى أتى عرفة فوجد القبة قد ضربت له بنمرة فنزل بها حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء فرحلت له فأتى بطن الوادي فخطب الناس وقال: « إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع ودماء الجاهلية موضوعة وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث كان مسترضعا في بني سعد فقتلته هذيل، وربا الجاهلية موضوع وأول ربا أضع ربانا ربا عباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله فاتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحداً تكرهونه فإن فعلن ذلك فاضربون ضربأ غير مبرح ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف. وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به كتاب الله. وأنتم تسألون عني، فما أنتم قائلون؟ " قالوا: نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت فقال بإصبعه السبابة يرفعها إلى السماء وينكتها إلى الناس « اللهم اشهد! اللهم اشهد » ثلاث مرات. ثم أذن ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر، ولم يصل بينهما شيئًا، ثم ركب رسول الله ﷺ حتى أتى الموقف، فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات

وجعل حبل المشاة بين يديه واستقبل القبلة فلم يزل واقفا حتى غربت الشمس وذهبت الصفرة قليلا حتى غاب القرص وأردف أسامة خلفه ودفع رسول الله ﷺ وقد شنق للقصواء الزمام حتى أن رأسها ليصيب مورك رحله ويقول بيده اليمني « أيها الناس السكينة السكينة » كلما أتى حبلا من الحبال أرخى لها قليلا حتى تصعد حتى أتى المزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامتين ولم يسبح بينهما شيئا ثم اضطجع رسول الله على حتى طلع الفجر وصلى الفجر حين تبين له الصبح بأذان وإقامة ثم ركب القصواء حتى أتى المشعر الحرام فاستقبل القبلة فدعاه وكبره وهلله ووحده فلم يزل واقفاً حتى أسفر جدا فدفع قبل أن تطلع الشمس وأردف الفضل بن عباس وكان رجلاً حسن الشعر أبيض وسيماً فلما دفع رسول الله ﷺ مرت به ظعن يجرين فطفق الفضل ينظر إليهن فوضع رسول الله ﷺ يده على وجه الفضل فحول الفضل وجهه إلى الشق الآخر ينظر فحول رسول الله ﷺ يده من الشق الآخر على وجه الفضل، يصرف وجهه من الشق الآخر ينظر حتى أتى بطن محسر فحرك قليلاً ثم سلك الطريق الوسطى التي تخرج على الجمرة الكبرى، حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة فرماها بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة منها، مثل حصى الخذف. رمى من بطن الوادي ثم انصرف إلى المنحر فنحر ثلاثاً وستين بيده ثم أعطى علياً فنحر ما غبر وأشركه في هديه ثم أمر من كل بدنة ببضعة فجعلت في قدر فطبخت فأكلا من لحمها وشربا من مرقها ثم ركب رسول الله فأفاض إلى البيت، فصلى بمكة الظهر فأتى بني عبد المطلب يسقون على زمزم فقال: « انزعوا بني عبد المطلب! فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم لنزعت معكم » فناولوه دلوا فشرب منه »(١).

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الحج، باب حجة النبي على (۱۲۱۸)، وأبو داود في كتاب المناسك، باب صفة حجة النبي على (۱۹۰۵)، وابن ماجه في كتاب المناسك، باب حجة رسول الله على (۳۰۷٤).

## شرح الحديث

قال جابر رضي الله عنه: « إن رسول الله على مكث تسع سنين لم يحج ثم أذن في الناس في العاشرة أن رسول الله على حاج فقدم المدينة بشر كثير كلهم يلتمس أن يأتم برسول الله على ويعمل مثل عمله فخرجنا معه ».

قوله: « فخرجنا معه » كان ذلك في الخامس والعشرين من ذي القعدة في يوم السبت بعد أن أعلم الناس في خطبة الجمعة كيف يحرمون وسئل ماذا يلبس المحرم وأوضح للناس مبادىء النسك. وبقي في ذي الحليفة وبات بها وفي اليوم التالي اغتسل ولبس ثياب إحرامه ثم أحرم.

وقوله: «حتى أتينا ذا الحليفة فولدت أسماء » أتى بحرف (الفاء) لأنها معطوفة على جملة هي جواب الشرط يعني: حتى إذا أتينا ذا الحليفة نزل وصار كذا كذا فولدت.

وذو الحليفة ميقات أهل المدينة وتعرف الآن بأبيار علي وهي مكان بينه وبين المدينة نحو تسعة أميال وبينه وبين مكة عشر مراحل وسمي بذي الحليفة لكثرة هذا الشجر فيه وهي شجرة الحَلْفَاء وهي معروفة.

وقوله: « فولدت أسماء بنت عميس » وهي زوجة أبي بكر

رضي الله عنه ولدت محمد بن أبي بكر فأرسلت إلى النبي ﷺ كيف تصنع فقال لها: « اغتسلي واستثفري بثوب وأحرمي » فأمرها بالاغتسال للإحرام وليس لرفع الحدث لأن الحدث لازال باقيا وأمرها أن تستثفر بثوب يعني تتعصب به وتشد عليها ثوبا حتى لا يخرج شيء من هذا الدم.

وقوله: « وأحرمي » وأطلق لها الإحرام وقد أحرم الناس من ذي الحليفة على وجوه ثلاثة منهم من أحرم بالحج ومنهم من أحرم بالعمرة ومنهم من أحرم بالحج والعمرة. ولم يقل لها النبي عليه: « افعلي ما يفعل الحاج » كما قال لعائشة رضي الله عنها لأنها إنما أرسلت تسأل عن قضية معينة وهي الإحرام كيف تحرم.

وقد أصابها ما أصابها ولم تسأله عن بقية النسك ولهذا أخطأ ابن حزم (١) رحمه الله حيث قال: إن النفساء يجوز لها أن تطوف البيت بخلاف الحائض واستدل لقوله بأن النبي على قال لعائشة رضي الله عنها: « افعلي ما يفعل الحاج غير أن لا تطوفي بالبيت »(٢).

ولو كأن الطواف بالبيت ممنوعا بالنسبة للنفساء لبينه النبي

<sup>(</sup>١) انظر المحلى (١٨٩/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الحيض/ باب الأمر بالنفساء إذا نفسن (٢٩١٠)، ومسلم في كتاب الحج/ باب بيان وجوه الإحرام (٢٩١٠).

وَانِمَا تَسَأَلُ مَاذَا تَصِنَعُ عَنْدُ الْإِحْرَامُ فَبِينَ لَهَا النَّبِي وَاللَّهِ كَيْفَ تَصِنَعُ . تَصِنَعُ .

وقوله: « وصلى رسول الله ﷺ في المسجد » يعني مسجد ذي الحليفة.

وقوله: « ثم ركب القصواء » هو لقب ناقته وله ناقة تسمى العضباء وقد ذكر ابن القيم رحمه الله في أول زاد المعاد (١١) ما يلقب من دوابه صلوات الله وسلامه عليه.

وقوله: «حتى إذا استوت به على البيداء » يعني علت به على البيداء. والبيداء جبل صغير طرف ذي الحليفة.

وقوله: « نظرت إلى مد بصري بين يديه من راكب وماش وعن يمينه مثل ذلك وعن يساره مثل ذلك ومن خلفه مثل ذلك » أي أنهم كثير وقد قدروا بنحو مائة ألف الذي حجوا مع رسول الله عليه يعني لم يبق من الصحابة رضي الله عنهم إلا أربعة وعشرون ألفا وإلا فكلهم حجوا معه لأنه أعلن عليه الصلاة والسلام للناس أنه سيحج فقدم الناس كلهم من أجل أن ينظروا إلى حج النبي عليه ويقتدوا به.

وقوله: « وهو يعرف تأويله » المراد بالتأويل هنا التفسير

<sup>(1) (1/771).</sup> 

فإن أعلم الخلق بمعاني كلام الله تعالى هو رسول الله على ولهذا قال العلماء رحمهم الله يرجع في التفسير إلى القرآن الكريم ثم إلى السنة ثم إلى أقوال الصحابة ثم إلى كلام التابعين الذي أخذوا عن الصحابة رضي الله عنهم.

وقوله: «ثم أهل بالتوحيد» أي رفع صوته بالتوحيد قائلا: «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك » رفع صوته بهذه الكلمات العظيمة التي سماها جابر رضي الله عنه توحيداً لأنها تضمنت التوحيد والإخلاص.

ولبيك كلمة إجابة والدليل على هذا ما ورد في الصحيح «أن الله تعالى يقول يوم القيامة: يا آدم فيقول: لبيك »(١) وتحمل معنى الإقامة من قولهم ألبَّ بالمكان: أي أقام فيه فهي متضمنة للإجابة والإقامة. الإجابة لله والإقامة على طاعته ولهذا فسرها بعضهم بقوله: لبيك أي أنا مجيب لك مقيم على طاعتك وهذا تفسير جيد.

فإذا قال قائل: أين النداء من الله حتى يلبيه المحرم؟ قلنا: هُو قوله تعالى: ﴿ وَأَذِّن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجَّ يَأْتُوكَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في أحاديث الأنبياء/ باب قصة يأجوج ومأجوج (۲۳۲۸)، وأخرجه مسلم في كتاب الإيمان/ باب قوله: «يقول الله لآدم» (۲۲۲) عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه .

رِجَالًا ﴾(١) أي أعلم الناس بالحج أو ناد فيهم بالحج و يُحَالًا ﴾ أي: على أرجلهم وليس المعنى ضد الإناث والدليل على أنهم على أرجلهم ما بعدها ﴿ وَعَلَىٰ كُلِّ فَجَ عَمِيقٍ ﴾.

وهذه قاعدة مفيدة في التفسير (فإنه قد يعرف معنى الكلمة بما يقابلها).

ومثلها قوله تعالى: وهو أخفى من الآية التي معنا: ﴿ فَأَنفِرُواْ ثُبَاتٍ أَوِ اُنفِرُواْ جَمِيعًا ﴾ (٢) فمعنى ثبات: متفرقون مع أن ثبات يبعد جدا أن يفهمها الإنسان بهذا المعنى لكن لما ذكر بعدها ﴿ أَوِ اُنفِرُواْ جَمِيعًا ﴾ علم أن المراد بالثبات المتفرقون.

والتثنية في التلبية هل المقصود بها حقيقة التثنية أي أجبتك مرتين أو المقصود بها مطلق التكثير؟

الجواب: المقصود بها الثاني لأن المعنى إجابة بعد إجابة وإقامة بعد إقامة فالمراد بها مطلق التكثير أي: مطلق العدد وليس المراد مرتين فقط.

ولهذا قال النحويون: إنها ملحقة بالمثنى وليست مثنى حقيقة لأنه يراد بها الجمع والعدد الكثير.

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية ٧١.

ولماذا جاءت بالياء الدالة على أنها منصوبة؟

قالوا: لأنها مصدر لفعل محذوف وجوبا لا يجمع بينه وبينها والتقدير ألببت إلبابين لك.

ألببت يعني: أقمت بالمكان إلبابين.

لكن حصل فيها حذف حرف الهمزة وصارت لبابين بعد حذف الهمزة.

ثم قيل: تحذف أيضا الباء الثانية فنقول لبيك والياء علامة للإعراب.

وقوله: « اللهم » معناها: يا الله لكن حذفت ياء النداء وعوض عنها الميم وجعلت الميم أخيرا ولم تكن في مكان الياء تبركا بذكر اسم الله ابتداءً وعوض عنها الميم لأن الميم أدل على الجمع ولهذا كانت الميم من علامات الجمع.

فكأن الداعي جمع قلبه على ربه عز وجل لأنه يقول يا الله.

وقوله: «لبيك» الثانية من باب التوكيد اللفظي ولم يتغير عن لفظ الأول لكن له معنى جديد فيكرر ويؤكد أنه مجيب لربه مقيم على طاعته: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، لأنك تجيب الله عز وجل وكلما أجبته ازددت إيماناً به وشوقاً إليه فكان التكرير مقتضى الحكمة ولهذا ينبغي لك أن تستشعر \_ وأنت تقول: لبيك \_ نداء الله عز وجل لك

وإجابتك إياه لا مجرد كلمات تقال.

وقوله: « لا شريك لك » أي: لا شريك لك في كل شيء وليس في التلبية فقط لأنه أعم، أي: لا شريك لك في ملكك ولا شريك لك في أسمائك ولا شريك لك في أسمائك وصفاتك ولا شريك لك في كل ما يختص بك.

ومنها إجابتي هذه الإجابة فأنا مخلص لك فيها، ما حججت رياءاً ولا سمعة ولا للمال ولا لغير ذلك إنما حججت لك ولبيّت لك فقط.

وقوله: « لا شريك لك » إعرابها: لا نافية للجنس، وشريك: اسمها، ولك خبرها، والنافية للجنس أعم من النافية لمطلق النفي لأن النافية للجنس تنفي أي شيء من هذا بخلاف ما إذا قلت لا رجلٌ في البيت بالرفع فهذه ليست نافية للجنس بل هذه لمطلق النفي.

ولهذا يجوز أن تقول لا رجلٌ في البيت بل رجلان، لكن لو قلت: لا رجلَ في البيت بل رجلان صاح عليك العالمون بالنحو وقالوا: هذا غلط لا يصح أن تقول لا رجلَ في البيت بل رجلان فتنفي الجنس أولا ثم تعود وتثبت ولكن إن شئت فقل لا رجلَ في البيت بل أنثى.

وقوله: « إن الحمد والنعمة لك » يقال: بكسر همزة إن ورويت بالفتح. فعلى رواية فتح الهمزة « أن الحمد لك »

تكون الجملة تعليلية أي: لبيك لأن الحمد لك فصارت التلبية مقيدة بهذه العلة أي: بسببها والتقدير لبيك لأن الحمد لك.

أما على رواية الكسر: « إن الحمد لك » فالجملة استئنافية وتكون التلبية غير مقيدة بالعلة بل تكون تلبية مطلقة بكل حال، ولهذا قالوا: إن رواية الكسر أعم وأشمل فتكون أولى أي: أن تقول: إن الحمد والنعمة لك، ولا تقل: أن الحمد والنعمة لك، ولا تقل: أن الحمد والنعمة لك، ولو قلت ذلك لكان جائزاً.

والحمد والمدح يتفقان في الاشتقاق أي في الحروف دون الترتيب ح - م - د موجودة في الكلمتين فهل الحمد هو المدح أو بينهما فرق؟

الجواب: الصحيح أن بينهما فرقاً عظيماً لأن الحمد مبني على المحبة والتعظيم.

والمدح لا يستلزم ذلك فقد يبنى على ذلك وقد لا يبنى وقد أمدح رجلاً لا محبة له في قلبي ولا تعظيم ولكن رغبة في نواله فيما يعطيني مع أن قلبي لا يحبه ولا يعظمه.

أما الحمد فإنه لابد أن يكون مبنياً على المحبة والتعظيم ولهذا نقول في تعريف الحمد: هو وصف المحمود بالكمال محبة وتعظيماً، ولا يمكن لأحد أن يستحق هذا الحمد على وجه الكمال إلا الله عز وجل.

وقول بعضهم: الحمد هو الثناء بالجميل الاختياري، أي:

أن يثني على المحمود بالجميل الاختياري. ويفعله اختياراً من نفسه، تعريف غير صحيح، يبطله الحديث الصحيح: «أن الله قال: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين، فإذا قال: الحمد لله رب العالمين، قال: حمدني عبدي، وإذا قال: الرحمن الرحيم قال: أثنى علي عبدي »(١) فجعل الله تعالى الثناء غير الحمد لأن الثناء تكرار الصفات الحميدة، وأل في الحمد للاستغراق، أي: جميع أنواع المحامد لله وحده، المحامد على جلب النفع وعلى دفع الضرر، وعلى حصول الخير الخاص والعام، كلها لله على الكمال كله.

وقد ذكر ابن القيم رحمه الله في كتابه « بدائع الفوائد » (٢) بحثاً مستفيضاً حول الفروق بين (المدح ـ والحمد) وكلمات أخرى في اللغة العربية تخفى على كثير من الناس، وقال كان شيخنا ـ ابن تيمية ـ إذا تكلم في هذا أتى بالعجب العجاب ولكنه كما قيل:

تألق البرق نجدياً فقلت له. . إليك عني فإني عنك مشغول

أي أن شيخ الإسلام رحمه الله مشغول بما هو أهم من

 <sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الصلاة/ باب وجوب قراءة الفاتحة في كل
ركعة (٣٩٥) عن أبي هريرة رضي الله عنه .

 $<sup>(7) (7/7</sup>P_FP).$ 

البحث في كلمة في اللغة العربية، وأسرار اللغة العربية.

وقوله: « النعمة » أي الإنعام، فالنعمة لله.

وقوله: « النعمة لك » كيف تتعدى باللام؟ مع أن الظاهر أن يقال: النعمة منك؟

الجواب: النعمة لك يعني التفضل لك فأنت صاحب الفضل.

وقوله: «والملك لا شريك لك» الملك شامل لملك الأعيان وتدبيرها وهذا تأكيد بأن الحمد والنعمة لله لا شريك له فإذا تأملت هذه الكلمات وما تشتمل عليه من المعاني الجليلة وجدتها أنها تشتمل على جميع أنواع التوحيد وأن الأمر كما قال جابر رضي الله عنه: «أهل بالتوحيد». والصحابة رضي الله عنهم أعلم الناس بالتوحيد.

فقوله: «الملك» من توحيد الربوبية، والألوهية من توحيد الربوبية أيضا لأن إثبات الألوهية متضمن لإثبات الربوبية، وإثبات الربوبية مستلزم لإثبات الألوهية ولهذا لا تجد أحداً يوحد الله في ألوهيته إلا وقد وحده في ربوبيته، لكن من الناس من يوحد الله في ربوبيته ولا يوحده في ألوهيته وحينئذ نلزمه ونقول: إذا وحدت الله في الربوبية لزمك أن توحده في الألوهية ولهذا فإن عبارة العلماء رحمهم الله محكمة: حيث قالوا: (توحيد الربوبية مستلزم لتوحيد محكمة: حيث قالوا: (توحيد الربوبية مستلزم لتوحيد

الألوهية وتوحيد الألوهية متضمن لتوحيد الربوبية).

ونأخذ توحيد الأسماء والصفات من قوله: « إن الحمد والنعمة ».

فالحمد: وصف المحمود بالكمال مع المحبة والتعظيم.

والنعمة من صفات الأفعال، فقد تضمنت توحيد الأسماء والصفات.

ومن أين نعرف أنه بلا تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل؟

الجواب: من قوله « لا شريك لك » لأن التمثيل شرك والتعطيل شرك أيضا والمعطل لم يعطل إلا حين اعتقد أن الإثبات تمثيل فمثَّل أولا وعطَّل ثانيا والتحريف والتكييف متضمنان التمثيل والتعطيل.

وبهذا تبين أن هذه الكلمات العظيمة مشتملة على التوحيد كله ومع الأسف أنك تسمع بعض الناس في الحج أو العمرة يقولها وكأنها أنشودة، لا يأتون بالمعنى المناسب تقول: (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك).

لكنهم يقفون على (إن الحمد والنعمة لك) ثم يقولون: (والملك لا شريك لك).

مسألة: فهل لنا أن نزيد على ما ورد عن النبي ﷺ من التلبية التي رواها جابر رضي الله عنه ؟

نقول: نعم فقد روى الإمام أحمد في « المسند »: أن النبي ﷺ كان يقول: « لبيك إله الحق » من إضافة الموصوف إلى صفته أي: لبيك أنت الإله الحق.

وكان ابن عمر رضي الله عنهما يزيد: « لبيك وسعديك، والخير في يديك، والرغباء إليك والعمل »(٢).

فلو زاد الإنسان مثل هذه الكلمات فلا بأس، اقتداء بعبد الله بن عمر رضي الله عنهما، لكن الأولى ملازمة ما ثبت عن النبي عليه الله .

وهل لهم أن يكبروا بدل التلبية إذا كان في وقت التكبير كعشر ذي الحجة؟

الجواب: نعم، لقول أنس رضي الله عنه: «حججنا مع النبي ﷺ منا المكبر ومنا المهل »(٣) وهذا يدل على أنهم ليسوا يلبون التلبية الجماعية ولو كانوا يلبون التلبية الجماعية

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٤٧٦/٢)، وأخرجه النسائي في كتاب المناسك/ باب كيف التلبية )٥/ ١٦١) عن أبي هريرة رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الحج/ باب التلبية (١١٨٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الحج/ باب التلبية والتكبير إذا غدا من منى إلى عرفة (١٦٥٩)، ومسلم في كتاب الحج/ باب التلبية والتكبير في الذهاب من منى إلى عرفات (١٢٨٥).

لكانوا كلهم مهلين أو مكبرين لكن بعضهم يكبر، وبعضهم يهل، وكل يذكر ربه على حسب حاله.

مسألة: قال العلماء رحمهم الله: وينبغي أن يذكر نسكه في التلبية، فإذا كان في العمرة يقول: لبيك اللهم عمرة، وفي الحج: لبيك اللهم حجاً، وفي القران: لبيك اللهم عمرة وحجاً.

ثم قال جابر رضي الله عنه : « حتى إذا أتينا البيت » يعني الكعبة.

وقوله: «استلم الركن» أي الحجر الأسود. وأطلق عليه اسم الركن لأنه في الركن، والاستلام قال العلماء رحمهم الله أن يمسحه بيده وليس أن يضع يده عليه لأن الوضع ليس فيه استلام بل لابد من المسح، والمسح يكون باليد اليمنى لأن اليد اليمنى تقدم للإكرام والتعظيم.

وهل يقبله؟ نقول: نعم لأنه ثبت عن النبي على أنه كان يقبله (١) لكن يقبله محبةً لله عز وجل وتعظيماً له لا محبةً للمحجر لكونه حجراً ولا يتبرك به أيضاً كما يصنعه بعض الجهال فيمسح يده بالحجر الأسود ثم يمسح بها بدنه أو

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الحج/ باب الرمل في الحج (١٦٠٥)، ومسلم في الحج/ باب استحباب تقبيل الحجر الأسود (١٢٧٠) عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه .

يمسح صبيانه الصغار تبركاً به فإن هذا من البدع.

ولهذا لما قبل أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه الحجر الأسود قال: « إن لأعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع ولولا أني رأيت رسول الله على يقبلك ما قبلتك »(١) فأفاد رضي الله عنه بهذا أنه مجرد تعبد واتباع للرسول على الله فتقبيلنا للحجر الأسود هو محبة لله عز وجل وتعظيمٌ له ومحبة للقرب منه سبحانه وتعالى. فإن شق الاستلام والتقبيل فإنه يستلمه بيده ويقبل يده (٢).

وهذا بعد استلامه ومسحه لا أنه يقبل يده بدون مسح وبدون استلام فإن شق اللمس أشار إليه (٣). وإذا أشار إليه فإنه لا يقبل يده.

كل هذه الصفات وردت عن النبي ﷺ وهي مرتبة حسب الأسهل.

فأعلاها استلام باليد وتقبيل الحجر ثم استلام باليد مع

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>۲) لما روى نافع قال: «رأيت ابن عمر استلم الحجر بيده ثم قبل يده وقال: ما تركته منذ رأيت رسول الله ﷺ يفعله أخرجه مسلم في الحج/ باب استحباب استلام الركنين اليمانيين في الطواف (٣٠٥٤).

<sup>(</sup>٣) أخرَجه البخاري في الحج/ باب التكبير عند الركن (١٦١٣) من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: «طاف رسول الله ﷺ على بعير كلما أتى على الركن أشار إليه بشيء كان عنده وكبر».

تقبيلها، ثم استلام بعصاً ونحوه مع تقبيله إن لم يكن فيه أذية، والسنة إنما وردت في هذا للراكب فيما نعلم ثم إشارة.

فالمراتب صارت أربعاً تفعل أولاً فأولاً بلا أذية ولا مشقة.

مسألة: كيفية الإشارة؟ هل الإشارة كما يفعل العامة أن تشير إليه كأنما تشير في الصلاة أي: ترفع اليدين قائلاً الله أكبر؟ الجواب: لا بل الإشارة باليد اليمنى. كما أن المسح يكون باليد اليمنى. ولكن هل تشير وأنت ماش والحجر على يسارك، أم تستقبله؟ الجواب: روي عن عمر رضي الله عنه أن النبي على قال له: « إنك رجل قوي فلا تزاحم فتؤذي الضعيف إن وجدت فرجة فاستلم وإلا فاستقبله وهلل وكبر »(۱) قال: « وإلا فاستقبله و النفيل و كبر المنازة يستقبله ولأن هذه الإشارة تقوم مقام الاستلام والتقبيل ؛ والاستلام والتقبيل يكون الإنسان مستقبلاً له بالضرورة لكن إن شق أيضاً مع كثرة الزحام فلا حرج أن يشير وهو ماش.

ويقول عند محاذاته ما ورد عن النبي ﷺ ومنه عند ابتداء الطواف « بسم الله والله أكبر »(٢) « اللهم إيماناً بك وتصديقاً

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۲۸/۱)، وعبد الرزاق (۸۹۱۰)، والبيهقي (۸) عن سعيد بن المسيب عن عمر رضي الله عنه .

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي (٧٩/٥) عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كان إذا استلم =

بكتابك ووفاءً بعهدك واتباعاً لسنة نبيك محمد ﷺ (١) كما كان ابن عمر رضي الله عنهما يقول ذلك.

أما في الأشواط الأخرى فإنه يكبر كلما حاذى الحجر اقتداءً برسول الله ﷺ ألم ألم الحجر الأسود له سنتان: سنة فعلية وسنة قولية.

وأما الركن اليماني فيستلمه بلا تقبيل ولا تكبير ولا إشارة إليه عند التعذر. لأن ذلك لم يرد عن النبي على والقاعدة الفقهية الأصولية الشرعية: (أن كل ما وجد سببه في عهد الرسول على ولم يفعله فالسنة تركه) وهذا قد وجد سببه فالركن اليماني كان الرسول على يستلمه ولم يكن يكبر وعلى هذا فلا يسن التكبير عند استلامه.

# مسألة: وهل يستلمهما في آخر شوط؟

الجواب: يستلم الركن اليماني ولا يستلم الحجر الأسود لأنه إذا مر بالركن اليماني مر وهو في طوافه. وإذا انتهى إلى الحجر الأسود انتهى طوافه. ولهذا لا يستلم الحجر الأسود ولا يكبر أيضاً في آخر شوط. لأن التكبير تابع للاستلام ولا

<sup>=</sup> الركن قال: «بسم الله والله أكبر».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البيهقي (۷۹/۵)، وابن أبي شيبة (۱۰٥/٤)، وعبد الرزاق (۸۸۹۸) عن ابن عباس رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه ص ۲۹.

استلام الآن والتكبير في أول الشوط، وليس في آخر الشوط. مسألة: ماذا يقول بين الركن اليماني والحجر الأسود؟

الجواب: يقول: « ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار ».

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (والمناسبة في ذلك أن هذا الجانب من الكعبة هو آخر الشوط وكان النبي عليه يختم دعاءه غالبا بهذا الدعاء).

وأما الزيادة « وأدخلنا الجنة مع الأبراريا عزيزيا غفار » فهذه لم تردعن النبي ﷺ ولا ينبغي للإنسان أن يتخذها تعبداً لله لكن لو دعا بها لم ينكر عليه لأن هذا محل دعاء.

ولكن كونه يجعله مربوطا بهذه الجملة (ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة) غير صحيح وروي عن النبي ﷺ أنه كان يقول أيضاً: « اللهم إني أسألك العفو والعافية » ولكنه حديث ضعيف (١).

وقوله: « فرمل ثلاثاً ومشى أربعاً » قال العلماء رحمهم الله: الرمل هو سرعة المشي مع مقاربة الخطا.

والظاهر أن مرادهم مع تقارب الخطا أي أن الإنسان لا يمد

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في المناسك/ باب فضل الطواف (۲۹۵۷) عن أبي هريرة رضي الله عنه.

خطوه لأن العادة في الإنسان إذا أسرع تكون خطوته أبعد. ولكن يسرع ولا يمد خطوه بل يكون طبيعيا وليس الرمل هو هز الكتفين كما يفعله الجهال.

«ثلاثاً» أي: ثلاثة أشواط «ومشى أربعاً» يعني أربعة أشواط مشى على عادته بدون إسراع. ويسن له الإضطباع في الطواف وهو: أن يجعل وسط ردائه تحت عاتقه الأيمن، وطرفيه على عاتقه الأيسر والحكمة من ذلك: الاقتداء برسول الله على عائم القوة والنشاط إذ هو أنشط للإنسان مما لو التحف والتف بردائه.

مسألة: وهل الإضطباع مثل الرمل يكون في الأشواط الثلاثة أو يكون في جميع الأشواط؟

الجواب: نقول يكون في جميع الأشواط.

وقوله: « ثم نفذ إلى مقام إبراهيم » يدل على أن هناك زحاما، وفي رواية ثم تقدم إلى مقام إبراهيم والجمع بينهما أنه نفذ متقدما إلى مقام إبراهيم ليصلي خلفه.

ومقام إبراهيم هو الحجر الذي كان إبراهيم عليه الصلاة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (٢٢٣/٤)، وأبو داود في المناسك/ باب الاضطباع في الطواف (١٨٨٣)، والترمذي في الحج/ باب أن النبي على طاف مضطبعاً (٨٥٩) وابن ماجه في المناسك/ باب الاضطباع (٢٩٥٤) عن أبي يعلى بن أمية رضي الله عنه.

والسلام يرقى عليه لما ارتفع جدار الكعبة.

وقوله: « فقرأ ﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِءَمَ مُصَلِّيٌّ ﴾ » قوأ ذلك في حال نفوذه إشارة إلى أنه إنما فعل ذلك امتثالا لأمر الله تعالى في قوله: ﴿ وَأَتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عُمَ مُصَلِّي ﴾ (١) وهذا أمر مطلوب منا عندما نفعل العبادات أن نستشعر بأننا نقوم بها امتثالا لأمر الله تعالى لأن شعور الإنسان عندما يفعل العبادة بأنه يفعلها امتثالًا لأمر الله تعالى فإن هذا مما يزيد في إيمانه ويجد لها لذة وهذه هي نية المعمول له. بخلاف الذي يفعل العبادة وهو غافل عن هذا المعنى فإن العبادة تكون كالعادة، ولهذا قال المتكلمون على النيات إن النية نوعان نية العمل ونية المعمول له والأخيرة أعظم مقاما من الأولى لأن نية العمل تأتى ضرورة فما من إنسان عاقل يقوم بعمل إلا وقد نواه وقصده حتى قال بعض العلماء رحمهم الله لو كلفنا الله عملاً بلا نية لكان من تكليف ما لا يطاق . لكن المقام الأسنى والأعلى نية المعمول له التي تغيب عنا كثيراً.

وقوله تعالى: ﴿ وَالتَّخِذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلِّى ﴾ استدل بعض العلماء رحمهم الله باستشهاد النبي ﷺ بهذه الآية على أن ركعتي الطواف واجبة وهذا له حظ من النظر لأن النبي ﷺ فسر به الآية الدالة على الوجوب للأمر بها ولهذا لا ينبغي

سورة البقرة، الآية ١٢٥.

للإنسان أن يدع الركعتين بعد الطواف.

وقوله: « فجعل المقام بينه وبين البيت » المقام أي مقام إبراهيم جعله بينه وبين الكعبة.

وهذا يشعر بأن المقام في مكانه الحالي لأنه لو كان لاصقا بالبيت كما في الرواية المشهورة ما احتاج أن يقول جعل بينه وبين البيت لأن المقام لاصق بالبيت.

وهذه المسألة اختلف فيها المؤرخون وأكثر المؤرخين على أنه كان في أول الأمر لاصقا بالبيت ثم زحزح ولكن الذي يظهر أنه من الأصل في مكانه هذا.

ومقام إبراهيم جعل الله فيه آية وهي أثر قدمي إبراهيم عليه الصلاة والسلام وقد شهده أوائل هذه الأمة شهدوا أثر القدم ولكنه انمحى وزال لكثرة مسه من الناس. وقد أشار إلى هذا أبو طالب في قوله:

وموطىء إبراهيم في الصخر رطبة على قدميه حافيا غير ناعل(١)

وقوله: « فصلى » يعني ركعتين. واعلم أن المشروع في هاتين الركعتين التخفيف وأن يقرأ فيهما بـ ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهَا اللَّهُ اللَّهُ أَكَدُ ﴾ و﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَكَدُ ﴾ وأنه ليس

البداية والنهاية (٣/٤٤).

قبلهما دعاء وليس بعدهما دعاء.

والحكمة في قراءة هاتين السورتين أن فيهما التوحيد كله بنوعيه التوحيد الخبري والتوحيد الطلبي العملي فالتوحيد الخبري في ﴿ قُلْ الخبري في ﴿ قُلْ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ والعملي الطلبي في ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَوْرِبَ ﴾.

وهل للمقام دعاء؟

الجواب: ليس للمقام دعاء ولا دعاء قبل الركعتين ولا بعدهما ولكن المشكلة أن مثل هذه البدع صارت كأنها قضايا

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية ١٢٣.

مسلمة مشروعة حتى إن الحاج ليرى أن حجه ناقص إذا لم يفعل هذا وكل هذا بسبب تقصير العلماء أو قصورهم وإلا فمن الممكن أن يعطى هؤلاء الحجاج مناسك من بلادهم توجههم للطريق الصحيح.

وقوله: « ثم رجع إلى الركن فاستلمه » يعني استلم الحجر الأسود ولم يقبله ولم يرد عن النبي ﷺ أنه أشار إليه وعلى هذا فيكون هنا استلام بلا تقبيل ولا إشارة إليه عند التعذر.

وقوله: «ثم خرج من الباب إلى الصفا » يعني بعد أن صلى الركعتين خلف المقام رجع إلى الركن فاستلمه ثم خرج من الباب أي من باب المسجد إلى الصفا ومن المعلوم أنه سيختار الباب الذي يلي الصفا. والصفا هو الجبل الذي يكون أمام الحجر الأسود من الكعبة أو يميل قليلا إلى الركن اليمانى.

وهو جبل معروف يسمى جبل أبي قبيس(١).

وقوله: « فلما دنا من الصفا » يعني قرب منه. « قرأ ﴿ هَ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ أبدأ بما بدأ الله به ».

<sup>(</sup>۱) الصفا بالفتح والقصر. والصفا والصفوان والصفواء كله العريض من الحجارة الملس. جمع صفاة ويكتب بالألف ويثنى صفوان. ومنه الصفا والمروة وهما جبلان بين بطحاء مكة والمسجد. أما الصفا فمكان مرتفع من جبل أبي قبيس بينه وبين المسجد الحرام عرض الوادي الذي هو طريق وسوق. معجم البلدان (٣/ ٤٦٧).

وقوله: قرأ ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوةَ مِن شَعَابِرِ ٱللَّهِ ﴾ يحتمل أنه قرأ الآية كلها وكان السلف يعبرون ببعض الآية عن جميعها، ويحتمل أنه لم يقرأ إلا هذا فقط الذي هو محل الشاهد، وهو كون الصفا والمروة من شعائر الله وكون الصفا هو الذي يبدأ به، وهذا هو المتعين وذلك لأن الأصل أن الصحابة رضي الله عنهم ينقلون كل ما سمعوا وإذا لم يقل: حتى ختم الآية أو حتى أتم الآية فإنه يقتصر على ما نقل فقط.

سورة البقرة، الآية ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية ٦.

وقوله: ﴿ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ الشعائر جمع شعيرة وهي النسك أو العبادة المتميزة عن غيرها بتعظيم الله عز وجل.

وقوله: « أبدأ بما بدأ الله به » لأن الله بدأ بالصفا فقال: ﴿ هُ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَةَ ﴾ وفيه إشارة إلى أن الله إذا بدأ بشيء كان دليلًا على أنه مقدم إلا بدليل.

وقوله: « فرقي الصفا » أي: عليه وهذا الرقي ليس بواجب وإنما هو سنة وإلا لو وقف على حد الصفا من أسفل حصل المقصود لقوله تعالى: ﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ مِصل المقصود للواجب الآن هو حد هذه الأسياخ التي جعلوها للعربات وعلى هذا فلا يجب أن يصعد ويتقدم ولا سيما في أيام الزحام.

وقوله: «حتى رأى البيت » أي: الكعبة « فاستقبل القبلة فوحد الله وكبره وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير ».

وقوله: « وحد الله » أي: نطق بتوحيده ولعله قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير الله أكبر. والنفي هنا نفي للإله الحق أي: لا إله حق إلا الله وأما الآلهة التي تعبد من دون الله فليست بحق كما

سورة البقرة، الآية ١٥٨.

قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَتَ مَا يَلْعُونَ مِن دُونِهِ عُهُو ٱلْبَطِلُ ﴾ (١).

وقوله: «وكبره وقال لا إله إلا الله » يحتمل أنه زائد على قوله: فوحد الله أو أنه تفسير له. لكن وردت السنة بأنه يكبر ثلاث تكبيرات ولكنه ليس كتكبير الجنازة كما يتوهم بعض العامة حيث يقول الله أكبر بيديه يشير بها كما يشير بها في الصلاة هذا خطأ. لكن يرفع يديه ويكبر ثلاثاً ويقول لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير لا إله إلا الله وحده أنجز وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده.

وقوله: « وحده لا شريك له » وحده تأكيد للإثبات و « لا شريك له » تأكيد للنفي واستفدنا توحده بالملك من تقديم الخبر « له الملك » لأن تقديم ما حقه التأخير يفيد الحصر. والملك يشمل ملك الذوات أي الأعيان وملك التصرف والله سبحانه وتعالى مالك لكل ما في السموات والأرض مالك للتصرف فيهما لا شريك له في ملكه ولا في تدبيره.

وقوله: « وله الحمد » يعني أنه يحمد على كمال صفاته وعلى كمال إنعامه وإحسانه وكذلك على كمال تصرفه وأفعاله. وأعقب به قوله « له الملك » ليفيد أن ملكه ملك

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية ٦٢.

يحمد عليه فما كل من ملك شيئا وتصرف فيه يحمد على تصرفه لكن الله عز وجل يحمد على ملكه وتصرفه.

وقوله: « وهو على كل شيء قدير » كل شيء فالله تعالى قادر عليه إن كان موجوداً فهو قادر على إعدامه وتغييره وإن كان معدوماً فهو قادر على إيجاده. والقدرة: صفة يتمكن بها من الفعل بدون عجز وهي أخص من القوة من وجه وأعم من وجه لن القوة يوصف بها من له إرادة ومن لا إرادة له فيقال: حديد قوي وإنسان قوي وأما القدرة فلا يوصف بها إلا من كان ذا إرادة فيقال الإنسان قدير ولا يقال الحديد قدير لكن القوة أخص لأنها قدرة وزيادة ولهذا نقول: كل قوي ممن له قدرة فهو قادر ولا عكس.

وقوله: « لا إله إلا الله وحده » كرر ذلك لأن باب التوحيد أمر مهم ينبغي تكراره ليثبت ذلك في قلبه وهو مع ذلك يؤجر عليه.

وقوله: «أنجز وعده» يعني: بنصر المؤمنين فأنجز للرسول ﷺ ما وعده قال الله تعالى: ﴿ لَتَدْخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ مُعَلِقِينَ رُءُ وسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ ﴾ (١).

وقوله: « ونصر عبده » هذا اسم جنس يشمل كل عبد من عباد الله قائم بأمر الله فإنه منصور قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية ٢٧.

رُسُلَنَ اوَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشْهَادُ ﴾(١).

وقوله: « وهزم الأحزاب وحده » الأحزاب جمع حزب وهم الطوائف الذي تحزبوا على الباطل وتجمعوا عليه ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَهِمْ وَاللَّهُ مُتِمُ نُورِهِ ﴾ (٢).

فهزمهم الله وحده ومثال على ذلك قصة الأحزاب الذين تجمعوا لحرب النبي على وحاصروه في المدينة وهم نحو عشرة آلاف نفر ومع ذلك هزمهم الله وحده أرسل عليهم ريحاً وجنوداً فقلقلتهم حتى انهزموا. وهل المراد بهزيمة الأحزاب في قوله « وهزم الأحزاب وحده » ما جرى في عام الخندق أو ما هو أعم! ؟ نقول ما هو أعم.

وقوله: «ثم دعا بين ذلك قال مثل هذا ثلاث مرات » يعني قال هذا الذكر ثم يدعو ثم يقوله مرة أخرى ثم يدعو ثم يقوله مرة ثالثة ثم ينزل لأنه قال: «ثم دعا بين ذلك » والبينية تقتضي أن يكون محاطاً بالذكر من الجانبين فيكون الدعاء مرتين والذكر ثلاث مرات.

وقوله: « ثم نزل إلى المروة » أي مشى إلى المروة متجهاً إليها.

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية ٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة الصف، الآية ٨.

والمروة هي الجبل المعروف بقعيقعان (١) وهما جبلان معروفان في مكة أحدهما أبو قبيس والثاني قعيقعان.

وقوله: «حتى إذا انصبت قدماه في بطن الوادي سعى » بطن الوادي هو مجرى السيل ومكانه ما بين العلمين الأخضرين الآن وكان في عهد النبي على مسيل المياه النازلة من الجبال.

وقوله: «سعى » أي: ركض ركضاً شديداً حتى إن إزاره لتدور به من شدة السعى.

وقوله: «حتى إذا صعدتا » يعني ارتفع عن بطن الوادي «مشى حتى أتى المروة » وإنما فعل ذلك اقتداءً بأم إسماعيل رضي الله عنها فإن أم إسماعيل لما وضعها إبراهيم عليه الصلاة والسلام هي وولدها في هذا المكان وجعل عندهما ماء وتمرا فجعلت الأم تأكل من التمر وتشرب من الماء وترضع الطفل فنفد التمر والماء وجاعت الأم وعطشت ونقص لبنها فجاع الطفل فجعل الطفل يصيح ويتلوى من

<sup>(</sup>۱) قعيقعان: بالضم ثم الفتح بلفظ تصغير: وهو اسم جبل بمكة قيل: إنما سمي بذلك لأن قطوراء وجرهم لما تحاربوا قعقعت الأسلحة فيه. وعن السدي أنه قال: سمي الجبل الذي بمكة قعيقعان لأن جرهم كانت تجعل فيه قسيها وجعابها ودرقها فكانت تقعقع فيه. والواقف على قعيقعان يشرف على الركن العراقي إلا أن الأبنية قد حالت بينهما. معجم البلدان (٤٣٠/٤).

الجوع فأمه من أجل الأمومة رحمته وخرجت إلى أدنى جبل إليها تستمع لعلها تسمع أحداً أو ترى أحدا فصعدت الصفا وجعلت تستمع وتنظر فلم تجد أحداً فرأت أقرب جبل إليها بعد الصفا المروة فاتجهت إليه تمشى وهي تنظر إلى الولد فلما نزلت بطن الوادي احتجب الولد عنها فجعلت تركض ركضا شديدا من أجل أن تلاحظ الولد فلما صعدت من المسيل مشت حتى أتت المروة ففعلت ذلك سبع مرات وهي في أشد ما تكون من الشدة لا بالنسبة إليها جائعة عطشي فقط ولا بالنسبة إلى الولد فقط وعند الشدة يأتي الفرج فبعث الله عز وجل جبريل فضرب بعقبه أو جناحه الأرض في مكان زمزم فنبع الماء بشدة فجعلت أم إسماعيل تحجر الماء تخشى أن يضيع من شدة شفقتها قال النبي عَلَيْ يرحم الله أم إسماعيل لو تركت زمزم لكانت عيناً معيناً. ولكن لا شك أن هذا من حكمة الله عز وجل ووجه ذلك أنه لو كانت عينا معينا في هذا المكان وقرب الكعبة لصار فيها مشقة على الناس ولكن من نعمة الله عز وجل أن صار الأمر كما أراد الله تبارك وتعالى.

لكنها حجرتها ثم شربت من هذا الماء فكان هذا الماء طعاماً وشراباً وجعلت تسقي الولد والحديث ذكره البخاري مطولا(١) فهذا أصل السعي كما قال النبي ﷺ فلذلك سعى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأنبياء، باب (يزفون) النسلان في المشي =

الناس.

والمهم أن النبي عَلَيْهُ لما انصبت قدماه في بطن الوادي سعى من أجل أن الناس إنما سعوا من أجل سعي أم إسماعيل.

وقوله: «ففعل على المروة كما فعل على الصفا »لم يذكر جابر رضي الله عنه ماذا يقوله الرسول على في بقية سعيه ولكن قد بين النبي على أن السعي لذكر الله فقال: « إنما جعل الطواف بالبيت وبالصفا والمروة ورمي الجمار لإقامة ذكر الله »(١). فأي ذكر تذكر الله به فهو خير سواء بالقرآن أو بالتسبيح أو بالتهليل أو بالتكبير أو بالتحميد أو بالدعاء فأي شيء تذكر الله به فإنك قد حصلت على المطلوب.

وهل ينافي ذلك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟ الجواب: لا، لأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من الذكر لأنه تذكير للخلق بما شرع الله لهم.

وقوله: « ففعل على المروة كما فعل على الصفا » يعني من الصعود والدعاء والمقام ، فعل النبي ﷺ ذلك سبع مرات

<sup>=</sup> (37 $^{\circ}$ 7).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في المناسك/ باب الرمل (۱۸۸۸)، والترمذي في الحج/ باب ما جاء في كيف يرمي الجمار (۹۰۲)، والدارمي في المناسك/ باب الذكر بعد رمى الجمار (۲۷۹).

فلما كان آخر طواف على المروة نادى وهو على المروة وأمر الناس من لم يسق الهدي منهم أن يجعلوا نسكهم عمرة فجعلوا يراجعون النبي عليه حتى قالوا: الحل كله يارسول الله قال : الحل كله قالوا: نخرج إلى منى وذكر أحدنا يقطر منيا يعني من جماع أهله قال : افعلوا ما آمركم به فلولا أن معي الهدي لأحللت معكم فأحلوا رضي الله عنهم . أما النبي عليه ومن ساق الهدي فلم يحلوا ثم نزلوا بالأبطح (۱) في ظاهر مكة فلما كان يوم التروية خرجوا إلى منى فمن كان منهم باقياً على إحرامه فهو مستمر في إحرامه ومن كان قد أحل أحرم بالحج من جديد .

وقوله: «لو أني استقبلت من أمري ما استدبرت لم أسق الهدي وجعلتها عمرة فمن كان منكم ليس معه هدي فليحل وليجعلها عمرة » هل يقال إن النبي على تمنى خلاف الواقع أو يقال إن هذا خبر مجرد .الجواب : الثاني . فالنبي على لم يتمن لأنه يعلم أن هذا هو الأفضل أعني قرانه لكنه قال للصحابة رضي الله عنهم هكذا لتطييب نفوسهم ويحلوا برضى.

<sup>(</sup>۱) الأبطح: بالفتح ثم السكون وفتح الطاء والحاء المهملة هو كل مسيل فيه دقاق الحصى فهو أبطح والأبطح يضاف إلى مكة وإلى منى لأن المسافة بينه وبينها واحدة وربما كان إلى منى أقرب وهو المحصب معجم البلدان (۱/ ۹۵).

وقوله: « فقام سراقة بن مالك بن جعشم فقال: يا رسول الله ألعامنا هذا أم لأبد؟ » قوله: « فقام سراقة » كان هذا عند المروة والسياق الذي في البخاري رحمه الله كان عند العقبة فما الجمع بينهما? نقول الجمع بينهما: ربما أن سراقة رضي الله عنه أعاد السؤال مرة ثانية إما لأنه نسي ما قاله عند المروة وإما لزيادة التأكد وهذا قد يقع.

وقوله: « وقدم علي من اليمن ببدن النبي على فوجد فاطمة رضي الله عنها ممن حل ولبست ثياباً صبيغاً، واكتحلت فأنكر ذلك عليها، فقالت: إن أبي أمرني بهذا قال: فكان علي يقول بالعراق: فذهب إلى رسول الله على محرشاً على فاطمة للذي صنعت مستفتياً لرسول الله على فيما ذكرت عنه، فأخبرته أني أنكرت ذلك عليها، فقال: « صَدَقتْ صَدَقتْ. ماذا قلت حين فرضْتَ الحج » قال: اللهم إنى أهل بما أهل به رسولك ».

قوله: «قدم علي من اليمن » أي وصل إلى مكة والنبي ﷺ في الأبطح. والسبب في ذهابه إلى اليمن لأن النبي ﷺ أرسله إلى اليمن للدعوة إلى الله وأخذ الزكوات منهم وغير ذلك.

وقوله: « ببدن النبي ﷺ » أي ببعضها لأن بعضها جاء بها على رضي الله عنه وبعضها جاء بها الرسول ﷺ كما يأتي في آخر الكلام.

وقوله: « فوجد فاطمة رضي الله عنها ممن حل ولبست

ثياباً صبيغاً » أي ثوباً جميلاً وكأنها متهيئة لزوجها رضي الله عنهما.

وقوله: « فأنكرت ذلك عليها » لأنهم لم يكونوا يعرفون العمرة في أشهر الحج.

وقوله: « فقالت: إن أبي أمرني بهذا » أي أخبرته أن أباها عَلَيْ أمرها بهذا.

وقوله: « فذهبت إلى رسول الله على محرشاً على فاطمة للذي صنعت مستفتياً لرسول الله على فيماذكرت عنه » التحريش في الأصل التهييج والإغراء كما يحرش بين البهائم وكما يحرش بين الناس ولهذا يقال حرش فلان على فلان أي هيج غيره عليه وأغراه به. فذهابه للنبي على لغرضين الغرض الأول التحريش على فاطمة رضي الله عنها لماذا تحل، والثاني الاستفتاء، هل عملها صحيح أو غير صحيح؟

وقوله: « فأخبرته أني أنكرت ذلك عليها فقال: صدقت صدقت » يعني أمرتها بهذا وكرر ذلك توكيدا لأن المقام يقتضي ذلك. فقوله: « صدقت » أي فيما قالت أني أمرتها به. وإنما أمرها النبي ﷺ كما أمر غيرها لأنها لم تسق الهدي فحلت.

وقوله: « ماذا قلت حين فرضت الحج » أي سأل النبي ﷺ على بن أبي طالب رضي الله عنه ماذا قال حين فرض الحج

قال قلت اللهم إني أهل بما أهل به رسولك قال: إن معي الهدي فلا تحل.

ففي هذا دليل على مسألة خاصة بعلي رضي الله عنه، وعلى مسألة عامة للمسلمين.

أما المسألة الخاصة بعلي فهو ذكاؤه رضي الله عنه وفطنته وحرصه على التأسي برسول الله ﷺ حيث أحرم بما أحرم به الرسول ﷺ.

أما المسألة العامة فهي جواز مثل هذا أي أنه يجوز للإنسان أن يقول لبيك أو أحرمت بما أحرم به فلان ممن يثق بعلمه ودينه مع أنه سيكون مجهولاً له حتى يصل إلى فلان.

فإذا قال أحرمت بما أحرم به فلان وكان فلان قارناً فهل لهذا إذ لم يكن معه هدي أن يحل بعمرة؟

الجواب: نعم لأنه لو أحرم به من أول فإننا نأمره أن يحل بعمرة فكيف إذا كان مقتدياً بغيره، ولكن علي بن أبي طالب رضي الله عنه أشركه النبي ﷺ في هديه وجعل منه نصيباً. ولهذا قال معى الهدي فلا تحل.

وظاهر هذه العبارة أن من أحرم بمثل ما أحرم به فلان وكان فلان قد ساق الهدي ولم يحل فإن الثاني لا يحل لكن هذا مقيد بما إذا كان الثاني قد ساق الهدي أو مشاركاً له فيه كما سيأتي في سياق الحديث أن النبي ﷺ أشرك علياً رضي

الله عنه في هديه.

وقوله: « قال جماعة الهدي الذي قدم به علي من اليمن والذي أتى به النبي عَلَيْهِ مائة ».

قوله: «جماعة» أي مجموع الهدي و(مائة) بالألف ولكن هذه الألف لا ينطق بها والناطق بها يعتبر لاحناً بل يقال مئة كما يقال فئة بدون نطق الألف.

وقوله: « فلما كان يوم التروية » « يوم » بالرفع مع أنه ظرف زمان لأنه هنا سلبت منه الظرفية ف « يوم » هنا فاعل « كان » وكان هنا تامة وليست ناقصة فلا تحتاج إلى اسم وخبر والمعنى: لما جاء يوم التروية توجهوا إلى منى.

ويوم التروية هو اليوم الثامن من ذي الحجة وسمي بذلك لأن الناس يتروون فيه الماء لما بعده يعني يستسقون فيه الماء ليوم عرفة وأيام منى. ومن هذا اليوم إلى آخر أيام التشريق لكل يوم من هذه الأيام الخمسة اسم خاص فالثامن يوم التروية والتاسع يوم عرفة والعاشر يوم النحر والحادي عشر يوم القر والثاني عشر يوم النفر الأول والثالث عشر يوم النفر الثانى.

وقوله: «توجهوا إلى منى » الضمير يعود على النبي ﷺ وأصحابه توجهوا من الأبطح لأن النبي ﷺ نزل هناك في الأبطح ولم يذكر جابر رضي الله عنه أن أحداً من الصحابة

رضي الله عنهم جاء إلى البيت وأحرم منه ولو أن أحداً فعل ذلك لبينه.

وقوله: «إلى منى » منى: اسم مكان معروف وسميت بهذا الاسم لكثرة ما يمنى فيها من الدماء. أي: يراق من الدماء وهي من حيث الإعراب مصروفة فنقول: منى بالتنوين. وحدُّها شرقاً وغرباً من وادي محسر إلى جمرة العقبة، ومن الشمال والجنوب قال العلماء رحمهم الله: كل سفوح الجبال الكبيرة ووجوهها التي تتجه إلى منى من منى وبناء على هذا تكون منى واسعة جداً وتسع الحجاج لو أنها نظمت تنظيماً تاماً مبيناً على العدل. لكن بعض الناس يتخذ مكاناً واسعاً يسع أكثر من حاجته.

مسألة: توجد مشكلة في الوقت الحاضر ، يقول بعض الناس أنا لا أجد أرضاً بمنى إلا بأجرة فهل يجوز لي أن أستأجر أرضا في منى؟

فالجواب: نعم يجوز والإثم على المؤجر الذي أخذ المال بغير حق أما المستأجر فلا إثم عليه. ولهذا قال فقهاء الحنابلة رحمهم الله: لا يجوز تأجير بيوت مكة ولكن إذا لم يجد بيتا إلا بأجرة دفع الأجرة والإثم على المؤجر وبيوت منى وأرضها من باب أولى لأن منى مشعر محدود محصور، فأين يذهب الناس إذا استولى عليها من يقول: أنا لا أُنزل فيها الناس إلا

بأجرة؟!

أما مكة فيمكن أن ينزل الإنسان بعيدا ولكن منى وعرفة ومزدلفة مشاعر كالمساجد، لا يجوز لأحد إطلاقاً أن يبني فيها بناءً يؤجره ولا أن يختط أرضاً ويؤجرها فإن فعل فالناس معذورون يبذلون الأجرة والإثم على الذي أخذها.

وقوله: «وركب النبي على فصلى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر » صلى بمنى خمس صلوات كل صلاة في وقتها بدون جمع لأنه لوكان يجمع لبينه جابر رضي الله عنه فإن الجمع خلاف الأصل ولما لم ينبه عليه علم أن صلاة النبي على هذه الصلوات الخمس صلاة مفرودة كل صلاة في وقتها، الظهر والعصر والعشاء قصراً لحديث أنس الثابت في الصحيحين أن النبي على خرج عام حجة الوداع ولم يزل يصلي ركعتين حتى رجع إلى المدينة (۱) وأنس رضي الله عنه له خبرة بأحوال النبي على لأنه خادمه.

وقوله: « أمر بقبة من شعر تضرب له بنمرة فسار رسول الله على الله ولا تشك قريش إلا أنه واقف عند المشعر الحرام كما

<sup>(</sup>۱) قال أنس رضي الله عنه: «خرجنا مع رسول الله ﷺ من المدينة إلى مكة فكان يصلي ركعتين ركعتين حتى رجعنا إلى المدينة» أخرجه البخاري في كتاب تقصير (۱۰۸۱)، ومسلم في صلاة المسافرين (۲۹۳).

كانت قريش تصنع في الجاهلية » قريش لحميتها الجاهلية وتعصبها لا تقف يوم عرفة إلا في مزدلفة تقول نحن أهل الحرم فلا نخرج إلى الحل وأما بقية الناس فيقفون في عرفة لكن النبي عليه الحج على مشاعر إبراهيم عليه الصلاة والسلام.

وقوله: « فأجاز حتى أتى عرفة » أجاز بمعنى تعدى يعني جاوز مزدلفة إلى عرفة.

وقوله: « فوجد القبة قد ضربت له بنمرة فنزل بها » أجاز النبي على حتى أتى عرفة وكان قد أمر أن تضرب له قبة بنمرة (١) وهي قرية قرب عرفة فضربت له القبة بنمرة فنزل بها حتى زالت الشمس وهذا النزول فيه استراحة بعد التعب من المشي من منى إلى عرفة لأن هذه هي أطول مسافة في الحج - من منى إلى عرفة \_ فبقي النبي على هناك واستراح.

وظاهر السياق أن نمرة من عرفة لأنه قال: «حتى أتى عرفة فوجد القبة قد ضربت له بنمرة » وهذا يدل على أن نمرة من عرفة وأنها جزء منها فتكون نمرة اسم لمكان معين من

<sup>(</sup>۱) نمرة: بفتح أوله وكسر ثانيه أنثى النمر: ناحية بعرفة نزل بها النبي على وقيل الحرم من طريق الطائف على طرف عرفة من نمرة على أحد عشر ميلاً وقيل نمرة الجبل الذي عليه أنصاب الحرم عن يمينك إذا خرجت من المأزمين تريد الموقف. معجم البلدان (٥/ ٣٥٢).

عرفة.

وهذا أحد القولين لأهل اللغة وأهل الفقه فإن أهل اللغة وأهل الفقه اختلفوا هل نمرة من عرفة أم لا؟

فجزم النووي رحمه الله (۱) وجماعة من أهل العلم بأنها ليست من عرفة وهذا هو المشهور من مذهب الإمام أحمد رحمه الله وهذا هو الصواب لأن النبي على أذن ببناء الخيمة فيها ولو كانت مشعراً لم يأذن ببناء الخيمة فيها ولهذا ما بني له خيمة في منى حتى إنه يروى أنه قيل له ألا نبني لك خيمة في منى مناخ من سبق) (۱) هكذا روي عنه وكونه يأذن أن يبنى له خيمة في نمرة يدل على أنها ليست من المشاعر وإلا لما أذن فيها.

وأما قوله: «حتى أتى عرفة » فمعناه بيان لمنتهى تجاوزه وأنه لم يقف بمزدلفة كما كانت قريش تفعل بل تجاوزها حتى بلغ عرفة التي هي موقف الناس كما قال الله تعالى: ﴿ثُمَّ اَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ النَّاسُ ﴾ (٣) والناس يفيضون من عرفة ولهذا لم يقل: « فوجد القبة قد ضربت بها في نمرة ».

<sup>(</sup>١) انظر شرح صحيح مسلم للنووي (٨/ ٤١١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد (۲/۱۸۷، ۲۰۷)، وأبو داود في المناسك/ باب تحريم مكة (۲۰۱۹)، والترمذي في الحج/ باب ما جاء أن منى مناخ من سبق (۸۸۱) وابن ماجه في المناسك/ باب النزول بمنى (۲۰۰۳).

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية ١٩٩.

وذهب آخرون إلى أنها من عرفة وهو قول جماعة من أهل الفقه ومن أهل اللغة أيضا كما في القاموس (١١) وسيأتي إن شاء الله ما يترتب على هذا الخلاف من الحكم في الفوائد.

فإن قال قائل: أين تقع نمرة؟

قلنا: تقع نمرة على حدود الحرم عند الجبل الذي يكون على يمينك وأنت سائر إلى عرفة من الطريق الذي يخرج على المسجد ويقولون إن نمرة عند أعلام الحرم وهذا ما جزم به الأزرقي رحمه الله صاحب تاريخ مكة (٢).

وقوله: « فوجد القبة » القبة خيمة من صوف أو غيره ضرب للرسول ﷺ فنزل بها واستراح.

وقوله: «حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء فرحلت له » زاغت: بمعنى مالت إلى الغرب والقصواء اسم ناقته التي حج عليها صلوات الله وسلامه عليه.

وقوله: « فرحلت له » أي جعل رحلها عليها وفيه دليل على أنه قد نزل الرحل عنها لأنه استراح من أول النهار إلى زوال الشمس وهذه مدة طويلة.

وقوله: « فأتى بطن الوادي » يعني وادي عرنة نزل فيه عليه

<sup>(1) (3/ 733).</sup> 

<sup>(</sup>۲) أخبار مكة (۲/۲۰۲).

الصلاة والسلام لأنه أسهل من الأرض الجرداء إذ إن مجرى الوادي سهل لين. ففي هذا دليل على طلب السهل في النزول ولكن لا يبيت الإنسان في مجاري السيول لأن السيول قد تأتي بدون شعور فيكون في ذلك ضرر ولهذا نهي عن الإقامة فيها، أما إقامة النبي عليه هنا فإنها إقامة قصيرة يسيرة.

وقوله: « فخطب الناس » خطبهم خطبة عظيمة بليغة قرر فيها قواعد الإسلام (١) فقال عليه الصلاة والسلام: « إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا » أكد التحريم عليه الصلاة والسلام تحريم الدماء والأموال بهذا التأكيد كحرمة يومكم هذا وهو يوم عرفة فإنه يوم حرام لأنه من جملة أيام الحج والناس فيه محرمون.

وقوله: « في شهركم هذا » يعني شهر ذي الحجة لأنه من الأشهر الحرم بل هو أوسط الأشهر الحرم الثلاثة المقترنة.

وقوله: « في بلدكم هذا » يعني مكة فإنه لا شك أنه أعظم البلاد حرمة هي مكة .

وقوله: « ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي موضوع » يعني موضوع تحت القدم وهذا كناية عن إبطاله وإهانته لأنه جرت عادة الناس أن الشيء المكرم يقال على

 <sup>(</sup>۱) قال شيخنا محمد رحمه الله قد شرحها الشيخ عبدالله بن محمد بن حميد رحمه الله في رسالة صغيرة مفيدة.

الرأس والمهان يقال تحت القدم.

والمعنى أنها باطلة مهينة لا عبرة بها. وهذا عام في جميع أمور الجاهلية كلطم الخدود وشق الجيوب والدعاء بدعوى الجاهلية وغير ذلك. وعلى هذا فيكون كل أمور الجاهلية قد محيت بهذا الحديث ولا اعتماد عليها ولا رجوع إليها.

وقوله: «ودماء الجاهلية موضوعة» أي الدماء التي حصلت بين أهل الجاهلية كلها موضوعة لا حكم لها ولا قصاص ولا دية ولا شيء.

وقوله: « وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث » يعني ابن عمه عليه الصلاة والسلام وضعه الرسول عليه أولى بالمؤمنين من أنفسهم فوضعه.

وقوله: « وربا الجاهلية موضوع، وإن أول ربا أضع ربانا ربا عباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله »

كل ربا الجاهلية موضوع أبطله النبي ﷺ وأول ما أبطل من الربا ربا أقاربه ربا عباس بن عبد المطلب رضي الله عنه وكان

غنياً يرابي فوضع النبي ﷺ رباه كله، وهذا تحقيق لقوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمُ رُءُوسُ أَمُولِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُطْلَمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ ﴾ (١).

ثم انتقل على البيالية إلى قضية المرأة التي كانت في الجاهلية مظلومة، وكان الرجال يستعبدون النساء حتى تصل بهم الحال إلى أن يمنعوهن من الميراث ويقولون لا إرث للمرأة الإرث للرجال لأنهم هم الذين يذودون عن البلاد ويحمون الأعراض.

أما المرأة فليس لها ميراث، ولكن الإسلام حكم بالعدل في النساء وأعطاهن حقهن.

من ذلك إعلان النبي عَلَيْ هذه الخطبة في قوله « فاتقوا الله في النساء » أي لا تظلموهن ولا تقصروا في حقوقهن ولا تعتدوا عليهن. وقوله: « فإنكم أخذتموهن بأمان الله » أي أمانة عندكم لا يجوز الغدر فيها ولا الخيانة. وقوله: « واستحللتم فروجهن بكلمة الله » كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّا عَلَى الْوَرْجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتُ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونٌ ﴿ وَ إِلَّا عَلَى اللّه التي استحل بها الرجلُ فرجَ امرأته.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الآيتان ٥ ـ ٦.

وقوله: « ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحدا تكرهونه » هذا من حق الزوج على زوجته أن لا توطىء فراشه أحداً يكرهه. والمراد بالفراش ما هو أعم من فراش النوم فيدخل في ذلك فراش البيت ويدخل في ذلك أيضاً ما كان وسيلة إليه كإدخال أحد بيت زوجها وهو يكرهه سواء كان من أقاربها أو من الأباعد فلا يحل للمرأة أن تدخل أحداً بيت زوجها وهو لا يرضى بذلك.

وقوله: « فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضرباً غير مبرح » يعني إذا أدخلن في بيوتكم من تكرهونه فاضربوهن. وهنا قال في يعني إذا أدخلن في بيوتكم من تكرهونه فاضربوهن. وهنا قال في اضربوهن وفي القرآن الكريم يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَالنَّنِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ ﴾ فَعِظُوهُنَ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاصْرِبُوهُنَّ ﴾ والفرق بينهما أن الآية قال الله فيها ﴿ وَالنَّنِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَ ﴾ وأما هذا الحديث فقد وقعت المفسدة محققة منها فتضرب على ما مضى لا إصلاحا للمستقبل، الإصلاح هو قوله: ﴿ فَعِظُوهُنَ كَا فَونَ وَاهْجُرُوهُنَّ اللهِ فيها فَقُونَ مُنْ وَاهْجُرُوهُنَّ اللهِ في المُضَاجِعِ وَاصْرِبُوهُنَّ ﴾. لكن هذا تأديب وتعزير على ما وقع من المرأة حيث أوطأت فراش زوجها من يكرهه لكنه ضرب غير مبرح أي غير شديد ولا جارح لجسدها، بل هو ضرب خفيف يحصل به التأديب وبيان سلطة الرجل عليها.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية ٣٤.

وقوله: « ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف » الرزق العطاء وهو ما يقوم به البدن من طعام وشراب. وقوله: « وكسوتهن » أي ما يستر به ظاهر الجسد فهو على الزوج لكن بالمعروف.

وقوله: « بالمعروف » أي بما يتعارفه الناس مما يكون على الزوج الغني حسب غناه والفقير حسب فقره.

واختلف العلماء رحمهم الله هل المعتبر حال الزوج أو حال الزوجة أو حالهما.

فالمشهور من المذهب أن المعتبر حالهما. والقول الثاني أن المعتبر حال الزوجة. والقول الثالث أن المعتبر حال الزوجة. والصواب أن المعتبر حال الزوج لقول الله تعالى: ﴿ لِيُنفِقَ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ ۚ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلَيْنفِقَ مِمَّا ءَائنهُ الله عني نفقتها نفقة غني والفقيرة مع الفقير نفقتها نفقة فقير والمتوسطة مع المتوسط نفقتها نفقة المتوسط وهذا واضح تتفق فيه الأقوال.

والغنية مع الفقير نفقة فقير على القول بأن المعتبر حال الزوج، ونفقة غني على القول بأن المعتبر حال الزوجة ونفقة متوسط على القول بأن المعتبر حالهما لكن الصحيح أن

سورة الطلاق، الآية ٧.

المعتبر حال الزوج.

ويفهم من هذا الحديث أنه لا نفقة للزوج على الزوجة ولو كانت غنية وهو فقير لأن النبي على أعلن في هذا المجمع أن الإنفاق على الزوج خلافاً لابن حزم رحمه الله حيث قال إذا كان الزوج فقيراً والزوجة غنية فإنه يلزمها أن تنفق عليه لعموم قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَلِكُ ﴾ (١) والزوجة وارث للزوج فيلزمها أن تنفق عليه. فيقال نعم فيما إذا كان الإنفاق من أجل المواساة أما إذا كان معاوضة فلا يمكن أن نلزم الزوجة بالإنفاق على زوجها لأن المستمتع الزوج. ولهذا سمي المهر أجراً كأنه دفعه المستأجر إلى الأجير فالإنفاق عليها معاوضة وليس من باب المواساة. أما لو كان من باب المواساة كالإنفاق بين الأقارب فنعم يجب على الغني أن ينفق على الفقير.

وقوله: « وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به كتاب الله » هذا فيه بيان بعد الإجمال والبيان بعد الإجمال من أساس البلاغة لأن الشيء إذا جاء مجملاً تشوفت النفوس إلى بيانه فقد قال: ما إن اعتصمتم به لن تضلوا بعده فتتشوف النفوس ما هذا؟ فقال على الله الله » يعني هو كتاب الله وهو القرآن الكريم وأضيف إلى الله لأن الله هو الذي أنزله وهو

سورة البقرة، الآية ٢٣٣.

الذي تكلم به وسمي كتاباً لأنه مكتوب في اللوح المحفوظ وفي الصحف التي بأيدي الملائكة وفي الصحف التي بأيدينا.

وقوله: « وأنتم تسألون عني فما أنتم قائلون » يسألون عن النبي عليه يوم القيامة هل بلغكم رسولي؟. وإنما يسألُ الناس عن ذلك إقامة للحجة عليهم وإلا فالرب عز وجل يعلم أن رسوله بلغ البلاغ المبين صلوات الله وسلامه عليه فهو شبيه بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْمُردَةُ سُهِلَتُ ﴿ بِأَيِّ ذَنْكٍ قُلِلَتُ ﴿ ) ﴿ الله عليه فهو شبيه بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْمُردَةُ سُهِلَتُ ﴿ بِأَيِّ ذَنْكٍ قُلِلَتُ ﴿ ) ﴿ الله عليه فهو شبيه بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْمُردَةُ سُهِلَتُ ﴿ بِأَيِّ ذَنْكٍ قُلِلَتُ ﴿ ) ﴿ الله عليه فهو شبيه بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْمُردَةُ سُهِلَتُ ﴿ فَالله لله بقوله لله بقال لأجل أن تعذب ولكنه توبيخ لمن وأدها.

وقوله: «ثم أذن ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر » أذن يعني أمر بالأذان وكذلك في الإقامة لأن مؤذنه إذ ذلك بلال رضي الله عنه أمره أن يؤذن بعد الخطبة ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر وكان ذلك يوم جمعة ولكن لم يصل الجمعة لأنه ليس من هدي الرسول عليه أن يقيم الجمعة في السفر ومن أقام الجمعة في السفر فهو مبتدع وصلاته باطلة وهذا يدل على قصور نظر بعض الناس الذين قالوا إن الجمعة واجبة في الحضر والسفر.

فإن قال قائل: ما الدليل على أنها لا تجب في السفر مع أن ما وجب في السفر وجب في الحضر وما وجب في الحضر وجب في السفر؟

سورة التكوير، الآية ٨، ٩.

فالجواب: هذا النبي ﷺ يصلي في السفر وكم مر عليه من جمعة؟

كثير ومع ذلك لم ينقل عنه حديث صحيح ولا ضعيف أنه كان يقيم الجمعة في السفر فمن أقام الجمعة في السفر فهو مبتدع بلا شك مخالف لهدي النبي على وصلاته باطلة. فهذا النبي على في أمته في حجة الوداع أتت عليه الجمعة وهو في أفضل يوم وهو يوم عرفة ومع ذلك ما أقام الجمعة ولو كانت مشروعة فهل يدعها الرسول على المناه الرسول المناه المناه ولو كانت مشروعة فهل يدعها الرسول المناه المناه ولو كانت مشروعة فهل يدعها الرسول المناه المناه ولو كانت مشروعة فهل يدعها الرسول المناه ولو كانت مشروعة فهل يدعها الرسول المناه المناه ولو كانت مشروعة فهل يدعها الرسول المناه المناه المناه المناه المناه ولو كانت مشروعة فهل يدعها الرسول المناه المناه ولو كانت مشروعة فهل يدعها الرسول المناه الم

أبداً لا يمكن فلما لم يفعلها مع وجود السبب المقتضي لها علم أنها ليست مشروعة وأنها ليست من دين الله ولهذا بدأ بالخطبة قبل الأذان وصلاة الجمعة يبدأ بالأذان قبل الخطبة وأيضا يقول: « فصلى الظهر » وهذا صريح ثم « أقام وصلى العصر » وكان ذلك يوم الجمعة وهذا بخلاف المسافر المقيم في بلد تقام فيه الجمعة فإن ظاهر النصوص وجوبها عليه لعموم الأدلة ولأنه قد يثبت تبعاً ما لا يثبت استقلالاً لكن إن تضرر بالتأخر للجمعة أو خاف فوت رفقته فهو معذور في تركها.

وقوله: « ولم يصل بينهما شيئا » لأنه ليس من المشروع أن يتطوع الإنسان براتبة الظهر في السفر ولهذا ما صلى النبي راتبة الظهر التي بعدها كما لم يصل التي قبلها.

وقوله: « ثم ركب حتى أتى الموقف فجعل بطن ناقته إلى الصخرات وجعل حبل المشاة بين يديه واستقبل القبلة فلم يزل واقفا حتى غربت الشمس » قوله: « ركب » أي من مكانه الذي صلى فيه ركب ناقته « حتى أتى الموقف » (أل) هنا للعهد الذهني أي الموقف الذي اختار أن يقف فيه وإلا فإن عرفة كلها موقف كما ثبت عن النبي عَلَيْكُ أنه قال: « وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف »(١) لكن أتى الموقف الذي اختار أن يقف فيه وهو شرقي عرفة عند الصخرات. والحكمة من ذهاب النبي عَلَيْهُ إلى ذلك الموقف لأنه والله أعلم كان عليه الصلاة والسلام من عادته أن يكون في أخريات القوم يتفقد من احتاج إلى معونة أو مساعدة أو ما شابه ذلك وليس هذا من أجل اختصاص هذا المكان المعين بخصيصة بل كل عرفة موقف ولهذا قال: وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف.

وقوله: « فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات » يعني يلي الصخرات. وهي معروفة إلى الآن لا تزال موجودة.

وقوله: « وجعل حبل المشاة بين يديه » حبل المشاة قال

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الحج/ باب ما جاء أن عرفة كلها موقف (۲/ ۸۹۳)، وأبو داود في كتاب المناسك/ باب الصلاة بجمع (۲/ ٤٤٩)، والترمذي في أبواب الحج/ باب ما جاء في أن عرفة كلها موقف (٤/ ١٢٠).

العلماء رحمهم الله: إنه طريقهم الذي يمشون معه وسمي حبلا لأنه كان رملا والأقدام تؤثر فيه فالطريق الذي أثرت فيه الأقدام كأنه حبل.

وقوله: « واستقبل القبلة » يدعو الله عز وجل رافعاً يديه مبتهلاً إلى الله عز وجل بالذكر والدعاء والإنابة والخشوع حتى إنه سقط زمام راحلته فأمسكه بإحدى يديه وهو رافع الأخرى. وهذا يدل على تأكد رفع اليدين هنا.

وقوله: « فلم يزل واقفا » المراد بالوقوف هنا المكث، لا الوقوف على القدمين، فالقاعد يعتبر واقفاً والوقوف قد يراد به السكون لا القيام ومعلوم أن الراكب على البعير جالس عليها ليس واقفاً عليها.

وهل الأفضل أن يقف راكباً. أو أن يقف غير راكب؟ سيأتي ذلك في الفوائد إن شاء الله.

وقوله: « فلم يزل واقفا حتى غربت الشمس » لم يزل واقفاً منذ أن وصل إلى موقفه بعد الصلاة وبعد المسير من عرنة إلى الموقف حتى غربت الشمس ولم يمل ولم يتعب من طول القيام ولكن الله عز وجل أعانه على طاعته عوناً لم يحصل لأحد مثله عليه الصلاة والسلام.

ثم إنه في هذا الموقف سئل عن رجل وقصته ناقته وهو واقف بعرفة ومات فقال ﷺ: « اغسلوه بماء وسدر وكفنوه

في ثوبيه ولا تخمروا رأسه ولا تحنطوه فإن يبعث يوم القيامة ملبياً »(١).

فقوله: « وكفنوه في ثوبيه » يعني ثياب الإحرام فلا يكفن بغيرها ولو تيسر أن يكفن بغيرها بل الأفضل والسنة أن يكفن بها لأنه سيخرج من قبره يوم القيامة يقول: لبيك اللهم لبيك.

وقوله: « وذهبت الصفرة قليلاً » يعني لم تذهب نهائيا بل ذهبت قليلا لأنه إذا غابت الشمس واستحكم غروبها قلت الصفرة.

وقوله: «حتى غاب القرص» هذا تأكيد لقوله: «حتى غربت الشمس» لأنه قد يتوهم واهم أن المراد بغروب الشمس غروب بعضها فأكد ذلك بقوله: «حتى غاب القرص» ويفهم منه كون الجو صحواً ليس فيه سحاب يحول بين الناس ورؤية الشمس عند غروبها.

وقوله: « وأردف أسامة خلفه » أردف أسامة بن زيد رضي الله عنه ولم يردف كبار الصحابة رضي الله عنهم ولا أقاربه أو كبار أقاربه.

مسألة: هل يلزم من إرداف النبي عَلَيْ لأسامة رضي الله عنه أن يكون أفضل من غيره؟

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الجنائز/ باب الكفن في ثوبين (١٢٦٥) من حديث ابن عباس رضى الله عنهما.

الجواب: لا يلزم من فضيلة أسامة رضي الله عنه بهذه الخصيصة أن يكون أفضل من غيره مطلقاً، لأن الفضل منه ما هو مقيد ومنه ما هو مطلق فأفضل الصحابة على الإطلاق أبو بكر رضى الله عنه.

ولكن لا يلزم أن يفضله غيره في بعض الخصائص كما قال النبي عليه الصلاة والسلام لعلي بن أبي طالب رضي الله عنه: أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي هذه خصيصة لم تكن لغيره رضى الله عنه.

<sup>(</sup>١) سورة الأنباء، الآية ٣٧.

ٱلْإِنْسَانُ عَجُولًا﴾ (١) فأصل إمداده وإعداده كله عجلة.

وقوله: « السكينة السكينة » بالنصب أي الزموا السكينة يعني لا تسرعوا لا تعجلوا وقد جاء في حديث آخر: « فإن البر ليس بالإيضاع »(٢) يعني ليس بالسرعة.

وقوله: « وكلما أتى حبلاً من الحبال أرخى لها قليلاً حتى تصعد » يعني إذا أتى دعثاً أو رملاً أرخى لها قليلاً حتى تصعد رأفة بالبعير لأنه لو شنق لها الزمام وأمامها شيء مرتفع وفيه شيء من الدعث والرمل صعب عليها قيرخي لها النبي عليها قليلا حتى تصعد.

وقوله: «حتى أتى مزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامتين » المزدلفة من الإزدلاف وهو القرب وتسمى جمعاً لأن الناس يجتمعون فيها بعد الوقوف بعرفة وكانوا أيضاً يجتمعون بها من قبل لما كانت قريش لا تخرج إلى عرفة بل تقف في مزدلفة وتقول: إننا أهل الحرم فلا نخرج عنه،

فصلى النبي ﷺ بها المغرب والعشاء جمع تأخير؛ لأنه على النبي ﷺ كان واقفاً في أقصى عرفة من الناحية الشرقية ثم دفع حتى

سورة الإسراء، الآية ١١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الحج/ باب أمر النبي ﷺ عند الإفاضة وإشارته إليهم بالسوط (١٦٧١).

أتى المزدلفة. وبين عرفة ومزدلفة مسافة كثيرة والرسول على قد شنق للقصواء الزمام وهو يقول للناس: السكينة السكينة وهذه المسافة لا شك أنها ستستوعب مدة صلاة المغرب فلم يصل إلا بعد دخول وقت صلاة العشاء لا سيما وأنه وقف في أثناء الطريق وبال وتوضأ وضوءاً خفيفاً كما في حديث أسامة رضى الله عنه (۱).

إذاً جَمْعُ الرسول ﷺ كان جمعَ تأخير ولهذا قال العلماء رحمهم الله يسن أن يجمع في مزدلفة جمع تأخير وقيد بعضهم ذلك فقال: إن لم يوافها وقت المغرب يعني فإن وافاها وقت المغرب فإنه يصلي المغرب في وقتها.

وقوله: « بأذان واحد وإقامتين » وهذا هو الصحيح في الجمع أنه أذان واحد للصلاتين جميعا وإقامتان، لكل صلاة إقامة، والمؤذن بلال رضي الله عنه فالأذان للإعلام بحضور وقت الصلاة وهو للمجموعتين وقت واحد. والإقامة للإعلام بالقيام للصلاة ولكل صلاة قيام خاص.

وقوله: «ولم يسبح بينهما شيئاً» يسبح أي: يصلي والصلاة تسمى تسبيحاً من باب إطلاق البعض على الكل وأطلق التسبيح عليها لأن التسبيح ركن فيها أو واجب فيها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الوضوء/ باب إسباغ الوضوء (١٣٩)، ومسلم في الحج/ باب الإفاضة من عرفات (١٢٨٠).

وهنا قاعدة مهمة مفيدة وهي أنه إذا عبر عن العبادة ببعضها كان ذلك دليلًا على أن هذا البعض واجب فيها إذاً لم يسبح أي: لم يتنفل بينهما بشيء.

وقوله: « ثم اضطجع حتى طلع الفجر وصلى الفجر حين تبين له الصبح بأذان وإقامة ».

قوله: «ثم اضطجع» أي نام عليه الصلاة والسلام حتى طلع الفجر وهذا من حسن رعايته لنفسه تحقيقا لقوله عليه: «إن لنفسك عليك حقا »(١) ومعلوم أن من عمل كعمل الرسول عليه فلابد أن يتعب ويحتاج إلى الراحة وإلى النوم. والنوم إذا كان لرعاية النفس كان الإنسان مأجوراً عليه.

فالرسول عَلَيْهِ أقام بنمرة ودفع منها حين زالت الشمس وخطب الناس وصلى وذهب إلى الموقف ووقف ولم ينم عَلَيْهِ ثم مشى من عرفة إلى مزدلفة كل هذا يحتاج إلى طاقة وراحة فاضطجع عَلَيْهُ ولم يتهجد تلك الليلة.

وقوله: « ثم اضطجع حتى طلع الفجر » لم يذكر جابر رضي الله عنه الوتر فهل النبي عَلَيْتُ لم يوتر؟ قد يقول قائل: إنه لم يوتر لأن جابراً كان متتبعاً لأفعال النبي عَلَيْتُ وقد يقال: إن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأدب/ باب صنع الطعام، والتكلف للضيف (۱) (۱۳۹)، والترمذي في كتاب الزهد/ باب حدثنا محمد بن بشار (۲۵۲٦).

جابراً رضي الله عنه سكت عنه لأنه لا يدري ولهذا لما لم يتنفل بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء نفى وقال: لم يسبح بينهما شيئا فلما لم ينف الوتر دل على أن جابراً رضي الله عنه لم يحط به علما وعلى هذا فنرجع إلى الأحاديث الدالة على أن الرسول على لم يكن يدع الوتر حضراً ولا سفراً وعليه فنقول يوتر إن شاء قبل أن ينام وإن شاء في آخر الليل حسب قوته ونشاطه.

وقوله: « وصلى الفجر » لم يذكر جابر رضي الله عنه أيضا سنة الفجر فهل الرسول على لله لم يصلها؟ نقول لو كان عند جابر رضي الله عنه علم بأنه لم يصلها لنفاها كما نفى الصلاة بين الظهر والعصر وبين المغرب والعشاء فإذا كان حديث جابر رضي الله عنه لا يدل على نفيها فإن حديث عائشة رضي الله عنها الثابت في الصحيح أنه لم يكن يدعهما أي الركعتين قبل الفجر حضراً ولا سفراً (١) يفيد أن الإنسان يصلي الركعتين في فجر يوم العيد.

وقوله: «حين تبين له الصبح » يعني ظهر واتضح لأنه لا تجوز الصلاة مع الشك في الصبح بل لابد أن يتبين فإن كان

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب التهجد/ باب تعاهد ركعتي الفجر (۱۱۲۹) ولفظه: «لم يكن النبي ﷺ على شيء من النوافل أشد منه تعاهداً على ركعتي الفجر».

ثَمَّ غيم فإذا غلب على ظنه أنه خرج الفجر صلى كما سنذكره في الفوائد إن شاء الله تعالى.

وقوله: «ثم ركب حتى أتى المشعر الحرام» هذا يدل على أن النبي على أن النبي على أن مبيتُه في مزدلفة في نفس المشعر الحرام بل في مكان آخر ولهذا لما صلى الفجر أمر بالقصواء فرحلت له ثم أتى المشعر الحرام. والمشعر الحرام هو المكان الذي فيه المصلى الآن في مزدلفة وسمي مشعراً حراماً لأنه داخل الحرم فهل هناك مشعر حلال فيكون الوصف للقيد أو ليس هناك مشعر حلال فيكون الوصف لبيان الواقع؟

الجواب: قال العلماء رحمهم الله بل هناك مشعر حلال وهو عرفة وهو أعظم مشاعر الحج فإذاً لدينا مشعر حرام وهو مزدلفة ومشعر حلال وهو عرفة.

وقوله: « فاستقبل القبلة فدعاه وكبره وهلله » استقبل القبلة يعني جعل وجهه إلى القبلة « ودعاه » الضمير يعود على الله.

فإذا قال قائل لم يسبق له ذكر؟ نقول: هذا معلوم بالذهن والمعلوم بالذهن كالمعلوم بالذكر.

أما الدعاء فمعروف هو طلب الحاجة وأما التكبير فقول الله أكبر والتهليل قول لا إله إلا الله .

وقوله: « فلم يزل واقفاً حتى أسفر جدا فدفع قبل أن تطلع الشمس » لم يزل واقفا يعني على بعيره لقوله فيما سبق

« رکب حتی أتی ».

وقوله: « حتى أسفر جدا » يعني إسفاراً بالغاً ليس مجرد إسفار بل انتشر السفر وبان وظهر.

وقوله: « فدفع قبل أن تطلع الشمس » أي لم ينتظر طلوع الشمس فسار من مزدلفة ليخالف المشركين لأن المشركين كانوا ينتظرون في مزدلفة إلى أن تطلع الشمس وكانوا يقولون: « أَشْرِقْ تَبيْر كيما نُغير » أيْ: كي نغير وندفع فخالفهم النبي في الدفعين الدفع من عرفة والدفع من مزدلفة فمن عرفة دفع بعد الغروب ومن مزدلفة دفع قبل الشروق.

وقوله: «وأردف الفضل بن عباس» وذلك حين دفع من مزدلفة إلى منى يوم العيد والنبي على أردف في دفعه من عرفة إلى مزدلفة أسامة بن زيد رضي الله عنهما وأردف في دفعه من مزدلفة إلى منى الفضل بن عباس رضي الله عنهما وهؤلاء ليسوا من كبار القوم فأسامة ابن مولى رسول الله على زيد بن حارثة فلم يختر النبي على أشراف القوم ووجهاءهم ليردفهم على ناقته بل اختار من صغار القوم في السن واختار المولى يردفه من عرفة إلى مزدلفة لأن الرسول على لا يعتني بمظاهر التعظيم ولا تهمه بل كان من عادته عليه الصلاة والسلام أن يكون في أخريات القوم يتفقدهم وينظر من يحتاج إلى أمر. يكون في أخريات القوم يتفقدهم وينظر من يحتاج إلى أمر. وقصة جابر رضي الله عنه في جمله واضحة فإن جابر بن

عبد الله رضي الله عنهما كان معه جمل ضعيف لا يمشي يقول: فلحقني رسول الله على فضربه ودعا له فسار الجمل سيرا لم يسر مثله قط حتى صار الجمل يكون في مقدمة القوم وجابر رضي الله عنه يرده لأن الرسول على دعا له فقال له النبي أتبيعني إياه؟ قال: نعم قال بعنيه بأوقية. \_ والأوقية أربعون درهما \_ قال: لا فقال: بعنيه فباعه فاشترط أن يحمله إلى أهله في المدينة فأعطاه النبي على شرطه فلما وصلا إلى المدينة دفع إليه النبي على الثمن وقال له: خذ جملك ودراهمك هو لك(١).

وقوله: «حتى أتى بطن محسر فحرك قليلاً » يعني حرك ناقته عليه الصلاة والسلام حين بلغ بطن محسر (٢). ومحسر واد عظيم يفصل بين مزدلفة ومنى وبهذا نعرف أن ما بين المشاعر أودية.

فبين المشعر الحرام والمشعر الحلال واد وهو وادي عرنة. وبين المشعرين الحرامين منى ومزدلفة واد وهو وادي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الشروط/ باب إذا اشترط البائع ظهر الدابة (۲۷۱۸)، ومسلم في المساقاة/ باب بيع البعير واستثناء ركوبه (۱۲۲۲).

<sup>(</sup>٢) محسر: بالضم ثم بالفتح وكسر السين المشددة وراء ، هو اسم الفاعل من الحسر وهو بين منى ومزدلفة وليس من منى ولا المزدلفة بل هو واد برأسه. معجم البلدان (٥/ ٧٤).

محسن .

واختلف العلماء رحمهم الله في سبب الإسراع فقال بعضهم: أسرع لأن بطن الوادي يكون لينا يحتاج لأن يحرك الإنسان بعيره لأن مشي البعير على الأرض الصلبة أسرع من مشيه على الأرض الرخوة فحرك من أجل أن يتساوى سيرها في الأرض الصلبة وسيرها في الأرض الرخوة. وعلى هذا فالملاحظ هنا هو مصلحة السير فقط.

وقيل: أسرع لأن الله أهلك فيه أصحاب الفيل فينبغي أن يسرع لأن المشروع للإنسان إذا مر بأراضي العذاب أن يسرع كما فعل النبي على (حين مر بديار ثمود في غزوة تبوك زجر الناقة عليه الصلاة والسلام وقنع رأسه وأسرع)(۱) وبعض الناس اليوم يتخذ هذه الأماكن أعني ديار ثمود سياحة ونزهة والعياذ بالله \_ مع أن رسول الله على أسرع فيها وقال: « لا تدخلوا على هؤلاء المعذبين إلا أن تكونوا باكين أن يصيبكم ما أصابهم » ففي عملهم خطر عظيم لأن الإنسان إذا دخل على هؤلاء بهذه الصفة فقلبه يكون غير لين فيكون قاسيا مع مشاهدته آثار العذاب وحينئذ يصيبه ما أصابهم من التكذيب

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في المغازي/ باب نزول النبي ﷺ الحجر (٤٤١٩)، ومسلم في الزهد والرقائق/ باب لا تدخلوا مساكن الذين ظلموا أنفسهم إلا أن تكونوا باكين (٢٩٨٠) عن ابن عمر رضي الله عنهما.

والتولي. هذا معنى الحديث وليس المراد أن يصيبكم العذاب والزجر المعنوي وهو أن يقسو قلب الإنسان فيكذب بالخبر ويتولى عن الأمر.

والذين يذهبون إلى النزهة أو الفرجة، الظاهر أنهم للضحك أقرب منهم للبكاء. فنسأل الله لنا ولهم العبرة والهداية.

وتعليل إسراع النبي على في وادي محسر بذلك فيه نظر لأن أصحاب الفيل لم يهلكوا هنا بل في مكان يقال له المغمس (١) حول الأبطح وفي هذا يقول الشاعر الجاهلي أمية بن أبي الصلت:

حبس الفيل بالمغمس حتى ظل يحبو كأنه معقور

وقال بعض العلماء رحمهم الله: إن النبي ﷺ أسرع لأنهم كانوا في الجاهلية يقفون في هذا الوادي ويذكرون أمجاد آبائهم. فأراد النبي ﷺ أن يخالفهم كما خالفهم في الخروج من مزدلفة ولعل هذا أقرب التعاليل ولهذا قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا أَفَضَتُم مِّنَ عَرَفَاتٍ فَاذَكُرُوا الله عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا فَاذَكُرُوهُ كَمَا فَاذَكُرُوا الله عِندَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا

<sup>(</sup>۱) المغمس: بالضم ثم بالفتح وتشديد الميم وفتحها. اسم المفعول من غمست الشيء في الماء إذا غيبته فيه: موضع قرب مكة في طريق الطائف. معجم البلدان (٥/ ١٨٨).

هَدَىٰكُمْ وَإِن كُنتُم مِّن قَبْلِهِ - لَمِنَ الضَّالِينَ ﴾ ثم قال: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَأَذَكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ اللَّهَ اللَّهَ كَذِكْرُكُمْ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللْمُنَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِ

وقوله: «ثم سلك الطريق الوسطى التي تخرج على البجمرة الكبرى » في منى ثلاثة طرق في عهد النبي على شرقي وغربي ووسط فسلك النبي على الطريق الوسطى بين الطريقين وإنما سلكها لأنها كانت أقرب إلى رمي جمرة العقبة ولأنها هي التي تخرج على جمرة العقبة قصداً ليرميها حين وصوله إلى منى ولهذا رماها النبي على قبل أن يذهب إلى رحله وينزل من بعيره رماها وهو على بعيره وكان معه أسامة وبلال رضي الله عنهما أحدهما يقود راحلته والثاني يظلله بثوب يستره من الحرحتى رمى الجمرة صلوات الله وسلامه عليه.

قال أهل العلم: وإنما بادر بذلك لأن رمي الجمرة العقبة تحية منى، فهي بمنزلة ركعتي المسجد.

ولم يذكر جابر رضي الله عنه من أين لقط حصى الجمرات ولكن نعلم أنه لم يلقطها من مزدلفة لأنه اضطجع حتى طلع الفجر ثم ذهب إلى المشعر الحرام ثم دفع منها لكن هل لقطها من الطريق أو لقطها حين وقف على الجمرة ، حديث ابن

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية ١٩٨ و٢٠٠.

عباس (١) رضي الله عنهما في هذا محتمل أنه لقطها من الطريق أو لقطها حين وقف على الجمرة الله أعلم.

وعلى كل حال فالذي ينبغي أن يكون الإنسان مستعداً بالحصى حتى إذا وصل الجمرة رماها.

وقوله: « التي تخرج على الجمرة الكبرى » وصفها بالكبرى بالنسبة لما قبلها من الجمرات وهي الأولى والوسطى فإنها كبرى بالنسبة لهما وهي أوسعهن حوضا لكن نظرا لكونها في الجبل لم يكن حوضها دائراً عليها .

وقوله: «حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة» وهي الكبرى ، وهي شجرة معروفة في ذلك الزمان لكنها الآن ليست موجودة .

وقوله: «فرماها بسبع حصيات» رمى الجمرة بسبع حصيات، والجمرة سميت بذلك من قولهم تجمر القوم إذا اجتمعوا لأن الناس يجتمعون عليها للرمي. وقيل: إنها من الجمار وهي الحصى الصغار لأنها ترمى بها. ويمكن أن نقول: إنها سميت بذلك مراعاة للمعنيين جميعا لأن الناس

<sup>(</sup>۱) وهو (أن النبي ﷺ أمر ابن عباس أن يلقط الحصى وهو يقول للناس: بأمثال هؤلاء فارموا وإياكم والغلو في الدين) أخرجه النسائي في الحج / باب التقاط الحصى (٥/ ٢٦٨) وابن ماجه في المناسك / باب قدر حصى الرمى (٣٤٧،٢١٥) وأحمد (٣٤٧،٢١٥).

يتجمرون عندها أي يتجمعون ولأنها ترمى بالجمار أي بالحصى الصغار.

وقوله: « فرماها بسبع حصيات » قد يفهم منه: أنه لابد أن يرمي الشاخص (العمود القائم) ولكنه غير مراد بل المقصود أن تقع الحصاة في الحوض، سواء ضربت العمود أم لم تضربه.

ورمى الجمرات الحكمة منه: إقامة ذكر الله عز وجل كما في حديث عائشة رضى الله عنها أن النبي ﷺ قال: « إنما جعل الطواف بالبيت وبالصفا والمروة ورمي الجمار لإقامة ذكر الله »(١) ولهذا يشرع أن يكبر عند رمي كل حصاة من أجل أن يعظم الله تعالى بلسانه كما هو معظم له بقلبه، لأن رمي الجمرات على هذا المكان أظهر ما فيه من المعنى المعقول هو التعبد لله وهذا كمال الانقياد إذا إن الإنسان لا يعرف معنى معقولاً واضحاً في رمى هذه الحصى في هذا المكان سوى أنه يتعبد لله عز وجل بأمر وإن كان لا يعقل معناه على وجه التمام تُعبداً لله تعالى وتذللاً له، وهذا هو كمال الخضوع لله عز وجل ولهذا كان في رمى الجمار تعظيم لله باللسان وبالقلب. أما ما اشتهر عند الناس من أنهم يرمون الشياطين في هذه الجمرات فهذا لا أصل له، وإن كان قد روي عن ابن عباس

سبق تخریجه ص (٤٣).

رضي الله عنهما بسند ضعيف أنه قال: (الشيطان ترمون)(١) فإنما يقصد بذلك إن صح عنه هذا الخبر أو هذا الأثر فالمراد أنكم تغيضون الشيطان برميكم هذه الجمرات حيث تعبدتم لله عز وجل بمجرد أن أمركم به من غير أمر معقول لكم على وجه التمام. وما قيل أيضاً \_ إن صح \_ من أن إبراهيم عليه الصلاة والسلام كان الشيطان يعرض له في هذه المواقف ليحول بينه وبين تنفيذ أمر الله تعالى بذبح ولده فكان إبراهيم عليه الصلاة والسلام يرميه بهذه الجمرات (٢) فإنه لا يستلزم أن يكون رمينا رمياً لإبليس لأن إبليس لم يتعرض لنا في هذه الأماكن، ونظير هذا أن السعى إنما شرع من أجل ما جرى لأم إسماعيل رضي الله عنها ومعلوم أن تردد أم إسماعيل بين الصفا والمروة سببه طلب الغوث لعلها تجد من يكون حولها ويسقيها ويطعمها ونحن في سعينا لا نسعى لهذا الغرض. فكذلك رمي الجمرات، حتى لو صح أن إبراهيم عليه الصلاة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في المستدرك في المناسك حديث (۱۷۱۳) من قول ابن عباس رضي الله عنهما ولفظه (الشيطان ترجمون وملة أبيكم تتبعون).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الحاكم في المستدرك في المناسك حديث (۱۷۱۳)، وأخرجه البيهقي في الحج/ باب ماجاء في بدء الرمي. حديث (۹۲۹۳) ولفظه: (لما أتى إبراهيم خليل الله المناسك عرض له الشيطان عند جمرة العقبة فرماه بسبع حصيات حتى ساخ في الأرض ثم عرض له عند الجمرة الثانية فرماه بسبع حصيات حتى ساخ في الأرض ثم عرض له عند الجمرة الثالثة فرماه بسبع حصيات حتى ساخ في الأرض.

السلام كان يرمي الشيطان بهذه الجمرات مع إنه بعيد، لأن الله عز وجل جعل لنا دواء نرمي به الشيطان إذا عرض لنا وهو أن نستعيذ بالله منه ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيطُانِ نَنْغُ فَٱسْتَعِذَ بِالله منه ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيطُانِ نَنْغُ فَاسْتَعِذَ بِالله منه ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِن ٱلشَّيطُانِ نَنْغُ فَاسْتَعِد لله بِالله بِالله بِالقلب تعالى والتعظيم لأمره، ولهذا يحصل ذكر الله بالقلب واللسان.

فإن قال قائل: لماذا لم تكن خمساً أو ثلاثاً أو تسعاً أو إحدى عشرة حصاة؟

فالجواب: هذا ليس لنا الحق في أن نتكلم فيه كما أنه ليس لنا الحق أن نقول لماذا كانت الصلوات الخمس سبع عشرة ركعة؟ ولماذا لم تكن الظهر ستاً والعصر ستاً والعشاء ستاً مثلاً؟

نقول: هذا لا تدركه عقولنا وليس لنا فيه إلا مجرد التعبد.

وقوله: « يكبر مع كل حصاة » والمعية تقتضي المصاحبة فيكبر عندما يرمي ويقذف.

وقوله: «كل حصاة منها مثل حصى الخذف » حصى الخذف حصى صغير ليس بكبير، والخذف: هو أن تجعل الحصاة على ظفر الإبهام وتجعل فوقها السبابة. وقدر العلماء

سورة فصلت، الآية ٣٦.

رحمهم الله بأنه بين الحمص والبندق.

وقوله: « رمى من بطن الوادي » أي رمى الجمرة من بطن الوادي لا من الجبل. وكانت جمرة العقبة فيما سبق قبل هذه التوسعة والتعديلات كانت في سفح جبل وتحتها واد هو مجرى الشعيب وفوقها جبل لكنه ليس بالرفيع وهي لأصقة في نفس الجبل. فجاء النبي ﷺ من بطن الوادي ورماها ولم يأتها من فوق؛ وعلى هذا تكون السنة أن يرميها من هذه الجهة فيجعل مكة عن يساره ويجعل مني عن يمينه كما فعل عبد الله بن مسعود رضى الله عنه وقال هذا مقام الذي أنزلت عليه سورة البقرة(١) ولكن إذا كان محاولة الوصول إلى الجمرة من هذه الناحية فيه مشقة على الإنسان ولو رماها من وجه آخر لم يكن فيه مشقة وصار أخشع له وأبلغ في الطمأنينة كان رميه من الجهة الأخرى أفضل بناء على القاعدة المعروفة أن الفضل المتعلق بذات العبادة أولى بالمراعاة من الفضل المتعلق ىمكانە.

وقوله: « ثم انصرف إلى المنحر فنحر » يعني بعد أن رمى جمرة العقبة انصرف إلى المنحر أي مكان نحر الإبل وكذلك

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الحج/ باب رمي الجمار من بطن الوادي (۱۷٤۷)، ومسلم في الحج/ باب رمي جمرة العقبة من بطن الوادي (۱۲۹٦).

ذبح الشاء والمعز، وكان عليه الصلاة والسلام قد أهدى مائة بدنة فنحر منها ثلاثاً وستين بيده وأعطى علي بن أبي طالب رضي الله عنه فنحر الباقي وأمره أن يتصدق بلحومها وجلالها وجلودها وأمر أن يؤخذ من كل بعير قطعة فجعلت في قدر فطبخت فأكل من لحمها وشرب من مرقها تحقيقا لقوله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا الله العلماء رحمهم الله: وفي نحره ثلاثاً وستين بعيراً مناسبة لسنوات عمره الشريف فإنه عليه مات وله من العمر ثلاث وستون سنة.

وقوله: «ثم ركب رسول الله على فأفاض إلى البيت » لم يذكر جابر رضي الله عنه حلق الرسول على ولكن ثبت (٢) أنه حلق بعد نحره وحل من إحرامه وتطيب ونزل إلى مكة فطاف ولا يلزم من عدم ذكر جابر رضي الله عنه لذلك أن لا يكون النبي على فعله إذ لا يلزم أن يعلم جابر رضي الله عنه ولا غيره بكل ما يفعله الرسول على لكن تكمل أفعال الرسول على بعضها ببعض مما رواه الصحابة رضي الله عنهم جميعاً.

وقوله: « ثم ركب رسول الله على فأفاض إلى البيت » أي نزل إليه فطاف به سبعة أشواط، ولم يسع بين الصفا والمروة

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية ٢٨.

<sup>(</sup>٢) عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: لما رمى رسول الله على الجمرة، ونحر نسكه وحلق. . . . الحديث أخرجه مسلم في الحج/ باب بيان أن السنة يوم النحر أن يرمى ثم ينحر ثم يحلق (١٣٠٥).

لأنه كان قارنا وقد سعى بعد طواف القدوم ولم يسع أصحابه الذين كانوا معه الذين لم يحلوا بل طافوا طوافاً واحداً أما الذين حلوا فقد ثبت في صحيح البخاري من حديث ابن عباس (۱) رضي الله عنهما أنه لما كان عشية يوم التروية أمرهم النبي علي فأحرموا فلما أنهوا المناسك طافوا بالبيت وبالصفا والمروة هكذا جاء في صحيح البخاري من حديث ابن عباس رضي الله عنهما وهو صريح في أنهم طافوا بالبيت وبالصفا و المروة وكذلك ثبت في الصحيح من حديث عائشة (۲) رضي المروة وكذلك ثبت في الصحيح من حديث عائشة (۲) رضي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الحج/ باب قوله تعالى: ﴿ ذلك لمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرام﴾ (١٥٧٢) ولفظه: (أهل المهاجرون والأنصار وأزواج النبي على في حجة الوداع وأهللنا، فلما قدمنا مكة قال رسول الله على: اجعلوا إحلالكم بالحج عمرة إلا من قلد الهدي، فطفنا بالبيت وبالصفا والمروة وأتينا النساء ولبسنا الثياب وقال: من قلد الهدي فإنه لا يحل حتى يبلغ الهدي محله ثم أمرنا عشية التروية أن نهل بالحج فإذا فرغنا من المناسك جئنا فطفنا بالبيت وبالصفا والمروة وقد تم حجنا وعلينا الهدي).

<sup>(</sup>خرجه البخاري في كتاب الحج/ باب طواف القارن (١٦٣٨) ولفظه: (فطاف الذين أهلوا بالعمرة، ثم حلوا، ثم طافوا طوافا آخر بعد أن رجعوا من منى وأما الذين جمعوا بين الحج والعمرة فإنما طافوا طوافا واحدا)، وأخرجه مسلم في كتاب الحج/ باب بيان وجوه الإحرام وأنه يجوز إفراد الحج والتمتع والقران (١٢١١) ولفظه: (فطاف الذين أهلوا بالعمرة بالبيت وبالصفا والمروة ثم حلوا ثم طافوا طوافا آخر بعد أن رجعوا إلى منى لحجهم، وأما الذين كانوا جمعوا الحج والعمرة فإنما طافوا طوافا واحدا).

الله عنها أن الذين أحرموا بالعمرة سعوا بين الصفا والمروة مرتين. ومادام عندنا حديثان صحيحان في أن المتمتع يطوف ويسعى مرتين فإن حديث جابر رضي الله عنه يتعين أن يحمل على الذين لم يحلوا. وما ذهب إليه جماعة من أهل العلم رحمهم الله ومنهم شيخ الإسلام ابن تيمية في أن المتمتع يكفيه سعي واحد قول ضعيف ويتبين لنا أن الإنسان مهما بلغ من العلم والفهم فإنه لا يسلم من الخطأ لأنه لا معصوم إلا من عصم الله عز وجل والإنسان يخطي ويصيب.

وحديث ابن عباس وعائشة رضي الله عنهما كلاهما في البخاري ومثل هذا لا يخفى على شيخ الإسلام ابن تيمية لأنه رحمه الله من حفاظ الحديث حتى قال بعضهم كل حديث لا يعرفه ابن تيمية فليس بصحيح ولكن الإنسان بشر فالصواب بلا شك أن المتمتع يلزمه طوافان وسعيان والقياس يقتضي ذلك؛ لأن العمرة انفردت وفصل بينها وبين الحج حل كامل وأحرم الإنسان بالحج إحراما جديدا.

وقوله: « فصلى بمكة الظهر » أي صلى الظهر يوم العيد بمكة وهذا من البركة العظيمة في أعماله على حيث دفع من مزدلفة حين أسفر جدا على الإبل ودفع بسكينة إلا في بطن محسر ورمى جمرة العقبة وذبح الإبل وحلق ولبس ونزل مكة وصلى بها الظهر في هذه المدة الوجيزة مع أن الذي يظهر والله

أعلم أن حجه كان في زمن الربيع تساوي الليل والنهار.

وقوله: « فأتى بني عبد المطلب يسقون على زمزم فقال: انزعوا بني عبد المطلب فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم لنزعت معكم فناولوه دلوا فشربه منه » أي: بعدما طاف للإفاضة أتى ماء زمزم فشرب منه. فالمشهور عند أهل العلم رحمهم الله أنه شرب من ماء زمزم تعبداً ؛ ولهذا قالوا: يسن بعد طواف الإفاضة أن يشرب من ماء زمزم.

وقال بعض أهل العلم: إنه شرب منه لا للتعبد به وإنما هو لحاجة النبي ﷺ إليه.

<sup>\*\*\* \*\*\*</sup> 

## من فوائد هذا الحديث

ا ـ أن حجة النبي على كانت في السنة العاشرة من الهجرة لقوله: « ثم أذن في الناس في العاشرة أن رسول الله على حاج » فإن قال قائل لماذا لم يحج النبي على في السنة التاسعة أو في السنة الثامنة أو في السنة السابعة مثلا؟ قلنا أما ما قبل الثامنة فلا يمكن أن يحج لأنها قبل الفتح وكانت مكة تحت سيطرة المشركين وقد ردوه عن العمرة فكيف عن الحج؟!

وأما في السنة الثامنة بعد الفتح فكان مشتغلا عليه الصلاة والسلام بالجهاد فإنه لم يفرغ من ثقيف إلا في آخر ذي القعدة.

وأما في السنة التاسعة فقيل إنه لم يحج لأن هذا العام عام الوفود. فإن العرب كانوا ينتظرون فتح مكة ولما فتحت مكة انتظروا أيضا القضاء على ثقيف لأنهم أمة لهم قوة فلما قضى عليهم عليه الصلاة والسلام أذعنت العرب وصاروا يأتون أفواجا إلى رسول الله عليه المدينة فكان في المدينة ليلتقي هؤلاء الوفود يعلمهم دينهم عليه الصلاة والسلام.

وسبب آخر أنه في السنة التاسعة حج المشركون مع المسلمين فأراد النبي على أن يكون حجه خالصاً للمسلمين ولهذا أذن في التاسعة أن لا يحج بعد العام مشرك ولا يطوف

بالبيت عريان. هذا إذا ما قلنا إن الحج فرض في التاسعة وإن قلنا إنه فرض في العاشرة فلا إشكال.

٢ ـ أن ميقات أهل المدينة ذا الحليفة. لقوله: (فخرجنا معه حتى أتينا ذا الحليفة).

٣ ـ أن الصحابة رضي الله عنهم من أحرص الناس على طلب العلم ذكورهم وإناثهم لقوله: (فولدت أسماء بنت عميس محمد بن أبي بكر فأرسلت إلى رسول الله عليه كيف أصنع).

٤ ـ أن طلب العلم لا يختص بالرجال فكما أن الرجل يشرع له طلب العلم بل يتعين عليه إذا كانت عبادته لا تقوم إلا به فإنه يتعين عليه فكذلك المرأة ولا فرق.

٥ ـ أنه يستحب الغسل للإحرام للرجال والنساء حتى من لا تصلي فإنها تغتسل لقوله ﷺ لأسماء بنت عميس:
« اغتسلي » فأمرها أن تغتسل. وإذا كانت النفساء وهي لا تصلي تؤمر بالغسل فكذلك من سواها.

فإذا لم يجد المحرم الماء أو تعذر عليه استعماله لمرض أو غيره فهل يتيمم؟

المشهور عند أهل العلم رحمهم الله أنه يتيمم قالوا لأن هذه طهارة مشروعة فإذا تعذرت عدلنا إلى التيمم كالاغتسال للواجب وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله لا يسن التيمم

لأن هذا اغتسال ليس عن جنابة حتى يحتاج الإنسان فيه إلى رفع الحدث إنما هو اغتسال للتنظف والتنشط لهذا العمل فإذا لم يجد الماء فإنه لا يتيمم. وعلى كل حال إن تيمم الإنسان فلا بأس لأنه قال به من قال من أهل العلم.

7 - أن الحيض أو النفاس لا يمنع انعقاد الإحرام كما لا يمنع دوامه بدليل قوله: « وأحرمي ». وبناء على ذلك فإن المرأة إذا وصلت إلى الميقات وهي حائض أو أصابها حيض فلا تقل: لن أحرم حتى أطهر بل نقول: أحرمي.

٧ جواز الإحرام ممن عليه جنابة. وجه ذلك أنه أمر
النفساء أن تحرم والنفاس موجب للغسل.

٨ ـ أنه ينبغي التلبية إذا استوى على البيداء لقوله: (حتى إذا استوت به على البيداء أهل بالتوحيد). وهذه المسألة اختلف فيها العلماء رحمهم الله فمنهم من أخذ بحديث جابر رضي الله عنه وقال لا يلبي إلا إذا استوت به على البيداء.

ومنهم من قال: يلبي إذا صلى قبل أن يركب(١).

ومنهم من قال: بل يلبي إذا ركب كما دل عليه حديث ابن

<sup>(</sup>۱) «لأن النبي ﷺ أهلَّ دبر الصلاة» أخرجه الإمام أحمد (٢٨٥/١) ، والترمذي في الحج / باب ما جاء متى أحرم النبي ﷺ (٨١٩) والنسائي في الحج / باب العمل في الإهلال ١٦٢/٥ عن ابن عباس رضى الله عنهما.

عمر رضي الله عنهما الثابت في الصحيح (١).

وللعلماء في هذه المسألة ثلاثة أقوال سلكوا فيها مسلكين: فمنهم من سلك مسلك الترجيح ومنهم من سلك مسلك الجمع.

فالذين سلكوا مسلك الترجيح بعضهم رجح الإحرام من حين أن يصلي وبعضهم رجح الإحرام إذا استوى على ناقته إذا ركب وبعضهم قال: إذا استوت به على البيداء.

أما من سلك مسلك الجمع وهو المروي عن عبد الله بن عباس رضي الله عنهما كما رواه الحاكم وغيره فقال: إنه لا منافاة بين هذه الأمور الثلاثة لأن من الناس من سمع النبي يلي حين صلى ومنهم من سمعه يلبي حين ركب ومنهم من سمعه يلبي حين ركب ومنهم من سمعه يلبي حين استوت به على البيداء فقال: لبي حين استوت به على البيداء فقال: لبي حين استوت به على البيداء فقال: لبي حين استوت به على البيداء فقال: البي حين استوت به على البيداء فقال: البي حين استوت به على البيداء)(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الحج/ باب من أهل حين استوت به راحلته قائمة (۱۰۵۲) ولفظه: (أهل النبي على حين استوت به راحلته قائمة)، وأخرجه مسلم في الحج/ باب التلبية وصفتها ووقتها (۱۱۸٤) ولفظه: (ثم إذا استوت به الناقة قائمة عند مسجد الحليفة أهل بهؤلاء الكلمات).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (١/ ٢٦٠)، وأبو داود في المناسك/ باب في وقت الإحرام (١٦٩٦). وضعفه المنذري في تهذيب السنن (١٦٩٦).

ولولا ما قيل في سند هذا الحديث لكان وجهه ظاهراً، لأنه يجمع بين الروايات.

ولكن الأحسن والأرفق بالناس أن لا يلبي حتى يستوي على ناقته لأنه قد يحتاج إلى شيء فقد يكون نسي أن يتطيب مثلا وقد يتأخر في الميقات بعد أن يصلي الركعتين (ركعتي الوضوء) أو الصلاة المفروضة مثلا فالأرفق به أن تكون تلبيته إذا استوى على ناقته وإن لبى قبل ذلك فلا حرج.

9 ـ أن الإنسان لا ينقل إلا ما بلغه علمه فإن جابراً رضي الله عنه لم ينقل ما نقله عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن النبي ﷺ أهل حين استوى على ناقته بل قال حتى إذا استوت به على البيداء وهذا بعد ما ذكره عبد الله بن عمر رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في المناسك/ باب كيف التلبية (۱۸۱٤)، والترمذي في الحج/ باب ما جاء في رفع الصوت بالتلبية (۲۷۵)، وابن ماجه في المناسك/ باب رفع الصوت بالإهلال (۲۷۵۳)، وابن ماجه في المناسك/ باب رفع الصوت بالتلبية (۲۹۲۲).

نصرخ بذلك صراخاً (۱). ولا يسمع صوت الملبي من حجر ولا مدر ولا شجر إلا شهد له يوم القيامة فيقول: أشهد أن هذا حج ملبياً. ومع الأسف أن كثيراً من الحجاج لا يرفعون أصواتهم بالتلبية إلا نادراً فإن قال قائل: أليس النبي على قال لأصحابه وقد كبروا في سفر معه « أيها الناس اربعوا على أنفسكم ـ أي: هونوا عليها ـ فإنكم لا تدعون أصم ولا غائبا إن الذي تدعونه أقرب إلى أحدكم من عنق راحلته »(۲).

قلنا: لكن التلبية لها شأن خاص لأنها من شعائر الحج فيصوت بها. أو يقال إن أمر النبي على أن يهونوا على أنفسهم لأنهم كانوا يرفعون رفعاً شديداً يشق عليهم. وأما المرأة فتسر بها، لأن المرأة مأمورة بخفض الصوت في مجامع الرجال، فلا ترفع صوتها بذلك، كما أنها مأمورة إذا نابها شيء في الصلاة مع الرجال أن تصفق، لئلا يظهر صوتها، فصوت المرأة ـ وإن لم يكن عورة ـ لكن يخشى منه الفتنة، ولهذا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الحج/ باب التقصير في العمرة (١٢٤٨) عن جابر وأبي سعيد الخدري رضي الله عنهما ولفظه (قالا: قدمنا مع النبي ﷺ ونحن نصرخ بالحج صراخا).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الجهاد/ باب ما يكره من رفع الصوت في التكبير (٢) (٢٩٩٢) وأخرجه مسلم في الذكر والدعاء/ باب استحباب خفض الصوت بالذكر (٢٧٠٤) عن أبي موسى ـ رضي الله عنه ـ واللفظ لمسلم.

نقول: المرأة تلبي سراً بقدر ما تسمع رفيقتها ولا تعلن.

وهذا من الأحكام التي تخالف فيه المرأة الرجال. وهي كثيرة، لأنها كما خالفته خلقة وفطرة خالفته حكماً، والله \_ عز وجل \_ حكيم، أحكامه الشرعية مناسبة لأحكامه القدرية.

اختلف العلماء \_ رحمهم الله \_ هل يلبي وهو ماكث أو لا يلبي إلا وهو سائر؟

الجواب: من العلماء من قال إنه يلبي وهو سائر فقط. وأما إذا كان ماكثاً أي: نازلاً في عرفات أو مزدلفة أو منى فإنه لا يلبي، لأن التلبية معناها الإجابة وهي لا تتناسب مع المكث، إذ إن المجيب ينبغي أن يتقدم إلى من يجيبه لا أن يجيب وهو باق، وهذا الثاني هو اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله \_ وأنه لا يلبي إلا في حال السير بين المشاعر، والقول الأول: يقول يلبي حتى يرمي جمرة العقبة، سواءً كان ماكثاً أم سائراً.

11 مشروعية رفع الصوت بالتلبية من حين الإحرام. وقد اختلف أهل العلم رحمهم الله في التلبية ورفع الصوت بها فذهب جمهور العلماء إلى أنهما سنة. وقال بعض العلماء إنها أي التلبية واجبة؛ وهل يجب بتركها دم على قولين وقال آخرون إنها ركن لا ينعقد الإحرام إلا بها كتكبيرة الإحرام في

الصلاة. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله ينعقد بالنية مع التلبية أو سوق الهدي وهو قول الإمام أبي حنيفة ورواية عن الإمام أحمد وقال ابن حزم إن التلبية ورفع الصوت بها فرض فمن لم يلب في شيء من حجه أو عمرته أو لبى ولم يرفع صوته فلا حج له ولا عمرة.

١٢ ـ مشروعية تعيين النسك في التلبية فإذا كان في العمرة يقول: لبيك اللهم عمرة، وفي الحج يقول: لبيك اللهم حجاً، وفي القران يقول: لبيك اللهم عمرة وحجاً.

١٣ ـ أنه ينبغي للإنسان أن يستحضر أنه في مجيئه إلى مكة وإحرامه أنه إنما يفعل ذلك تلبية لدعاء الله قال الله تعالى: ﴿ وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالْحَجّ يَأْتُوك رِجَالًا وَعَلَىٰ حَكُل حَكُل ضَامِ مِن كُلِّ فَجّ عَمِيقٍ ﴿ كَا لَيْشَهَدُواْ مَنْفِعَ لَهُمْ ﴿ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ أَذُن فأنا أجيبه بأمر الله يعتبر أذاناً من الله فإذا كان الله هو الذي أذن فأنا أجيبه وأقول: لبيك اللهم لبيك . . . . . إلخ .

1٤ ـ أن التلبية توحيد خالص لأن الإنسان يقول لبيك اللهم لبيك، ولبيك هذه جواب، جواب دعوة ولهذا إذا دعي أحدنا فقيل يا فلان قال للداعي لبيك وهي بصيغة التثنية ولكن المراد التكرار ومن ثم يقول النحويون إنهاملحقة بالمثنى لأن لفظها لفظ تثنية ومعناها التكثير. والتلبية هي الإجابة فكأنك

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية ٢٧.

تقول يا رب إجابة لك بعد إجابة. وتكرر توكيداً.

10 \_ الثناء على الله عز وجل بالحمد والنعمة فإنه هو المتفضل عز وجل بذلك ﴿وما بكم من نعمة فمن الله﴾.

١٦ ـ انفراد الله بالملك لقوله (لك والملك لا شريك لك ).

النبي على النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي النبي كان يسمعهم يزيدون ولا ينكر عليهم. وممن زاد في التلبية عمر وابنه رضي الله عنهما لبيك وسعديك والرغباء إليك والعمل، وكما قال أنس رضي الله عنه منا المهل ومنا المكبر وكان النبي يسمعهم ولا يرد عليهم شيئا. لكن لزوم تلبية النبي النبي أفضل وأتم في التأسي.

1۸ ـ أن الناس كانوا لا يعرفون العمرة في أشهر الحج بل إن العرب في الجاهلية يرونها من أفجر الفجور ويقولون لا يمكن أن تأتي إلى مكة بعمرة وحج بل لابد أن تأتي بعمرة في سفر وحج في سفر وهم ينظرون إلى ذلك من ناحية اقتصادية حتى يكثر الزوار و الحجاج وتكون الأسواق أكثر اشتغالا.

19 ـ أنه ينبغي للإنسان الحاج أو المعتمر أن يبادر حين الوصول إلى مكة إلى الذهاب إلى المسجد ليطوف لأن هذا هو المقصود ولا ينبغي أن يجعل غير المقصود مقدماً بل المقصود ينبغي أن يكون مقدماً على كل شيء.

٢٠ ـ حرص الصحابة رضي الله عنهم على العلم بأفعال النبي ﷺ ليتبعوه فيها.

٢١ ـ مشروعية البداءة في الطواف بالحجر الأسود فإن بدأ
دونه مما يلي الباب لم يعتد بالشوط.

٢٢ ــ مشروعية استلام الحجر الأسود عند ابتداء الطواف
لقوله (حتى إذا أتينا البيت معه استلم الركن).

٢٣ ـ مشروعية تقبيل الحجر الأسود في الطواف. وأما
تقبيل غيره من الجمادات والأحجار فبدعة.

٢٤ ـ مشروعية استلام الحجر الأسود والركن اليماني في الطواف بالبيت. ولا يشرع استلام غيرهما من أركان الكعبة أو جدرانها سوى هذين الركنين.

٢٥ ـ أن السنة كما تكون بالفعل تكون كذلك بالترك فإذا وجد سبب الفعل في عهد النبي ﷺ ولم يفعله دل هذا على أن السنة تركه.

٢٦ ـ مشروعية الإضطباع في جميع الطواف وهل يبقى
مضطبعاً بعد الطواف أو لا؟ الصحيح أنه لا يبقى مضطبعاً.
وأن الإنسان يستر منكبه من حين أن يفرغ من طوافه.

وقال بعض العلماء رحمهم الله: بل إنه يبقى مضطبعاً في السعي. ولكن الصحيح الأول.

٢٧ ـ مشروعية الرمل في الأشواط الثلاثة الأولى من طواف القدوم دون الأربعة الباقية.

فإن قلت: ما الحكمة من الرمل في الطواف في الأشواط الثلاثة الأولى دون الأربعة الباقية؟

فالجواب: أن الحكمة في ذلك تذكير المؤمنين بأصل هذا الرمل لأن أصله أن النبي ﷺ قاضي أهل مكة في غزوة الحديبية على أن يرجع من العام القادم معتمرا. وأهل مكة أعداء للرسول عظي وأصحابه والعدو يحب الشماتة بعدوه فلما قدم النبي ﷺ للعمرة قال بعضهم لبعض دعونا نجلس هنا ننظر إلى هؤلاء القوم الذين وهنتهم حمى يثرب كيف يطوفون ؛ لأن عندهم أن هؤلاء قوم أصابهم المرض وأنهك قواهم يريدون بذلك الشماتة وجلسوا في شمالي الكعبة من جهة الشمال وهم ينظرون فأمر النبي ﷺ أصحابه أن يرملوا ليظهروا الجلد والقوة والنشاط ليغيظوا الكفار وإغاظة الكفار أمر مقصود لله عز وجل كما قال تعالى: ﴿ مُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَّاهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمٌّ تَرَىٰهُمْ زُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَصْلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنَا لَّاسِيمَا هُمْ فِي وُجُوهِ فِي مِنْ أَثَرَ ٱلسُّجُودِّ ذَٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَيْةِ وَمَثَلُهُرٌ فِي ٱلْإِنجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُۥ فَعَازَرِهُۥ فَٱسْتَغْلَظَ فَأَسْـتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ عَيْجِبُ ٱلزُّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارُ ﴾ (١) وقال

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية ٢٩.

تعالى: ﴿ وَلَا يَطَنُونَ مَوْطِئًا يَغِيظُ ٱلْكُفَارُ وَلَا يَنَالُونَ مِنْ عَدُوٍّ نَيْلًا إِلَّا كُنِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَلِحٌ ﴿ اللهِ اللهِ مِنْ عَدُوٍّ نَيْلًا إِلَّا كُنِبَ لَهُم بِهِ عَمَلُ صَلِحٌ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

الأولى: اعتبار الأخف في باب المشقة.

الثانية: القطع على وتر.

أما في حجة الوداع فقد رمل النبي ﷺ في الأشواط الثلاثة كلها من الحجر إلى الحجر لأن العلة التي من أجلها شرع الحكم وهو إغاظة الكفار الذين كانوا يشاهدون قد انقطعت فصار الرمل من الحجر إلى الحجر عبادة محضة ولم يكن القصد منه الإغاظة لأن الإغاظة انتهت.

ولكن هل الطائف يذكر في هذه الحال حال النبي ﷺ وأصحابه حين قدموا في عمرة القضاء أو يذكر المعنى الأصلي

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية ١٢٠.

المقصود وهو إغاظة الكفار أو الأمرين؟

إذا تذكر الأمرين فهو خير، يعني يتذكر أن الرسول ﷺ وأصحابه فعلوا ذلك فيقتدي بهم ولا سيما فعله في حجة الوداع وأيضا يذكر أن من شأن المسلم أن يفعل ما يغيظ الكفار.

٢٨ ـ مشروعية الرمل في الأشواط الثلاثة الأولى من الحجر إلى الحجر لأن النبي ﷺ فعل ذلك وأن السنة المشي في الأربعة الباقية. فإن قال قائل: إذا دار الأمر بين أن أرمل مع البعد عن الكعبة وبين أن أمشي مع القرب فأيهما أقدم؟

الجواب: قدم الأول فارمل ولو بعدت عن الكعبة (لأن مراعاة الفضيلة المتعلقة بذات العبادة أولى من مراعاة الفضيلة المتعلقة بزمانها أو مكانها) وهذه القاعدة لها أمثلة:

مثال ذلك: لو أن رجلاً حين دخل عليه وقت الصلاة وهو حاقن أو بحضرة طعام فهل الأولى أن يقضي حاجته ويأكل طعامه ولو أدى ذلك إلى تأخير الصلاة عن أول وقتها؟ أو العكس؟

الجواب: الأول فهنا راعينا نفس العبادة دون أول الوقت لأنه إذا صلى فارغ القلب مقبلاً على صلاته كانت الصلاة أكمل.

مثال آخر: لو أن شخصاً أراد أن يصلي في الصف الأول

وحوله ضوضاء وتشويش أو حوله رجل له رائحة كريهة تشغله فهل الأولى أن يتجنب الضوضاء والرائحة الكريهة ولو أدى ذلك إلى ترك الصف الأول؟ أو أن يصف في الصف الأول مع وجود التشويش أو الرائحة الكريهة؟

فالجواب: لاشك أن الأولى تجنب التشويش وترك الصف الأول لأن هذا يتعلق بذات العبادة.

٢٩ ـ أن الطواف بالبيت سبعة أشواط كاملة. فلو نقص خطوة واحدة من أوله أو آخره لم يصح. كما لو نقص شيئاً من الصلاة فإنها لا تصح.

• ٣ - أنه تسن الصلاة خلف المقام بعد الطواف ومعلوم أن الركعتين خلف المقام قريباً منه أفضل من كونها بعيداً عنه أو ليست خلف. لكن إذا لم يتيسر للإنسان أن يصلي خلف المقام قريباً منه فليصل خلف المقام بعيداً منه فإن لم يتيسر فليصل في أي مكان من المسجد لأن المطلوب منه شيئان: الأول: الصلاة والثانى: كونها خلف المقام.

فإن تعذر المكان بقيت مشروعية الصلاة وليس من شرط الصلاة أن تكون خلف المقام حتى نقول إذا تعذر خلف المقام سقطت الصلاة.

٣١ ـ أنه ينبغي للإنسان بعد أن يصلي الركعتين أن يرجع إلى الحجر الأسود فيستلمه لفعل النبي ﷺ .

ولكن هل هذا مشروط بما إذا أراد السعي بعد الطواف؟

الجواب: نعم هذا في الطواف الذي يكون بعده سعي ينبغي أن يتقدم إلى الركن بعد الركعتين فيستلمه أما الطواف الذي ليس بعده سعي كطواف الوداع مثلا وطواف الإفاضة لمن سعى بعد طواف القدوم فإنه لم يرد عن النبي عليه أنه رجع إلى الركن فاستلمه.

٣٢ ـ أنه ينبغي المبادرة بالسعي بعد الطواف بدون تأخير وهذا على سبيل الأفضلية وليس على سبل الوجوب ولهذا قال العلماء رحمهم الله: إن الموالاة بين الطواف والسعي سنة وليست بشرط فلو طاف في أول النهار وسعى في آخره فلا بأس لكن الأفضل الموالاة.

٣٣ ـ أنه ينبغي أن يخرج من باب الصفا لأنه أيسر، وكان المسجد الحرام فيما سبق له أبواب دون المسعى يخرج منه الناس وأما الآن فيتجه إلى جهة الصفا.

٣٤ ـ أنه ينبغي إذا دنا من الصفا أن يتلو الآية ﴿ ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَٱلْمَرُوَّةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ اقتداء برسول الله ﷺ وليشعر نفسه أنه إنما سعى لأنه من شعائر الله وتعظيماً لشعائر الله عز وجل وحرماته.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية ١٥٨.

٣٥ ـ أنه ينبغي أن يقول: أبدأ بما بدأ الله به ليتحقق بذلك الامتثال. ولا يقال هذا الذكر إلا إذا أقبل على الصفا من بعد الطواف فلا يقال بعد ذلك لا عند المروة ولا عند الصفا في المرة الثانية لأنه ليس ذكرا يختص بالصعود وإنما هو ذكر يبين أن ابتداء الإنسان من الصفا إنما هو لتقديم الله له.

٣٦ ـ أن ما بدأ الله به فهو أولى بالتقديم ولهذا بدأ النبي عليه الصفا لأن الله بدأ به .

٣٧ ـ أنه ينبغي صعود الصفا حتى يرى البيت فيستقبله وهو واضح من قوله: « فرقي الصفا حتى رأى البيت ».

٣٨ ـ أنه ينبغي في هذه الحال أن يوحد الله ويكبره ويقول الذكر ويدعو بين الأذكار التي يقولها ثلاث مرات وقد ورد عن النبي ﷺ حينئذ رفع يديه رفع دعاء وليس رفع إشارة كما يفعل في الصلاة.

٣٩ ـ أن السنة أن يمشي ما بين الصفا إلى طرف الوادي الشرقي ثم يسعى من طرف الوادي الشرقي إلى طرفه الشمالي ثم يمشي إلى المروة.

٤٠ ـ أن الإسراع في كل المسعى ليس بمشروع.

٤١ ـ أنه ينبغي الإسراع في بطن الوادي لفعل الرسول ﷺ وبطن الوادي الآن جعل له علم منصوب (عمود أخضر) فإذا وصلته فابدأ بالإسراع.

٤٢ ـ أنه ينبغي لك وأنت تسعى أن تستشعر بأنك في ضرورة إلى رحمة الله عز وجل كما كانت أم إسماعيل رضي الله عنها في ضرورة إلى رحمة لله سبحانه وتعالى فكأنك تستغيث به تبارك وتعالى من آثار الذنوب وأوصابها.

٤٣ ـ أن الإسراع في السعي مشروع في كل الأشواط السبعة لأن جابراً رضي الله عنه لم يستثن شيئاً منه بخلاف الرمل في الطواف فمشروع في الثلاثة الأولى.

وفرق آخر هو أن الإسراع في السعي في جزء منه والرمل في الطواف في جميع الأشواط الثلاثة فهذان فرقان.

الفرق الثالث: أن الإسراع في السعي أشد من الرمل في الطواف لأن الرسول على كان يسرع جداً بخلاف الطواف فإنه يرمل والرمل إسراع المشي دون الخبب يعني: دون الركض الشديد.

٤٤ أن اختتام الأشواط السبعة يكون بالمروة. وعند الاختتام هل يقف ويدعو؟

الجواب: لا ؛ لأن الدعاء والذكر إنما هو في ابتداء الشوط وليس في انتهائه فإذا انتهى من المروة فلينصرف ولا يقف للدعاء، كما قلنا في الطواف فإن التكبير يكون عند ابتداء الشوط لا عند انتهائه.

٤٥ ـ أن الأيدي لا ترفع حال الذكر والدعاء لا في السعي

ولا في الطواف لأن الذين وصفوا طواف النبي عَلَيْ ودعاءه فيه « ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار » لم يذكروا رفع اليدين على الصفا وعلى المروة يدل على أن ما عدا ذلك ليس فيه رفع.

٤٦ ـ جواز قول (لو) إذا كان لقصد الإخبار . لقوله « لو أنى استقبلت من أمري ما استدبرت ».

٤٧ \_ حسن تعليم النبي ﷺ ودعوته إلى الحق.

٤٨ ـ مشروعية فسخ نية الحج إلى عمرة ليصير متمتعاً إلا أن يسوق الهدي.

 ٤٩ ـ أن من فسخ نية الحج إلى عمرة ليصير متمتعاً فإنه يتحلل بالعمرة تحللاً كاملاً.

فإن قلت: هل يجوز أن يفسخ الإنسان الحج إلى عمرة ليتحلل منها وينصرف إلى أهله.

فالجواب: لا ؛ لأنه إنما أمر بفسخ الحج إلى عمرة ليصير متمتعاً. والتمتع أفضل ولم يرخص له أن يفسخ الحج إلى عمرة ليتحلل عن قرب ويرجع إلى أهله.

٥٠ أن الحج يمتاز عن غيره من العبادات بجواز تغيير النية فيه. فنجد الرجل يحرم بالحج ثم يقلبه إلى عمرة ليصير متمتعاً ويصح ويحرم بالعمرة أولاً ثم يضيق عليه الوقت فيدخل الحج عليها ليصير قارناً ويصح.

كما أن الحج يخالف غيره في النية بأنه لو نوى الخروج منه لم يخرج منه بينما العبادات الأخرى يخرج منها. وإذا فعل محرماً في العبادات الأخرى تبطل العبادة كما لو أكل أو شرب في الصلاة أو تكلم فيها. لكن في الحج المحظورات فيه لا تبطله إلا الجماع قبل التحلل الأول يفسده ويجب المضي فيه وقضاؤه من السنة الأخرى بخلاف غيره من العبادات.

0 - أن التمتع أفضل الأنساك لأن النبي على أمر به من لم يسق الهدي ولأنه أكثر عملاً لأنه يأتي بأفعال العمرة كاملة وأفعال الحج كاملة ولأنه أيسر لمن قدم مكة في وقت مبكر حيث يتمتع بالحل فيما بين العمرة والحج. إلا لمن ساق الهدي فالقران أفضل لتعذر التمتع في حقه فالتمتع في حق من ساق الهدي لا يمكن لأنه لا يمكن أن يحل.

ولكن هل الأفضل أن يسوق الهدي ويقرن أو الأفضل أن لا يسوق الهدي ويتمتع؟

في هذا خلاف بين العلماء رحمهم الله منهم من قال الأفضل أن لا يسوق الهدي ويتمتع لأن النبي ﷺ قال لأصحابه: لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما سقت الهدي ولأحللت معكم.

ومنهم من قال إن سوق الهدي والقران أفضل لأن هذا فعل النبي ﷺ ولأنه أظهر في إظهار الشعائر. لأن الإنسان يأتي

بالهدي معه يسوقه وهذا لا شك أن فيه من إظهار الشعائر ما ليس فيمن لم يسق الهدي. وأجابوا عن قوله: لو استقبلت من أمري ما استدبرت أنه قال ذلك من أجل أن يطيب قلوب أصحابه وأنه يقول لو علمت بأن الأمر سيبلغ منكم ما بلغ حتى يشق عليكم هذه المشقة ما سقت الهدي ولأحللت معكم. وكان رسول الله علي يترك الاختيار مراعاة لأصحابه كما ترك الجهاد عليه الصلاة والسلام في كل سرية مراعاة لأصحابه الذين لا يستطيعون أن يصاحبوه في كل سرية وليس عنده ما يحملهم عليه. وكما ترك الصيام مراعاة لأصحابه فقالوا إن يحملهم عليه. وكما ترك الصيام مراعاة لأصحابه فقالوا إن قوله: لو استقبلت من أمري ما استدبرت لهذا المعنى.

وعندي أن الأقرب في هذا التفصيل فإن كانت السنة في سوق الهدي مندثرة فالقران أفضل وإلا فالتمتع أفضل.

٥٢ ـ أن من ساق الهدي ليس له إلا القران.

٥٣ \_ أنه لا يشترط لسوق الهدي أن يكون من بلده.

20 \_ أن التعليم يكون بالقول وبالفعل لقوله: فشبك رسول الله على أصابعه واحدة في الأخرى وقال: « دخلت العمرة في الحج » وأخذ منه بعض المعاصرين التعليم على السبورة لأن السبورة ترسم للإنسان العلم. والعلم إذا رسم للإنسان يكون أدعى لثباته في النفس إذ الإنسان لا يزال يستحضر هذه الصورة فتبقى في ذهنه.

00 - أنه ينبغي للمحلين بمكة أن يدفعوا إلى منى في اليوم الثامن محرمين بالحج لأن النبي على وأصحابه دفعوا إليها ولا ينبغي أن يدفع إليها قبل اليوم الثامن على طريق التنسك والعبادة لأن الرسول على وأصحابه لم يدفعوا قبل اليوم الثامن.

٥٦ ـ أن أعمال الحج تبتدىء من ضحى اليوم الثامن ويتفرع على ذلك ثلاث فوائد:

٥٧ ـ أنه فيما نرى لا يشرع التمتع لمن قدم مكة بعد أوان أعمال الحج فمثلا لو جئت بعد الظهر في اليوم الثامن فليس أعمال الحج فمثلا لو جئت بعد الظهر في اليوم الثامن فليس هناك تمتع لأن الله يقول: ﴿ فَمَن تَمَنَّع بِالْعُبْرَةِ إِلَى الْمُجَ ﴾ (١) فمنتهى التمتع الحج وأفعال الحج تبتدىء باليوم الثامن إذا فلا حاجة للتمتع ونقول: إن شروعك في الحج ودخولك فيه في هذه الحال أفضل من العمرة فإما أن تفرد وإما أن تقرن أما التمتع فقد زال وقته الآن.

٥٨ ـ أنه لا يشرع لمن أراد الإحرام يوم التروية أن يذهب إلى البيت أي المسجد الحرام ويحرم من المسجد بدليل أن الصحابة رضي الله عنهم لم يفعلوا ذلك والترك مع وجود السبب سنة يعني إذا وجد سبب الشيء في عهد الرسول ولم يفعل كانت السنة تركه وهذا سببه موجود ولم يذهب

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية ١٩٦.

واحد من الصحابة ليحرم من المسجد فدل ذلك على أن السنة أن يحرموا من أماكنهم التي هم نازلون فيها.

٥٩ ـ أنه ينبغي أن تكون صلاة الظهر يوم التروية في منى
هذا هو الأفضل ويتفرع على ذلك ثلاث فوائد:

• ٦٠ ـ أنه يتبين حرمان قوم من الناس يريدون الحج ويبقون في أماكنهم فإذا كان بعد العصر أحرموا بالحج وخرجوا إلى منى نقول هذا وإن كان جائزاً لكن الإنسان حرم نفسه لأن بقاءه في منى في ذلك اليوم أفضل من بقائه في المسجد الحرام وغيره.

ولهذا لما كان يوم التروية هذا العام يوم الجمعة صار كثير من الحجاج يتساءلون هل الأفضل أن نصلي الجمعة في المسجد الحرام ثم نخرج إلى منى أو الأفضل أن نخرج إلى منى في الصباح في الضحى ونصلي الظهر في منى؟

والجواب : الثاني أفضل لأن بقاءك في منى عبادة وأنت ما جئت من بلادك إلا لأجل هذه العبادة.

ان الصلاة في منى لا تجمع لأن جابراً رضي الله عنه لم يذكر أن النبي ﷺ جمع فدل هذا على أنه صلاها على الأصل أي بدون جمع.

وهل يستفاد من حديث جابر رضي الله عنه أن الصلاة في منى تقصر؟

الجواب: لا يستفاد لكن نستفيده من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه (۱).

77 ـ أنه ينبغي المكث في منى حتى تطلع الشمس ولا يسن الدفع قبل طلوع الشمس لقوله: « ثم مكث قليلا حتى طلعت الشمس » وهو كذلك فإن دفع بعد صلاة الفجر قبل طلوع الشمس فلا إثم عليه لكن الأفضل أن يتأخر.

٦٣ ـ قوة النبي ﷺ في دين الله حيث لم يتبع قومه في الوقوف في مزدلفة بل أجاز حتى أتى عرفة.

٦٤ ـ أن الدين شَرْعٌ وتوقيف وليس عادة؛ دليله أن النبي عليه الله سبحانه عليه الله سبحانه وتعالى.

٦٥ ـ أن نمرة من عرفة بناء على أحد القولين ويتفرع على ذلك فائدتان:

77 ـ أنه لو وقف أحد بنمرة بعد زوال الشمس ولم يدفع إلا بعد الغروب أجزأه الحج ولم أر من صرح به مع أن هذا هو مقتضى هذا القول ولازمه. أما إذا قلنا إن نمرة ليست من عرفة وهو الصحيح كما قلنا (٢) فالأمر فيها واضح أنه من وقف فيها لا يجزئه ولا حج له.

<sup>(</sup>١) سبق تخریجه ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) انظر ص (٥١)

7٧ ـ أنه ينبغي أن ينزل الحاج بنمرة قبل الوقوف بعرفة والدليل فعل النبي على فلو قال قائل: أفلا يمكن أن يكون النبي على نزل بها من باب السهولة لأنه أسمح لوقوفه حتى يستريح ويستعد للوقوف كما قالت عائشة رضي الله عنها في نزوله في المحصب (١) بعد الحج؟

قلنا الأصل التعبد في جميع أفعال الحج إلا ما قام الدليل على أنه ليس من باب التعبد وأيضا فيمكن أن الرسول علي السريح إذا نزل في عرفة .

70 ـ جواز استخدام الإنسان غيره لا سيما إذا كان كبيراً أو ذا سلطة والدليل: «أمر بالقصواء فرحلت له» فإن قوله أمر . . . فرحلت يدل على أنه على أنه على أنه الشر ترحيلها وإنما أمر فرحلت له، وهذا لا ينافي نهي النبي على أن يسأل الناس شيئاً لأن هناك فرقاً بين أن تسأل شخصاً شيئاً ويرى أن له منة عليك وبين أن تسأل شخصاً شيئاً ويرى أن المنة منك عليه وما يجري من النبي على من هذا الباب كل يفرح أن النبي على أمره على وجه السلطة ثم هو زعيم أمته عليه الصلاة والسلام فيأمر على وجه السلطة

<sup>(</sup>۱) المحصب: بالضم ثم الفتح وصاد مهملة مشددة. اسم مفعول من الحصباء أو الحصب وهو الرمي بالحصى وهي صغار الحصى وكباره: وهو موضع فيما بين مكة ومنى وهو إلى منى أقرب. معجم البلدان (٥/٤٧).

وعلى وجه الإمرة.

19 \_ إعلان الأحكام الشرعية عن طريق الخطابة. والخطابة أحد المجالات التي بها تنشر الدعوة فإن الدعوة تنشر بطرق متعددة منها الخطابة والكتابة والمشافهة وغير ذلك.

٧٠ ـ حرص النبي ﷺ على تبليغ أمته فإنه كان لا يخفى تبليغ الأحكام بل يعلنها إعلاناً بواسطة الخطابة.

٧١ - استحباب الخطبة يوم عرفة لأن النبي عَلَيْ خطب الناس فيستحب أن يخطب الإمام أو نائبه الناس يوم عرفة ويستحب أن يحرص على الأقوال التي قالها النبي عَلَيْ في تلك الخطبة ليقتدي بالرسول عَلَيْ في أصل الخطبة وفي موضوعها وكلماتها.

٧٢ ـ أن الخطبة يوم عرفة قبل الأذان لقوله: « ثم أذن ثم أقام ».

٧٣ - أن الربا موضوع كله ولا يؤخذ مهما كان فالربا الثابت في ذمم الناس يجب وضعه ولا يجوز أخذه حتى وإن عقد قبل إسلام العاقد أو قبل جهله. أما ما قبض من قبل من ربا وأكل وأتى الإنسان موعظة من الله فلا يلزمه تقويمه والتخلص منه لكن ما بقي في ذمم الناس فإنه لا تتم التوبة منه إلا إذا تركه ولم يقبضه.

٧٤ - بيان عدل النبي على الضع ربانا ربا عباس بن الجاهلية موضوع وأول ربا أضع ربانا ربا عباس بن عبدالمطلب فإنه موضوع » فأول ما قضى عليه من أمر الجاهلية ما كان يتصل بأقاربه وهذا كما قال في الحديث الصحيح « وايم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها »(١) وهكذا يجب على الإنسان أن يكون قائما لله بالعدل لا يفرق بين قريب وبعيد أو غني وفقير أو قوي وضعيف. الناس في حكم الله واحد لا يتميز أحد منهم بشيء إلا بما ميزه الله به.

٧٥ ـ وفيه الإشارة إلى أن الذي يتولى طلب الرزق وحصول الكسوة هو الرجل لقوله (ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف). أما المرأة فشأنها أن تبقى في بيتها لإصلاح حالها وحال زوجها وحال أولادها وهذا ما كان عليه السلف الصالح رضوان الله عليهم.

٧٦ ـ أن القرآن عصمة ؛ إذا اعتصم به الإنسان عصم من الضلال في الدنيا والشقاء في الآخرة كما قال تعالى: ﴿ فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ تَنِهَ ﴾ (٢) أي لا يضل في الدنيا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الحدود/ باب كراهية الشفاعة في الحد إذا رفع (١٦٨٨)، ومسلم في الحدود/ باب قطع يد السارق الشريف (١٦٨٨) عن عائشة رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية ١٢٣.

ولا يشقى في الآخرة.

٧٧ ـ وفيه الحث على الاعتصام بكتاب الله والرجوع إليه وأن به العصمة من كل سوء فإن قال قائل: ما تقولون في السنة التي لم تكن موجودة في القرآن بعينها؟

قلنا: كل سنة سنها الرسول ﷺ فهي موجودة في القرآن قال تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسَوَةً حَسَنَةً ﴾ (١) وقال تعالى: ﴿ وَمَا ءَائنكُمُ الرّسُولُ فَحُنُدُوهُ ﴾ (٢) وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُجِبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحِبِبُكُمُ اللّهُ ﴾ (٣) وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُكِبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِي يُحِبِبُكُمُ اللّهُ ﴾ (٣) وقال تعالى: ﴿ النّبِيِ الأَمْيِ اللّهِ مَا اللّهُ مِن القرآن لكن ليس من فكل سنة سنها الرسول ﷺ فهي من القرآن لكن ليس من اللازم أن ينص عليها بعينها.

٧٨ ـ اعتراف الصحابة رضي الله عنهم بالجميل للنبي عليه لقوله: « نشهد أنك قد بلغت وأديت ونصحت » وهذه الشهادة التي شهدها الصحابة رضي الله عنهم يجب على كل مؤمن أن يشهدها فنحن نشهد أنه قد بلغ وأدى ونصح عليه الصلاة والسلام.

سورة الأحزاب، الآية ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر، الآية ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية ٣١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية ١٥٨.

٧٩ ـ استشهاد الله تعالى على العباد بأن الرسول ﷺ بلغ.

٨٠ - إثبات علو الله عز وجل. وجه الدلالة الإشارة إلى
السماء وعلو الله الذاتي قد دل عليه الكتاب والسنة والإجماع والعقل والفطرة.

٨١ ـ جواز الإشارة إلى مكان الله عز وجل وهو في السماء
ولكن هل هذا المكان محيط به؟

الجواب: لا . بل وسع كرسيه السموات والأرض ، فهو سبحانه وتعالى فوق سماواته ، على عرشه ، علي على خلقه بذاته وصفاته ، لقوله تعالى : ﴿ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ (١) .

٨٢ ـ إثبات علم الله عز وجل وسمعه وبصره حيث كان يرفع إصبع إلى السماء ثم ينكتها إلى الناس.

٨٣ ـ تكرار الأمر الهام ثلاث مرات حتى وإن كان المخاطب قد سمع فإنه يكرر لا من أجل إفهام المخاطب ولكن من أجل الاهتمام بهذا الشيء.

٨٤ ـ أنه لا يشرع للمسافر أن يصلي راتبة الظهر لقوله: « ولم يصل بينهما شيئا ».

٨٥ ـ أن الصلاتين المجموعتين المشروع فيهما أن تكونا

سورة البقرة، الآية ٢٥٥.

متواليتين لقوله: «ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر ولم يصل بينهما شيئا » والموالاة بين المجموعتين إذا كان الجمع جمع تقديم شرط عند أكثر الفقهاء رحمهم الله إلا أنه لا بأس أن يفصل بوضوء خفيف أو استراحة قصيرة ثم يستأنف الصلاة ثانية أما إذا كان الجمع جمع تأخير فالموالاة ليست بشرط.

وذهب شيخ الإسلام ابن تيمية (١) رحمه الله إلى أن الموالاة بين المجموعتين ليست بشرط لا في جمع التقديم ولا في جمع التأخير وقال: يجوز في جمع التقديم أن يصلي الظهر مثلاً ثم يتوضأ أو يستريح أو يتغدى ونحوه ثم يصلي العصر وقال: إن الجمع هو من باب ضم الصلاة إلى الأخرى في الوقت لا في الفعل فإذا جاز الجمع صار الوقتان وقتاً واحداً وليس معنى الجمع ضم إحدى الصلاتين إلى الأخرى بالفعل بل ضمها إلى الأخرى بالوقت وعلى هذا فلا تشترط الموالاة في جمع التقديم كما لا تشترط في جمع التأخير ولكن لا شك أن الموالاة بينهما مشروعة كما دل عليه هذا الحديث.

٨٦ ـ استحباب الوقوف للإمام في موقف النبي ﷺ لأن النبي ﷺ وقف عند الصخرات خلف جبل عرفة لقوله:

<sup>(</sup>١) الفتاوي (٢٤/٥٤).

«ثم ركب حتى أتى الموقف » وأما غير الإمام فإنهم يقفون في أماكنهم لقول النبي عَلَيْهُ: «وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف »(۱) ولأن الأصل الاقتداء بالنبي عَلَيْهُ في كيفية العبادة وزمانها ومكانها وجه ذلك: أنه نبه على أن وقوفه في هذه الأماكن لا يسن فيه الأسوة أو لا تجب فيه الأسوة لقوله (وقفت هاهنا وعرفة كلها موقف) وكذلك يقال في مزدلفة.

٨٧ ـ بيان تيسير النبي ﷺ على أمته حيث لم يلزمهم بل ولم يندبهم إلى أن يتحروا مكان وقوفه ونحره لا في عرفة ومزدلفة ولا في منى.

٨٨ ـ أنه لا يشرع صعود الجبل ولا الصلاة فيه ولا الصلاة عنده لأن النبي ﷺ لم يفعل ذلك والأصل في العبادات التوقيف حتى يقوم دليل على مشروعيتها.

وبه نعرف ضلال كثير من الناس الذين يقصدون الجبل ويصعدون عليه ويصلون وربما يضعون الحجارة بعضها على بعض لتكون علماً وربما يعلقون الخرق ويكتبون الأوراق لإثبات أنهم بلغوا هذا المكان وكل هذا من البدع والواجب على طلبة العلم أن ينبهوا الناس على ذلك وأن يبينوا أنهم إلى الوزر أقرب منهم إلى الأجر في مثل هذه الأعمال.

٨٩ ـ أن الركوب في الوقوف بعرفة أفضل لأن النبي ﷺ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص ۲۲.

وقف راكباً وقال: « خذو عني مناسككم »(١).

وقال بعض العلماء رحمهم الله: أبل الوقوف على غير

الراحلة أفضل.

واختار شيخ الإسلام ابن تيمية (٢) رحمه الله التفصيل في ذلك وقال: إنه يختلف باختلاف الحاج وما ذهب إليه هو الصحيح فإذا كان الإنسان يحتاج إلى أن يكون راكباً ليراه الناس ويسألوه وينتفعوا بعلمه وقف راكباً أفضل وكذلك إن كان أخشع له وأحضر لقلبه فيقف راكباً أفضل وإذا كان الأمر بالعكس صار الحكم بالعكس أيضا فهو يختلف باختلاف أحوال الناس.

٩٠ ـ مشروعية استقبال القبلة حال الدعاء يوم عرفة ورفع اليدين والإكثار من الدعاء ومن الذكر لقول النبي على الدعاء دعاء يوم عرفة وأفضل ما قلت أنا والنبيون من قبلي: لا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير "(٣) وينبغي له أن يحرص على الأذكار

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الحج/ باب استحباب رمي جمرة العقبة (۲) (۹٤٣/۲)، وأبو داود في كتاب المناسك/ باب في رمي الجمار (۱/ ٤٥٦)، والنسائي في المناسك/ باب الركوب إلى الجمار (۸/ ۲۱۹)، وابن ماجه في المناسك/ باب الوقوف بجمع (۲۱۹/۲).

<sup>(</sup>۲) انظر الفتاوی (۲٦/ ۱۳۲).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في الدعوات/ باب في دعاء يوم عرفة (٣٥٨٥) عن
عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما. والإمام أحمد (٢١٠/٢) عن عبد =

والأدعية و الواردة عن النبي عَلَيْكُ ، فإنّها من أجمع الأدعية وأنفعها فيقول:

اللَّهُمَّ لك الحمدُ كالذي نقولُ وخيراً مما نقولُ، اللَّهُمَّ لك صلاتي ونُسُكي ومحياي ومماتي وإليك ربِّ مآبي ولك ربِّ تُراثى.

اللَّهُمَّ إنِّي أعوذُ بك من عذاب القبر ووسوسة الصدر وشتات الأمْر.

اللَّهُمَّ إنِّي أعوذ بك من شرّ ما تَجيءُ به الريحُ.

اللَّهُمَّ إنَّك تسمعُ كلامي ، وترى مكاني ، وتعلمُ سرَّي وعلانيتي ، لا يخفى عليك شيءٌ من أمري ، أنا البائسُ الفقيرُ المستغيثُ المستجيرُ الوَجلُ المشْفقُ المُقرَّ المعترف بذنوبي ، أسألُك مسألةَ المسكين ، وأبتهلُ إليك ابتهالَ المذنب الذليل ، وأدعوكَ دعاءَ من خَضَعَتْ لك رقبتُه وفاضت لك عيناه ، وذَل لك جسدُه ، ورَغمَ لك أنفُه .

اللَّهُمَّ لا تَجَعَلْني بدعائك ربِّ شقياً ، وكن بي رؤوفاً رحيماً يا خيرَ المسؤولين ويا خيرَ المُعطين.

اللَّهُمَّ اجعلْ في قلبي نوراً ، وفي سَمْعي نوراً وفي بَصَري نوراً.

الله بن عمر رضي الله عنهما ولفظه: «كان دعاء رسول الله ﷺ يوم عرفة لا إله إلا الله. . . » وقال الترمذي: حسن غريب من هذا الوجه.

اللهُمَّ اشرحْ لي صَدْري ويسرْ لي أمري ، اللَّهُمَّ إنِّي أعوذُ بك من شَرِّ ما يلجُ في الليل ، وشَرِّ ما يلجُ في النهار ، وشَرِّ ما تهتُّ به الرياحُ ، وشَرِّ بوائق الدهر .

اللَّهُمَّ ربَّنا آتِنا في الدنيا حسنةً وفي الآخرة حسنةً وقنا عذا*ت* النار.

اللَّهُمَّ إِنَّ ظلمتُ نفسي فاغفر لي إنَّك أنت الغفورُ الرحيم.

اللَّهُمَّ إِنِّي أعوذُ بك من الهمّ والحَزن ، والعجز والكسل ، والجُبْن والبُخل ، وضلَع الدين وغَلَبة الرجال ، وأعوذُ بك من أن أَرَدَّ إلى أرذل العُمر ، وأعوذُ بك من فتنة الدنيا.

اللهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بك من المأثَم والمغرم ، ومن شَرِّ فتنة الغنى ، وأَعُوذُ بك من فتنة الفقر .

اللَّهُمَّ اغسلْ عني خطاياي بماء الثَّلْج والبَرَد ، ونقِّ قلبي من الخطايا كما نقيت الثوب الأبيض من الدَّنس ، وباعد بيني وبين خطاياي كما باعَدْتَ بين المشرق والمغرب.

فالدعاء يوم عرفة خير الدعاء.

قال النبي ﷺ: «خير الدعاء دعاء يوم عرفة». كما في الحديث السابق. وإذا لم يحط بالأدعية الواردة عن رسول الله عليه على الله على الله

فإن قال قائل: الوقت طويل لا سيما في أيام الصيف وربما

يلحق الإنسان ملل، لأنه لو بقي يدعو من بعد صلاة الظهر والعصر المجموعة إليها إلى الغروب لحقه ملل. فهل اشتغاله بغير الدعاء والذكر مما هو مباح جائز؟

الجواب: نعم وربما يكون مطلوباً إذا كان وسيلة للنشاط والإنسان بشر يلحقه الملل، فلا حرج أن يستريح إما بنوم أو بقراءة قرآن أو بمذاكرة مع إخوانه أو بمدارسة القرآن أو في أحاديث تتعلق بالرحمة والرجاء والبعث والنشور وأحوال الآخرة حتى يلين ويرق قلبه والإنسان طبيب نفسه في هذا المكان، لكن ينبغي أن يغتنم آخر النهار بالدعاء ويتفرغ له تفرغاً كاملاً.

91 وجوب الوقوف بعرفة حتى تغرب الشمس لأن النبي وقف حتى غربت الشمس وقال: « لتأخذوا عني مناسككم »(١) ولأن الدفع قبل غروب الشمس مخالفة لهدي النبي على وموافقة لهدي المشركين لأن المشركين كانوا ينتظرون فإذا قربت الشمس إلى الغروب دفعوا من عرفة فخالفهم النبي على ولأن في ذلك نقصاً في الوقوف الذي هو الركن ومعلوم أن الأركان أفضل من الواجبات والواجبات الفوله أفضل من السنن لأنه كلما تأكدت العبادة كانت أفضل لقوله تعالى في الحديث القدسي: « وما تقرب إلى عبدي بشيء تعالى في الحديث القدسي: « وما تقرب إلى عبدي بشيء

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص (۱۱۶).

أحب إلي مما افترضته عليه »(١).

ويدل أيضاً على أن ذلك للوجوب تأخر النبي على حتى تغرب الشمس لأنه لو دفع قبل أن تغرب لكان أيسر فلما عدل عن ذلك إلى البقاء حتى غربت الشمس دل على أن الدفع قبل هذا محرم ولو كان جائزاً لفعله النبي على لأنه أيسر.

97 \_ أنه ينبغي لإمام الناس أو من ينيبه أن يحث الناس على السكينة فرجال المرور مثلاً ينوبون مناب الإمام في تدبير الناس وتنظيم السير والأمر بالسكينة لأن النبي عليه نظم السير في قوله: « السكينة السكينة » فإن هذا نوع من تنظيم السير.

97 \_ أنه ينبغي للإمام بل يجب على الإمام أن يكون أول من يبادر إلى ما يأمر به ودليله أن الرسول وسي دفع وقد شنق للقصواء الزمام وما كان ليقول للناس السكينة السكينة وهو تاركها تمشي بسرعة بل هو أول من يفعل ذلك عليه الصلاة والسلام وهكذا الإمام الذي يقتدى به سواء كان إماماً في التفيذ أو إماماً في العلم فإنه يجب عليه أن يتحرى اتباع الرسول وسي لأنه يقتدى به فأي فعل يفعله سوف يقتدي به الناس والناس في هذا المقام بالنسبة إلى القدوة بين أمرين بين محتج بفعله على ما يهواه وبين محتج عليه بمخالفته وبينهما فرق فالإنسان الذي له هوى ولا يريد اتباع السنة يحتج بتقصير فرق فالإنسان الذي له هوى ولا يريد اتباع السنة يحتج بتقصير

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في الرقائق/ باب التواضع (٦٥٠٢).

القدوة على تقصيره فيقول مثلاً: هذا فلان لا يفعل هذا وهذا فلان فعل هذا مثلا والإنسان الذي يريد من المقتدى به أن يتبع السنة يحتج بفعله وتهاونه بالسنة عليه ولا يحتج بفعله على ما يفعله هذا المتكاسل فهذا أمر ينبغي لطلبة العلم أن يتفطنوا له لأن طالب العلم يقتدى به ويؤخذ عليه ما لا يؤخذ على غيره ليس كعامة الناس ولهذا كثير ما تأمر الناس بشيء ثم يقولون لك فلان يفعله من طلبة العلم يحتج بفعله حتى وإن كان هذا الرجل قد تبين له أن الحق بخلافه لكن يريد أن يدافع عن نفسه ولو بالباطل كما هو ظاهر.

98 - حسن رعاية النبي عَلَيْ لما استرعاه الله حتى في البهائم؛ وجه ذلك أنه كلما أتى حبلاً من الحبال أرخى لناقته قليلاً فإن هذا من حسن رعايته لها ورأفته بها عَلَيْ فرسول الله عليه أحسن الرعاية في البشر حيث يقول السكينة السكينة وأحسن الرعاية في البهيمة حيث يرخي لها قليلاً حتى تصعد إذا أتى حبلاً من الحبال.

90 ـ أن المشروع للحاج أن لا يصلى المغرب والعشاء إلا في مزدلفة. لأن النبي على أخر ذلك إلى مزدلفة ووجه هذا: أن المشروع في حق المسافر إذا جد به السير ألا يقف فيقطع سيره. ولهذا كان من هدي الرسول على أنه إذا ارتحل قبل أن تزيغ الشمس أخر الظهر إلى العصر. وإن ارتحل بعد أن تزيغ

الشمس قدم العصر إلى الظهر حتى يكون سيره مستمرا متواصلا.

نقول: هذا هو السنة حتى لو تأخر الإنسان. إلا إذا تأخر حتى انتصف الليل فإنته يجب عليه أن يصلي صلاة العشاء قبل منتصف الليل وصلاة المغرب أيضاً وذلك لأن منتهى صلاة العشاء نصف الليل فلا يجوز أن يؤخرها إلى ما بعد نصف الليل.

فإن قال قائل: افرض أنني حبست في سير السيارات ولم أستطع الرجوع ولا التقدم ولا الخروج يمينا أو شمالا؟

نقول: من أمكنه أن ينزل من الركاب فلينزل ويصلي يميناً أو شمالاً قبل أن يخرج الوقت، ومن لم يمكنه فليصل ولو على ظهر السيارة ويأتي بما يستطيع من الواجبات على حسب حاله. ولا يجوز أن يؤخر الصلاة إلى ما بعد نصف الليل ؟ لأن القول الراجح أنه لا وقت للعشاء بعد منتصف الليل.

٩٦ ـ أن الجمع يكون جمع تأخير لأن النبي ﷺ جَمَعَ جَمَعَ تأخير لأن النبي ﷺ كان جَمْعَ تأخير ولكن هل هذا مراد؟ أو لأن سير النبي ﷺ كان متواصلاً إلى أن دخل وقت العشاء؟

الذي يظهر الثاني، لأن هذا هو هدي النبي ﷺ وبناء على ذلك لو أن الإنسان وقف في أثناء الطريق وصلى فإن القول الذي عليه جمهور أهل العلم أن صلاته صحيحة خلافاً لبعض

الظاهرية كابن حزم (١) رحمه الله حيث قال: لا تصح صلاة المغرب والعشاء في ليلة مزدلفة إلا بمزدلفة، واستدل بقول النبي عليه لأسامة رضي الله عنه، لما توضأ النبي عليه قال: يا رسول الله، الصلاة؟ قال: « الصلاة أمامك »(٢).

ولكن رأي الجمهور هو الصحيح.

فإن وصل في وقت صلاة المغرب فما المشروع في حقه؟ قيل: المشروع أن يؤخر أيضاً لأن النبي ﷺ أخر الصلاة.

وقيل: المشروع أن يقدم الجمع بين الصلاتين. لأن النبي على من حين وصل إلى مزدلفة، وكون الجمع يكون تأخيراً لأن هذا وقع اتفاقاً، لأن سير الرسول على كان بعيداً وبطيئاً، لأنه على الإبل فأما إذا كان في السيارات وقد وصل في وقت المغرب فليصل متى وصل ولو كان تقديماً، والحقيقة أن الدليلين متجاذبان.

فقد نقول: إن المشروع أن يبادر بالصلاة متى وصل، لأن هذا كالتحية لمزدلفة كما قلنا في منى أن التحية لها الرمي.

وقد يقال: إن الإنسان يؤخر اقتداء برسول الله ﷺ.

ولكن قد روى البخاري عن عبدالله بن مسعود رضى الله

انظر المحلى (٥/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه ص (٦٧).

عنه أنه قدم مزدلفة عشاءً أو قريباً من العشاء فأذن وصلى المغرب، ثم دعا بعشائه فتعشى ثم أذن فصلى العشاء (۱) وهذا يدل على أنه رضي الله عنه لما وصل في هذا الوقت رأى ألا يجمع وأن يصلي المغرب ويتعشى ثم يصلي العشاء وحدها، والدليل على أنه صلى العشاء وحدها أنه أذن لها، ولو كانت مجموعة إلى الأولى لم يؤذن. وبناء على هذا الذي ورد عن ابن مسعود رضي الله عنه نقول: من وصل مبكراً فليصل المغرب ثم لينتظر حتى يأتي العشاء فيؤذن ويصلي العشاء؟

فإن قال الحاج: الأيسر لي والأسهل علي أن أصلي المغرب من حين أن أصل وأصلي معها العشاء وأستريح فهل تبيحون لي ذلك؟

فالجواب: نعم نبيح له ذلك لأنه مسافر، والصحيح أن المسافر له الجمع، وإن كان نازلاً فنقول: لك أن تجمع الآن إذا كان أيسر لك كما هو الغالب، لأن بعض الناس يكون محتاجاً إلى البول، فيحب أن يصلي المغرب والعشاء ويستريح فإذا كان هذا أريح له أو أريح لأصحابه أيضا حتى لو فرضنا أنه هو بنفسه يحب أن يصلي المغرب وحدها، والعشاء وحدها في الوقت، ولكن رأى أن أصحابه أيسر لهم فلا حرج

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الحج/ باب من أذن وأقام لكل واحدة من الصلاتين (٣/ ٥٢٤).

أن يتبع أصحابه في الأيسر اقتداء برسول الله ﷺ حيث اتبع الله سَلِيَةِ حيث اتبع الأيسر لأصحابه في الصيام مع محبته للصيام.

9٧ ـ أنه لا يشرع للمسافر أن يصلي راتبة المغرب، لأن النبي ﷺ لم يصل راتبة المغرب في السفر كما لم يصل للظهر، وكذلك للعشاء. أما راتبة الفجر فلم يكن يدعها لا حضراً ولا سفراً.

٩٨ ـ أنه لا يشرع ليلة مزدلفة تهجد ولا قراءة ولا شيء من العبادات التي تمنع من النوم، إذ لو كان هذا مشروعاً لفعله النبي ﷺ تبليغاً للشرع أو لأرشد الأمة إليه بقوله، فلما لم يحصل هذا ولا ذاك علم بأنه ليس بمشروع.

فإن قال قائل: إذا لم يستطع الإنسان أن ينام في مزدلفة ليلة العيد بسبب إزعاج السيارات \_ مثلاً \_ هل له أن يشتغل بالذكر والدعاء والصلاة؟

نقول له: نعم اذكر الله، وأما الصلاة فإن كان لا يراه أحد فلا بأس، وإن كان يرى فلا، لأنه لو رآه أحد وهي ليلة مباركة اقتدى به، ولا يعلم أنه معذور ولا سيما إذا كان طالب علم ومحل اقتداء.

٩٩ ـ أنه لا تجوز صلاة الفجر ولا غيرها حتى يتبين دخول الوقت. لقوله: « صلى الفجر حين تبين له الصبح ».

٠٠٠ ـ أنه ينبغي المبادرة في صلاة الفجر ليلة المزدلفة،

دليله «حتى تبين » يعني من حين ما تبين صلى، وهو دليل على أن المشروع في الفجر ليلة المزدلفة أن يبادر بها مبادرة غير المبادرة المعتادة المعروفة.

أما ما يفعله بعض الناس اليوم من كونهم يؤذنون إذا مضى ثلثا الليل، من حيث يمضي ثلثا الليل تسمع المؤذنين للفجر، فهذا خطأ عظيم والحكومة وفقها الله لم تقصر، كانت تطلق المدفع في تلك الليلة فلا عذر لأحد لكن هؤلاء المساكين تجد الواحد منهم ينام قليلاً ثم يمل من النوم ووقت الفجر عنده إذا قام من النوم، متى ما قام فهذا وقت الفجر، أو أنهم يحبون أن يتعجلوا ويمشوا إلى منى، وأيا كان فإن الواحد منا إذا سمع أحداً يؤذن للفجر قبل الوقت يجب أن ينبهه حتى لا يصلي الفجر قبل وقتها فتفوت عليه فريضة من فرائض الصلوات لكن الغالب على هؤلاء الجهل.

١٠١ ـ مشروعية الأذان والإقامة في الحضر وفي السفر،
وهل هذه المشروعية على سبيل الوجوب؟

الجواب: نعم على سبيل الوجوب، فيجب الأذان في السفر والحضر، والإقامة في الحضر والسفر وقد قال النبي على لله عنه ومن معه: «إذا حضرت الصلاة فليؤذن لكم أحدكم »(١) وهم وافدون إلى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأذان/ باب الأذان للمسافرين (٦٣١)، =

رسول الله ﷺ مسافرون فأمرهم بالأذان، مع أنهم مسافرون، فالمسافرون عليهم الأذان كما على المقيمين.

وهل عليهم صلاة الجماعة؟

الجواب: نعم، ومن هنا نأخذ فائدة أيضاً:

الحضر والسفر، وهي على الجماعة في الحضر والسفر، وهي على الوجوب، فيجب على المسافر صلاة الجماعة كما يجب على المقيم ولا فرق، بل قد أوجب الله صلاة الجماعة في حال القتال، وقتال الرسول علي كان كله في السفر.

۱۰۳ \_ قصد المشعر الحرام (۱) والوقوف عنده في صبيحة يوم العيد؛ لأن النبي ﷺ ركب وقصد المشعر الحرام، ولكن هل هذا على سبيل الوجوب؟

الجواب: لا؛ لأن النبي ﷺ قال: « وقفت هاهنا وجمع كلها موقف »(٢) فكل مزدلفة موقف، ولا يلزمك أن تشد الرحل إلى المشعر الحرام لتقف عنده.

١٠٤ ـ أنه ينبغي التفرغ بعد صلاة الفجر يوم العيد للدعاء
والتكبير والتهليل والذكر إلى أن يقرب طلوع الشمس،

<sup>=</sup> ومسلم في كتاب المساجد/ باب من أحق بالإمامة (٦٧٤).

<sup>(</sup>۱) المشعر الحرام: هو في قوله تعالى ﴿فاذكروا الله عند المشعر الحرام﴾ وهو في مزدلفة وجمع يسمى بهما جميعا. معجم البلدان (٥/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه ص (٦٢).

والدليل: « فدعاه وكبره وهلله ولم يزل واقفا حتى أسفر جداً » إذاً فيسن التفرغ للدعاء والذكر في هذه المدة إلى أن يسفر جداً.

١٠٥ ـ تواضع النبي ﷺ حيث أردف الفضل بن عباس رضي الله عنهما دون أشراف القوم وأردف في دفعه من عرفة إلى مزدلفة أسامة بن زيد رضي الله عنه وهو مولى.

1.7 - جواز الإرداف على الدابة ؛ لأن الإرداف لو كان حراماً ما أردف النبي على الفضل بن عباس ولكن يشترط لذلك أن تكون الدابة قوية وقادرة على تحمل الرديف، فإن كانت هزيلة ضعيفة والإرداف يشق عليها فإن ذلك لا يجوز لقول النبي على على شيء »(١).

استدل به النووي وغيره من أهل العلم رحمهم الله لأن النبي المرأة الأجنبية كما استدل به النووي وغيره من أهل العلم رحمهم الله لأن النبي صرف وجه الفضل إلى الشق الآخر. ولكن إذا كان لشهوة فهو حرام بلا شك وإذا كان لغير شهوة فإن الذي تدل عليه النصوص الأخرى أنه لا يجوز له النظر إليها وأنه يجب عليها أن تحتجب لئلا ينظر إليها.

١٠٨ ـ مشروعية تغيير المنكر باليد لقوله: « فجعل النبي

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الصيد والذبائح/ باب الأمر بإحسان الذبح والقتل وتحديد الشفرة (١٩٥٥).

عَلَيْكُ يُصرف وجه الفضل إلى الشق الآخر ».

1۰۹ ـ جواز التغيير قبل الأمر لأن الرسول ﷺ جعل يصرف وجهه دون أن يقول له التفت أو اصرف وجهك. وعلى هذا فينظر الإنسان هل الأصلح أن يأمر أولاً ثم يغير أو أن يغير أولاً قبل أن يأمر فيرجع ذلك إلى ما فيه المصلحة.

الذي بين مزدلفة ومنى؛ لأن النبي على أسرع فيه. والأصل فيما فعله في هذه العبادة أنه من التعبد وليس من العادة حتى يتبين أنه عادة. والظاهر أنه لا يمكن الإسراع الآن؛ لأن الإنسان محبوس بالسيارات فلا يمكن أن يتقدم أو يتأخر وربما ينحبس في نفس المكان فيعجز أن يمشي ولكن نقول: هذا شيء بغير اختيار الإنسان فينوي بقلبه أنه لو تيسر أن يسرع لأسرع وإذا علم الله من نيته هذا فإنه قد يثيبه على ما فاته من الأجر والثواب.

ا ١١١ ـ أنه ينبغي للإنسان القادم إلى منى من مزدلفة أن يسلك أقرب الطرق إلى جمرة العقبة ؛ لفعل النبي عليه ، وهكذا ينبغي للإنسان في أسفاره أن يسلك أقرب الطرق إلى حصول مقصوده.

١١٢ ـ أنه ينبغي المبادرة برمي الجمرة بحيث لا يقدم عليها نسكاً ولا تنزيل رحل ولا نزولاً في مكان، بل يبادر بها

أول ما يقدم وهذا هو الأفضل.

117 \_ أن من رخص له أن يدفع من مزدلفة في آخر الليل له أن يبدأ بالجمرة جمرة العقبة فيرميها حين وصوله، وأما ما ورد عن النبي عليه من النهي عن هذا في قوله: « أبني لا ترموا حتى تطلع الشمس »(۱) فقد ضعفه كثير من أهل العلم رحمهم الله، وإن صح فإنه يحمل على الاستحباب لا على الوجوب. وإلا فكل من جاز له الدفع من مزدلفة جاز له الرمي، وإلا لما استفاد شيئا، فكيف يرخص له أن يدع نسكاً من المناسك التي نص القرآن عليها ويبقى في منى ساكناً حتى طلوع الشمس.

١١٤ ـ أن غسل حصى رمي الجمار بدعة لأن النبي عَلَيْ لم يغسله ولم يأمر به أصحابه.

110 \_ أنه لا رمي في يوم العيد إلا لجمرة العقبة، لأن النبي ﷺ لم يرم سواها، فلو رمى الإنسان الثلاث لكان مبتدعاً، وإن رماها جهلاً فليس عليه شيء.

١١٦ \_ مشروعية الرمي راكباً ما لم يكن في ذلك أذية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب المناسك/ باب التعجيل من جمع (۱/٤٥٠)، والنسائي في كتاب المناسك/ باب النهي عن رمي جمرة العقبة قبل طلوع الشمس (٥/٢٢)، وابن ماجه في كتاب المناسك/ باب من تقدم من جمع (١/٢٠٠٧)، وأحمد (١/٢٣٤، ٢٣١، ٣١١).

١١٧ \_ أنه يجب أن يرمي الجمار رمياً، فلا يجزىء الوضع بل لابد من الرمي.

وهل يشترط أن يرفع يده حتى يرى بياض إبطه؟

الجواب: لا، ولكن يرمي قذفا فلو أخذ الحصاة ووضعها في الحوض وضعاً فإن ذلك لا يجزى.

۱۱۸ ـ أنه لابد من سبع حصيات لقوله: « فرماها بسبع حصيات » فلو رمى بخمس أو بثلاث أو بأربع لم يجزىء.

119 \_ أنه لا يجوز الزيادة على السبع لقوله: « فرماها بسبع حصيات ».

۱۲۰ ـ أنه لابد أن تكون السبع متعاقبات لقوله: « رماها بسبع » فإن ظاهره أن كل واحدة تكون مرمية، فلابد أن تكون متعاقبات ولهذا قال: « يكبر مع كل حصاة » وهذا كالنص

<sup>(</sup>١) انظر المغنى (٥/ ٣٣٠).

الصريح على أنه لابد من التعاقب، فلو رماها دفعة واحدة لم يجزئه إلا واحدة ولا يجزئه السبع هذا ما لم يكن قصد التعبد وهو يعلم أن الرسول على رمى سبعا متعاقبة، فإن نوى التعبد مع علمه بأن الرسول على رمى بسبع متعاقبة فإن ذلك لا يجزىء لأنه صريح بمخالفة السنة، فيكون عملا ليس عليه أمر الله ورسوله فيكون مردوداً، ولو رماها سبعاً من شدة الزحام دفعة واحدة تكون واحدة.

فإن قال قائل: ألستم في الحدود تقولون إن المريض إذا كان لا يحتمل أن يضرب ضرباً متعاقباً بالسوط فإنه يجمع ضغثنُ من النخل ويضرب به مرة واحدة؟

فالجواب: أن هذا قام عليه الدليل، وهو أيضا من باب العقوبة، والعقوبة ينبغي فيها التخفيف إذا لم يستطع، بخلاف هذا، فهو عبادة، ولهذا لا يجوز للمريض الذي يشق عليه أن يصلي أربعاً أن يصلي ركعتين.

۱۲۱ ـ أنه يستحب التكبير عند الرمي وأن يكون مع كل حصاة.

۱۲۲ \_ أنه لا يستحب البسملة هنا، وإن كان بعض الناس يسمي فيقول: بسم الله والله أكبر.

١٢٣ ـ أنه لا يسن أن يقول ما يقوله العامة اللهم رضا للرحمن وغضباً للشيطان ؛ فإن هذا لم يرد عن النبي ﷺ،

ومن باب أولى أنه لا يسن في هذه الحال سب الشيطان ولعنه وما أشبه ذلك من الكلمات التي يقولها جهال الناس.

17٤ ـ ضلال من يرمي بالأحجار الكبيرة أو بالنعال أو بالمظلات أو ما أشبه ذلك مما يفعله الجهال، وكل هذا من اعتقادهم أنهم يرمون الشيطان.

1۲٥ ـ أنه لا يجزى الرمي بغير الحصى ، فلو رمى بذهب لم يجزئه ؛ لأن العبادات مبناها على التوقيف والاتباع ، ولو رمى بمدر (وهو الطين المجفف) لم يجزئه ، ولو رمى بقطعة من الإسمنت فإنه لا يجزى ، ولو رمى بجص أو بخشب أو بأي مادة من المواد أو معدن من المعادن سوى الحصى فإنه لا يجزى ، لأنه النبي علي رمى بحصى .

المعيرة ولا الصغيرة التي دون حصى الخذف لكن ليست صغيرة جداً، أما الصغيرة التي دون حصى الخذف لكن ليست صغيرة جداً فإنها تجزىء، والكبيرة لا تجزىء لقوله: «كل حصاة منها مثل حصى الخذف » فالنبي عليه ومى بهذا وقال: «خذو عني مناسككم »(۱) بل رفع إليه ابن عباس رضي الله عنهما حصيات فأخذها بكفه وجعل يحركها ويقول: « بأمثال هؤلاء فارموا وإياكم والغلو في الدين »(۱).

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص (۱۱٤).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه ص (٧٦).

۱۲۷ ـ أنه يسن رمي جمرة العقبة من بطن الوادي لقوله: « رمى من بطن الوادي ».

1۲۸ ـ أنه يسن استقبال جمرة العقبة لا القبلة عند الرمي، خلافاً لمن قال: إنه يستقبل القبلة ويجعل الجمرة عن يمينه ويرمي من اليمين، فإن هذا ليس بصحيح، لأنه خلاف موقف رسول الله عليه من وجه، ومن وجه آخر أنه في زمننا هذا متعذر.

فإن قال قائل: أليس الأصل في العبادات استقبال القبلة؟

فالجواب: إن سلمنا أن هذا هو الأصل فقد دل الدليل على عدمه في هذه المسألة.

١٢٩ \_ أنه لا يشرع الوقوف للدعاء بعد رمي جمرة العقبة.

١٣٠ ـ أن النحر بعد الرمي لقوله: «ثم انصرف إلى المنحر فنحر ».

۱۳۱ ـ أنه ينبغي لذوي الأمر أن يرتبوا المكان للحجاج بحيث يجعلوا للنحر مكاناً خاصاً لقوله: «ثم انصرف إلى المنحر » لأنه إذا جعل للنحر مكاناً خاصاً سلم الناس من الروائح الكريهة والتلويث والأذى وغير ذلك فإذا جعل للنحر منحر خاص، فذلك أسلم وأقرب إلى الإحاطة بهذا الأذى والقذر.

۱۳۲ ـ أنه ينبغي للإنسان أن ينحر هديه بيده لقوله: « فنحر » فإذا قال قائل: ألا يمكن أن يكون قوله: « فنحر » أي أمر من ينحر؟

قلنا: هذا ممكن، ولكن الأصل في إضافة الفعل إلى فاعله أن يكون الفاعل مباشراً للفعل، ولهذا جاء التفصيل في حديث جابر رضي الله عنه المذكور أنه على نحر ثلاثاً وستين بيده وأعطى علياً رضي الله عنه فنحر الباقي، وهكذا ينبغي للإنسان أن ينحر هديه وأضحيته بيده، لأن ذلك أتبع للسنة وأشد طمأنينة للقلب أن تكون ذبحتها على الوجه المشروع ولأن هذا عبادة فينبغي للإنسان أن يفعله بنفسه ويتفرع منها:

1۳۳ ـ خطأ الفكرة السائدة بين الناس اليوم وهو أن المقصود من الأضحية هو اللحم ولهذا تجدهم يرسلون الدراهم إلى البلاد النائية البعيدة بدلاً عن الأضحية ويقولون هم أحوج منا.

نقول: ليس المقصود من الأضحية هو اللحم، المقصود هو التقرب إلى الله بالذبح هذا أهم شيء في الأضحية أن تذبحها أنت بنفسك تذللاً لله عز وجل وتعظيماً له وتقرباً إليه فإن لم تستطع فوكل من يذبح كما وكل النبي عليه ابن عمه علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن يذبح ما بقي من هديه، ثم إذا ذبحت وتقربت إلى الله فإن شئت فكل وإن شئت فتصدق

بها كلها.

ولهذا لما نزلت بالمسلمين فاقة في إحدى السنوات لم يقل تصدقوا بالطعام أو تصدقوا بالدراهم بل قال: اذبحوا لكن لا تدخروا فوق ثلاث. وفي العام الثاني لما زالت الفاقة قال: كلوا وادخروا ما شئتم.

فالمهم أنه يجب على طلبة العلم أن ينبهوا الناس على أن الذبح نفسه عبادة عظيمة؛ ولهذا قرنه الله بالصلاة في قوله: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْكَرَ ﴾ فلا ينبغي أن ترسل الشعائر تقام هناك وتترك الشعيرة هنا ولهذا كان من حكمة الله أن البلاد غير مكة تقام فيها هذه الشعيرة وهي التقرب إلى الله بالذبح لكن في مكة هدي وفي غيرها أضاح.

وإذا كان يحب أن ينفع إخوانه في الجهة الأخرى فليرسل إليهم دراهم صدقة تطوعاً لله عز وجل. فهذه مسألة ينبغي أن يتنبه لها.

178 \_ وفيه دليل على تأكد الأكل من الهدي ؛ لأنه عليه الصلاة والسلام أمر من كل بدنة بقطعة وكان يكفيه أن يأخذ من بدنه واحدة يأكل ما شاء لكن تحقيقا لقوله تعالى: ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية ٢٨.

1٣٥ ـ أنه يجوز التوكيل في ذبح الهدي؛ لأن الرسول الله وكل علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن ينحر الباقي، ولكن لا ينبغي التوكيل إلا إذا دعت الحاجة إليه، إما لكثرة الهدي أو لكون الذبح يشغله عما هو أهم ؛ لأن الرسول عليه الصلاة والسلام لا شك أن حاجات الناس تتعلق به في الاستفتاء وغيره، فلهذا لما نحر ثلاثاً وستين أعطى علياً رضي الله فنحر الباقي وهو سبع وثلاثون بعيراً.

١٣٦ \_ مشروعية إهداء الإبل لأن النبي ﷺ أهدى إبلاً مائة بعير وأشرك علياً رضي الله عنه في هديه.

۱۳۷ ـ وفيه دليل على كرم النبي ﷺ حيث أهدى مائة بدنة عن سبعمائة شاة. وكثير من الناس اليوم يشق عليه إهداء شاة واحدة حتى إنه يختار النسك المفضول على الفاضل تفادياً للهدي.

1۳۸ ـ أنه ينبغي أن يفيض إلى مكة ليطوف ضحى يوم النحر ؛ لأن الرسول على أفاض ضحى يوم النحر قبل أن يصلي الظهر بعد أن أكل من لحم هديه، لأنه أمر من كل بدنة بقطعة فجعلت في قدر فطبخت فأكل من لحمها وشرب من مرقها.

١٣٩ \_ أنه ينبغي أن يصلي الظهر يوم العيد بمكة؛ لأن الرسول ﷺ صلى الظهر بمكة، لكن قد ثبت في الصحيحين

أنه صلاها بمني (١)، فاختلف العلماء رحمهم الله في هذا:

فمنهم من سلك طريق الترجيح ، ومنهم من سلك طريق الجمع ، والصحيح سلوك طريق الجمع ؛ لأن الحديثين كلاهما صحيح بلا شك، وإذا صح الحديثان وأمكن الجمع لم يعدل إلى الترجيح. والجمع بينهما ممكن بأن يقال: إن الرسول على صلى الظهر بمكة ثم خرج إلى منى فوجد بعض أصحابه لم يصل فصلى بهم إماماً ، فتكون صلاته في منى معادة ، كما كان يفعل معاذ رضي الله عنه مع قومه ، يصلي مع النبي على العشاء ثم يرجع إلى قومه فيصلي بهم تلك الصلاة (٢).

بحيث يفعل في الوقت القصير ما لا يفعل في الوقت الكثير، بحيث يفعل في الوقت القصير ما لا يفعل في الوقت الكثير، وهذا شيء مشاهد، ومن أعظم ما يعينك على هذا أن تستعين بالله عز وجل في جميع أفعالك بأن تجعل أفعالك مقرونة بالاستعانة بالله حتى لا توكل إلى نفسك لأنك إن وكلت إلى

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الحج/ باب استحباب طواف الإفاضة يوم النحر (۱۳۰۸) عن ابن عمر رضي الله عنهما ولفظه (أن رسول الله ﷺ أفاض يوم النحر. ثم رجع فصلى الظهر بمنى).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في الأدب/ باب من لم ير إكفار من قال ذلك متأولاً أو جاهلاً (٦١٠٦)، وأخرجه مسلم في الصلاة/ باب القراءة في العشاء (٤٦٥) عن جابر بن عبد الله رضى الله عنهما.

نفسك وكلت إلى ضعف وعجز، وإن أعانك الله فلا تسأل عما يحصل لك من العمل والبركة فيه.

ا ۱۶۱ ـ أنه ينبغي الشرب من ماء زمزم، لأن النبي ﷺ شرب من ماء زمزم.

فأن قال قائل: هل يفعل شيئا آخر غير الشرب كالرش على البدن أو على الثوب أو أن يغسل به أثواباً يجعلها لكفنه كما كان الناس يفعلون ذلك من قبل؟

فالجواب: لا. فنحن لا نتجاوز في التبرك ما ورد عن النبي عَلَيْ وهذا لم يرد عن النبي عَلَيْهُ فلا نتجاوز إليه بل ما ثبت عن النبي عَلَيْهُ أخذنا به وإلا فلا.

187 \_ أنه ينبغي على من شرب من ماء زمزم أن يتضلع منه لأن هذا الماء خير، وقد ورد حديث في ذلك لكن فيه نظر وهو (أن آية ما بين أهل الإيمان والنفاق التضلع من ماء زمزم)(١) وذلك لأن ماء زمزم ليس عذباً حلواً بل يميل إلى الملوحة والإنسان المؤمن لا يشرب من هذا الماء الذي يميل إلى الملوحة إلا إيماناً بما فيه من البركة فيكون التضلع منه دليلاً على الإيمان.

١٤٣ ـ وفيه أن أفعال النبي ﷺ أسوة؛ لقوله لبني عبد

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في المناسك/ باب الشرب من ماء زمزم (١٠١٧).

المطلب: « انزعوا بني عبد المطلب فلولا أن يغلبكم الناس على سقايتكم لنزعت معكم » لأنه لو نزع لكان سنة يأخذ بها الناس وحينئذ يغلبونهم على السقاية.

الذي على الدلو الذي على النبي على الدلو الذي يشرب من الدلو الذي يشرب منه الناس، ناولوه دلواً فشرب منه عليه الصلاة والسلام وظاهر الحال أنه شرب قائماً فقيل شرب قائماً لضيق المكان وقيل إنه شرب قائماً من أجل أن يتضلع منه أي من ماء زمزم لأن الإنسان إذا شرب قائما تضلع من الماء أكثر والله أعلم.

المهم أن هذا الحديث من أطول الأحاديث في صفة حج النبي ﷺ ولهذا جعله الشيخ الألباني (١) \_ حفظه الله \_ أصلاً لصفة حج النبي ﷺ وبنى منسكه المعروف المشهور على هذا وزاد فيه ما زاد.

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

<sup>(</sup>۱) هو العلامة المحدث المحقق محمد بن ناصر الدين الألباني. ولد عام ١٣٣٢هـ في مدينة أشقودرة عاصمة ألبانيا آنذاك ونشأ في أسرة فقيرة ومن بيت علم. كان رحمه الله حريصاً جداً على العمل بالسنة ومحاربة البدعة ودعوة الناس إلى منهج السلف الصالح. توفي رحمه الله عصر يوم السبت، الثاني والعشرين من جمادى الآخرة لعام ١٤٢٠هـ.

## فهرس الموضوعات

| قديم اللجنة العلمية                           |
|-----------------------------------------------|
| لمقدمة                                        |
| ص الحديث ٨                                    |
| وله: «فخرجنا معه»                             |
| وله: «حتى أتينا ذا الحليفة فولدت أسماء»       |
| وله: «فولدت أسماء بنت عميس»١٤                 |
| وله: «اغتسلي واستثفري بثوب وأحرمي» ١٥         |
| وله: «وأحرمي» ١٥                              |
| وله: «وصلى رسول الله ﷺ في المسجد» ١٦          |
| وله: «ثم ركب القصواء»                         |
| وله: «حتى إذا استوت به على البيداء» ١٦        |
| وله: «نظرت إلى مد بصري بين يديه من راكب وماش  |
| وعن يمينه مثل ذلك وعن يساره مثل ذلك ومن       |
| خلفه مثل ذلك»                                 |
| وله: «وهو يعرف تأويله»                        |
| وله: «ثم أهل بالتوحيد»                        |
| وله: «لبيك اللهم لبيك لبيك لا شريك لك لبيك إن |
| الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك» ١٧        |
| وله: «اللهم»                                  |

| 19 | «لبيك»                                                              | قوله: |
|----|---------------------------------------------------------------------|-------|
| ۲. | «لا شريك لك»                                                        | قوله: |
| ۲. | «إن الحمد والنعمة»«إن الحمد                                         | قوله: |
| 22 | «النعمة»«النعمة                                                     | قوله: |
| 22 | «النعمة لك»                                                         | قوله: |
| ۲۳ | «والملك لك لا شريك»                                                 | قوله: |
| 22 | «الملك»                                                             | قوله: |
| 77 | «حتى إذا أتينًا البيت»                                              | قوله: |
| 77 | «استلم الركن»                                                       | قوله: |
| ۳. | «فرمل ثلاثاً ومشى أربعاً»                                           | قوله: |
| ٣١ | «ثم نفذ إلى مقام إبراهيم»                                           | قوله: |
| ٣٢ | «فقُراً ﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِ عَمَ مُصَلِّي ﴾       | قوله: |
| ٣٣ | «فجعل المقام بينه وبين البيت»                                       |       |
| ٣٣ | «فصلی»                                                              | قوله: |
| 30 | «ثم رجع إلى الركن فاستلمه»                                          | قوله: |
| 30 | «ثم خرج من الباب إلى الصفا»                                         | قوله: |
| 30 | «فلما دنا من الصفا»                                                 | قوله: |
|    | « ﴿ ﴾ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرُوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ ﴾ أبدأ بما | قوله: |
| ٣٦ | بدأ الله به»                                                        |       |
| ٣٧ | «فرقي الصفا»                                                        | قوله: |
|    |                                                                     |       |

| ٣٧ | قوله: «حتى رأى البيت»                           |
|----|-------------------------------------------------|
|    | قوله: «فاستقبل القبلة فوحد الله وكبره وقال: لا  |
|    | إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد |
| ٣٧ | وهو على كل شيء قدير»                            |
| ٣٧ | قوله: «وحدالله»                                 |
| ٣٨ | قنله: «وكبره وقال: لا إله إلا الله»             |
| ٣٨ | قوله: «وحده لا شريك له»                         |
| ٣٨ | قوله: «وله الحمد»                               |
| 49 | قوله: «وهو على كل شيء قدير»                     |
| 49 | قوله: «لا إله إلا الله وحده»                    |
| 39 | قوله: ﴿أَنجِز وعده»                             |
| 49 | قوله: «ونصر عبده»                               |
| ٤٠ | قوله: «وهزم الأحزاب وحده»                       |
| ٤٠ | قوله: «ثم دعا بين ذلك قال مثل هذا ثلاث مرات»    |
| ٤٠ | قوله: «ثم نزل إلى المروة»                       |
| ٤١ | قوله: «حتى إذا انصبت قدماه في بطن وادي سعى»     |
| ٤١ | قولە: «سعى»                                     |
| ٤١ | قوله: «حتى إذا صعدتا»                           |
| ٤١ | قوله: «مشى حتى أتى المروة»                      |
| ٤٣ | قوله: «ففعل على المروة كما فعل على الصفا»       |

| 24 | قوله: «ففعل على المروة كما فعل على الصفا»              |
|----|--------------------------------------------------------|
|    | قوله: «لو أني استقبلت من أمري ما استدبرت لم أسق        |
|    | الهدي وجعلتها عمرة فمن كان منكم ليس معه                |
| ٤٤ | هدي فليحل وليجعلها عمرة»                               |
|    | قوله: «فقام سراقة بن مالك بن جعشم فقال: يا رسول        |
| ٤٥ | الله ألعامنا هذا أم لأبد؟»                             |
| ٤٥ | قوله: «وقدم علي من اليمن»                              |
| ٤٥ | قوله: «ببدن النبي ﷺ»                                   |
|    | قوله: «فوجد فاطمة رضي الله عنها ممن حل ولبست           |
| ٤٥ | ثياباً صبيغاً»                                         |
| ٤٦ | قوله: «فأنكرت ذلك عليها»                               |
| ٤٦ | قوله: «فقالت: إن أبي أمرني بهذا»                       |
|    | قوله: «فذهبت إلى رسول الله ﷺ محرشًا على فاطمة          |
| ٤٦ | للذي صنعت مستفتيًا لسول الله عَلَيْكَةٍ فيما ذكرت عنه» |
|    | قوله: «فأخبرته أني أنكرت ذلك عليها فقال: صدقت          |
| ٤٦ | صدقت)،                                                 |
| ٤٦ | قوله: «ماذا قلت حين فرضت الحج»                         |
|    | قوله: «قال جماعة الهدي الذي قدم به علي من اليمن        |
| ٤٨ | والذي أتى به النبي ﷺ مائة»                             |
| ٤٨ | قوله: «فلما كان يوم التروية»                           |

| ٤٨ | قوله: «توجهوا إلى مني»                           |
|----|--------------------------------------------------|
| ٤٩ | قوله: «إلى مني»                                  |
|    | قوله: «وركب النبي ﷺ فصلى بها الظهر والعصر        |
| ٥٠ | والمغرب والعشاء والفجر»                          |
|    | قوله: «أمر بقبة من شعر تضرب له بنمرة فسار رسول   |
|    | الله ﷺ ولا تشك قريش إلا أنه واقف عند المشعر      |
| ٥٠ | الحرام كما كانت قريش تصنع في الجاهلية»           |
| 01 | قوله: «فأجاز حتى أتى عرفة»                       |
| ٥١ | قوله: «فوجد القبة قد ضربت له بنمرة فنزل بها»     |
| ٥٣ | قوله: «فوجد القبة»                               |
| ٥٣ | قوله: «حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء فرحلت له» |
| ٥٣ | قوله: «فرحلت له»                                 |
| ٥٣ | قوله: «فأتى بطن الوادي»                          |
| ٥٤ | قوله: «فخطب الناس»                               |
|    | قوله: «إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة       |
| ٥٤ | يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا»             |
| ٥٤ | قوله: «في شهركم هذا»                             |
| ٥٤ | قوله: «في بلدكم هذا»                             |
|    | قوله: «ألا كل شيء من أمر الجاهلية تحت قدمي       |
| ٥٤ | موضوع»                                           |

| ٥٥ | قوله: «ودماء الجاهلية موضوعة»                        |
|----|------------------------------------------------------|
|    | قوله: «وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة بن      |
| 00 | الحارث»                                              |
| ٥٥ | قوله: «فقال كان مسترضعا في بني سعد فقتلته هذيل» .    |
|    | قوله: «وربا الجاهلية موضوع، وإن أول ربا أضع ربانا    |
| 00 | ربا عباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله»               |
| ٥٧ | قوله: «ولكم عليهن أن لا يوطئن فرشكم أحدا تكرهونه»    |
| ٥٧ | قوله: «فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربًا غير مبرح»         |
| ٥٨ | قوله: «ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف»            |
| ٥٨ | قوله: «بالمعروف»                                     |
|    | قوله: «وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم     |
| 09 | به کتاب الله»                                        |
| ٦. | قوله: «وأنتم تسألون عني فما أنتم قائلون»             |
| ٦. | قوله: «ثم أذن ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر» |
| 11 | قوله: «ولم يصل بينهما شيئا»                          |
|    | قوله: «ثم ركب حتى أتى الموقف فجعل بطن ناقته إلى      |
|    | الصخرات وجعل حبل المشاة بين يديه واستقبل             |
| 77 | القبلة فلم يزل واقفا حتى غربت الشمس»                 |
| 77 | قوله: «فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات»           |
| 77 |                                                      |

| 77 | قوله: «واستقبل القبلة»                               |
|----|------------------------------------------------------|
| 75 | قوله: «فلم يزل واقفا»                                |
| 74 | قوله: «فلم يزل واقفا حتى غربت الشمس»                 |
| 78 | قوله: «وذهبت الصفرة قليلاً»                          |
| ٦٤ | قوله: «حتى غاب القرص» «حتى غاب القرص                 |
| ٦٤ | قوله: «وأردف أسامة خلفه»                             |
|    | قوله: «ودفع وقد شنق للقصواء الزمام حتى إن رأسها      |
|    | ليصيب مورك رحله ويقول بيده اليمني يا أيها            |
|    | الناس السكينة السكينة وكلما أتى حبلاً من الحبال      |
| 70 | أرخى لها قليلا حتى تصعد»                             |
| ٦٦ | قوله: «السكينة السكينة»                              |
|    | قوله: «وكلما أتى حبلاً من الحبال أرخى لها قليلاً حتى |
| 77 | تصعد»                                                |
|    | قوله: «حتى أتى مزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء        |
| 77 | بأذان واحد وإقامتين»                                 |
| 77 | قوله: «بأذان واحد وإقامتين»                          |
| ٦٧ | قوله: «ولم يسبح بينهما شيئاً»                        |
| ۸۲ | قوله: «ثم اضطجع»                                     |
| ٦٨ | قوله: «ثم اضطجع حتى طلع الفجر»                       |
| 79 | قوله: «وصلي الفحر»                                   |

| 79                              | قوله: «حين تبين له الصبح»                                                                                     |
|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٠                              | قوله: «ثم ركب حتى أتى المشعر الحرام»                                                                          |
| ٧٠                              | قوله: «فاستقبل القبلة فدعاه وكبره وهلله»                                                                      |
|                                 | قوله: «فلم يزل واقفاً حتى أسفر جدا فدفع قبل أن تطلع                                                           |
| ٧٠                              | الشمس»                                                                                                        |
| ٧١                              | قوله: «حتى أسفر جدا»                                                                                          |
| ٧١                              | قوله: «فدفع قبل أن تطلع الشمس»                                                                                |
| ٧١                              | قوله: «وأردف الفضل بن عباس»                                                                                   |
| ٧٢                              | قوله: «حتى أتى بطن محسر فحرك قليلاً»                                                                          |
|                                 | قوله: «ثم سلك الطريق الوسطى التي تخرج على                                                                     |
| ٧٥                              | الجمرة الكبرى» الجمرة الكبرى                                                                                  |
| ۲۷                              | قوله: «التي تخرج على الجمرة الكبرى»                                                                           |
| ۲۷                              | قوله: «حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة»                                                                        |
| ٧٦                              |                                                                                                               |
| V (                             | قوله: «فرماها سبع حصيات»                                                                                      |
| v (                             | <del>"</del>                                                                                                  |
|                                 | قوله: «فرماها سبع حصياتٌ»                                                                                     |
| ٧٩                              | قوله: «فرماها سبع حصياتٌ»                                                                                     |
| ٧٩<br>٧٩                        | قوله: «فرماها سبع حصیات » قوله: «یکبر مع کل حصاة » قوله: «کل حصاة منها مثل حصی الخذف »                        |
| \( \q \) \( \q \) \( \lambda \) | قوله: «فرماها سبع حصیات» قوله: «یکبر مع کل حصاة» قوله: «کل حصاة منها مثل حصی الخذف» قوله: «رمی من بطن الوادي» |

|    | قوله: «فأتى بني عبد المطلب يسقون على زمزم فقال: |
|----|-------------------------------------------------|
|    | انزعوا بني عبد المطلب فلولا أن يغلبكم الناس     |
| ٨٤ | على سقايتكم لنزعت معكم فناولوه دلوا فشرب منه»   |
| ۸٥ | من فوائد هذا الحديث                             |
| ١٤ | فهرس الموضوعات                                  |